
Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 44 (1944)

Artikel: Geschichte des Protestantismus in Arth bis zum Prozess von 1655

Autor: Rey, Alois

Kapitel: I. Teil: Der Protestantismus in Arth während des 16. Jahrhunderts

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161444

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161444
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I. Teil

Der Protestantismus in Arth
während des 16. Jahrhunderts





I. Die Stellung der fünf Orte zur Glaubensfrage

Seit
den Zeiten der Glaubensverkündigung war die Lehre der

alten Kirche theoretisch unbestritten die innere Norm der
innerschweizerischen Bauernrepubliken gewesen. Mit dem

Gerichtsthing und der Markgenossenschaft hatte auch die
Pfarrgemeinde gemeinschaftsbildend gewirkt und so den Genius der

spätem politischen Form mitbestimmt. Die mittelalterliche
Verschränkung von Kirche und Staat ergab zur Zeit der
Glaubensbewegung das engste Zusammengehen beider Gewalten, denen es
im Fluß der Ereignisse immer klarer wurde, daß jeder Teil im
andern auch sich selber schützte. Die innern Orte machten darum
Front gegen das Schriftprinzip, nicht insofern dieses Reform wollte,
sondern nur insofern es das ganze öffentliche Ordnungs- und
Rechtsgefüge einem wenigstens teilweisen neuen Gesetz von Gut
und Bös unterstellte. Nach der ganzen Logik des Geschichtsverlaufes

mußte nämlich diese innere Infragestellung über kurz oder
lang auch die äußere nach sich ziehen, und damit war das
eidgenössische Bündnissystem, das auf dieser alten Ordnung fußte,
im Keime schon angegriffen. Die Eidgenossen der fünf Orte waren
weit- und hellsichtig genug, dies vorauszusehen.1

Solange Zürichs Neuerung nur der Abstellung politischen
Unwesens in der Eidgenossenschaft gegolten hatte, verfolgte die
Innerschweiz diese anfangs mit Verständnis, ja, man darf sagen, mit
Einverständnis. In den klassischen Reformjahren von 1524 und 1525
wurden staatlicher- und kirchlicherseits die Fehlbeträge im damaligen

Katholizismus offen zugegeben.2 Was die fünf Orte dann

1 Vgl. hiezu Geschichte der Schweiz, I., p. 365 ff. — Dierauer, III, p. 64 ff.
— Escher, p. 20 ff. — Cechsli, p. 3 ff. für das ganze Kapitel.

2 ZSKG, XXXIV, p. 184. - Faßbind, IV, p. 17. — Fleischlin, IV, p. 48 und
III, p. 520. — Archiv, I, p. 107 ff. — Von der Reformpartei ist die reformierte
wohl zu unterscheiden. Zur ersten gehörten auch glaubensfeste Männer wie
Fabri und Schinner (Buchi, A. Correspondenzen und Akten z. Geschichte des
Kard. Matth. Schinner, Bd. II, Basel 1925, p. 422 ff., 434, 437. — Helbling, p. 23).
Ueber d. Eingeständnis d. Mißbräuche: Bihlmeyer, III, p. 26 und K. R. 1517/18,
Reformarlikel d. L. a. Stadler.



eigentlich zu Zürich in Gegensatz brachte, das war ihre
grundsätzliche Weiterbejahung der alten Kirche trotz aller zugegebenen
Mängel. Sie strebten mit festem, unbeirrbarem Willen nur eine
homogene Reform an und lehnten infolgedessen jede revolutionäre
Lösung der Kirchenfrage entschieden ab. Ihr Kampf gegen Zwingiis
Reformation galt nicht der Kirchenreform an sich, sondern eben
dem von Zürich eingeschlagenen Weg. Der früher bewährte, nüchterne

Sinn der Alteidgenossen verband mit der teilweise tadelnswerten

kirchlichen Praxis keine revolutionäre Kirchentheorie.3
Als Grund für das reformationsfeindliche Verhalten der

Innerschweiz hat man ihre Liebe zum angestammten Vätererbe, das
Fehlen wirtschaftlicher Spannungen zwischen Klerus und Laien,4
den Mangel an hervorragenden neugläubigen Führern, das
Geldinteresse der Pensionäre, den Einfluß des Bruder Klaus und endlich
die einfache Volksfrömmigkeit namhaft gemacht. All das mag zum
Teil zutreffen. Indes kann die gewaltige Opferbereitschaft der
Innerschweiz in den Glaubenskämpfen nur dann völlig erklärt werden,

wenn bei Behörden und Volk eine entsprechend hohe, positive
Anhänglichkeit an die alte Kirche angenommen wird. Trotz aller
Schäden im Klerus hielt dieser dem Ansehen der Neuerer immer
noch mehr als die Waage. Hätte in diesen erzdemokratischen
Orten das Ideal einer neuen Kirche bestanden, dann wären hier
noch am ehesten auch die entsprechenden demokratischen Mittel
vorhanden gewesen, um diesem Volkswillen die nötige Nachachtung

zu verschaffen, d. h. an den Landsgemeinden die betreffenden
Regierungen in seinem Sinne zu stützen oder zu stürzen. Darum
scheint uns die bekannte Frage, wie wohl das innerschweizerische
Landvolk ohne Beeinflussung von oben in der Glaubensfrage ent-

3 Eine revolutionäre Lösung wurde umso wahrscheinlicher, als die zu
Reformierenden selber weitgehend die Reformer sein sollten. Von einer gewissen
relativen Heillosigkeit der Lage kann deswegen da und dort schon gesprochen
werden. Vgl. etwa das Verhältnis Alexanders VI. zu Savonarola. In dieser
Frage ist auch Jakob Burckardt interessant (Weltgeschichtliche Betrachtungen,
Leipzig 1935 p. 167 ff., und Hist. Fragmente, Basel 1942 p. 87 ff.).

* Für Schwyz trifft das Gesagte zu, denn die Streitigkeiten mit Einsiedeln
lagen in der Vergangenheit zurück, und die Klöster und Kleriker waren
weitgehend dem Landrecht konform. 1683 wurde das Immunitätsrecht der
Geistlichen v. d. Landessteuern abgeschafft. (Dettling-Chronik, p. 67. — L. B.

p. 55, 58, 265 f).



schieden hätte, rein imaginär, da die großen Entscheidungen ja
tatsächlich durch das Volk fielen. Diese Frage kann eher so
gestellt werden für das abhängige Volk der Städte, dessen Rat

Politik und Glauben zu bestimmen gewohnt war. Allerdings
handelten die Regierungen der fünf Orte, wenn Not an den Mann kam,
autoritär und unterdrückten vor allem jene kirchlichen Mißbräuche,
welche die Laien am meisten irritierten, wie z. B. die Anwendung
kirchlicher Strafen zur Einziehung fiskalischer Forderungen. Im

ganzen wußten sie sich aber durchaus vom Volkswillen gedeckt.5
Der in den ersten Reformationsjahren 1522 und 1523 begonnene

Kampf der Innerschweiz galt zuerst der kirchenpolitischen
Klärung im Innern der Orte und der Schaffung einer gemeinsamen
Front im engern Bunde.6 Wenn man bedenkt, daß das Schriftprinzip

damals noch eine teilweise Unbekannte blieb, daß die
Neuerung noch im Fluße war oder bewußt gehalten wurde, daß

Zwingli selbst, päpstlicher Pensionär und Hofaccolyth, nie namentlich

gebannt wurde, daß Rom noch lange auf der zweideutigen
Basis der Freundschaft mit Zürich verkehrte,; daß die bischöfliche
Kurie in Konstanz zu einer Klärung der Lage ohnmächtig war,
und das längst fällige Reformkonzil noch für ein gutes
Vierteljahrhundert ausstand, dann wird man die frühe Reife der
innerschweizerischen Stellungnahme gegenüber der Reformation nur
sehr beachten können.7

Die anfängliche, zahlenmässige Ueberlegenheit der innern
Orte gegenüber Zürich fiel deswegen ungenügend ins Gewicht,
weil der Bundesbuchstabe Zürich nach innen die volle
Selbstbestimmung gewährleistete und allfällige TagsaCungsbeschlüsse in
der Glaubensfrage nach wie vor unverbindlich blieben. Zürich war
denn auch klug genug, sogleich zu erklären, es subsumiere die
Kirchenfrage unter seine Souveränität.

An dieser verfassungsrechtlichen Frage schieden sich die Orte
der Eidgenossenschaft in drei Gruppen: in die altgläubige, die

0 Vgl. hiezu die widersprechenden Meinungen bei Beurle, p. 4 und
Gagliardi, I, p. 541 f. — Der Schwyzer Rat veranlaßte z. B. das Luzerner Kapitel,
auf Suspensionen wegen Nichtbezahlung der refectio zu verzichten, damit das
Volk keinen Gottesdienstausfall erlitt (K. R. 1525). — Gfr. 96; 145 ff.

6 Segesser, RG, p. 264 f.
7 Durrer, R. : Die Schweizergarde in Rom und die Schweizer in päpstlichen

Diensten, LT. Luzern 1927, p. 319. — Wirz, Filonardi, p. 59-72 passim.



darauf bestand, die Einheit im Glauben sei Bundes-Vorausset3ung
und darum auch selbstverständlich Bundes-Inhalt; in die Gruppe
um Zürich, die ihre volle Autonomie in Glaubenssachen behauptete;
endlich in die dritte Gruppe, geführt von Bern, die, ohne Zürichs
Glauben schon zu teilen, doch von einer gemeineidgenössischen
Einmischung oder einem militärischen Einschreiten aller Orte gegen
Zürich nichts wissen wollte.8 Nicht einmal die schweren Zwischenfälle

von Weiningen, Stammheim und Ittingen, die doch die
zunehmende Gefährdung des eidgenössischen Friedens durch das

Schriftprinzip und seine Folgerungen steigernd sichtbar werden
ließen, vermochten eine einheitliche Intervention gegen Zürich
herbeizuführen.9 Seit den Tagungen von Beckenried, Luzern, Zug und
Baden straffte sich zwar das katholische Lager auf eine klare
Politik, aber auch die Gegenseite, Zürich vor allem, schritt zur
höchsten Machtkonzentration im Rate der „Heimlichen" und die

Spannungen zwischen den beiden Extremen nahmen nun Dauer an. '°

Da sich alle Verhandlungen zerschlugen und die Reformalion
Zürichs ihren festen Weg nahm, machte die katholische Seite den
Versuch, Zwingiis Bewegung innerlich zu überholen und sie damit
gegenstandslos zu machen: man wollte das längst fällige Reformkonzil

durch ein vorläufiges Reforminferim vorausnehmen und
auf dieses alle eidgenössischen Orte, mit Einschluß Zürichs,
verpflichten. So muß wohl das versuchte Gloubenskonkordat von
1525 eingeschätzt werden. Die Abschaffung der Messe durch Zürich
im gleichen JaJire 1525 überzeugte dann aber die Gegenseite, daß
alle Brücken einer Einigung abgebrochen waren.

Die bekannten um diese Zeit einsehenden Täufer- und Bauern-
wirren wären an sich geeignet gewesen, das Schriftprinzip
angesichts seiner sozialen und bündnispolitischen Folgerungen zu
kompromittieren. In den Augen der Innerschweiz schien es bereits
ad absurdum geführt. Aber der Disziplin Zürichs gelang es, die
rebellischen Untertanen, die aus gleichen Buchstaben der Bibel

8 Willburger, p. 32 ff., 102 ff. — Dierauer, III, p. 69. — Fleischlin, III. p. 692 f.
9 Fleischlin, III p. 375 ff.. 424 ff. — Escher, p. 20 ff. — Gfr. LXV, p. 94 f.

10 Beurle, p. 44. — Gfr. LXV, p. 114 ff. — Fleischlin III, p. 453. — Beurle,
p 8 f. und 23 f.



so ungleiche Texte lasen, zur Vernunft zu bringen und damit auch
die Gefahr zu beschwören.

Da die Fronten in der Eidgenossenschaft sich nun unbekehr-
bar gegenüberstanden, entspann sich der Kampf um die schwankenden

Orte, die man nun zur Verstärkung der eigenen Partei
zu gewinnen trachtete.11 Diesem Ziele sollte wohl auch die Badener
Disputation dienen, die im Jahre 1526 von den Altgläubigen als
letzte Offensive gegen den neuen Glauben unternommen wurde.
Es war geplant, durch Anpassung an das dialektische Prinzip die

neugläubige Partei zu zwingen, noch ein letztes Mal vor einem

gemischten Forum zu erscheinen und mit den Altgläubigen
gemeinsam zum theologischen Streite anzutreten. Das altgläubige
Lager sandte deswegen nach Baden seine beste Kämpfergarde,
welche die Reformierten vor den Augen der noch unentschiedenen
Orte dialektisch schlagen sollte. Aber Zürich und das reformierte
Lager wich jeder möglichen Niederlage ihres Exponenten Zwingli
geschickt aus. Mochte dies dem Reformator auch da und dort
geschadet haben, eine entschiedene Einbuße an Ansehen erlitt er
nicht. Er verstand es im Gegenteil, durch den sich nun anbahnenden

diplomatischen Erfolg in Bern jede Scharte mehr als nur
auszuwetzen.12

In der Tat hatte das Badenergespräch Bern für die Katholiken
nicht gewonnen : es zeigte sich immer mehr, daß die innern Orte
Berns in der Glaubensfrage nicht mehr sicher waren. Zürich konnte
diese Wendung, an der es ja offenbar nicht unbeteiligt war, nur
höchst willkommen sein. Die durch eine wohlwollende Haltung
Berns gedeckte Westflanke Zürichs erlaubte diesem, in Bälde den
innern Orten gegenüber eine weit aggressivere Politik einzuschlagen.

Nach der Berner Disputation wußte man dort, welche Stunde

nun geschlagen hatte.13

Voraussetzung für die Offensive Zürichs war die Schaffung
einer dogmatisch-diplomatisch-militärischen Einheitsfront aller unter
dem Schriftprinzip Vereinten, vorerst in der Eidgenossenschaft,
dann aber auch im Ausland. Die Einigungsversuche liefen in

11 Beurle. p. 52.
12 Fleischlin, III, p. 582 ff., 695. — Beurle, p. 127 ff. — Archiv, I, p. 114. —

Willburger, p. 63 ff.
13 Escher, 322. — Archiv, I, p. 151. — Dierauer, III, p. 108 f.



der Folge seit dem Burgrecht der Städte.14 Die geplante Einheit
wollte von ihnen erreicht werden im Sinne des Schriftprinzips und
für die ganze Eidgenossenschaft. Hiezu sollte das alte Föderativsystem

autonomer Orte einem Hegemoniesystem unter Führung
Zürich und Berns weichen und damit die Struktur der Eidgenossenschaft

grundlegend verändert werden. Den innern Orten wurde
dabei immer klarer bewußt, daß ihr Kampf für die alte Kirche
zugleich den für den alten Staat bedeutete, daß es ein Kampf um
die politische Freiheit und Selbstbestimmung war.'5

Schwyz stellte vielleicht mehr als Luzern die aggressive Spitze
der fünförtischen Politik dar. An seine Adresse ging Zwingiis
„göttliche Vermahnung". In ihm vermutete dieser den steifen Nacken
der Urdemckratie. Von ihm fühlte sich Zürich durch den Kaiserhandel

zuerst provoziert. Der Artherhandel führte mehr als hundert
Jahre später gerade wieder diese beiden Exponenten gegeneinander.

Im ganzen gesehen war die Glaubenspolitik von Schwyz voll
auf die der andern vier Orte abgestimmt. Am Weininger- und
Ittingerhandel war es auf Grund mehrer Rechtstitel
interessiert16. 1524 erließ es ein Glaubensmandat und trat im klassischen

Reformjahr 1525 dem eidgenössischen Glaubenskonkordat
bei. Es ließ Zürich um diese Zeit auch wissen, daß es sich auf
seinen Gebieten alle Propaganda für die Neuerung in Form von
Büchern oder durch das Zutun von Pradikanten verbitte und
Zuwiderhandlungen mit schweren Sühnemaßnahmen bedrohe17, die
es bekanntermassen im Falle des Täufers Eberli Boit, des Ruotsch
Weiß aus Weesen, sowie des Jakob Kaiser aus Uznach im Dienste
der öffentlichen Ordnung auch tatsächlich anwandte18. Nachdem

14 Willburger, p. 76.
15 Dierauer, III, p. 185 f. — Segesser, RG, III. p. 30 f. — Escher. p. 322

Geschichte d. Schweiz, I, p. 366, 394 ff.
16 Oechsli und Stähli waren Schwyzer und saßen auf den Einsiedler Kol-

laturpfarreien Weiningen und Burg. Schwyz nahm teil am Syndikat der reg.
Orte und stellte damals gerade den Landvogt im Thurgau, Amberg, den wir
früher nannten.

17 Faßbind, IV, p. 17. — Fleischlin, IV, p. 413. — E. A. IV. 1 a, p. 936.
18 Faßbind, IV, p. 93 ff. — Strickler, AA., II, Nr. 396, 412, 418, 421, 786. —

Egli, AA., Nr. 378, 1391. — Ruotsch Weiß wurde am Samstag nach Allerheiligen

1525 „töd", da er hartnäckig blieb und „darauf sterben" wollte. Er war
als Täufer bekannt; ob er der Begleiter Bolts war, ist nicht sicher (K. R. 1525).



der Geroldseckerhandel glücklich beigelegt war, ging Schwyz, ohne
seine außenpolitischen Ziele aus dem Auge zu lassen, an die
innere Reform, besonders des Einsiedler Stiftes und der Frauenklöster

auf seinem Gebiete19.

Die Grundlage zu dieser klaren Politik legten die Beschlüsse
der denkwürdigen Landsgemeinde von 1523, wo die Spitzen der
Kirche und des Staates, eindeutig getragen und gebilligt vom
Volkswillen, zu den obschwebenden Glaubensfragen Stellung
bezogen und der Entscheid ganz eindeutig zugunsten des alten Glaubens

fiel. Nach Balz Stapfer, der darüber an Zwingli berichtet,
hätte das sichtbare Beispiel neugesinnter Kreise — wir werden

an den Arther Pfarrer Trachsel und an die neugesinnten Einsiedler
Kreise denken — beim unverbildeten Volke den instinkthaflen
Verdacht zurückgelassen, daß die Neuerer, die es an sittlich ernster
Lebensführung fehlen ließen, gewiß auch nicht zu Reformatoren
berufen seien20. Von diesen Entscheiden führt eine gerade Linie
zu den spätem Erlassen der nachkappeler Zeit. Gilg Reichmuth

garantierte diese Tradition als langjähriger, hervorragender Führer
der katholischen Sache in Schwyz. Nicht wenig trugen auch die
Parallelbeschlüsse des Volkes in Zug und Luzern zur Rückenstärkung

im Gesamtgebiet der fünf Orte bei21.

Der Kaiserhandel von 1529 hatte die Haltung von Schwyz
in der Glaubensfrage erneut versteift, aber gerade der folgende

19 Fleischlin, III, p. 719 ff., IV, p. 193 ff. — Es handelt sich um die Klöster
Au b. Einsiedeln. Steinen, Schwyz und Muotathal. Für Einsiedeln war Schwyz
als Vogt verantwortlich.

20 Gilg Reichmuth war L. a. 1521/23, 1531/35; Tagsahungsgesandter 1523/24,
1533/34; im Kappelerkrieg v. 1531 befehligte er als Feldoberst. (Dettling-Chro-
nik. p. 193, 222. — WB Schw. p. 161. — Strickler, AA. III, Nr. 506. MHVS,
XXXXIII, p. 64). — Geistlicher Führer war Dekan Heinrich Baumli aus Luzern
gebürtig. Dr. Theol. und Dekan d. Kapitels, Schwyzer Pfarrer von 1519—1552.
Er starb nach Faßbind 1557. (Pfrundbrief v. 5. Nov. 1519, Urk. K. A. Schwyz,
Nr. 897. — Dettling-Chronik, p. 308. — Faßbind, christl. Schwyz, Ms. p. 105 ff.
JZB Schwyz, fol. 109. — Faßbind, IV, p. 13). — Zum Uebrigen : Zwa, I, p. 471,
II. p. 208. — Beurle, p, 21 f. — Fleischlin, IV, p. 188 f. — Ringholz,
Stiftsgeschichte, p. 614 ff. — Myconius fand in Einsiedeln troÇ der Lage noch Zuflucht.
(Wirz, KG, p. 470). — Zu Stapfers Ansicht über die Gründe der Ablehnung der
Reformation durch das Volk: ZWW, N. A. VII, p. 601. — Vgl. Zwa, III,
p. 128. 204 ff. V, p. 11 ff. — Gfr. LXV, p. 100 u. Anm. 4/5. — Ringholz.
Stiftsgeschichte, p. 594 ff. und 586 ff. — Staehelin, I, p. 224 f. — Helbling p. 16.
Beurle, p. 57 f., dazu die spätem Arlher Ereignisse.

21 Gfr. LXV. p. 122 und p. 101 ff.



10

Friede, der für die Reformierten einen Erfolg bedeutete, wurde seiner

Stellung sehr gefährlich. Besonders die abhängige Landschaft,
die Schwyz mit Glarus zusammen beherrschte, erlebte einen mächtigen

Auftrieb an neugläubiger, revolutionärer Propaganda, an der
sich auch der frühere Arther Pfarrer, Trachsel, rührig beteiligte.
Schwyz begegnete dieser Gefahr durch ein Mandat zugunsten der
alten Kirche, über dessen Erfolg wir keine Kenntnis haben 23. Wie
vorsichtig, ja beinahe nachgiebig, in dieser Zeit zwischen den
Kappelerkriegen Schwyz seine Politik handhaben mußte, zeigte der
etwas merkwürdige Erlaß vom 9. Juni 1530, der sich auf die
Beschlüsse der vorangegangenen Landsgemeinde stützen konnte. Der
Landammann ließ alle Hintersassen, Landsleute, Dienstleute und
Beiwohner wissen, daß das Land Schwyz beim alten Glauben
verharren wolle. Daher dürfe niemand weder etwas gegen den
alten Glauben reden, dagegen handeln, dem neuen Glauben
anhangen, ihn unterstützen oder fördern, heimlich oder öffentlich, mit
Worten oder Werken. Zuwiderhandelnde sollten den Amtsleuten
angezeigt und an Leib und Gut bestraft werden nach Maßgabe
ihrer Schuld. Seltsamerweise wird dann aber das jus emigrandi
gewährt, da beigefügt wird, es sei einem, der glaube, anderswo
besser selig zu werden, unbenommen, mit Leib und Gut das Land
zu verlassen. Für Amtsleute und Ratsherren galt die Sonderver-
fiigung, sie sollten, wenn neugläubig, entsetzt, schlimmenfalls aber
gegangen genommen werden, allerdings mit Zusicherung des
Beschwerderechtes an die Landsgemeinde23. Wieviele Schwyzer von
diesem Zugrecht Gebrauch machten, wird nicht bekannt. Auch die
Dauer der Frist für die Abwanderung bleibt ungenannt. Aber schon
das nächste Jahr 1531 bringt wieder die strenge Bestimmung
der Landsgemeinde, es sei jeder, der den Glauben ändere und
aus Furcht vor der Strafe landesflüchtig werde, mit Leib und
Gut dem Lande verfallen**1. Der Kappelersieg von 1531 brachte,

22 Faßbind, IV, p 51 ff. und p. 11.
23 Urk. Nr. 956 K. A. Schwyz. — Gfr. IV, 312. — Strickler, AA. II, Nr. 1375;

— Fischli verlangte freies Geleite, um von seinem Rechtfertigungsrecht
Gebrauch zu machen. (Kap. II, Anm. 18. — E. A. IV, 1 b, p. 902 c, 911 b. — Strickler.

AA. III, 132a, 1454. ferner 477 a/b. — Faßbind, IV, p. 153. — Dettling-
Chronik, p. 63).

24 L. B., p. 88 f.



11

formuliert im zweiten Landfrieden, die rechtliche Bestätigung
dieser Poliiik. Gleichzeitig wurde auch die Geistlichkeit verhalten,
dem Staat in seiner Aufgabe beizustehen. In den letztgenannten
Bestimmungen des Landrechtes von 1531 muß für alle Zukunft
der Schlüssel gesehen werden für die strafrechtliche Behandlung
neugläubiger Anhänger durch Schwyz, ob diese nun der reformierten

oder der täuferischen Richtung angehörten. Es entschied die

Anerkennung des Schriftprinzips25.

II. Ansätze zur Protestantisierung in Schwyz

1. Der Reformationsversuch Pfarrer Balth. Trachsels in Arth 1

Von den innerschweizerischen Orten waren Zug und Schwyz,
das erste mit seinem souveränen Gebiet, das zweite durch seine

abhängige Landschaft, unmittelbare Anstößer Zürichs und damit
von der einsetzenden Glaubensbewegung Zwingiis am ehesten
bedroht2. Einsiedeln, die March und die Höfe3 gehörten zum
zürcherischen geistlichen Kapitelsverband4; Wollerau war in Richterswil

pfarrgenössig5. Zu eigentlichen Trägern der neugläubigen
Propaganda entwickeilen sich aber besonders die äbtisch-ein-
siedlischen Kollaturpfarreien wie Einsiedeln, Freienbach und die
Ufenau6. In Reichenburg wirkte als Pfarrer der später allerdings
schwankende Zwinglianhänger Ulrich Bolt aus Lachen7, während

26 Strickler, AA. III, Nr. 322. 414, 506, 575 a, 679. — Archiv II. p. 324. —
Nabholz-Kläui, Quellenbuch z. Verf.-Geschichte d. Schw. Eidgenossenschaft u.
d. Kantone, Aarau 1940, p. 106 ff.

1 Vgl. Egli, RG. p. 222 ff., Fleischlin. IV, p. 183 ff., Liebenau, p. 32 f.
2 ZWW. N. A. III, 101, 103 ff.
3 Strickler, AA. I, Nr. 1109, 1113; III, Nr. 1137, 1140, 1147.
4 Gfr. XXXIV, p. 9 ff.
6 MHVS, VII. p. 104 ff. - Zwa, IV, p. 433; V, p. 131.
6 An Einsiedeln erinnern die Namen Zwingli, Jud, Oechsli, Zingg,

Geroldseck, Myconius und die einiger Laien: Zwa, I, p. 395, 457; II, p. 161;
V, p. 11; VI, p. 31. - QSG, XVI, p. 166 ff. — Freienbach hatte als Geistliche
die beiden Neugläubigen Stähli und Zingg, auf der Ufenau wirkten Jakob
Kaiser und Hans Klarer (Schnegg); dort starb auch Hütten : Zwa, I, p. 384, 395 ;

III, p. 140, 282; IV, p. 417. 434, 489. — Die einsiedlischen Kollaturen Burg-



12

Altendorf der aus Galgenen gebürtige, neugläubige Jörg Stähli
als Kaplan amtete 8.

Das alte Land Schwyz war durch den Vierwaldstätterbund
und das Luzerner Kapitel9 politisch wie kirchlich zu den drei
Orten hin orientiert, was für die kommenden kirchenpolitischen
Auseinandersetzungen von größter Wichtigkeit werden sollte. Zum
Flecken Schwyz selbst besassen dessen ehemalige Helfer, Werner
Steiner aus Zug und der ältere Bullinger, wohl noch immer
freundschaftliche Verbindungen, wenn auch ihr Andenken nicht in jeder
Hinsicht ungetrübt blieb10. Mit dem Iberger Jodoc Müller11, Pfarrer
in Cham, und unserm Balthasar Trachsel aus Arth sind die
Geistlichen aus dem alten Lande aufgezählt, die nachweisbar für die
Neuerung eintraten.

Vor der alten Landschaft lag nach Zürich hin trennend aber
auch zugleich verbindend Zug, welches in Werner Steiner, Bartholomäus

Stocker dem genannten Jost Müller und dessen Helfer, sowie
andern einsatzbereite Vertreter der Sache Zwingiis besaß12. In
Luzern hielten zum Reformator als die Bedeutendsten Myconicus
(GeißhüslerJ, Collinus (Zumbühl), Xilotectus (Zimmermann), Kilch-

meyer und Hofmeister13.

In Schwyz selbst gab es auch einige Laien, die teils einer Reform,
teils aber auch der Reformation direkt zugetan waren. Zur ersten
Richtung gehörten die Gebrüder Stapfer, Balz und Werner. Der
erste gelangte als Landschreiber, Kalligraph, Grammatiker und
Schulmann zu einer gewissen Bedeutung und stand in Beziehun-

Thurgau und Kaltbrunn-Oberkirch wie auch Weiningen waren von Neugläubigen

beseht: Oechsli, Kaiser und Stähli, cf. MHVS, p. VII, p. 61 ff., 64, 67. —
Misc. Tig. II, p. 35.

7 Egli, RG. p. 285, 375, 386. — Fleischlin, IV, p. 185. — Zwa, II. p. 503.
— Staub. P. I.: Dr. Joh. Fabri, Generalvikar v. Konstanz, Einsiedeln 1911, p. 65
Anm. 87.

8 ADB, XXXV, p. 390.
9 Gfr. XXIV, p. 1 ff.

10 Zwa, I, p. 444; IV, p. 377. — Analecta ref. II. p. 162: Bullinger d. Ae.
war in Konstanz. Arbon. Schwyz und Wädenswil als Geistlicher angestellt.
Sein Sohn Hans Bullinger wurde in Arbon am 14. Febr. 1495 geboren.

11 Faßbind, IV. p. 5. - ZWW. N. A. VII, p. 226 Anm. 1.
12 Gfr. LXV, p. 67 ff. — Egli, RG, p. 235 ff. — Fleischlin, IV. p. 197-201.
13 Egli RG, p. 196 ff., 231. — Fleischlin, IV, p. 100 ff. — Gfr. LXV, p. 100.



13

gen zu Trachsel, später zu Zwingli selbst14. Auch Joseph Amberg,
der spätere Thurgauerlandvogt im Ittingerhandel, soll ursprünglich

reformfreundlich gewesen sein, offenbar aber ließen bei ihm
die Zwischenfälle seiner Amtszeit keine Zweifel über den
Charakter der Neuerung15. Dieser schon viel näher standen die
beiden Kergerter, Paul und Hans. Beide scheinen sich bei Kappel
gedrückt zu haben. Da Paul als Pannerherr und Gesandter von
Schwyz später wieder auftrat, kann an seinem schließlichen
Bekenntnis zur Landesreligion nicht gezweifelt werden. Weil er überdies

kaiserlich und franzosenfeindlich gesinnt war, mag er für
Zwingiis Bewegung vorerst rein politische Sympathien gehegt
haben. Hans Kergerter, vielleicht sein Bruder und ebenfalls Arther,
führte gegen die Regierung Reden und wurde, vermutlich im
Zusammenhang mit dem Kappelerzug, aus dem Rat gestoßen. Er

gehörte auch gleichzeitig mit einem nicht näher bekannten Heini
Rickenbach za jenen „gutwilligen Schwyzern", die Zürich Dienste
leisteten. Im April 1531 fand sich Hans Kergerter immer noch im
Lande. Daß er später austrat, wird zwar behauptet aber nicht
belegt16. Der neugläubigen Richtung gehörte sicher Adrian Fischli

"* Die beiden Stapfer hatten nach ihrem Studium in Pavia (ZWW, N. A.
VII. p. 599 Anm. 1) sich als Landschreiber betätigt, Balz seit 1516, Werner um
1518. Der bedeutendere v. beiden ist Balz, der einen Sohn namens Isaak hatte
(K. R. 7. Aug. 1546). Er betätigte sich als Schulmeister in Schwyz, war bekannt
als Kalligraph (Steiner JZB, Pfrundbrief Trachsels, Gem. Arch. Arth, Nr. 97),
verfaßte eine Sprachlehre (K. R. 1536, 1540 f.), eine Beschreibung d. zweiten
Kappelerkrieges und trat mit Zwingli in Briefverkehr (Archiv, I, p. 466. —
Zwa, II, p. 104 ff. — ZWW, N. A, VII, p. 599 ff. — E. A. IV, 1 b, p. 1303 u. a.)
Die Stapfer stammten aus dem Arther Viertel (Dettling-Chronik, p. 228. —
HBLS, VI, p 504).

15 Amberg war L. a. 1534—1536. 1540—1542, Siebner d. Schwyzer Viertels
um 1550. Sein Standpunkt im Ittingerhandel zeigt seine endgültige Stellungnahme
zur Neuerung (Dettling-Chronik, p. 193. — Faßbind, IV, p. 16. — K. R. 1550.)

18 Auch die beiden Kergerter, möglicherweise Brüder, stammten aus dem
Arther Viertel (WBSchw. p. 72). Schon die Eintragungen im JZB Arth deuten
darauf hin (fol. CXLI. CLVII). Paul Kergerter (Dettling-Chronik, p. 203) verhinderte

das franz. Bündnis und amtete im Ittinger- und Geroldseckerhandel als
Schiedsrichter v. Schwyz. 1518 war er L.vogt zu Neuburg und auch nach Kappel

wieder Gesandter v. Schwyz (Liebenau, p. 29. — MHVS, XXXXII1, p. 60. —
Faßbind. IV. p. 47, 104. — L. L. Bd. XL p 80. - E. A. IV, lc p. 599, 1183. —
Strickler, A. A. III, Nr. 664; V, Nr. 39, 176). — Hans Kergerter war mit einer
Katharina Blaser verheiratet ()ZB Arth, 1. c. — Dettling Chronik, p. 63). Zum Rest :

Strickler, AA. Ill, Nr. 477 a, b; vgl. Liebenau, p. 33 und Anm. 33.



14

an. Auch er stammte aus Arth. Sein Austritt um den zweiten
Kappelerkrieg herum, und zwar nach Horgen, ist bezeugt. In
seiner Gefolgschaft befand sich ein Werner Gerhard, der nicht
näher bekannt ist. Fischli, der Ratsherr war, verfiel offenbar den

strengen Maßnahmen von 1530 und 1531 gegen die Neuerung.
Wider die Landesverweisung erhob er an die Landsgemeinde in
Schwyz Einspruch und wollte freies Geleite haben; aber man
bedeutete ihm, daß die Bedingung, zurückkehren zu dürfen, darin
bestände, daß er den Eid auf Landrecht und Landesglauben leiste,

was er offenbar verweigerte17. Nach dem gleichen Horgen flüchtete

auch ein Meinrad Amberg, dem sein Söhnchen Hans folgte.
Er kehrte wohl nicht mehr ins Land zurück und wurde 1532
ermordet18. Jost Marti hatte man anscheinend in Schwyz erwischt
und eingesteckt, nachdem er mit Fischli und Amberg gemeinsame
Sache gemacht hatte19. Marti, Amberg und Gerhard stammten
vermutlich aus dem Hauptort selbst20.

Nimmt man nun auf der rechten Flanke des alten Landes
noch die bekannte neugläubige Anhängerschaft in Einsiedeln dazu,
so zeichnet sich für die fnnerschweiz ein geschickt angelegtes,
zwinglifreundliches Propagandaviereck ab, mit Arth als
ungefährem geographischem Zentrum und Schnittpunkt der Straßen
Zürich-Zug-Schwyz und Luzern-Einsiedeln. Damit werden auch
die Möglichkeiten sichtbar, die sich dem neugläubigen Arther
Pfarrer boten im Hinblick auf die Gewinnung der Innerschweiz
für die Neuerung ; er konnte der wichtige Verbindungsmann sein
zwischen den mehr peripherisch gelegenen neugläubigen
Stützpunkten.

17 Fischli (WBSchw. p. 39 — JZB Arth, fol. CCX1II) war im Geroldseckerhandel

noch Vertreter des Landes ; sein Austritt erfolgte wohl um die Zeit d.
zweiten Kappelerkrieges (E. A. IV, 1 b, p. 902 c. 911 b. 957; ibidem p. 401, 415.
Strickler, AA. III, Nr. 132 a, 1454 30. Sept. 1531). — K. R. 1540, 14. Mai).

18 Jost Marti wurde zugleich mit Fischli und Amberg (Anm. 19) wegen
neugläubiger Umtriebe verfolgt (Dettling-Chronik, p. 63. — Strickler, AA. III,
Nr. 132 a. — Bullinger, RG, II. p. 337 (Anm. 20).

19 Die Angaben bei Fleischlin. IV, p. 185 sind zu bezweifeln. Es erfolgt wohl
die Verwechslung mit Faßbind, IV, p. 302. Sein Verhältnis zu Joseph Amberg
steht durchaus nicht fest (Dettling-Chronik, p. 63. — K. R. 1532, 7. Mai; 27. Jan.;
E. A. IV, 1 b, p. 902 c). Ueber die spätere Tötung Ambergs: K. R. 24. März 1532.

20 Anm. 14 ff. — Bei einem Gerhard in Schwyz wird später eine
Hausdurchsuchung vorgenommen.



15

Balthasar Trachsel hatte nach Pfarrer Mag. art. Wernher
Ehrier21 das Arther Pfarramt übernommen. Durch den Pfrund-
brief vom 15. Oktober 1519 wurden die Rechte und Pflichten der
Kollatoren und Pfarrgenossen einerseits und des neuen Pfarrherrn

anderseits urkundlich festgelegt22. Der nachweisbar zeitbedingte

Charakter des Vertrages dürfte den damaligen religiös-
kirchlichen Zeit- und Ortsgeist deutlich wiedergeben23. Der Vertrag

bestimmte, daß Trachsel seine Pfründe in Arth höchst
persönlich innezuhalten habe, sie weder versetzen noch sich selber,
außer im Notfalle und mit gegenseitigem Einverständnis, vertreten
lassen dürfe24. Der Pfarrer hatte die Gläubigen jederzeit mit
Gottesdienst und Sakramenten zu versehen, ihnen auch sonst
seelsorglich nachzugehen und zwar für alle unentgeltlich25. Jeder
Pfarrgenosse bekam das Recht, sich einen Beichtvater frei zu wählen;

in der Fastenzeit jedoch sollte die Pfarrgeistlichkeit
ordentlicherweise zur Beichte sitjen, die Leute „ausrichten" nach „Ordnung

und gewohnlichen Rechten der heiligen Christenheit"26. Zur
bessern Bewältigung seiner Pflichten mußte der Pfarrer einen
„frommen, ehrbaren und gelehrten" Helfer sich zu nehmen27.

Falls sich dieser „unpriesterlich" verhielte, so war der Mehrteil
der Kirchgenossen berechtigt, seine Entlassung innert Monatsfrist

und seine Ersetzung zu verlangen28. Papst und Bischofs-

21 Arther Pfarrer v. 1490—1519. Er wurde 1504 Dekan, Vorgänger Johann
Bodlers in Luzern. Als Schwyzer vertrat er die Geistlichkeit seines Landes in
den Verhandlungen mit dem Bischof v. Konstanz (Liebenau, p. 70. — Gfr.
XXIV, p. 44, 48, 50 ff.; XXXIII. p. 18. — ZSK, 1914, p. 133 Anm. 11. — Fleischlin,
II, p. 559 ff. — JZB Arth und Schwyz, fol. CCLXXVI, bezw. fol. 427).

22 Gem. Archiv Arth. Nr. 97 ; Initial verziert m. Signatur Balz Stapfers.
23 Vgl. Stiftsbibl. Einsiedeln, Monumenta Arthensia, Ms. 457. — Die

Unterschiede der Pfrundbriefe im Fortschreiten d. Zeit werden deutlich.
24 Vgl. die „Ornig der priesteren uszurüten und abzuthun die misbrüch"

im KA. Schwyz, Th. 531 a.. ebenso den Erlaß gegen die Kurtisanen Th. 535 ebd.
25 Ueber die Stolgebühren: Sägmüller, J. B.: Lehrbuch d. kath. Kirchenrechts,

Freiburg 1914, Bd. II, p. 442.
26 Die Osterpflicht wird hier angedeutet, vgl. Denzinger n. 437.
27 Die Helfer datieren in Arth seit mindestens 1377. Die Pfarrei war

ausgedehnt. Walchwil, Rigi, Steinen, Schwyz und Küßnacht bilden die Grenze.
Ueber die Kapellen : Liebenau p. 54 f.

28 An einem Sühntag (Synodos?) in der Kirche war auch der Pfarrer
absehbar durch die „Mehrheit der Untertanen" (Pfrundbrief v. 1398, Monumenta
Arthensia. Stiftsbibl. Einsiedeln, Ms. 457).



16

steuern29 zu entrichten, war Sache des Pfarrers. Erstanden aus der
Nichterfüllung dieser Bestimmung der Kirchgemeinde Nachteile

geistlicher Natur30, so konnte sich diese auf Kosten des Vertragspartners

den nötigen Ersatj beschaffen. Diese Bestimmungen müssen

durch die frühern Pfrundbriefe noch ergänzt werden, da nicht
alle im Laufe der Jahrhunderte ersessenen Gewohnheitsrechte in
jeder Urkunde neu wiederholt wurden.

Was nun die finanzielle Seite der Pfründe betraf, so wurde
Vor allem darauf geachtet, das Einkommen des Geistlichen von
dem der Kirche säuberlich abzugrenzen. So wurde etwa festgesetzt,

daß die Opfergelder in der Kirche, die Ehrschätje wie die
Einkünfte lediger Pfründen der Kirchenfabrik nicht dem Pfarrer
gehörten. Die Abgaben an den Pfarrer durften nicht verändert
werden. Die Verleihung der Pfrundgüter geschah nach dem
landesüblichen Ansatz31. Streitigkeiten wegen Geldsachen, Zehnten,
Zinsen oder Widumsgütern wurden vertragsgemäß der Entscheidung

des Landesgerichtes unterbreitet, ausgenommen war der
kanonische Fall, wo der Pfarrer tätlich angegriffen wurde. Hier
galten selbstverständlich die Satzungen der geistlichen Gerichtsbarkeit.

Im Uebrigen nahmen die Kirchgenossen den Pfarrer, der

an sich unter dem römischen Rechte stand, unter ihren kollektiven

Schut}32.

Die durchaus bewahrende Art und das unbeirrbare
Rechtsempfinden, mit denen hier stillgekannten Mißbräuchen auf den
Leib gerückt wird, lassen alles andere als einen Umsturz gegen
die Kirche erwarten. Im Gegenteil soll die bestehende christliche
Ordnung und Gewohnheit ausdrücklich geschützt werden.

Trachsel dürfte nun seine Stelle etwa um das Datum des

Pfandbriefes angetreten haben, und er blieb Arther Pfarrer.

29 Werminghoff, A. : Verfassungsgeschichte der deutschen Kirche im MA.
in: Meisters Grundriß der Geschichtswissenschaften, II, 6, p. 52 Anm. 1 ; p. 72 f.

30 Interdikt, Suspension oder Exkommunikation der Geistlichen hatten den
Ausfall an Gottesdienst, ja teilweise auch das Verbot der Sakramentenspen-
dung zur Folge. Dagegen wollte man sich vorsehen. (Sägmüller, 1. c. II, p. 335 ff.)

31 Gerne wurden Pfarrwechsel auch von den Landsleuten zum Erwerb von
Vergünstigungen benütjt. Mag. Werner Ehrler hatte wegen des nassen Zehntens
einen Strauß mit Oberdorf, das ihn nicht mehr bezahlen wollte. (Entscheid, d.
L. a. Geberecht 1505, Gem. Arch. Arth. Nr. 87).

32 Vgl. den Pfaffenbrief v. 7. Okt. 1370. — Sägmüller, 1. c I, p. 248.



17

wenigstens de jure, bis 1527. Eine Familie Trachsel fand sich in
Arth damals ansässig33. Möglicherweise war der Pfarrer mit dem

genannten Paul Kergerter verschwägert und so auch mit dessen

wahrscheinlichem Bruder Hans, der lange mit der Neuerung
sympathisierte, durch Verwandtschaft verbunden. Paul Kergerter
hatte nämlich eine Agatha Trachsel, möglicherweise des Pfarrers
Schwester, zur Frau34. Da auch Balz Stapfer Arther war und den
Pfrundbrief Trachsels in Zierschrift ausfertigte, müssen auch
zwischen diesen beiden Beziehungen bestanden haben. Wenn ein
kleinerer Kreis von Schwyzern anfänglich zur Reformation hielt,
dann muß beigefügt werden, daß der größte Teil davon aus Arth
stammte35. An der Beeinflußung, ja vielleicht Sammlung dieser
neugläubigen Gruppe mochte der Arther Pfarrer nicht unbeteiligt sein.

Wie Trachsel selbst zu Zwingli kam und wann, das ist nicht

ganz sicher. Es muß mit der Möglichkeit gerechnet werden, daß
der Einsiedler Aufenthalt des Reformators dazu die nötige
Gelegenheit bot36. Die andere Möglichkeit, Trachsel könnte zu Köln
mit Zwingli zusammengetroffen sein37, muß auf Grund der Zeitangabe

in den Matrikeln aufgegeben werden38. Daß Trachsel in

3:1 Die Trachsel hätten schon bei der Invasion des äbt. Gebietes durch die
Schwyzer dem Flecken Trachslau den Namen gegeben. Sie sollen aus
Unterwaiden stammen und im Niedwässerviertel beisässig gewesen sein. Ihre
Anwesenheit in Arth geht mindestens in die Zeit Balthasars hinauf. (WBSchw.
p. 72. — Ringholz, Stiftsgeschichte, p. 717). Bei der Neuschreibung d. jahrzeit-
buches (1640) wird Balthasars Name gestrichen worden sein, da die Namen
in der Kirche verlesen wurden. (JZB Arth, fol. CCLXI, J'zeit d. Trachsel am 29.
Okt.) Hans Kergerters Name wurde seinerzeit belassen, wir müssen auch darum
an seinem endgültigen Austritt etwas zweifeln.

34 cf. Anm. 16.
35 Gem. Arch. Arth, Nr. 97. — Anm. 14 ff.
30 Wirz. KG, p. 467. — Man denkt an Stapfer als Vermittler: Ringholz,

Stiftsgeschichte, p. 590.
37 Egli, RG. p. 232, Anm. 1. — Helbling, p. 34 f.
38 Keussen H.: Die Matrikel der Universität Köln, Bd. I/II, Bonn 1928/1919. —

Bd. II, p. 692; 494, 40 führt 1512 die Angabe: „Baltasar Tresseier de SwyÇ;
art; iuravit et solvit". Nach Anm. 40 ibid. gehörte Trachsel, um den es sich
doch wohl handelt, der Burse Montana an und er beschloß seine Kölner Studien
am 31. 5. 1513. Zur gleichen Zeit fand sich dort Glarean (Bd. I, p. 145*), der
1507—1514 Studien oblag (1510 m. art., 1512 poeta laur.l. Wenn auch nicht
persönlich, so könnte dieser Trachsel doch vorerst mit dem Namen d. damaligen
Glarner Pfarrers, Zwingli, bekannt gemacht haben. — Ob der Brief Glareans
an Myconius 1520 nicht auch Briefschaften an Trachsel meint? cf. Gfr. Bd. 83,

p. 189 f.

M H V Vi 2



18

theologischen Fragen später merkwürdig unbeschlagen erscheint,
spricht durchaus nicht gegen das Studium auf der Kölner Schule,
da sich manche Studenten noch vor dem eigentlichen Fachstudium
wieder von der Schule weg begaben und ohne Theologie in den

geistlichen Stand eintraten. Beispiel dafür ist Zwingli selbst39.

Welche Rolle immer Trachsel im Kampf um die Gewinnung
der Innerschweiz für die Neuerung zugedacht war, er spielte und
verspielte sie zu rasch. Die bekannte taktische Klugheit seines
Meisters, der die feine Witterung dafür besaß, wieviel der Augenblick

eben noch ertragen konnte, ging dem Pfarrer ab. Anfänglich
schien er sich in Arth noch gut anzulassen. Zwingli war noch
kein Jahr in Zürich, als Trachsel ihn, auch den Laien Myconius
in Luzern, mit allerlei theologischen Fragen bestürmte, wie etwa
dieser: ob eine in der Beicht vergessene Sünde dem Beichtvater
sofort wieder zu unterbreiten sei oder nicht40. Die peinliche
Dürftigkeit einer solchen Frage ruft dem ganzen Problem um die
theologische Bildung des damaligen Klerus41. So oft in dieser Krisenzeit

zeigt sich da der Theologe unter den Laien leider auch als
den Laien unter den Theologen: bei Trachsel wird immerhin das
Bestreben offenbar, das einst vor der Weihe Versäumte nachzuholen.

Aber dieses autodidaktisch betriebene Studium, dem die

Systematik und wohl auch die begleitende Mystik fehlte, barg nur
allzustark die Gefahr der Einseitigkeit, ja des Eigensinns und der

Eigenrichtigkeit. Was noch verhängnisvoller war: die Folgen zeigten

sich auch im Praktischen, insofern als den betreffenden
Klerikern nur zu oft die hohen Motive fehlten, die ihrem sittlichen

39 Braun, p. 79. — Geschichte d. Schweiz, I. p. 344. — Ueber die
schweizerischen Kandidaten vgl. Segesser, RG, IV, p. 264.

40 Am 28. Sept. 1520 amtete Trachsel mit Heinrich Baumli, dem Schwyzer
Pfarrer, als päpstlicher Richter in einem Streit um das Opfer in Lauerz, das
teils zu Schwyz und teils zu Arth gehörte. Der Zürcher Propst Felix Fry war
zum Entscheid beauftragt (K. R. 1520). Vielleicht sah Trachsel den Reformator
damals in Zürich. — Es wird vom Datum d. 27. Febr. 1520 jedenfalls von „su-
perioribus mensibus" gesprochen, wo Trachsel nach Zürich ging ; auch Luzern
besuchte er „frequentissime" (ZWW. N. A. VII. p. 269 f., 274 ff. — Egli, RG.

p. 231 f. - Fleischlin, IV, p. 183 ff.).
41 Das Problem wird auch erörtert von Vasella O. : Untersuchungen über

die Bildungsverhältnisse i. Bistum Chur unter bes. Berücksichtigung d. Klerus
v. Ausgang d. 13. Jahrhunderts bis um 1530, in : 62. J'bericht d. hist. ant. Gesellschaft

v. Graubünden, p. 95 ff., p. 113.



19

Leben und den Forderungen des klerikalen Lebens im besondern
den tiefen Sinn verliehen hätten. Von dieser Tatsache her wird
auch die bekannte Frage beleuchtet, ob es die besten und
gelehrtesten Priester waren, die zur Neuerung übertraten. Bei
Trachsel wird man zugeben müssen, daß sein theologisches Rüstzeug

der auftauchenden Glaubensbewegung theologisch nicht
gewachsen war. Es bleibt ja dann immer noch die Schuldfrage
abzuklären, wer nämlich mit dem bedenklichen Defizit zu belasten
ist, ob das Individuum oder die Kirche als solche. Eine gewisse
Achtung dafür, daß Trachsel seine Lücken auszufüllen trachtete,
wird man ihm für den Anfang nicht versagen dürfen42.

Leider beginnen sich dann aber die Berichte über den Arther
Pfarrer zu verschlimmern. Vor dem Datum des 11. Juli 1521

predigte er, das Beispiel von Zacharias und Elisabeth exegetisch
auswertend, zugunsten der Priesterehe, die schon längst in den
Forderungen geistlicher Kreise eine gewisse Rolle spielte. Die
Predigt Trachsels erregte im damaligen Arth einen wahren
Tumult. Sie war nicht bloß platonisch gemeint, denn der Arther
Pfarrer schickte nachher seine Magd zu Myconius nach Luzern,
kam auch selbst dorthin, um, angeblich auf Zwingiis Anstiften,
eine geheime und vor Staat und Kirche selbstverständlich ungültige

Ehe mit ihr einzugehen. Myconius war darüber keineswegs
erbaut. Er bat Zwingli, Trachsel für ein Zuwarten in dieser heiklen

Sache zu gewinnen, bis nämlich in Arth die Dinge wieder
ein etwas anderes Gesicht bekommen hätten. Eine Verurteilung
der Ehe aus moralischen Gründen kannte auch Myconius nicht, er
wollte nur verhindern, daß eine „an sich erlaubte" Sache durch das
unvermeidbare Aergernis doch wieder sündhaft werde. Aus dem,
was weiter in Arth geschah, kann geschlossen werden, daß
Trachsel bei seiner Meinung blieb43.

Der Arther Pfarrer entwickelte sich in der Folge zum schweren

Sorgenkind seiner ernstern Freunde. Myconius nahm sich die
Mühe, über Arth zu reisen, um dort die Volksstimmung über den
Pfarrer zu erkundigen. Was er zu hören bekam, war wenig
ermutigend. Der Pfarrer, hieß es, solle nur zusehen, daß ihm nichts
Schlimmes passiere! Indem sie wohl auf dessen Alter und Ma-

42 ZWW. N. A. VII, p. 450 f.
43 Myconius spricht vom „artensis ille parochus" (ZWW. N. A.VII, p. 463 f.)



20

nieren anspielten, nannten ihn die Pfarrgenossen abschätzig
„Geißhirten" oder sprachen vom „Büblein, das kaum aus dem Ei

geschlüpft" sei, und man sagte es in Arth gerade heraus, daß man
seiner und seiner „Fabeln" gerne los wäre. Es hatten nämlich
seine Predigten gegen die Muttergottes und die Heiligen im Volke
Anstoß erregt; auch verdachte man ihm, daß er sich etwas
hochtrabend über die Kirchenväter erhob. In erster Linie aber hatte
seine attentierte Ehe große Erbitterung ausgelöst, die schließlich
soweit stieg, daß das Leben beider, des Pfarrers wie seiner Magd,
bedroht wurde. Myconius bat darum Zwingli, für alle Möglichkeiten

Trachsel eine Stelle bereit zu halten44.

Der Pfarrer aber war nun durchaus nicht der Mann, der sich
einschüchtern ließ oder gar an Flucht dachte wie Myconius. Schon

ganz abgesehen davon, daß er auf einer der bestdotierten Pfründen

des Luzerner Kapitels saß45, zwang ihn auch die allgemeine
Lage keineswegs dazu. Im Gegenteil! Trachsel fand nicht einmal
für nötig, mit seiner wilden Ehe an sich zu halten. In der
bekannten Bittschrift einiger Geistlichen an den Konstanzer Bischof46

um die Gewährung der Priesterehe, im Juli 1522, setzte er seinen
Namen kühn an die Spitze der Antragsteller. In der nämlichen
Zeit empfing er aus Zürich Bücher und Briefe47.

Das Jahr 1522 mit der politisch-moralisierenden und darum
vorerst auch erfolgreichen „göttlichen Vermahnung" an Schwyz,
mit der beinahe schon triumphierenden Besetzung exponiertester
innerschweizerischer Kanzeln an Volksfesten repräsentativer Art
durch neugesinnte Prediger48 schien dem Evangelium in den

44 I.e. und Gfr. LXV, p. 101. — Die Stelle scheint in Einsiedeln freigemacht

worden zu sein (Ringholz, Stiftsgeschichte, p. 601).
45 Er zahlte wie Luzern und Schwyz 10 fl. Kapitelssteuern. (Statuten

Anhang, Vierwaldstätterlade Luzern).
40 Es handelt sich um die Bittschrift „Supplicatio quorundam apud Hel-

vetios evangelistarum" v. 2. Juli 1522; die Bittschrift an die Eidgenossen datiert
v. 13. Juli. — (ZWW. N. A. I, p 197 ff., 214 ff. — Bullinger. RG, I, p. 80).

47 ZWW. N. A. VII, p. 540 f. - Gfr. LXV, p. 92 Anm. 3.
48 ZWW, N. A. VII, p. 599. — Gfr. 1. c. — Faßbind, IV, p. 13. — Ein Stück

der „Vermahnung" ging je an Trachsel und Stapfer. — An^der Engelweihe
predigte Zwingli selbst, in Luzern beim Museggumgang der Komtur Schmid
von Küßnacht." — Fleischlin, IV. p. 188 f. — Egli, RG, p. 202. — Bullinger, RG,
I, p. 181). In Einsiedeln fiel die Beiseiteschiebung der Sakramente zugunsten
der Predigt auf. Methodisch wurde „neu" gepredigt, inhaltlich wagte man noch
nichts Aergerniserregendes. (Ringholz. Stiftsgeschichte, p. 615 f.)



21

Länderorten eher noch einmal Glück und Erfolg zu versprechen.
Aber der Optimismus hielt nicht lange an! Schon Mitte Sommer
gleichen Jahres folgte bei den Neugesinnten tiefe Niedergeschlagenheit.

Der damalige Brief Myconius' an Zwingli verrät zur Genüge,
wie sehr auch gerade Trachsel einer der Bedrängten des Evangeliums

war. Das Arther Volk hatte auch nachher weder die
revolutionären Predigten noch die ungesetzliche Ehe seines Pfarrers
verwinden können, und alles sah so aus, als wollten sich die Dinge in
Arth noch einmal scharf zuspitzen49. Myconius, der in Luzern alle
Hoffnungen aufgab, siedelte um diese Zeit nach Einsiedeln über und
ließ den von ihm sonst eifrig bewachten Trachsel nun ganz aus
seiner Rede50. Wenn jene Warnung Zwingiis an einen unbesonnenen

Kollegen wirklich den Arther Pfarrer angeht, wie nicht
unwahrscheinlich ist, dann wäre diese Adresse von 1523 der
vorläufig letzte Bescheid über ihn51.

Man hat dieses Schweigen über Trachsels weiteres Schicksal
in Arth zum Anlaß genommen, die These aufzustellen, der Arther
Pfarrer sei eben gleich nach jenem letzten Bescheid außer Landes

gezogen oder gar vertrieben worden52. Diese Möglichkeit kann wirklich

nkht positiv von der Hand gewiesen, anderseits aber auch
nicht bewiesen werden. Dafür spräche z. B. jenes Zeugnis Schatzmanns

im Briefe vom 19. Jänner 1523 an Vadian, wonach auf dem
Gebiete der fünf Orte jeder Geistliche, der sich der Lutherei merken

lasse, Pfründe und Gut verliere53. Indes werden wir diesen
summarisch genommenen Satz, in momentan gedrückter Stimmung
gesagt, nicht zu sehr pressen dürfen. Die eigentlichen strengen
und entscheidenden Gesetze gegen die Neuerer, die auch von
praktischen Maßnahmen gefolgt waren, stammen, besonders in
Schwyz, erst aus der Zeit der Kappelerkriege, und auch dann
wurde, wegen des obwaltenden Priestermangels, in praxi behutsam

vorgegangen54.

49 Die Ablehnung Trachsels galt also nicht nur bloß der Taktik, sondern dem
Inhalt seiner Bewegung. (ZWW. N. A. VII, p. 554, Myc. an Zwingli am 4. Aug. 1522).

50 Ringholz, Stiftsgeschichte, p. 598. — Egli, RG, p. 211.
51 Egli, RG, p. 232 Anm. 1. — Anm. 60.
52 )HVG. XXIV, p. 55. - Arch. SG. IX, p. 371.
53 Egli. RG, p. 215.
54 Vgl. Anm. 16-19.



22

Diese These, Trachsel sei nach jenem letzten Bescheid über
ihn tatsächlich von Arth fortgezogen, ist bisher nicht belegt,
sondern durch ein argumentum ex silentio einfach angenommen
worden. Der konkrete Hinweis, Trachsel sei damals ins Gaster

gezogen, scheint sich ebenfalls nicht zu bestätigen und darf
offenbar als Verwechslung mit dem spätem, bezeugten Aufenthalt
Trachsels im Gaster um das Jahr 1529 gewertet werden55. Außerhalb

Arths konnte der Pfarrer bisher vor 1528 nicht festgestellt
werden56. Direkt gegen die These spricht der Pfrundbrief57 von
Trachsels unmittelbarem Nachfolger, der des Vorgängers „freie
Resignation" für das Jahr 1527 bezeugt. Allerdings besagt die
Urkunde nichts vom tatsächlichen Verbleib Trachsels in Arth. Sie

gibt nur an, daß dieser rechtlich bis 1527 Arther Pfarrer blieb.
Aus dem Pfrundbrief von 1519 darf aber wohl soviel herausgelesen
werden, daß die um Gottesdienst so ängstlich besorgten Arther
Pfarrgenossen eine längere Sedisvakanz kaum gelitten hätten.
Ein Verweser nach Trachsel wird aber nicht bekannt.

Auch die Art des Weggangs wird gelegentlich erörtert.
Valentin Tschudi58 nimmt eine Vertreibung Trachsels aus Arth an.
Dagegen spricht die „freie Resignation" im Pfrundbrief des
Nachfolgers Felix Koller. Auffallenderweise datiert auch Tschudi vom
Jahr 1529 aus: der Arther Pfarrer sei „vordem" vertrieben worden,

was immerhin die Möglichkeit offen läßt, daß Trachsel
tatsächlich erst 1527 die Arther Pfarrei verließ. Dessen ganzes
Verhalten in frühern Zeiten der Bedrängnis59, ja in einer beinahe

'-¦- L. L. Bd. XVIII, p. 250. - ZWW, N. A. VII, p. 450, Anm. 1. — Hottinger.
III, p. 456. — ASG. IV, p. 440 Anm. 1. — Vgl. Anm. 52.

58 Kloten ist bisher der erste Ort, in dem Trachsel nachgewiesen werden kann.
57 Monumenta Arthensia, Ms. 457, Stiftsbibl. Einsiedeln, Kop. d. Urk. sub

litt. Y d. Arther Pfrundbriefe : „Ich Priester Herr Felix Koller ab dem Sattel
rechter Kilchherr der Pfarrkilchen zu Arth, in dem Land Schweif}, Constantjer
Bistumbs, vergich ofentlich Als die vorgenent Kilch zuo Arth ledig worden
durch freye Uebergebung und resignation Herrn Baltasaren Trachsel, deß letsten
Kilchherren vor mir ." Vgl. K. R. 1527. — Koller war Arther Pfarrer 1527
bis 1540 (Liebenau, p. 70).

M „Dann ein unrüewiger pfaff kam gen Rufi, der, so er vormals zuo Art
ouch vil unruowen gestift hatt und darumb vertriben (worden) ..." |)HVG,
XXIV, p. 55). — Der Schäniser Pfarrer, in dessen Gebiet Rufi lag, amtete schon
am Karfreitag 1526 nicht mehr nach katholischem Ritus (K. R. 10. April 1526).
Er mag Trachsel somit geduldet haben.

59 Vgl. das früher Gesagte über die Jahre 1521 — 1522.



23

unhaltbaren Lage, kann herangezogen werden, um einen tatsächlichen

Verbleib des Pfarrers bis 1527 auch psychologisch zu
erklären. Es kann auch mit der Möglichkeit gerechnet werden, daß

Zwingiis Mahnung60 an ihn unter den veränderten Umständen doch
etwas gefruchtet haben mag, sodaß er vorsichtiger wurde und an
Werner Steiner61 in Zug, seinem Leidensgenossen, der gar bis
1529 auf gefährdetem Posten ausharrte, ein stärkendes Beispiel
nahm.

Erst 1528 machte Trachsel — diesmal nun außerhalb Arths
— wieder von sich reden. Er hatte unterdessen auch äußerlich
mit der alten Kirche gebrochen und war nun in Kloten neugläubiger

Geistlicher geworden. Zwingli mag dem müden Kämpfer
seine verdiente Stelle endlich zugehalten haben62. Der amtende
Pfarrer in Kloten, Ulrich Kern aus Bülach, las 1527 noch immer
die Messe, wohl nicht ohne stilles Einverständnis der Kollatoren,
der Aebte von Wettingen. In diesem Jahre 1527 wurde dem Pfarrer
geboten, die Messe abzustellen und zu „predigen". Es mag nun
sein, daß Trachsel Kern im „Predigen" ersetzte, ohne selber Pfarrer
zu sein63. Abgeklärt war aber das Anstellungsverhältnis
wahrscheinlich noch nicht, denn 1529 gehörte der ehemalige Arther
Pfarrer schon wieder zu jenen neugläubigen, radikalen Agitatoren,
die nach dem ersten Kappelerkompromiß die Lage ausnützten und
als Propagandisten das Gaster für die Neuerung bearbeiteten,
wohl mit Einverständnis von reformiert Glarus64. Trachsel hielt
sich damals im Gebiet der Kaplanei Rufi bei Schanis auf, bis
der Schwyzer Obervogt über das Gaster, Uli Güpfer65, Hand an
ihn legen ließ. Aber mit Berufung auf das Mitsprachrecht von
Glarus, das im Gaster mitherrschte, erwirkte der dem Pradikanten

00 ZWW. N. A. VII, p. 170, 290: Zwingli läßt durch Steiner einen
Geistlichen zur Mäßigung mahnen. Vielfach wird vermutet, es handle sich um
Trachsel (Gfr, LXV, p. 200, Anm. 2).

01 Gfr. LXV, p. 141. Auch die späten Austritte der Laien (Anm. 16 ff.),
erst zur Zeit der Kappelerkriege, lassen doch vermuten, daß Schwyz anfangs
sachte vorging.

1,2 Angetragen wurde ihm früher Einsiedeln (Anm. 44).
03 Wettstein, p. 41. — Wirz Etat, p. 97. — Egli, AA. Nr. 1391 21. April 1528.
04 Zwa, VII, p. 209 ff.
66 Vgl. Anm. 58. — Güpfer wohnte auf Windegg: K. R, 1524. — MHVS,

XXXXIII, p. 56. — Dettling-Chronik, p. 215.



24

ergebene Volksteil den Aufschub im Rechtsverfahren66. Offenbar
bot dies den Auftraggebern Trachsels genügend Anlaß, den
gefährdeten Agitator aus dem Gaster sofort zurückzunehmen, noch
bevor der zweite Kappelerfrieden dies unumgänglich nötig machte.
An einer gewissen hervortretenden Wirksamkeit Trachsels dortzulande

muß auf Grund von Tschudis Bemerkung über ihn festgehalten

werden.
Als Trachsel um 1529 oder 1530 das Gaster verließ, stand

ihm die Pfarrei Kloten wieder offen, die er nun, wie es scheint,
als Pfarrer verwaltete67. Von hier aus suchte er am 9, Dezember
1535 durch Vermittlung Zürichs mit seiner Heimat über ein
Guthaben einig zu werden68. Um das Jahr 1540 wechselte der
nunmehrige Klotner Pfarrer nach Wigoltingen im Thurgau über, wo
er bis 1562 als Prädikant wirkte69.

Im Ganzen gesehen war Trachsels Wirksamkeit in Arth ein
Fehlschlag. Seine Möglichkeiten nützte er nicht klug wägend aus,
dafür war er zu sehr jener Draufgänger, der nicht genügend mit
den Realtatsachen rechnete. Man wird gerechterweise aber
beifügen müssen, daß sich das Arther Volk eben den alten Glauben
um keinen Preis rauben ließ und wohl auch einen geschickteren
Trachsel abgewiesen hätte.

Immerhin zeigt sich ein schon früher erwähnter, kleiner Kreis

von Arthern, der für die Neuerung Sympathien hegte und hinter
dem man den Einfluß Trachsels als die nächstliegende Ursache
vermuten muß. Ein Teil davon trat später zur Neuerung über, ein
anderer vollzog, vor die Wahl zwischen altem und neuem Glauben
gestellt, den Abfall nicht. Die Ausgetretenen vermochten keineswegs

die Gesamthaltung des Arther Volkes zu bestimmen. Die
Zahl der Neugesinnten mag freilich größer gewesen sein, als wir
es wissen. Vor allem muß auffallen, wie viele unter den im
Kappelerkrieg flaumachenden Schwyzern Arther waren: Werner

00 Val. Tschudis Chronik, 1. c. (Anm. 58) : „von wegen miner herren die
ouch ire herren wären". Tschudi zieht aus der Tätigkeit der Propagandisten
hinsichtlich des Friedens in der Eidgenossenschaft ganz andere Schlüsse als
Zwa. VII, p. 209 ff.

67 Weltstein, p. 41. — Egli, AA. Nr. 1714 25./26. Okt. 1530.
08 ST. A. Zürich, A. 253, 1 : her Balthasar Trachsel, lütpriester zuo Clotten.

— Nach L. B. p. 88 f. dürfte der Versuch mißlungen sein.
69 Amslein. p. 64. — Sulzberger, p, 85. — Zwa, I, p. 189.



25

Schriber, Pannerherr Kergerter, Meinrad Schriber, Hans Kergerter
Adrian von Uri, Hans Rickenbach, Vogt Hemmer, Jost Lindauer,
Vogt Gugelberg, die alle auch gegen die Politik Reichmuths
wetterten. Im einzelnen wird es allerdings schwierig sein, die Motive
der Desertion als ausschließlich religiöse zu erweisen. Jedoch macht
auch Abyberg im Zusammenhang mit den spätem Ereignissen des

17. Jahrhunderts über die neugläubigen Arther die kennzeichnende
Bemerkung, sie hätten schon seit Kappel Schwierigkeiten bereitet,
Tatsächlich stellte die Regierung über die Fahnenflüchtigen eine

Untersuchung an mit umfangreichem Verhör, das aber nur
Ausreden zutage förderte. Ein bestimmter Verdacht der Häresie mag
aber seither auf den Arthern gelastet haben10.

2. Schwyz und die Täufer.

Eine bodenständige Taufbewegung kannte Schwyz an sich
nicht. Wohl aber gab es eine ganze Reihe Täufer schwyzerischer
Herkunft. Segesser berechnet die Erfolgsaussichten der Vertreter
des freien Biblizismus in den Kreisen des Landvolkes höher als
die der offiziellen zwinglischen Kirche71. So darf das Hinübergreifen

dieser Bewegung in die eigentlichen Länderorte nicht
verwundern, auch ganz abgesehen davon, daß die abhängigen
schwyzerischen Landschaften an ausgesprochen täuferisch erweckte
Zürcher Gebiete stießen "2.

Unter diesen Schwyzer Täufern findet sich Ulrich Bolt, Pfarrer
von Reichenburg, der wegen Heirat und Häresie sich in Schwyz
bereits 1524 zu verantworten hatte und gegen die eidliche
Versicherung, von beidem wieder abstehen zu wollen, freigelassen
wurde. Wortbrüchig, betätigte er sich als zwinglischer Prädikant
radikaler Richtung in Fläsch, mußte hier aber einer Verfügung
der Tagsatzung weichen. Um 1525 ging er zu den Täufern über,
wechselte von der Ostschweiz ins Grüninger Amt, kehrte dann

70 Th. 328 und K. R. 1531. —
Wir verweisen auf die Ereignisse des 17. Jahrhunderts in Arth.
71 Segesser, R. G. IV. p. 267.
72 Die betroffenen Gebiete waren das Grüninger- und Knonauer Amt,

sowie die Gemeinden am See, Horgen und Wädenswil mit Richterswil.



26

reuevoll zu Zwingli zurück, was ihm die beiden zürcherischen
Pfarreien Wangen und Niederhasli einbrachte73.

Sein Bruder Eberli (-Hippolyth), einst Schiffsmann in Lachen,
trieb sich anfänglich in St. Gallen herum, wurde getauft und taufte
selbst. Nach Zollikon unterwegs, gewann er einen andern Schwyzer
für seine täuferischen Ideen. Als er zu zweit den schwyzerischen
Boden betrat, wurde er nach Schwyz geführt und wegen
gotteslästerlicher Reden am 29. Mai 1525 hingerichtet74.

Anton Roggenacher hieß der von Bolt geworbene Schwyzer
Täufer, der nach einem Todschlag im Lande Uri 1524 das
Bürgerrecht von Zürich erworben hatte und sich nun an der Fastnacht
1525 mit seiner Frau Dorothea vom bekannten Blaurock taufen
ließ. Mehrmals gefangen, frei und wieder rückfällig, wanderte der
„Kürschner" endlich in schweren Kerker und seine Güter nahm
Zürich zuhanden76.

Mit den beiden Bolt war auch Friedli Abyberg aus dem alten
Lande bekannt. Aus dem Zürcher Hexenturm mit andern Täufern
entwichen und wieder eingefangen, war er mit Androhung des
Todes aus dem Lande verwiesen worden. Aber schon im März
1525 ergriff man den Wortbrüchigen in Zürich auf und gab ihn
wieder frei, wonach er den Weg nach Basel nahm, das ihn wegen
eines schweren Kreuzfrevels aber auch nicht mehr länger bei sich
dulden wollte7,;.

Aus dem alten Lande Schwyz stammte ferner der Arzt Hans
Amberg, der, wie es scheint, bereits am Täufergespräch vom
November 1525 teilgenommen hatte und sich hernach taufen ließ,
worüber Schwyz beim Grüninger Vogt Erkundigungen einzog77.

73 Staub. 1. c. p. 65 A. 87. — Fleischlin, IV, p. 185. — Egli, RG, p. 375,
385, 389. — Urk. KA. Schwyz 533. — Zwa, I. p. 138 ff., II, p. 503 ff., IV, p. 87,
V. p. 412. — Egli, AA. Nr. 1714, 1757, 794, 1144. — HBLS, II, p. 298. — Ueber
die Boit K. R. 1527. — AA. Bern. Ref. II, p. 1590; AA. Basler Ref. I, p. 397.

74 Misc. Tig. II, p. 32 ff. — Strickler, AA. I, Nr. 1109, 1113: am 24. Mai
wurde die Regierung in Lachen vorstellig wegen der Auslieferung zweier
Unbekannten. — Fleischlin, IV, p. 185. — Zwa, I, p. 141 f. — Egli, AA. Nr. 794.
— ZB Zürich, Ms. A. 67.

''- Egli. AA. Nr. 674 f., 691, 933 f., 911, 1071, 794. — Zwa, I, p. 139 ff.
7" Zwa, I, p. 143. — Egli, AA. Nr. 691, 933 f. — Mennon. Lex. I, p. 244.
77 Amberg war Caspar Abybergs, Uli Jacobs und Adrian Fischiis Vetter ;

von Beruf Arzt, verfügte er sich auf Zürcher Gebiet. Man machte ihm zugleich
den Vorschlag, heimzukehren und vom Täufertum abzustehen (K.R.27.Nov. 1526).



27

Was nun das Grundsätjliche anbelangt, so war die Stellung
der fünf Orte zu den Täufern durch deren Anerkennung des

Schriftprinzips im wesentlichen bestimmt. Mochten die Täufer auch
die zwinglische Kirche hartnäckig verleugnen; mochten sie einen
Schritt zurück tun, von der „sola fides" in die „nüwe des lebens",
das heißt ins „Werk" der alten Kirche; mochten sie die These

von der innern Erneuerung durch die Gnade in Gegensatz stellen

zur offiziellen Kirche, die Haltung der fünf Orte wurde von diesen

Abweichungen nicht bestimmt. Es genügte, daß die Täufer aus der
Bibel, wenn zwar keinen reformierten, so doch sicher auch keinen
katholischen Text herauslasen78.

Die Zwangsmaßnahmen der reformierten Orte gegen die
Sekte sind bekannt79: sie behaupteten deren Staatsgefährlichkeit
und bedrohten die Anhänger mit dem Ertränken. Zürich zumal
fand es für selbstverständlich, daß Täufer, die in die katholischen
Stammlande oder deren Schutzgebiete geflohen waren, „bundesgemäß"

wie es sagte, herausgefordert werden konnten, da „kein
Orth oder Stand dem andern seine ungehorsamme underthanen
beherbergen, auffhalten oder Blatz gestatten" solle80.

Täufer trieben sich vor den Kappeier Kriegen ziemlich häufig
in den luzernischen Grenzgebieten herum. Während Abschwörende
milder bestraft wurden, behandelte man Hartnäckige malefizisch,

zog Flüchtigen die Güter ein und erklärte sie als verschollen.
Neben Schwyz machten auch Zug und Luzern Täufern den
Prozeß81. Weit brennender wurde die Täuferfrage für die gemeinen

Mit Meinrad und Joseph Amberg scheint er nicht näher verwandt gewesen zu
sein. — Egli, AA. Nr. 875, 878, 887. — Strickler, AA. III, Nr. 132 a und Anm. 19.

78 v. Muralt, p. 34 f. — Fleischlin, III, p. 308 f. - Bergmann, p. 160, p, 42.
79 Dazu gehören das gemeinsame Mandat der reformierten Städte v. ] 527

und das Zürcher Mandat v. 1530, die sich auf den Speyrer Reichstagsbeschluß
v. 1529 stütjen konnten. Die spätere Aarauer Synode v. 1585 und das verschärfende

Mandat v. 1612 in Zürich bezweckten die vollkommene Ausrottung der
Sekte, z. T. „wegen Zerstörung der christlichen Kirche, des Regimentes und
der Familie", Angaben, die sich decken mit den Anklagen v. Schwyz im Prozeß

v. 1655. — Bergmann, p. 53 ff. — Bihlmeyer, III, p. 35. — ZB Zürich, Ms.
Â. 67 und 72; im Mandat v. 1585 wurden die Güter ausziehender Täufer nicht
mehr ausgefolgt, seit 1612 wurde auch mit den übrigen Strafen wieder ernst
gemacht.

30 KA. Schwyz, Th. 277, dat. v. 3. Juni 1642.
81 Archiv, I, p. 24 ff. — Segesser, RG, II, p. 26. — Nitsche, p. 97.



28

Herrschaften. Am 10. Juni 1532 einigten sich die fünf Orte zu
gemeinsamem Vorgehen und zu malefizischer Behandlung der
Straffälle. Johann Fabri fertigte in der Folge im Auftrag Pauls III.,
zuhanden des Reformkonzils, das dogmatische Gutachten über
die Sekte aus, worauf die canones 12 und 13 gelegentlich der
Behandlung der Taufe sich auch mit den täuferischen Irrtümern
befaßten82: damit war man endlich im Besitze des gültigen,
kirchlichen Entscheides in der Täuferfrage, wenn er auch die bisherige
Stellungsnahme des Staates inhaltlich nur noch sanktionieren
konnte. Eine Luzerner Tagung vom 30. April 1560 ließ nochmals

gegen die Appenzeller Täufer vorgehen, und die folgenden
Beschlüsse in Luzern und Baden, 1566 und 1567, bestätigten die
ausgemachten Richtlinien für alle Zukunft83. Luzern verschärfte
noch im letzten Viertel des 16. Jahrhunderts, wo die Täufer
anscheinend aktiver wurden, wieder seine Maßnahmen gegen sie84.

In Schwyz selbst wurden die angegebenen Grundsätze nicht nur
im kommenden Täuferhandel von 1629—1630, sondern auch im
Prozeß von 1655 gegen die Gefangenen als maßgebend anerkannt
und praktisch angewandt, nachdem die Regierung auch im zweiten
Falle der Ueberzeugung war, es handle sich um eigentliche
Täufer85.

82 Mennon. Lex. II, p. 709 und I. p. 472. — Denzinger, Nr. 868 f., 695. —
Bihlmeyer, III, p. 92 f.

83 Bergmann, p. 42 f. — Strickler, AA. IV. Nr. 1881. — Mennon. Lex. II. p. 709.
84 Segesser (RG, Buch XIV, p. 26 ff. Anmerkungen) gibt Beispiele an.
85 Ueber die Grundlagen zur Bestrafung der Täufer äußert sich der Nuntius

im 17. )hdt. : Nunz. Svizz. 49, 3. Febr. 1656, B. A. Bern: „cum per sanc-
tionem pacis publicae et foedera sub poenis capitalibus interdicta
fuissent". — Schwyz wich von dieser Linie nicht ab. Am 7. März 1599 wurde
der Täufer Werni Heß vom Wädenswilerberg wegen Schmähungen gegen das
hl. Sakrament enthauptet und unter dem Hochgericht begraben. (Ges. Ratsb.
Schwyz, 1599. fol. 160 a. KA Schwyz. Zit. K. R. 1599).



29

III. Die kirchliche Lage in Arth nach dem

zweiten Kappelerkrieg

1. Die kirchliche Reform und die Rolle Pfr. Villigers in Arth1

Der Kappeier Sieg von 1531 gewährleistete den innern Orten

verfassungsmäßig den bisherigen Fortbestand von Kirche und
Staat. Er ermöglichte die Reform, aber er schuf sie nicht. Erst
der innere Sieg von Trient machte den äußern von Kappel sinnvoll;

Kappel anderseits ist es zu danken, wenn die Trienter
Reformen nicht zu spät kamen und damit ihren Wert für die
Innerschweiz überhaupt verloren. Die nüchterne Ueberlegung, daß in
der Reformfrage noch alles zu tun war, dämpfte das Siegesbewußtsein

der fünf Orte nicht weniger als die andere Erkenntnis,
daß das gewonnene Ergebnis von Kappel nicht den machtpolitischen

Verhältnissen entsprach und deswegen jederzeit wieder in
Frage gestellt werden konnte. In der Nachzeit von Kappel finden
wir denn auch die fünf Orte peinlichst darauf bedacht, den
nunmehrigen Zustand zu halten. Diesem Zwecke dienten die innern
und äußern Bündnisse und Sicherungen ebenso wie die letztliche
Vermeidung einer gefährlichen Herausforderung der reformierten
Front. Die konfessionelle Spannung in der Eidgenossenschaft trieb
zwar zu Taten, aber auch zur Vorsicht2. Die katholische Kirche
mußte erkennen, daß mit der bloßen Ablehnung der Reformation

erst ein Negatives, noch nicht das Wesentliche der Reform
geleistet war, und daß die nie geleugnete Reformbedürftigkeit
der eigenen Kirche nach wie vor bestand. Aber auch auf der
Gegenseite war nach der reichen Begeisterung der Reformationsjahre

schon merklich der graue Alltag eingekehrt3.
Im katholischen Lager lebte die Enttäuschung darüber, daß

man von den interessierten geistlichen wie weltlichen Bundesge-

1 Vgl. hiezu allgemein die Werke von Fry — Mayer, I/II. — Feller, I II. —
Henggeler — Reinhardt — Steffens — Bonhomini, Doc. I—III, — Holl —
Segesser, RG und Pfyffer, I —V, — Statuten — Diözesanstatuten 1624.

2 Segesser, Pfyffer, III, p. 138 ff. — Feller, I, p. 58 ff., 82 f. — Holl, p. 173,
175, 231. — Feller, I, p. 39, 43; II, p. 1 Anm. 1. — Segesser, RG III, p. 32. —
Gfr. 96; 159 Anm. 45.

3 ZB. Zürich. MS. L. 88, p. 194 ff. — Gagliardi, I. p, 540 spricht von einer
Verflachung und Veräußerlichung.



30

nossen während der entscheidenden Jahre so richtig im Stich

gelassen wurde, noch frisch. Anderseits aber stieg den
Laienregierungen nicht wenig das Selbstbewußtsein, waren sie doch
bereits mit Problemen fertig geworden und zu Lösungen gekommen,
die die entsprechenden Mächte im Reich bis 1555 erst noch
anstrebten. Diese seelische Verfassung machte sich den leitenden
Stellen der Kirche gegenüber deutlich bemerkbar. Auf allzu
drängende Klagen oder Winke von dieser Seite ließ die Laienschaft

gern, mit Seitenblick auf die Reformation, ein Omne-malum-
a-clero durch die Antwort hören. Da man die bisherigen
Privilegien nun als doppelt verdient betrachtete, wurde man in
kirchenrechtlicher Hinsicht von einer gewissen unbedenklichen
Schwerhörigkeit, die ja immer eine starke Seite innerschweizerischer
Politik gewesen war4. Viel mehr aber als Rom, ließ die
schweizerische Quart Konstanz gegenüber eine unverhohlene Reizbarkeit
merken, nicht immer ohne Grund5. Vor allem war es den fünf
Orten eine ausgemachte Sache, daß die seinerzeitigen Privilegien
unantastbar bleiben sollten6. Ihr aufrichtiger Reformwille darf
deswegen nicht angezweifelt werden, am allerwenigsten dann,
wenn es um die Reform des Klerus ging7. Was jedoch die vom
Tridentinum parallel geforderte Laienreform anbelangte, besonders

insofern sie die Wiedereinführung des integralen Kirchen-
rechtes in sich schloß und damit die etwaige Preisgabe erhaltener

Vergünstigungen, so war man in Regierungskreisen etwas
mißtrauisch gegen das neue kuriale Reformvokabular und keinesfalls

geneigt, unter diesen abstrakten Begriffen etwa ein
trojanisches Pferd in seine Mauern zu ziehen8. Das Beispiel anderer
privilegierter Mächte mit Einschluß der katholischen Majestäten,
die ebenso zuwarteten, mochte mit anderem dazu beitragen, daß
die Verkündigung in Rechtskraft der Trienter Beschlüsse auf fünf-
örtischem Gebiet noch etwas auf sich warten ließ. Man war

4 Segesser, Pfyffer, II, p. 92 Anm. 1, 93, 98.
5 Schellhaß p. 2.
" Vgl. das Dictum über sie : quod semel indulgetur pro lege habent

(Holl. p. 40 Anm. 1).
7 Segesser, Pfyffer II p. 91.
8 Feller. I, p. 99, 165 ff. — Segesser, RG, IV p. 293 ff., 433.



31

offenbar gesonnen, sie zum Gegenstand von Konkordaten zu
machen9.

Laien und Klerus hatten in der Reformsache vorerst nicht
zu viel Gemeinsames. Beide waren immerhin in dem Punkte

einig, daß sie sich um des Neuen willen nicht in allzu hohe
Unkosten zu stürzen gedachten, zumal wenn das Geld die Grenzen
der Eidgenossenschaft verlassen sollte. Wenn sich dann und wann
gemeinsamer Widerstand in der praktischen Reformfrage erhob,
dann ist noch immer darauf zu sehen, ob auch eine Gleichheit
der letzten Motive vorhanden war1". Manche Geistlichen suchten

gelegentlich, wenn sie scheinbar ihren Herren dienten, viel mehr
sich ihrer zu bedienen, um auf diesem Wege die Reform
überhaupt zu hintertreiben. Die römische Kurie war darum nicht
ungeschickt beraten, als sie die vorläufig erläßlichen Reformpunkte
gegenüber den Laien vorerst klug zurückstellte. Ohne deren feste
Hand hätte man des offenen oder versteckten Widerstandes
gewisser Geistlichen wohl kaum so rasch Herr werden können. Und
hierin kamen den Regierungen ironischerweise nun eben gerade
die verpönten Privilegien zugute, indem diese die nötige Handhabe
boten, den Geistlichen, die widerhaarig opponierten, beizukommen.
So wird es auch verständlich, wenn Luzern statt eines Abbaues
eine Aufbesserung seiner Rechte gegen fehlbare Kleriker erhielt,
und die kirchenrechtlichen Forderungen erst beim Konkordat über
das Luzernerkommissariat wieder strenger erhoben wurdenn.

Die vier Länderorte zeigten sich Konstanz gegenüber erbötiger

als Luzern, dieses aber war drängender im tatsächlichen
Vollzug der Reform12. Deswegen wird man nicht befugt sein, die
Zurückhaltung als mangelnden Reformwillen auszulegen13. Das

gilt auch für die praktisch weniger beflissene Durchführung der
Reform in den vier Ländern. Ihre besondere Lage muß mit allen
Umständen gesehen werden. Die Benefizien der Bergorte waren

9 Ueber Frankreich z. B. cf. Segesser, RG, IV, p. 284, 294. — Segesser
Pfyffer, II, p. 91.

10 Holl, p. 35, 38 ff., 41 f.
11 Segesser, RG, IV, p. 454. — Holl, 41, 44. — Das Bestreben, die

Strafpraxis der Geistlichen möglichst der des Landes anzugleichen, war ausgeprägt
und läßt sich verstehen.

12 Feller, II, p. 27 f. — Segesser, Pfyffer, II, p. 93 ff. —
13 Feller, II. p. 153.



32

keineswegs anziehend, sodaß bei einem Priestermangel die
Besetzung gerade dieser Stellen in Frage gestellt war. Ein scharfes
Vorgehen der Regierenden in der Anwendung der tridentinischen
Forderungen hätte die Geistlichen wohl dazu gebracht, verärgert
abzuwandern, und es wäre damit das eigene Volk des
Gottesdienstes und der Sakramente beraubt worden. Gerade das aber
wollte man verhüten Die politischen Nachteile einer solchen Praxis
wären überdies auf die Regierenden selber zurückgefallen )4. Auch
hier mußte die Politik die Kunst des Erreichbaren bleiben. Die
Regierungen teilten den Grundsat] der Integralen nicht, nur das
Beste zu dulden, denn allzuleicht konnte bei solchem Vorgehen
das Beste der Feind des einzig möglichen Guten werden. Nach
katholischer Lehre hing ja ohnehin viel mehr am gültigen Vollzug
der priesterlichen Handlungen als an der persönlichen Würdigkeit
der Handelnden. Dies durfte selbstverständlich nicht Grundsatz
sondern nur Augenblickstrost sein. Erst die Bereitstellung eines
genügenden Reformklerus aus den tridentinisch geführten Sern

inarien erlaubte ein rücksichtsloseres Durchgreifen gegen die
Renitenten. Für den Augenblick war der guten Sache mit Klugheit

und Geduld mehr gedient. Auch hier wollte man vorläufig
lieber den Sperling in der Hand, als die Taube auf dem Dach15.

Je mehr nun die Kirche als solche ihren Klerikern die nötigen

Bildungsmöglichkeiten bot, desto mehr wurde sie am frühern
Fehlbetrag entlastet. Schwierig gestalteten sich allerdings die

11 Schellhaß, p. 15. — „Vom Standt der Catholischen Religion der
Eidgenossenschaft und vom Mangel ahn guoten Seelsorgern". Cap. I, KA, Schwyz,
th. 535. — Feller, II, p. 29 Holl, p. 44 f.

lü Die katholische Lehre vom opus operatum, das aus sich wirkt, ohne
wesentliche Zutat des vollziehenden Subjektes, ist ein wichtigster Bestandteil
der kirchlichen Auffassung von der Wirkart der Heiligungsmittel. — Papst
Pius IV. und Carlo Borromeo haben besondern Anteil an dieser Arbeit. Markus
Sittich, der Neffe Pius IV., war nicht in jeder Hinsicht untadelig. Nach seiner
Ernennung zum Konstanzer Bischof kam das Reformwerk doch nicht gut voran. Die
Eidgenossen hatten deswegen immer etwa ein Medice-cura-te-ipsum Konstanz
gegenüber. Viel mehr als die Diözesansynode von 1567 wirkte das Zugreifen
Mailands und Roms. Die oberitalienischen Seminarien bedeuteten die Soforthilfe
für den Klerus ; das Helveticum. das Luzerner Institut und die neuen Orden haben
zur tridentinischen Reform Entscheidendes beigetragen (Henggeler, p. 18 ff. —
Feller, 1, p. 36 ff., p. 109 ff.. 44 f.; II, p. 92. — Duhr, I, p. 211 ff. — Segesser,
RG, IV, p. 237, 517 ff., 552, 568. — Segesser, Pfyffer, II, p. 94 ff. — Holl, p. 43 ff.
— Gfr. LXV, p. 242, 278 ff. — Besonders Fry. p. 87, 100 ff., 103, 105, 109).



33

Uebergangszeiten. Wie sollte die Geistlichkeit der vortridentini-
schen Richtung sich plötzlich umstellen können? Die Konstanzer

Diözesansynode von 1567 hatte die Forderungen von Trient für
die besondern Verhältnisse des Sprengeis, zu dem die fünf Orte

gehörten, umzuschreiben. Sie tat es in Form von papierenen
Statuten. Erst die Gründungen des Helveticums za Mailand und
der Jesuitenschule zu Luzern11' verbürgten eine klerikale
Erziehung der Seelsorger. Während so eine neue Generation von
Priestern aufwuchs, zeigte die alte, allerdings in einem kaum
sicher festzustellenden Teil, daß sie nicht gewillt war, die Reform

kampflos über sich ergehen zu lassen17. Gegen den neuen, festen
Reformkurs der Luzerner Regierung unternahm ein Teil des

dortigen Klerus einen Schritt mit der Eingabe auf Lätare 15771S,

die teils eine böse Lage wiederspiegelte, aber auch schon den

reformfreundlichen Flüge/ im Luzerner Kapitel auf den Plan
rief, indem ein Teil der Geistlichkeit sich dagegen verwahrte, an
der reformfeindlichen Opposition beteiligt gewesen zu sein19. Dieses

Abrücken reformwilliger Geistlichen finden wir nicht bei einem
andern Manifest der dreiörtischen Klerisei, von dem wir noch

sprechen werden. Es konnte so nicht ausbleiben, daß die beiden
Richtungen im Luzerner Kapitel über kurz oder lang aufeinanderprallen

mußten und selbst Stimmen laut wurden, dieses zu teilen,
ein Bestreben, das immer wieder bis ins 17. Jahrhundert periodisch

auftauchte20.
Was Schwyz nun besonders betrifft, so fehlte es hier

empfindlich „an guoten Seelsorgern". Die Aushilfen der Ordensleute
konnten die regelmäßige Tätigkeit eines Geistlichen keineswegs
ersetzen. Wie sehr gerade die Schwyzer Regierung nach dem
früher erwähnten vorsichtigen modus procedendi gegen die
Geistlichen verfuhr, zeigt etwa der Fall des Lauerzer Pfarrers, der vom

16 Das Helveticum datiert seit 1576, die Jesuitenschule in Luzern seit 1577;
1570 wurde das Tridentinum in den innern Orten anerkannt, nachdem man
noch 1565 Miene gemacht hatte, sich vom Konstanzer Bistum zu trennen:
1579 beginnt die Luzerner Nuntiatur. Dieses Jahrzehnt ist ein Konzentrat an
Erfolgen (Henggeler, p. 18 ff. — Fry, p. 109).

17 Feller, II, p. 73.
18 Henggeler, p. 75 f. und Anm.
19 Henggeler, p. 76 ff., 78 Anm. 24. — KA Schwyz, Th. 533.
20 Henggeler, p. 84 Anm. 33. 79. — Extractus 1646. — Gfr. XXIV, p. 57, 63.

M H V IH 3



34

Nuntius eingesperrt wurde. Auf Bitten der Lauerzer, die sich mehr
um den Gottesdienst als um das Vergehen ihres Pfarrers
kümmerten, intervenierte die Regierung zugunsten des Geistlichen, da
es nicht angehe, wie sie sagte, die Leute ohne Gottesdienst zu
lassen. Beim Wechsel des Schwyzer Pfarrers Dr. Seb. Kirrenbach
schreibt die dortige Regierung an Luzern, man ermangle im
Lande sehr solcher tüchtigen Priester. Lange genug sei man „von
Blinden geführt worden, während Luzern viele gelehrte Priester
zähle"21. Trotz dieser Lage entschied sich Schwyz ani 15. Juli 1577

mit Freiburg, die Reform strenge durchzuführen. Gleichwohl können

wir an eine Aenderung der Regierungsprinzipien oder auch
nur der Praxis nicht glauben. Es zeugt nicht von starkem Zwang,
wenn die Geistlichkeit der drei Orte am 11. September 1579 an
ihre Gesandten zu Brunnen, eine ziemlich perfide Beschwerdeschrift

einzureichen wagte, angeblich gegen die Reformmethode,
faktisch aber gegen die Reform an sich22. Es mochte ja
allerdings manches auf sich haben, wie darin geklagt wird, daß
zuweilen die Reform etwas unvermittelt und abstrakt arbeitete;
daß sie gelegentlich Forderungen stellte, wozu die Voraussetzungen

einfach nicht da waren; daß also Härten in der
Reformdurchführung nicht fehlten. Dazu kam, daß die Temperamente von
Nord und Süd aufeinanderprallten, und dies besonders anläßlich
der Visitationen; ferner, daß allgemeines Kirchenrecht gelegentlich

die lokalen Gewohnheiten gleichschalten wollte. Im weitern
wird darin auch von der Armut der Geistlichen ein Bild gezeichnet,

das niederdrücken muß. Manches, was über das zölibatäre
Leben gesagt ist, mutet heute allerdings reichlich verschwommen,
ja sentimental an; aber man wird die angeführten traurigen, ja
teilweise entlastenden Bedingungen des geistlichen Bildungsganges
bei den Unbemittelten nicht einfach anzweifeln dürfen. Würde nicht
der verfehlte Zweck der Schrift einen an der letzten Aufrichtigkeit

21 Aushilfe leisteten die Jesuiten (K. R. 1588, 9. April) und besonders seit
ihrer Niederlassung in Schwyz die Kapuziner, vgl. unsere Ausführungen im
zweiten Teil. Ueber Lauerz: K. R. 27. Okt. 1586 u. 4. Nov. 1586; über Schwyz:
K. R. 12. März 1598.

22 „Klag und Beschwerden der gemeinen Priesterschaft in den dryen
Lendern Uri, Schwyz, Unterwaiden an derselben dryen Orten Gesanten zu
Brunnen anno 1579" (Bonhomini, Doc. I, p. 495 ff., 511 f, 591 ff.).



35

der Klage irre machen, man könnte ihr das tiefste Mitgefühl nicht

versagen. Sie bleibt aber auch so ein bedeutendes Zeitdokument,
das mindestens zu vorsichtigerer Verurteilung zwingt. Ein letztes
Mißtrauen gegen die Reformwilligkeit gewisser Geistlichen kann
es aber nicht beheben23.

Zu den Mitunterzeichnern dieser Gravamina von 1579 gehörte
nun auch der Arther Pfarrer, Peter Villiger2*. Wahrscheinlich
stammte er aus der in Arth ansässigen Familie gleichen Namens,
die später eine Rolle spielen wird. Sie soll aus Root eingewandert

sein. Noch andere Geistliche dieses Namens tauchen in Arth
auf, ihre verwandtschaftlichen Zusammenhänge konnten aber nicht
eindeutig festgestellt werden. Villiger, nach einigen Angaben Doktor

der Theologie, war Erasmianer, und es muß sein, daß dessen
Geist nicht spurlos an ihm vorbei ging, und zwar nach der
positiven wie negativen Seite hin. Damit kann beispielsweise seine
große Schulfreundlichkeit erklärt werden. Er baute im St. Anna-
pfrundhaus die große Schulstube mit Lehrerwohnung.
Dementsprechend gut wurde Villiger in Konstanz auch eingeschätzt.
Kein Wunder, daß ihm, dem „gottesfürchtigen, gelehrten und
züchtigen Priester", anstelle des weniger gut beleumdeten Michael
Speicher, Chorherrn zu Beromünster, das Kommissariat (im Sinne
der Diözesanstatuten von 1567) übertragen wurde. Dies geschah
am 6. Jänner im Jahre der Abfassung der genannten Gravamina25.
1565 bis 1568 machte Villiger eine Reise ins Heilige Land,

23 Verdächtig waren Hürlimann, Leutpriester zu Luzern, und vorerst auch
Heil in Altdorf bis zu seiner Bekehrung (Feller, II, p. 89 f., 90 Anm. 2, 125. —
Fry, p. 103).

24 Wir erinnern uns, daß auch Trachsel aus Arth stammte, Mit ihm und
einem andern Arther, Daniel Kennel, päpstlicher Accolyth und Ruswiler Pfarrer,
der sich später so unrühmlich bemerkbar machte, ist Villiger nicht auf gleiche
Stufe zu stellen (K. R. 1521 und 1540). — Die Familie Villiger wird uns im
Prozeß gegen die Täufer 1629/30 wieder beschäftigen. Drei andere Mitglieder
der Familie wurden noch Geistliche [JZB Arth, fol. CLXXXIX). Villiger war
Nachfolger Johann Hunzichhofers, der auf Pfarrer Hochmuth folgte (Liebenau, p. 70).
Seine Tätigkeit fäHt in die Jahre 1562—1581.

2ä Die Schule in Arth datiert seit viel früher (JZB, Stiftungen und Schul-
pfrundrodel. Gem. Arth, Nr. 216: hier sind Stiftungen bis 1529 feststellbar). Seit
1599 erhielt die Schule staatliche Zuschüsse (MHVS, IX, p. 16, 55 und p. 3 ff.
— Dettling, Volksschulwesen, p. 97. — K. R. Arth, 16. Juni 1575 — Henggeler, p.
13. — MHVS, IX, p. 22). — Mayer, II, p. 16 Anm. 3. — Bonhomini, Doc. I p. 25
Anm. 2—3; p. 34 Anm. 2; p. 510 Anm. 2.



36

die sehr abenteuerlich verlief. Den Bericht darüber gab er 1603

bei Nikolaus Kalt in Konstanz heraus. Historisch betätigte sich

Villiger ebenfalls. Anno 1571, wenn wir R. Cysats Kopie glauben
dürfen, verfaßte er eine Chronik, der aber irgendwelche
selbständige Bedeutung abgeht, und die im Zeitstil das Disparateste
aus Vergangenheit und Gegenwart kompiliert86. Man wird aus
allem immerhin schliessen dürfen, daß Villiger den Durchschnitt
seiner Kollegen etwas überragte. So scheint seine Beförderung
in gewisse Aemter nur natürlich zu sein. Er wurde Kammerer
des Luzerner Kapitels, und von seinem bischöflichen Kommissariat
haben wir schon gesprochen27. Villiger begleitete den Nuntius
Bonhomini wohl in diesen Eigenschaften auf der Visitationsreise
im Schwyzer Sextariat28. Inwieweit er auch an den Intrigen gegen
den Nuntius beteiligt war, ist nicht bekannt. Die Schwyzer
Visitation hatte die Aufforderung des Nuntius zur Folge, die Regierung

möchte die Abstellung des Konkubinats mit Fleiß betreiben,
und das von der Regierung befohlene Mandat verwies verdächtige
Frauen tatsächlich des Landes. 1588 folgte nochmals ein Sondererlaß

für die March29.

Villiger besaß unzweifelhaft geistige Qualitäten. Aber es

zeigte sich auch, daß diese allein die Reform nicht verbürgten.
Der Nuntius wenigstens war von seinem ernsten, initiativen
Reformwillen wohl kaum ganz überzeugt. Er schrieb Villiger schon
im Jahre nach der Visitation, 1580, er möge zusammen mit dem

Schwyzer Pfarrer das Reformwerk im Lande doch „eifrigst"
voranzubringen suchen, wobei das „eifrigst" der Diplomatensprache

28 Villiger ist Verfasser der Chronik: „Ein kurzer Begriff der Geschichte,
so von aliter har sich Im Schwytjerland begeben hand, us warhafften gschicht
schryberen gezogen durch Petteren Villinger Kilchherren zuo Artt Anno 1571"
(Copie R. Cysat. Coll. M. fol. 106. Bürgerbibl. Luzern. — Vgl. den Titel bei v.
Wyß, Historiographie, Zürich 1895, p. 225 — Der Reisebericht heißt : „Bilger-
fahrt und Beschreibung der Hierusolomitanischen Reiß in das heilig Land unnd
deren Provinzen Palestina".

27 MHVS, IX, p. 3 ff. — )ZB Arth 1. c. verbürgt das theolog. Doktorat nicht,
dagegen die andern Titel. — Mayer, II, pp. 16, 241.

28 Bonhomini. Doc. I. p. 473. — Feller, II. p. 70 ff. — Mayer, I. p. 235 f.
29 Die Mahnung d. Nuntius aus Einsiedeln datiert v. 5. Nov. 1579. Mayer,

I. p. 245 ff. — Feller, 11, p. 79 f. 89, 95. f. 97. — Bonhomini, Doc. L, p.492 ff;
p. 510: Villiger unterschrieb immerhin die Beschwerde gegen den Nuntius. —
Ueber die Verweisung der Frauen: Feller, II, p. 101 f. — K. R. 7. Jan. 1588;
9. Dez. 1588 u. Febr. 1585.



37

wohl tatsächlich „eifriger" heißen wollte30. Nur mit schwerer
Sorge verließ der Nuntius die Innerschweiz. Es war für ihn eine
bittere Ueberraschung, vernehmen zu müssen, daß man am Hauptort

selber, in Schwyz, einen in Uri vertriebenen Geistlichen,
Nikiaus Turrenbach, zum Verweser angestellt hatte. Er machte um
4. Jänner 1581 der Regierung die nötigen Vorhalte darüber.

Neben den Sorgen um die Geistlichkeit waren es also solche

um die Laien, die sich zugesellten. Das Kol/aturrecht in
ihren Händen gab im Falle Turrenbach zu denken. Der Nuntius

täuschte sich wohl nicht mehr über die Zeit, die es noch
brauchen werde, um auch diesen zweiten Programmpunkt des

Tridentinums, die Laienreform, zum Erfolg zu bringen. Er

nannte die harte Nuß die „usanza vecchia nella quale stanno
obstinatissimi quei di Suith"...81.

Aus alle dem ist ersichtlich, wie langsam sich das Reformwerk

anließ. In Arth folgte — bezeichnend genug — nach Vil-
ligers Tod, 1581, kein eigener Pfarrer nach. Bis 1589 versah der
Schwyzer Kilchherr, Johann Jakob Spörlin, Kammerer und ebenfalls

Mitunterzeichner der Gravamina von 1579, beide Pfarreien32.
Erst mit Johannes zur F/uo betreute seit 1589 wieder ein eigener
Seelsorger die Arther Gemeinde3S. Mit seinem Nachfolger Johann
Peter Foltj, bisher Pfarrer im Muotathal, 1608—1631 Pfarrer in
Arth, sind wir in die Zeit eingetreten, wo das neugläubige „Wesen"
in Arth wieder auszubrechen beginnt84.

Folz war noch kein Reformpfarrer. Er ließ es beispielsweise
geschehen, daß seine Schwester Apollonia einen der schärfsten
Neugläubigen, Caspar von Hospenthal, heiratete. Der gesunde
Volkssinn stieß sich an dieser Mißehe. Die Strengern hielten
sich mehr an den Pfarrhelfer, Wolfgang Villiger, der auch die
leichtfertige Handlungsweise des Pfarrers unverhohlen tadelte35.

30 Bonhomini, Doc. II. p. 575 (12. Dez. 1580). — Feller, II, p. 142 u. 33 Anm. 2.
31 Feller, II. p. 148. — Bonhomini, III, p. 11, 19 u. 10.
32 Liebenau, p. 70. — Feller, II, p. 94. — Spörlin war Chorherr zu

Zurzach seit 1589, seit 1580 Pfarrer v. Schwyz. Er starb 1625 (Faßbind, Arth, Ms. p. 86).
38 Liebenau, p. 70.
34 Fol(t)z war der Sohn des Nikiaus F. und der Anna Nayer, Er stammte

aus Freiburg (JZB Arth, fol. CXI. — Liebenau, p. 71).
35 Ueber Caspar Hospenthal werden wir später noch zu sprechen haben.

(Zg. Jakob Römer, AA. Th. 328).



38

Der Pfarrer kam selbst wegen häretischer Meinungen ins Gerede;
indes dürfte es sich in einem Falle um ein Mißverständnis
gehandelt haben. Dennoch steht fest, daß Laien den Pfarrer
beispielsweise mahnen mußten, nicht über Mitternacht hinaus zu
trinken, mit Rücksicht auf das kirchliche Nüchternheitsgebot, was
er mit dem Spruch quittierte: „Eh Regiment!" Der gesessne Rat

zog ihn zur Verantwortung36.
Auf Grund dessen kann man nicht gerade sagen, daß Arth

unter hoffnungsfroher geistlicher Führung, die mit dem letzten Ernst
sich ihrer Aufgabe gewachsen zeigte, das 17. Jahrhundert begann37.

2. Die neugläubige Propaganda in Arth nach dem

zweiten Kappelerkrieg.

Zu diesen innerkirchlichen Mängeln kamen nun noch die
ständigen Einwirkungen neugläubiger Propaganda von außen.
Der zweite Landfrieden stellte es zwar den selbstherrlichen Orten
anheim, jeden fremdgläubigen Einfluß von ihrem Gebiete fernzuhalten,

und wir haben früher hinreichend dargelegt, wie sehr

Schwyz gesonnen war, von diesem Recht Gebrauch zu machen.
Hierin glichen sich die beiden konfessionellen Lager durchaus.
Aber das Verbot war noch nicht seine Durchführung. Das Leben
und der Austausch der Lebensgüter fand der Lücken in dieser
Absperrung genug, um diese Gebiete mit der Ideenwelt von hüben
und drüben vertraut zu machen. So blieb die Schranke
theoretisch und nicht lückenlos. Leider sind gerade der Einfluß und die

Propagandatätigkeit des neuen Glaubens in den katholischen

3Ü Der Ausspruch schwankt zwischen: man könne in jedem „Stand" oder
„Glauben" selig werden. — Der erste würde das Gegensatjpaar Zölibat —
Ehe betreffen und hätte nichts Häretisches an sich. (Zg. Frau Schulmeister
Twerenbolds. Th. 328. — Beat Jakob Heinzer, Zg. ebd.). — Da der Schulmeister
in der Kaplanei wohnte, war die Kontrolle umso besser möglich. — Ges.
Landratsbuch Schwyz, 12. Aug. 1630, 28. Aug., fol. 931, 941. — Dettling, Volksschulwesen,

p. 100 f.
:!' Auf ihn wird die spätere Aeußerung kirchlicher Stellen über die

Sorglosigkeit der Arther Geistlichen mit Recht gemünzt werden können. Sein
unvorsichtiger Umgang mit Neugläubigen ist übel vermerkt worden (Th. 328).



39

Gebieten nach Kappel noch zu wenig erforscht. Wenn darum auch
Trachsels Reformationsversuch seinerzeit fehlschlug, so mußte das
nicht notwendig heißen, daß das schwyzerische Gebiet zu allen
Zeiten für die Neuerung immun blieb. Die spätem Ereignisse des

17. Jahrhunderts vor allem, dann aber auch schon gewisse
auffallende Vorkommnisse bis ungefähr in die Mitte des 16.

Jahrhunderts beweisen, daß die Gefahr des neuen Glaubens noch
immer irgendwie bestand88.

Um das Jahr 1544 wurde einige neugläubige Propaganda
im Arther Flecken seit den strengen Verboten von 1531 zum
ersten Mal nachweisbar verspürt. Ein Hans Rickenbach, wohl der
früher erwähnte Deserteur bei Kappel, führte Reden gegen die
Bilder und stützte sich dabei auf Bibelstellen. Er teilte auch Büchlein

an andere aus, ohne indes auf Gegenliebe zu stoßen39.
Darüber wurden sogleich Kundschaften aufgenommen, woraus hervorgeht,

daß um die selbe Zeit die Siebner nach Arth gesandt
wurden, die lutherischen Büchlein einzuziehen und sie nach
Schwyz zu bringen. Offenbar war auch ein entsprechender Befehl

ergangen an die Besitzer der Schriften, denn Hans Rickenbach
behielt sein Exemplar bei sich, nachdem ihm von Zürich die
Weisung zugegangen war, „handvest" zu bleiben, denn er und
offenbar noch andere seien „recht daran". Zur ungefähr gleichen
Zeit wurde aus Arth geklagt, es gebe keinen Ort. wo man die
Festtage weniger feiere als eben im Flecken40.

Man darf vermuten, daß der besagte Büchereinzug von einer
Eingabe an die Tagsatzung von Baden, 16. April 1543, angeregt
war. Dort wurden neugläubige Machenschaften im Lande Schwyz
behauptet, denen dann allerdings der Schwyzer Gesandte mit
dem Hinweis widersprach, es seien bisher keine eindeutigen,
handfesten Belege dafür beigebracht worden41.

88 Cf. d. ersten Teil dieses Kapitels, ferner den Anfang des nächsten.
39 K. R. 1544 : Mutter Ruotschmann hörte diese Reden in Meister Dierikers

Haus. — ÀSG, II, p. 8 f. — Hans Rickenbach erinnert uns an jenen
neugesinnten Heini Rickenbach, der mit Hans Kergerter zu Zürich hielt. Die Familienidentität

ist aber nicht beweisbar (Zg. Margaretha Ott, Magd b. Rickenbachs).
40 Die Siebner sind die Vorsteher der sechs Viertel, die mit dem

Landammann zusammen sieben ausmachen. — K. R. 1544. — ASG, p. 8 f.
41 ASG. p. 8 f.



40

Nur zwei Jahre nach diesen Ereignissen wurde wieder ein
Einheimischer darüber zur Rede gestellt, daß seine Base Agatha
Stadler in Zürich Mißhandlungen begangen habe, wobei offenbar
auf das Glaubensgebiet angespielt wird42.

Arth hatte um die Jahrhundertmitte nicht das Glück, beste
Seelsorger zu besitzen. Die Regierung mußte sich um 1550 mit dem
dortigen Pfarrer, Wolfgang Zeller, einem Luzerner Franziskanerpater

befassen Dieser hatte das Arther Pfarramt, wie behauptet
wurde, angenommen ohne die nötigen Fakultäten. Bei dem
allgemeinen Priestermangel ist die Besetzung des Pfarramtes durch
einen Ordensmann nichts Auffallendes. Die Luzerner Franziskaner
standen zur Pfarrei Arth ja ohnehin in einem engen Verhältnis,
da sie alle Jahre am Johannestag im Viertel terminieren durften.
Sie hatten am Tage, wo die Einsammlung der Naturalien begann,
die Predigten zu bestreiten, gingen dann von Haus zu Haus und
wurden so mit dem Volke von selbst bekannt. In Ausnahmezeiten,
so war ferner vereinbart, oder in dringenden Fällen, wenn Arth
des Seelsorgers entbehrte, mußten die Patres Aushilfe leisten43.

Zeller mag auf diese Weise zu seinem Posten gekommen sein:
vorerst nur vorläufig, wurde das Anstellungsverhältnis dauernd,
und der Pater verblieb in Arth, ohne seine Obern darum zu
begrüßen. Dagegen gelangten diese nun wahrscheinlich an die
Tagsatzung vom 29 Juli 1550, wo die Angelegenheit zur Sprache kam,
nicht ohne daß dem Pater auch Gelegenheit geboten wurde zur
Rückäußerung. Am Tage vor dem Zusammentritt der Orte schrieb
dieser an die Gesandten, er sei bereits in Zug und Unterwaiden
verpfründet gewesen, noch bevor ihn die Arther angestellt hätten.
Was seine Obern betreffe, so habe er sie in Luzern um das Nötige
gebeten; der Guardian selbst habe die Erlaubnis ausgestellt, ihm
auch sein Bettgewand ausliefern lassen. Er sei auch im Besitze
der „Formata", die Pfründe annehmen zu dürfen, was ja die
Konfirmierung durch den Bischof von Konstanz ebenfalls bestätige,
und er habe in Arth ursprünglich sogar einen Mitbruder als Gehilfen
bei sich gehabt. Als rechtmäßig Entlassener habe er keinen

42 K. R. 3. März 1546.
43 Zeller wird Kilchherr genannt. — Ueber das Verhältnis der Luzerner

Franziskaner zu Arth cf. d. JZB Arth, fol. CCCXL 27. Dez., dies Sti Joannis
Apostoli.



41

Provinzial und keinen Konvent mehr, wie Schultheiß von Meggen
wohl wissen müsse, anderseits erhebe er auch keinen Anspruch
mehr auf Versorgung im Kloster44.

Sein Bericht war vermutlich doch nicht ganz richtig gewesen
denn bald nachher saß Zeller nicht mehr im Arther Pfarramt. Für
dieses war unterdessen Georg Hochmuth, ein Weltgeistlicher,
verpflichtet worden. Dieser Hochmuth scheint alle damaligen Schäden
im Klerus ziemlich vollzählig in sich vereinigt zu haben45. Er besaß
bereits vier Pfründen, wurde aber eingeladen, die in Arth zu
übernehmen, trotzdem unter den katholischen Orten die stillschweigende
Abmachung bestand, bereits angestellte Geistliche sich nicht gegenseitig

abspenstig zu machen. Man versprach dem neuen Pfarrer,
ihn ins Landrecht aufzunehmen, seine Kinder hingegen sollten
dieser Vergünstigung nicht teilhaftig werden.

Am 31. März 1552 übernahm Hochmuth die Arther Pfründe46.

Landammann und damit Kollator war damals ein Arther, Georg
Reding, der eine Dorothea Trachsel zur Frau hatte47. Durch ihn
war die Regierung immer auf dem Laufenden. Eine Beaufsichtigung

des Pfarrers war bitter nötig. Es stellte sich nämlich heraus,
daß dieser lutherische Büchlein, Traktate, Disputate und Testa-

mentli im Pfarrhause behielt, offenbar zu andern als apologetischen
Zwecken. Darauf hin wurde im Juni 1552 der Schwyzer Pfarrer
nach Arth abgeordnet, die Bücher seines Kollegen zu untersuchen.

Ungefähr gleichzeitig wurde nach Zug berichtet, man solle dori
ebenfalls Kundschaften aufnehmen, ob der nunmehrige Arther
Pfarrer daselbst etwas gegen das Fegfeuer oder die Mittlerschaft
der Heiligen geredet habe48. Es ist höchst wahrscheinlich, daß
die eingezogenen Berichte so lauteten, daß man zur Verhaftung

44 K. R. Arth, 28. Juli 1550. — E. A. IV, 1, 377 i.
46 Ueber ihn selber ist nur das Negative bekannt. — K. R. 31. März. 1552.

— Ratsbuch KA. Schwyz, 1548/56, fol. 43 f.
16 K. R. 1. c.
47 Georg Reding amtete bis 1556 und hatte insofern damit zu tun, als

die Regierung Kollator war (Liebenau, p. 28). Frühere Pfarrbriefe in Monumenta
Arthensia, Ms. 457, Stiftsbibl. Einsiedeln. — Es ist gut möglich, daß die Trachsel,
Redings Frau, mit Balthasar verwandt war, da das Geschlecht Trachsel sich
nicht stark verzweigte (WBSch p. 47).

48 Pfarrer Baumli kennen wir aus seinen Bemühungen um die Erhaltung
des katholischen Glaubens im Lande Schwyz. — K. R. 27. Juni 1552 und Ratsbuch

KA. Schwyz, 1548/56 fol. 68 f. — Der Ausdruck, daß „kein Mittel sige"



42

Hochmuths schritt. Am 7. Juli 1552 entschied der dreifache Rat, der
Gefangene solle wieder „heimkeren" und „predigen, thun und
lassen", was wohl heissen will, daß man ihm die Seelsorge weiter
anvertraute. Man unterließ aber nicht, den Pfarrer unter besondere
Aufsicht zu stellen. Die Magd des Pfarrers mußte überdies eidlich
versichern, sie werde das Land räumen, und es wurde geboten,
die lutherischen Bücher zu verbrennen49.

Aus Zug waren die Erkundigungen nicht, wie erwartet,
eingetroffen. Am 30. Juli 1552 wurde der dortige Landammann erneut
gebeten, der Aufforderung nachzukommen50. Leider hatte der
Pfarrer sich bald nachher durch Trunkenheit vergangen und war
in des Landammanns Haus geführt worden. Von hier aus schloß
man ihn in den Turm wie einen gewöhnlichen Laien51. Die
Gleichstellung eines fehlbaren Geistlichen mit den Laien legt nahe, wie
wenig sich die Regierung in diesen Strafsachen an den kanonischen

Vorschriften stieß, und wie sehr sie darnach trachtete, die
landrechtlichen Bestimmungen und Strafmittel allgemein zu
handhaben. Es geht ihr aber nicht etwa darum, theoretisch die
Gleichstellung der beiden Stände zu behaupten. Vielmehr wollte sie
eine Zweispurigkeit in der Strafpraxis vermeiden, sofern sie in
der Vergangenheit die Erfahrung gemacht hatte, daß die zuständige

Kurie laxer strafte als das Gericht des Landes, woraus im
Volke Aergernis entstand. Wenn aber die Kurie ihre Strafvollmacht
im richtigen Maße anwandte, enthielt sich der Staat jedes
Eingriffes, sonst aber reservierte er sich die Freiheit, den ihm gut

kann das Fegfeuer oder die Heiligenverehrung meinen. — Um diese Zeit
predigte auch der Zuger Pfarrer gegen Heilige, Papst und Prälaten, ohne daß
Zug etwas gegen den Pfarrer tat (Henggeler, p. 195 Anm. 4).

49 K. R. 7. Juli 1552. — Ratsbuch KA. Schwyz, 1548/56, fol. 71 b. und 43 f,
81 a. — Liebenau p. 70. — Faßbind, Arth. Ms. p. 83 : „ut ad triduum carceri
manciparet, tandem dimissus est". — Vgl. zur Bücherzensur auch die von
Luzern (Henggeler, p. 195 Anm. 4).

50 K. R., 30. Juli 1552. — Ratsbuch Schwyz, 1. c. fol. 87 a.
51 „Den pfaffen so zu Arth in Amann Redings Haus kotjet hat, soll man

in den thurm legen wie ander und dann seinen Handel wiederum an MM. HH.
gelangen lassen." Faßbind interpretiert die Stelle ebenfalls auf Trunksucht oder
einen sehr schweren Fall von Trunkenheit (Faßbind, Arth. Ms. p. 83. — K. R. 27.
Aug. 1552. — Ratsbuch KA Schwyz, 1548/56. fol. 88). Am 10. August wurde vom
Rate beschlossen, dem Pfarrer keinen Abschied zu geben und die belastenden
Kundschaften gegen ihn „wohl zu behalten". — Offenbar wollte man der geistlichen
Obrigkeit gegenüber sauber sein. (Ratsbuch, I. c. fol. 84 k. — K.R. 10. Aug. 1552).



43

scheinenden Ausgleich der Strafen herbeizuführen. 1598 legte die
Regierung diese ihre grundsätzliche Stellung klar auseinander.
Von einem Antiklerikalismus kann hier keinesfalls gesprochen
werden, höchstens von einem ergänzenden Eintreten des Staates

in die Lücken des geistlichen Strafsystems.
Die neue Gefangenschaft des Pfarrers von Arth hatte nicht

sehr lange gedauert. Bereits am 3. September wurde nach ihm
gefahndet, da er heimlich das Land oder wenigstens die Pfarrei
verlassen hatte. Zum noch größeren Aergernis wurden vor der
Flucht seine Schulden nicht beglichen, und in Geldsachen herrschte
wohl eine Unordnung, sonst wäre der Kirchenvogt daraufhin kaum
abgesetzt worden. Erst im Frühjahr 1553 wurde die Angelegenheit
zwischen den Parteien geregelt, wobei die Regierung in
Anbetracht „der Weihe" des Schuldigen hohe Milde walten ließ52.

Die Sedisvakanz dauerte bis zum Frühjahr 1553. Am 6. März

zog ein neuer Pfarrer in Arth ein, Andreas Hagger:'3, und zwar
durch besondere Vergünstigung von Luzern, wo Hagger bereits
zwei Pfründen besaß, auf die er nun zu verzichten hatte54. Wie
unter den Vorgängern, Walcher und Koller, so trat auch unter
Pfarrer Hagger das häretische Wesen in Arth wieder völlig in
den Hintergrund ¦'¦'.

Die Ereignisse um Pfarrer Hochmuth aber hatten die Regierung

und die Kirchenbehörde zum Aufsehen gemahnt. Durch einen
Allgemeinerlaß wurden im ganzen Lande Schwyz die lutherischen
Büchlein eingezogen und verbrannt. Der Neuerwerb der Bibel
und überhaupt theologischer Schriften wurde einer Vorzensur
unterworfen und als Zeichen der Zulassung darin ein Vermerk
der „Grechtheit" eingetragen. Von diesem Mandat wurde auch
die abhängige Landschaft betroffen. Für die March, die Höfe und
das äbtische Gebiet wurde der gnädige Herr von Einsiedeln zum

52 Die Obrigkeit wollte das „Hemd nicht abgezogen haben", wie sie
ironisch bemerkte, falls die Geistlichkeit nicht genügend strafe (K. R. 14. Jan.
1598. - Ges. Ratsbuch, 1, c. fol. 152, fol. 139 u. 91 e).

58 Andreas Hagger, Pfarrer v. Arth 1553—1560 cf. Liebenau, p. 71.
51 K. R. 6. März 1553, zit. Tägl. Ratsbuch Luzern, XXI, fol. 313.
55 Seit der Mitte d. Jahrhunderts bis 1621 hört man nichts Häretisches

mehr aus Arth. — Felix Koller Pfarrer 1527—1540, Rudolf Walcher 1540—1542
(JZB Arth, fol. CVI. - Liebenau, p. 70).



44

Zensor bestellt, während der Dekan in außerordentlichen Fällen
und bei den üblichen Visitationen im Kapitel Luzern die Bücher
prüfte56. Diese Zensurmaßnahme brauchte durchaus keinen Horror
vor der Bibel zu bedeuten. Die Ueberwachung der verschiedenen
Ausgaben des Schrifttextes und dessen Auslegung wurde auch
anderwärts angeordnet. Zürich beispielsweise verpönte das freie
gruppenweise Lesen wegen der anarchischen Interpretation der
Texte durch die Täufer, also aus ebenso landesväterlicher Vorsorge
für das Seelenheil seiner Untertanen. Es mußte deswegen ein
Prädikant dabei sein und im Sinne der Landeskirche die gemeinsame

Lesung erklären57.
Um die Jahrhundertmitte wurde der Einfluß der Neuerung

auch am Hauptort spürbar. Ein gewisser Städelin wurde peinlich
verhört und an der folgenden Landsgemeinde den Landsleuten
allgemein eingeschärft, innert 8 Tagen Verstöße gegen den Glauben

der Regierung auf Grund des Landeseides anzuzeigen. Der
Schuldige hatte antikatholische Reden geführt, und zwar offenbar
im Wirtshaus oder in „Weinfeuchte", wie es zu heißen pflegte,
sodaß neben ewigem Weinverbot gegen ihn auch die Einstellung
in den bürgerlichen Ehren als Strafe ausgesprochen wurde58.

Haussuchungen wurden in Schwyz auch bei den „Wal/iseren"
und den „Gerhards" befohlen. Nach dem 22. Juni dieses gleichen
Jahres 1552 konnte einem Fähnrich Ulrich der Besitz häretischer
Bücher, einem andern Schwyzer Reden gegen die Bilder
nachgewiesen werden, sodaß am 27. Juni und 7. Juli teils Strafen, teils
nachdrückliche Verwarnungen ausgesprochen wurden 59.

Besondere Erbitterung rief die Einreise des „pfaffen stähli",
wohl des früher erwähnten Georg Stähli aus Galgenen, hervor.

56 Ratsbuch KA Schwyz, 1548/56. fol. 71 b 7. Juli 1552). Die Einziehung
geschah „in und ußert dem land", also auch in den Schutjgebieten. Der Be-
sitj häretischer Bücher bei Geistlichen war schon, wie wir sahen, vom Nunzius
bei Visitationen festgestellt worden (cf. Gfr. LXVI, p. 92 ff.).

57 ZB. Zürich, Ms. L. 88, 414 und Bergmann, p. 71. — Zensurvermerke : visum
per DD. Deputatos in : Bilgerfahrt, Pfarrlade Arth.

58 Ratsbuch, 1. c. fol. 67 e, 69, 178.
59 Bei den Gerhards denkt man an jenen Gerhard, der mit Adrian Fischli

nach Horgen austrat Von einem allgemeinen Aufenthalt Neugläubiger spricht
auch die Tagsatjung v. 4. August 1552: E. A. IV, 1, e, p. 698 a. — Dazu vgl.
Ratsbuch. 1. c. fol. 64 k, 68, 71, 76 k, 81 b, 103 a, 83 g.



45

Er wirkte um diese Zeit im bernischen Rüti als Prädikant und
kam vermutlich zur Wahrnehmung wirtschaftlicher Interessen in
die Heimat zurück. Der Rat ließ an den Landesläufer den Befehl

ergehen, sofort zur Verhaftung zu schreiten, wenn Stähli das Land
nicht umgehend verlasse. In einem andern Falle wurde die
Verhaftung des Pradikanten sofort vorgenommen60.

Durch die letzterwähnten Vorkommnisse auch am Hauptort
des Landes wird nur noch klarer, daß die früher erwähnten
Erscheinungen in Arth nicht isoliert zu betrachten sind. Sie zeugen
von einer allgemeinern Einflußnahme neugläubiger Ideen im
Lande, wenn auch das Maß dieses Einflusses nicht übertrieben
werden darf. Deswegen hielt es der Rat für angezeigt, nochmals
durch allgemeines Mandat den Landsleuten einzuschärfen, „man
solle beichten und gehorsamen wie bisher" 81.

Gegen Ende dieses Jahrzehnts ging das Gerücht, Amann
Dietrich Inderhalden und Seckelmeister Aufdermauer seien vom
Glauben abgefallen "2. In Arth selbst wurde eine Luzerner Pilgerin
1559 angehalten und ihr gegenüber Reden gegen Beichte, Glauben

und die Einsiedler Wallfahrt geführt. Zur ungefähr nämlichen
Zeit wurden im „Hirschen" von einem Rudolf Weber Lästerreden
laut, deren häretischer Charakter aber nicht sichersteht83.

Es hieß vor allem, hier Gerücht und Tatsache unterscheiden.

Gelegentlich wurden aufbauschende Mären herumgeboten, und die
Regierung stand nicht an, eine „hinkende Dorothe" und ein „Weib
aus Unterwaiden" daraufhin zu verhören, ja zu warnen. Verleumdungen

gegen Geistliche kam man im Laufe des 16. Jahrhunderts
mannigfach auf die Spur64. Mit diesen Vorgängen mag zusammenhängen,

wenn 1558 wieder ein Mandat erging, Zusammenkünfte
Versammlungen und Winkelräte seien schwer verboten. Die male-

00 Stähli amtete in Rüti v. 1545—1559 (ADB, XXXV, p. 390). — Ratsbuch,
1. c. fol. 88 L 27. Aug. 1552; 90 L 3. Sept. 1552; 106 h 8. Okt. 1552 —
Fry Doc. I. Nr. 254, 257, 264.

01 Dettling-Chronik, p. 64, dat. 2. Febr. 1553.
1,2 Gfr. XXXVI, p. 118.
63 Konrad Wegers Frau war Sprecherin bezeugt wurde der Zwischenfall

durch eine Luzerner Pilgerin (K. R. 6. Febr. 1559). — Der Lästerer im „Hirschen"
war Rudolf Weber, also offenbar ein Arther (Gfr. XXXVI, p. 118 u. ASG, II, p. 8).

64 Ratsbuch, 1. c. fol. 76 k. — K. R., 4. Juni 1594 u. a. m.



46

fizische Behandlung des Falles dürfte vielleicht nahe legen, daß
er das Glaubensgebiet betraf65.

Im letzten Viertel des Jahrhunderts beschäftigten Schwyz nochmals

zwei ärgerniserregende Fälle: der neugläubige Vorstoß in
Einsiedeln, worüber wir später noch berichten werden, und die
Apostasie des Konrad DettlingM. Auch kleinere Vorkommnisse
auf dem Glaubensgebiet riefen eben in einem so kleinen Lande
sofort Aufsehen hervor, sodaß damals das Gerücht bis nach Paris
dringen konnte, in den innern Orten hingen Hunderte dem neuen
Glauben an67.

Während so die kleinern Einzelfälle sich noch bis gegen
das Jahrhundertende hinziehen, wird aus Arth selbst seit der
Jahrhundertmitte keine neugläubige Agitation mehr bekannt.
Nichts verrät die Anwesenheit einzelner Neugläubigen, einer Gruppe,
geschweige denn einer irgendwie geschlossenen, organisierten
Gemeinde am Ort. Es lag somit auch kein Grund vor, um die
Jahrhundertwende ein Wiederaufleben solcher Ereignisse in Arth
für die nähere Zukunft zu erwarten.

60 Man vergleiche dazu die täuferischen Versammlungen von später. —
Dettling-Chronik, p. 75: die Verfügung wird bei „Eid, Ehr und Lib" erlassen.

06 Dettling trat nach Zürich aus und erhielt sein Gut ausgeliefert, bei
welcher Gelegenheit Schwyz aber ausdrücklich betonte, dies sei nicht in
Erfüllung eines Rechtsanspruches, sondern aus bloßer Barmherzigkeit geschehen.
(E. A. V, 1, p. 49 b, e; 53 b, 89. — Ringholz, Wallfahrtsgeschichte, p. 106. —
Segesser, Pfyffer, III. p. 310. - St. A. Einsiedeln, Ms. A. Ur. 7). E. A. VI., 1, p. 278 a.
Nunz. Svizz. B. A. Bern 49 3. Febr. 1656: „precibus tantum"

117 E. A. I.e.


	Der Protestantismus in Arth während des 16. Jahrhunderts

