
Zeitschrift: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schwyz

Band: 39 (1933)

Artikel: Wie alt ist das Muotathaler-Reliquiar?

Autor: Styger, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160793

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160793
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie alt ist das Muotathaler-

Reliquiar?

Von

Paul Styger





"> Xu *

^* \**%é*

-#-:-a
§ iY, \ \r-: ",' \ I -

k # ^ <**

«W*-1^ • '; #\ J r'K



tO

Z

Wie alt ist das Muotathaler-Reliquiar
(Dazu Tafel)

*um Kirchenschatz der Pfarrei Muotathal
gehört, neben anderen Kostbarkeiten, auch
ein Religuienkästchen, das bis vor etlichen
Jahren in der "Arche", einem größeren
Reliquienschrein geborgen war, dann aber

wegen seiner winzigen Dimensionen von kaum Faustgröße
und vor allem infolge der lästigen Nachfrage ausländischer
Antiquitätenhändler der persönlichen Obhut des Hochw.
Herrn Seelsorgers im Pfarrhofe anvertraut blieb. Bis zur
offiziellen „Entdeckung" hatte weder im Muotathal noch im
weiteren Kreise heimischer Geschichtsfreunde irgend jemand
eine Ahnung vom erstaunlich hohen Alter des kleinen
Schatzes. Es soll zwar auch anderswo schon vorgekommen
sein, daß gerade die wichtigsten Altertümer vor den Augen
der Besitzer wie getarnt blieben. Die Statistik der
Kunstdenkmäler, die ja sozusagen am laufenden Band arbeitet,
darf sich aber nichts entgehen lassen und so ist das kleine
Muotathaler-Reliquiar als „das älteste christliche Kunstwerk
der Innerschweiz" aus des Pfarrers dunkler Schublade heraus

zur Berühmtheit emporgerückt.1
Reliquienschreine, auch künstlerisch hochstehende und

in kostbarem Material ausgeführte, gehören zwar nicht
gerade zu den größten Raritäten. Wenn es sich aber — wie
angeblich in unserem Falle — um ein authentisches Stück
der merowingischen Epoche, zwischen 770—800, handelt,
dann liegt die eigentliche Bedeutung des Fundes zweifellos
in seinem hohen Alter. Daß ernstzunehmende Kunsthistoriker

1 L. Birchler, Die Kunstdenkmäler des Kantons Schwyz, Bd. II,
Basel 1930, 254.



106

den größten Wert darauf legen, wirklich solide Beweise zur
Hand zu haben, bevor sie solche Frühdatierungen mit
absoluter Bestimmtheit zum besten geben, ist auch für die
offizielle Denkmälerstatistik eine selbstverständliche Voraussetzung.

In der Zeitbestimmung entscheiden nach wie vor
nur bewiesene Tatsachen. Sind diese nicht vorhanden und
muß das Urteil, mangels direkter Handhaben, aus Vermutungen

gefällt werden, dann gehört eines der vielen
Eigenschaftswörter dazu, das den hypothetischen Charakter der
Zeitangabe ausdrückt.

Erfahrungsgemäß ist es eine außergewöhnliche Seltenheit,

daß solche Kunstwerke mit Jahrzahlen versehen sind,
oder daß Urkunden von der Anfertigungszeit berichten. Für

gewöhnlich handelt es sich um eine approximative Datierung,
auf Grund erprobter Kriterien des Stiles und der Technik,
indem bekannte Monumente zum Vergleich herangezogen
werden. Aber dies erfordert Methode. Das Muotathaler-Reliquiar

liefert ein treffliches Beispiel für die nötige Vorsicht,
mit der eine Berufung auf entwicklungsgeschichtliche Formen

zur ungefähren Zeitbestimmung erfolgen kann.
Das Kästchen ist 6,5 cm lang; 6,4 cm hoch; 3,5 cm

breit. Ein viereckiges Stück gehöhlten Lindenholzes, in
Sarkophagform mit Walmdach und Schiebedeckel auf der Unterseite,

ist ganz mit vergoldetem Kupferblech bekleidet. In
der Mitte der rechten Schmalseite befindet sich noch ein

Ring für die Umhängeschnur, dem auf der Gegenseite das
andere Schraubenloch entspricht. Die Ornamentik besteht

aus getriebenem Flachrelief mit Tierfiguren, vegetalischen
und geometrischen Elementen. Auf der Hauptseite ist das
Motiv des Lebensbrunnens dargestellt: Zwischen zwei Hirschen
mit abgewandten Köpfen erhebt sich auf einer taufbecken-
förmigen Schale das Kreuz. In der Mitte der vorderen
Schrägfläche war über einem gleicharmigen, breiten Kreuz
mit leicht ausladenden Enden, ein runder Schmuckgegenstand

eingelassen. Ein kostbarer Stein oder ein farbiges
Glas konnten aber von diesem aufgerissenen Rand, ohne



¦ 107

Umfassung, auch gekittet, unmöglich gehalten werden. Das

grob gezuckte Kupferblech scheint eher darauf hinzudeuten,
daß später ein Figürchen, etwa ein Lamm, gewaltsam
herausgeschnitten wurde. In den Eckfeldern sind oben zwei
Vögel, unten zwei Fische einander zugewandt und dazwischen
zum mittleren Kreuzbalken hin je eine Mondsichel, mit
Punkten, die vielleicht Sterne bedeuten sollen. Auf der Rückseite

sind nebeneinander zwei doppelstreifige Bandschlingen
mit punktierten Rillen, während die Schrägfläche durch einen

traubenbehangenen, symmetrisch geknickten Zweig geziert ist.

Die Schmalseiten haben blattlose Rebstöcke, links mit Trauben,
rechts mit Knospen und darunter zwei griechische Kreuzchen.
Ueber die Kanten läuft eine Perlschnur, die am Außenrand
des Kästchens in eine Rille gebettet, in der Mittellinie
dagegen, ähnlich wie die Beeren, mit Tüpfchen gelocht ist.

Der Schiebedeckel trägt eine, in den vergoldeten
Kupferblechüberzug gepreßte und zweifellos ursprüngliche gotische
Minuskelschrift. Wahrscheinlich sind im Brettchen darunter
die Köpfe der Buchstaben vorgeschnitten, was nach
Entfernung des Beschlages leicht festzustellen wäre und
bedeuten würde, daß man solche Kästchen zur Aufnahme
verschiedener, den jeweiligen Reliquien entsprechender Texte

anfertigte. Namensabkürzungen waren somit, schon wegen
der geringen Dimension, unvermeidlich. In unserem Falle
ist ohne Schwierigkeit zu lesen:
Dsimer, was kaum etwas anderes
als De sancto Imerio bedeuten
kann.

Es handelt sich um den heiligen Eremiten Himerius>
der seit dem Ende des neunten Jahrhunderts im Tal der
Suze Verehrung genoß und dessen Reliquien, vom
Jurastädtchen Saint-Imier aus, weite Verbreitung fanden, unter
anderem auch im zwölften Jahrhundert nach Engelberg und
im fünfzehnten nach Luzern.1

mim

1 E. Stückelberg, Die Schweizerheiligen des Mittelalters, Zürich 1903,64.



ÎOS

Ueber die Authentizität und den Verbleib dieser
Reliquien und ob es Partikel ex ossibus oder ex \estimentis
waren, ist nichts bekannt, da sie verloren gingen und später
durch andere ersetzt wurden, von denen laut Zettelchen, noch
ein Stückchen vom Totenhemd des heiligen Karl Borromäus,
Reliquiae S. Fortunatœ, mart, und de habitu Nicolay
identifizierbar sind.

Die Originalinschrift gibt uns aber nicht bloß über die
erstmalige Bestimmung des Reliquienbehälters, sondern auch
über sein Datum wertvollen Aufschluß. Von merowingischer
Zeit und ein paar Jahrhunderten nachher kann nicht wohl
die Rede sein.

• Wir sind in der Altersbestimmung in erster Linie auf
ein zuverlässigeres Kriterium als den bloßen Stilcharakter
angewiesen. Methodisch wäre zwar, auch ohne die gotische
Minuskelschrift, die gleiche Fragestellung am Platze
gewesen: Wie lange können solche Formen noch vorkommen?
Handelt es sich nämlich nicht um ein erstklassiges Original,
sondern um provinzielle Dutzendware des Kleinhandwerkes,
dann konnte dessen Kunsttradition, unbekümmert um große
Stilmoden, jahrhundertelang weiterleben.

Ist dies auch beim Muotathaler-Reliquiar der Fall Was
zunächst die Dekorationsmotive betrifft, so dürfte man sie
einzeln genommen freilich sehr hoch hinaufdatieren: Die
Hirsche am Lebensquell kommen schon auf altchristlichen
Sarkophagen, Katakombenfresken, in Mausoleen und Baplisterien
des 4. und 5. Jahrhunderts vor. Dann steigen sie mit vielen
anderen, symmetrisch entworfenen Symbolen, wie Kantharus
zwischen Pfauen, Kreuz zwischen Lämmern usw. in das
Kleinhandwerk hinab und erscheinen noch lange nach der
Völkerwanderungskunst auf allerhand liturgischen
Gerätschaften, ohne jede Beziehung zum ursprünglichen Sinn,

nur als Ziermuster und oft mißverstanden, mit abgewandten
Köpfen. Auch die Embleme von Fisch und Vogel gehören
an und für sich zum uralten Kunstgut; aber hier sind sie
vollkommen sinnlos, in gesuchter Symmetrie, flächenfüllend an-



109

gebracht. In diesem gehäuften Durcheinander von
Tiergestalten, Kreuzen, Mondsicheln, Sternen, Rebzweigen und

Bandschlingen dürfte doch schon romanischer Einfluß am
Werke gewesen sein. Dieselben blattlosen Zweige sind auf
Miniaturen des 12. Jahrhunderts nicht selten und das
doppelte Flechtmotiv mit den filigranartig punktierten Rillen

entspricht genau den zahlreichen geometrischen Entwürfen
der Fußbodenmosaiken in italischen Kirchen des 12.

Jahrhunderts und der Kosmatenzeit. Wenn also ein, derartiges
Gebilde auf primären Monumenten und dazu im klassischen
Lande noch so spät auftritt, so wird es wohl auf einem
kleinen Reliquienbehälter des Nordens mindestens ebensolange

möglich sein.
Und doch war es gerade das Vorkommen dieser

Bandschlinge, die vielleicht am meisten zur Frühdatierung
verleiten mochte. Solches Geriemsel erscheint nun aber in allen
nur denkbaren Formen, durch beinahe tausend Jahre
hindurch, auf Steinplastiken, Miniaturen und Treibarbeiten. Nur
eine äußerst vorsichtige Methode des Vergleiches, auf Grund
festdatierter Monumente, kann die Stilnüancen auseinanderhalten.

Auf keinen Fall läßt sich ein derartiges Ornament,
das allen Zeiten angehören kann, einzeln, mit irgendwelchen
ähnlichen Motiven bestimmen. Eine Anzahl wirklich alter
Reliquienbehälter, die in Gestalt und Größe nicht übel mit
dem Muotathaler-Kästchen übereinstimmen, zeigt in dieser
oder jener Form solche Verzierungen des sog. Flechtbandwerkes.

Es sind barbarische Wiederholungen der klassischen
Ranke, mit allerhand orientalischem und nordischem
Einschlag. Nach der Völkerwanderung taucht dieser Stil zuerst
und am häufigsten als dreisträhnige Umrahmung frühchristlicher

Symbole bei den Langobarden auf und durchzieht
dann auch die merowingische, fränkische und karolingische
Kunst.1 Mit einer Zähigkeit sondergleichen kehren die gleichen

1 E. Stückelberg, Langobardische Plastik, München 1909 — Harold
Picton, Die langobardische Kunst in Italien. Ihre Eigenschaften und



110

Formen in der irischen Buchmalerei, auf romanischen Skulpturen

und sogar auf Minnekästschen des 16. Jahrhunderts
wieder.1 Wer hätte auch — um in unserem Lande zu bleiben —
die Backsteine von St. Urban in das 13. Jahrhundert datiert,
wenn die Entstehungszeit des Kreuzganges im dortigen
Cisterzienserkloster und der davon abhängigen Model in
Altbüron nicht bekannt wäre?2 Und doch ist jene
Ornamentik mit den Tieremblemen, Ranken und Schlingen noch
bedeutend primitiver als etwa die romanischen Skulpturen
des Großmünsterkreuzganges in Zürich aus dem 12.

Jahrhundert. Es genügt, an dieser rein flächenfüllenden
Dekoration, neben den gleichartigen Motiven, noch die stilistische
Besonderheit des Flechtbandes mit den punktierten Rillen zu
betrachten, und die frappante Ähnlichkeit mit dem
Muotathaler-Kästchen liegt auf der Hand.

Man wird sich auf eine Reihe, nach Gestalt und Größe

gleichförmiger Reliquiare berufen, denen ein bedeutend
höheres Alter zukommt. Gewiß, der Vergleich mit den mero-
wingischen und karolingischen Monumenten ist lehrreich. Er

zeigt nämlich lauter wesentliche Unterschiede in Stil und
Technik.

Das bekannteste und wohl auch älteste dieser Gattung
stammt aus dem Kloster St. Maurice. Die vorwiegend
geometrischen Dekorationsmotive sind in der Technik des
Zellenschmelzes mit eingefaßten Steinen und Filigranarbeit
ausgeführt. In der Zeitbestimmung schwanken die Ansichten
zwischen dem 6. und 8. Jahrhundert.3

Stilistisch etwas sicherer in das 8. Jahrhundert datierbar

scheint das Reliquiar der Kirche Saint-Bonnet-Avalouze

Quellen, Augsburg 1931—P. Clemen, Merowingische und karolingische
Plastik, Bonn 1892.

1 H. Kohlhausen, Minnekästchen im Mittelalter, Berlin 1928.
2

J. Zemp, Die Backsteine von S. Urban (Festgabe auf die Eröffnung
des Schweizerischen Landesmuseums) Zürich 1898, 111.

3 F. de Lasteyrie, Mémoires de la société des antiguaires de France,
1859, vol. XXVI, 76; S. Guyer, die christlichen Denkmäler des ersten
Jahrtausends in der Schweiz, Leipzig 1907, 59.



Ill
zu sein. Es ist ebenfalls ein kleines kupferbeschlagenes
Umhängekästchen, dessen Haupizierat in Zellenschmelz
ausgeführt ist. Der übrige Schmuck, selbst das Motiv des
gordischen Knotens, bietet keine näheren Anhaltspunkte.

Eine unverkennbare Verwandtschaft nach Gestalt und
Ornamentik zeigt das sog. Amalricus-Reliquiar im Schatz

von Vateria-Sitten,' obwohl es nicht mit Kupfer- sondern
mit Beinplatten überzogen ist und auf der Rückseite ein
schmales Bleitäfelchen mit der Inschrift trägt.

Die Kathedrale von Sitten bewahrt ein Reliquienkästchen,

das laut Stifterinschrift des Bischofs Altheus (f 790)
noch dem 8. Jahrhundert angehören muß.2 Aber es handelt
sich, wohlgemerkt, auch hier um ZeHenemail. Diese Technik
ist überhaupt für die Gruppe der alten Reliquiare charakteristisch.

Wir finden sie in reichstem Maße am silbervergoldeten

Kästchen aus der Johanneskirche in Hertford (Westfalen),

jetzt im Berliner Industriemuseum. Weil dieses Kleinod
früher dem Stift Saint-Denis von Enger angehörte, das eine
Gründung Witikinds an der Wende zum 9. Jahrhundert ist,
so dürfte dadurch die ungefähre Zeitbestimmung ermittelt sein.3

Zum gleichen Typ gehört unzweifelhaft das reich mit
Edelsteinen und Perlen besetzte „Reliquiario del dente" im
Domschatz v°n Monza, auf dem schon die uralte Form der
Kreuzigung kein späteres Datum zuläßt.

Auch das kleine Reliquienkästchen im erzbischöflichen
Museum zu Utrecht, dessen ursprüngliche Dekoration aus
Zellenemail im vergoldeten Kupfer später herausgekratzt und
durch einen harten Kitt ersetzt wurde, gilt als ein Werk des
8. Jahrhunderts.4

' E. Stückelberg, Aus der christlichen Altertumskunde, Zürich 1904,
Abb. 49.

2 E. Egli, die christlichen Inschriften der Schweiz vom IV-IX
Jahrhundert, Mitteilungen der Antiguarischen Gesellschaft Zürich, Bd. 24,

1895. Fig. 41.
3 Ch. de Linas, Emaillerie, metallurgie, Paris 1881.
1 Ch. de Linas, Revue de l'art chrétien, torn. 28. S. 308.



112

Ein Altar der Klosterkirche von Saint-Benoi-sur-Loire
barg ein altes Kästchen als Reliquiensepulcrum, dessen Überzug

aus Kupferblech in roher Treibarbeit die Figuren der
zwölf Apostel und dazu Kreisornamente mit Rosetten und
Kreuzchen zeigt. Das zuverlässigste Kriterium ist hier der
Buchstabencharakter, besonders die Sanctusabkürzung SCI.
Zudem nennt die Stifterinschrift eine Mumma, die zufällig
mit der Mummia oder Mummola einer Schenkungsurkunde
des Jahres 695 identisch zu sein scheint. Außer der
nachgeahmten Sarkophagform und der Kupfertriebtechnik bieten
sich keine Parallelen mit dem Muotathaler-Kästchen. Dieser
Typ erhält sich bekanntlich bis in die Gotik hinein.

Das Reliquiar von Beromünster, aus vergoldetem Kupfer
mit rotem Zellenemail und Palmettenranken im Stile karo-
lingischer Werke, nennt als Stifter einen gewissen Warnebert.
Ob damit der gleichnamige Abt von Beromünster aus dem
Ende des 10. Jahrhunderts, oder der Propst Warnebertus von
St Peter zu Soissons in der zweiten Hälfte des 7. Jahrhunderts

gemeint ist, bleibt vorläufig immer noch unentschieden.1
Die sog. „Versehbüchse" im Churer Domschatz gehört

ebenfalls zur Klasse der tragbaren Reliquienbehälter. Das
Holzkästchen mit Walmdach und Seitenringen ist nur 16 cm
hoch; 17,5 cm lang und 6 cm breit. Im Überzug aus
vergoldetem Kupferblech mit eingestreuten Glasflüßen, ist
spitzumbiegendes Bandwerk getrieben, das sich auch über die
Gibelfelder erstreckt und auf den Schmalseiten in Tierköpfe
endigt. Auf mittelalterlichen Steinplastiken kommen derartig
gebrochene Schlingen vom 7. bis 11. Jahrhundert vor. Als
Datum des Churer Reliquiars gilt allgemein die karolingische

Zeit.2

Es bliebe noch eine Reihe mittelalterlicher Reliquienbehälter

aufzuzählen, die als Sepulcra und zum Teil
ursprünglich zur Aufbewahrung der Eucharistie dienten. Die

1 Geschichtsfreund, Bd. 58, S. 47.
2 Beschreibung der Domkirche von Chur. Mitteilungen der

antiquarischen Gesellschaft in Zürich, 1857, Bd. XL Heft 7. Taf. 8.



113

Museen von Trier, Köln, Paderborn, Augsburg, Bamberg,
besonders aber von Namur und Vieh, enthalten ansehnliche
Sammlungen dieser kleinen Kästchen in Sarkophagform, aus
Kupferblech, Zinn, Blei, auch aus Holz mit Schiebedeckel-
chen, selten aus Edelmetall. Darunter fanden auch Limoger
Emailpyxiden häufige Verwendung. Sie gehören nachweislich
meist dem 11. und 12. Jahrhundert an und bieten, soweit
sie ornamentiert sind, weit mehr stilistische Vergleichspunkte
mit dem Muotathaler-Reliquiar, als die obenerwähnten me-
rowingischen und karolingischen Kästchen.

Soweit uns die Entwicklung der mittelalterlichen Kunst
bekannt ist, wissen wir, daß erst die spätere Technik das
kostbare Metall, mit Edelsteinen und Zellenemail, durch das
wohlfeile, vergoldete Kupfer ersetzte und zugleich Glasflüsse
in die eingeschlagenen Löcher verkittete, statt der früher
üblichen Kastenfassung. Nichts von alledem auf unserem
Muotathaler-Kästchen. Weder der Stil noch die Technik deuten

auf eine Epoche vor dem Jahrtausend, am wenigsten
die gotische Minuskelschrift.


	Wie alt ist das Muotathaler-Reliquiar?

