
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 81 (2024)

Heft: 2

Artikel: Diogene de Babilonia lettore delle Leggi di Platone : etica, musica,
filosofia del diritto

Autor: Vassallo, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1074569

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1074569
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Diogene di Babilonia lettore delle Leggi di Platone

Etica, musica, filosofia del diritto
Christian Vassallo (Torino)

Abstract: This paper analyzes in depth the use that Diogenes of Babylon made of Plato's
Laws in his treatise devoted to musical subjects, of whose content we are informed
thanks to one of the best-preserved Herculaneum texts: Book 4 of Philodemus' On Music.
The Platonic legacy in Diogenes is examined from three points of view: a) the ethical-

pedagogical effects of music (Leg. 2); b) the educational role of gymnastics and the
classification of dances (Leg. 7); c) the problem of nomos and its relationship to the Stoic concept

of justice (Leg. 6 and 9). The paper attempts to demonstrate the following: it is true
that Diogenes refers to Plato sometimes even with literal quotations, but he emancipates
himself from the political project of the Laws (only apparently less radical than that of
the Republic) in the name of a principle of adaptation to social reality that represents one
of the most important ethical claims in the last stage of early Stoa.

Keywords: Diogenes of Babylon, Herculaneum papyri, Philodemus of Gadara, Plato's

Laws, Stoic ethics.

Il présente saggio si concentra su alcuni aspetti dell'etica di Diogene di Babilonia,1

allievo di Crisippo e quinto scolarca della Scuola stoica dopo Zenone di Tarso.2

Vengono presi in esame, in particolare, gli influssi che le Leggi di Platone hanno
esercitato sulla sua concezione musicale e giuridica. Tale fenomeno non sorpren-
de. L'interesse dei primi Stoici per le Leggi è attestato, ad esempio, dal fatto che già
Perseo aveva scritto ben sette libri su (oppure contro) questo dialogo platonico
(Ilpàç rovq IIAaruivoq vôpouç ).3

1 Questa ricerca è stata finanziata dall'Unione Europea (Horizon Europe Program 2021-2027) e

fa parte del progetto, da me diretto, ERC-CoG 101086695-APATHES (https://cordis.europa.eu/project/
id/101086695). Salvo diversa indicazione, le traduzioni dei passi greci di seguito citati sono mie. Per il
testo delle Leggi seguo quello stabilito da É. des Places, A. Diès e L. Gernet per Les Belles Lettres (Paris
1951-1956). Per le fonti ercolanesi riporto il testo che apparirà nella mia edizione di Diogene di
Babilonia, con relativo numéro della testimonianza. Talora, rispetto a quello di Delattre (2007), questo
testo présenta alcune variazioni, frutto di mie congetture o di quelle di Sudhaus (1892) e Janko
(2009). Poiché, per ragioni di spazio, non pubblico qui l'apparato critico di tali testimonianze, rinvio
il lettore alia mia edizione in Vassallo (2025). I testi papiracei vengono citati in generale secondo il
sistema di Leida. Tuttavia, in base all'uso invalso nella Papirologia Ercolanese, gli asterischi sotto la
lettera indicano soltanto le lettere dei disegni (napoletani e/o oxoniensi) mutati dall'editore.
2 La cronologia dello scolarcato di Diogene di Babilonia resta incerta : si veda Dorandi (1999) 53-
54. Sui problemi connessi alia ricostruzione del bios di Diogene, rinvio a Dorandi (1991) 29-34 e

Vassallo (2024).
3 Diog. Laert. 7,36 Pers. Cit. S VF 1.435).

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119



240 Christian Vassallo

1. I fondamenti musicali dell'etica di Diogene di Babilonia

La virtù stoica è qualificata da Diogene Laerzio come una «disposizione armonio-
sa» (SiàGeotç opoAoyoupevq) dell'anima.4 Essa è, alio stesso tempo, conoscenza
scientifïca (émcrrf|pq) e capacité (xexviq) di attuare tale conoscenza in ogni campo
etico.5 Nella misura in cui l'anima ha scienza, essa è virtuosa e, per questo, è

capace di formulare ragionamenti corretti. Per far si che ciö si realizzi, Diogene di
Babilonia, più di quanto abbiano fatto gli altri Stoici antichi, pensa che ci sia un
modo formidabile per consentire all'anima di acquisire scienza: la musica, che

ricopre un ruolo fondamentale nella formazione del carattere (ËGoç).

La concezione musicale di Diogene si puô ricostruire esclusivamente grazie
al libro IV del trattato filodemeo Sulla musica.6 Di esso ci è giunta una grande
quantité di testo, spesso perô lacunoso e non facilmente interpretabile. Il bersaglio
polemico di Filodemo in questo scritto è appunto il filosofo stoico, anch'egli autore
di un'opera di argomento musicale, sebbene il titolo più che probabile di essa -
TJepi povoLKfjç - non compaia mai nelle fonti ercolanesi a nostra disposizione né

in fonti parallele. In generale, dalle parole di Filodemo capiamo che Diogene
considérasse la musica un'arte mimetica e le attribuisse il potere non soltanto di

placare le emozioni, ma anche di generare nell'anima l'armonia e di condurre
l'uomo alla virtù (cfr. infra, § 2). Emerge dunque uno stretto legame tra il suono e

l'azione, o, se si vuole, tra <estetica> ed <etica>: corne l'esercizio fïsico aiuta a

mantenere la salute del corpo, cosi l'ascolto délia musica influisce sulla salute

délia mente. Questa visione affonda le sue radici nella riflessione platonica sulla
musica. Ma, a differenza di Piatone, per Diogene non vi è irrazionalité nei suoni.

Anzi, essi sono intrinsecamente logico-razionali, addirittura <scientifici>, in quanto
rendono i sensi capaci di giudicare e hanno dunque la stessa natura dell'anima,
che per gli Stoici è una e interamente razionale. Ebbene, contro questa tesi di
fondo di Diogene si scaglia Filodemo, il quale attribuisce invece alla musica
soltanto una funzione apolaustica, non etica, e ritiene che i suoni non abbiano
alcun rapporta con la ragione. Dunque - argomenta Filodemo - la musica puô
avere soltanto un uso connesso al piacere, e di per sé costituisce un piacere non
necessario.

Manca ancora un tentativo di inserire la lunga e articolata testimonianza
filodemea all'interno di un'analisi sistematica dell'etica e, più in generale, délia

filosofia di Diogene. Resta inoltre irrisolto un problema. Tutto il testo filodemeo

superstite, tramandato dal PHerc. 1497 e da altri numerosi Papiri Ercolanesi

ascrivibili alio stesso rotolo del libro IV, si divide sostanzialmente in due parti: (a)
la prima rappresenta una vera e propria parafrasi, talora frammista a citazioni in

4 Diog. Laert. 7,89 Chrysipp. SVF 3.197).
s Diog. Laert. 7,92 Chrysipp. SVF 3.265).
6 Si veda Brancacci (2008b) e (2019). Per ulteriori riferimenti bibliografici, rinvio aile note
successive.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119



Diogene di Babilonia lettore delle Leggl di Platone 241

terza persona, dello scritto diogeniano sulla musica (coll. 1-55 Delattre); (b) la

seconda è un 'anti-commentario', in cui Filodemo, confutando punto per punto le

tesi dell'avversario stoico, espone la visione epicurea sulla musica e le questioni
con essa correlate (coll. 56-152 Delattre, di cui le ultime dieci costituiscono in
realtà una conclusione generale e un sommario delle posizioni di tutti gli awersari
combattuti da Filodemo nel trattato, non solo nel libro IV ma anche nei tre libri
precedenti).

Questo stile è tipico degli scritti di Filodemo. Ma come dovrà adoperare tutto

questo materiale 1'editore dei frammenti di Diogene di Babilonia? Il problema non

riguarda tanto la parafrasi iniziale, quanto piuttosto il lungo < anti-commentario >

che lo segue. Si possono scegliere due strade: la prima, percorsa da Hans von
Arnim, è quella di selezionare le parti in cui il riferimento (polemico) a Diogene è

più o meno esplicito; la seconda è quella di riportare tutte le testimonianze

superstiti, specificando in nota i casi (non rari) in cui Filodemo, sebbene in una

prospettiva polemica, non sembra dissentire dall'awersario anche su questioni di

un certo rilievo, oppure i casi in cui è piuttosto interessato a esporre la visione
della propria Scuola sulla musica. Chiunque abbia un minimo di familiarité con i
testi ercolanesi, e con quelli filodemei in particolare, non puô non preferire questa
seconda soluzione. Essa, infatti, fornisce il maggior numéro di informazioni per
risalire, anche indirettamente, al pensiero originario di Diogene. Nell'uno e

nell'altro caso, comunque, i frr. 54-90 von Arnim,7 fondati sulla vecchia edizione

di Johannes Kemke del De musica, vanno interamente rielaborati e accresciuti. Nel

suo complesso, 1'edizione di Daniel Delattre offre solide basi per ricostruire in
maniera innovativa l'etica di Diogene e i suoi rapporti con la musica, la politica e il
diritto. Ciô è confermato dalle testimonianze filodemee su Platone. Mi soffermerö

qui su alcuni casi di studio, che dimostrano quanto abbiano influito le Leggi
sull'elaborazione della concezione etico-musicale di Diogene.

2. Musica e paideia: Diogene e il libro II delle Leggi

Dei dodici libri delle Leggi, il secondo e il settimo sono quelli più significativi per
tentare di comprendere il concetto di paideia nell'ultimo Platone e la sua relazione
con la mousike. Già nel libro I l'Ateniese aveva fornito una prima definizione di
educazione. Dopo aver evidenziato l'utilité pedagogica delle libagioni8 e del gioco,

egli qualificava la paideia come il sistema di insegnamenti che mirano all'acquisi-
zione della virtù (npôç àpErqv) da parte del giovane, facendone un individuo
appassionatamente desideroso di diventare un perfetto cittadino (ém0upnTnv Te

7 Von Arnim (1903-1905), III, 221-235.
8 Ossia, dei simposi praticati nella cultura ateniese, per i quali mostrano alia fine apprezzamen-
to anche il cretese Clinia e lo spartano Megilio (641a-643b).

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 ] DOI 10.24894/2673-2963.00119



242 Christian Vassailo

Kai êpaaxqv xoù HOÀtrr|v YEvéaGat xéAeov), capace di comandare e di obbedire
secondo giustizia.9

Il libro II si apre appunto con un rinvio a questa definizione generale di
paideia, al fine di chiarire meglio le forme di educazione alla virtù. Ai fanciulli -
osserva l'Ateniese - non è possibile rivolgere un discorso di carattere logico.

Bisogna invece far leva sulle sensazioni elementari, ossia piacere e dolore (TtpcoTqv

alaQqaiv r)ôovr)v Kai Xüjrqv), per infondere nella loro anima ancora informe i
principi délia virtù e bandire quelli del vizio. Una corretta educazione farà in
modo che il fanciullo conservi per tutta la vita l'inclinazione psicologica ad

associare il piacere aile fonti délia virtù.11 Ma non puô esservi piacere senza gioia
(xapd). Da tale constatazione l'Ateniese costruisce una paretimologia per introdur-
re per la prima volta nella Erziehungsfrage il ruolo fondamentale délia mousike,

specialmente di quella parte di essa che ha a che fare con la danza dei cori (xopoi).
I cori sono un dono degli dèi, i quali, per benevolenza verso gli uomini, hanno
fatto in modo che noi fossimo gli unici esseri viventi a non rimanere <passivi>

verso il fenomeno musicale: i nostri sensi sono 'coscientemente' stimolati dal
ritmo e dall'armonia, che per questo motivo ci procurano un profondo e connatu-
rato senso di piacere (654a2-3: xqv ëvpuGpôv xe Kai èvappôviov aïaGqaiv psG'

qôovrjç).12

La paideia, dunque, non puô sottrarsi alla sfida di indirizzare taie piacere alla
virtù attraverso una capillare disciplina delle danze e dei canti. Cosi corne già

aveva prescritto Socrate nella Repubblica, anche in questo caso l'Ateniese estro-

mette categoricamente i poeti dal processo educativo (656c-657b). È la legge (ossia

la sua razionalità) a dover apporre il crisma di liceità ai cori, i quali saranno
ammissibili nella polis se e solo se propagandano il principio dell'indissolubile
legame tra virtù e felicità (663d-664a). Se, corne vuole la tradizione, i cori sono tre

- dei fanciulli (in onore di Apollo), degli adulti (in onore delle Muse) e degli
anziani (in onore di Dioniso) -, soltanto a quest'ultimo va assegnata la funzione
mimetico-narrativa. Essa non puô rifarsi al criterio del piacere o dell' opinione non

vera, ma deve avere ad oggetto il bello e la giustizia (667el0-668b7). In generale,

ogni attività mimetica è corretta se e solo se chi la pratica (a) conosca l'oggetto (ö

xé ÉOTi) che imita; (b) lo riproduca correttamente (ôpGùç); (c) lo esegua a regola
d'arte (eu) tramite parole, mélodie o ritmi (669a7-b3). Ebbene, proprio perché la
mousike è per eccellenza un'attività mimetica e rappresentativa (pîpqaiç xe ko!
àncLKaaia), essa puô rivelarsi un'insidia per l'educazione, nella misura in cui chi
la pratica non conosca l'essenza del modello imitato e dunque non possa riprodur-

9 Plat. Leg. l,643e3-6.
to Plat. Leg. 2,653bl-2: natôelav Sf| Àéyio ti)v napayiyvopévriv npùiov Jtaialv àpExqv.
11 Questo aspetto era stato già chiarito nei libri II e III délia Repubblica.
12 Sul punto, si veda Barker (2022) 281-289.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119



Diogene di Babilonia lettore delle Leggi di Platone 243

lo fedelmente nella sua quantité e qualité.13 È a questo punto che inizia il passo

piti interessante per i fini della nostra indagine.

Ma non dobbiamo esimerci dal sottolineare le difficoltà inerenti al fenomeno
musicale: proprio perché si suole magnificare la musica ben al di sopra delle altre
forme di rappresentazione, essa richiede un esame estremamente cauto. Infatti chi
errasse in questo ambito si attirerebbe un danno gravissimo con l'indulgere a

orientamenti perversi, e si tratterebbe di un errore difficilissimo da percepire dato
che i poeti valgono assai meno delle Muse Stesse (Apaprtiiv te yâp ne péyicrr' âv

pÀàTTTOno, n0q kokù (piÀotppovoépevoç, xa^crcwTaTÖv te aia0éa0aL Sià to toùç rtot-

nxàc (pauXoiÉpouç elvai Ttoiqiàç aùTûv twv Mouawv). Esse non commetterebbero
mai lo sbaglio di assegnare un colore e una melodia femminei a parole composte

per uomini o di combinare a mélodie e movenze elaborate per individui liberi ritmi
adatti a schiavi e a persone senza liberté o, all'inverso, di abbinare a movenze e

ritmi dignitosi una melodia o un testo dissonanti, né mai esse mescolerebbero

insieme, aU'interno della stessa opera, voci di animali e di uomini e di strumenti e

ogni sorta di suoni, come se intendessero imitare un unico referente; invece i poeti
umani, intrecciando a piene mani questi elementi e confondendoli senza criterio,
susciterebbero il riso degli uomini a cui - dice Orfeo - «toccô la stagione del diletto»
(Àaxéïv wpav rfjc répijiLoç).14 Assistono infatti alla mescolanza di tutti questi elementi,

e per giunta i poeti separano ritmo e movenze dalla melodia mettendo in versi
parole prive di accompagnamento musicale o, all'inverso, producono mélodie e

ritmi svincolati dalle parole usando esclusivamente la cetra e l'aulo, etc.15

Com'è stato dimostrato,16 questo passo platonico viene parafrasato e talora citato

nelle coll. 51-52 del libro IV del De musica di Filodemo, dunque nel trattato sulla

musica di Diogene di Babilonia, il cui contenuto, come sopra detto, Filodemo

riporta in maniera (presumibilmente) <oggettiva> nelle coll. 1-55 del testo papira-
ceo. Prima di fornire il testo delle coll. 51-52, conviene sintetizzare il contenuto
dello scritto diogeniano che si desume dalle colonne che precedono quelle di
nostro interesse. Dividerô le informazioni salienti in due parti: quelle con un
contenuto < scientifico > [Cs], utili a definire la natura della musica secondo Diogene;

e quelle con un contenuto <prescrittivo> [Cp], che consentono di ricostruire il
modo in cui secondo Diogene la musica debba essere disciplinata. Va da sé che, in
numerosi casi, [Cs] e [Cp] presentano aspetti che si sovrappongono. Ad ogni modo,

questa sinossi è fondamentale per contestualizzare le coll. 51-52 e le ragioni
filosofiche che spinsero Diogene a leggere e citare le Leggi di Platone.

[Cs] La musica è fondamentale per la formazione dell'ethos e, grazie aile

facolté motrici e mimetiche che trasmette, per il conseguimento della virtù (coll.

13 Plat. Leg. 2,668b6-7: pippoeux; yùp pv, wç ÉipapEV, opBfrrry;, ël to ptppOèv öaov te kcù olov Pjv

àtlOTEXoÏTO.

14 OF 845 Bernabé fr. 11 Kern Orph. 1 B 5a DK).
15 Plat. Leg. 2,669b5-e2. Traduz. di Ferrari/Poli (2005) 217 e 219.

16 Si vedano soprattutto Delattre (1991); Woodward (2009) 110-116 e (2010) 236-241.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119



244 Christian Vassallo

14-15; 36; 41-43; 49; 51-52). Essa esercita un forte influsso sull'anima, rinforza
disposizioni etiche che già esistono nell'individuo (coll. 19-20; 33) e lascia acqui-
sire a chi la pratica una <sensazione scientiflca> (emcrrripoviKii aloOqau;), che

modifica la comune percezione del piacere e del dolore (coll. 34-35). Diffusa e

praticata in ogni aspetto della vita sociale - dall'amore alia guerra, dal matrimo-
nio aile attività atletiche, dall'amicizia ai simposi e aile varie forme di pietà
religiosa (coll. 39-48; 53-55) -, essa è stata istituita prima di tutto come forma di

supporto alla religione, e solo in seguito le è stato assegnato un ruolo fondamentale

nell'educazione dei fanciulli (col. 38). Inoltre la musica è un'arte che puö
servire a trascorrere il tempo libero, ma non va praticata come qualunque altra
professione, ossia a fini di lucro (col. 12). Essa ha infatti natura gratuita e

disinteressata, e per questo, rispetto alle altre arti (come la ginnastica e la pittura),
ha un accesso privilegiato alia bellezza (col. 27). La funzionalità <etica> della

musica dipende dal fatto che gli uomini la ricercano spontaneamente, per cui vi è

una sorta di <simpatia> tra la natura delTuomo e quella della musica, che fa si che

la musica piaccia a tutti (coll. 16-17), a partire dalla tenera età (coll. 18; 22-23), e

dunque prima dell'acquisto della ragione (col. 25).

[Cp] II compito specifico della musica è quello di armonizzare le parti
dell'anima, cosi come la ginnastica fa con le parti del corpo: l'equilibrio tra le

facoltà dell'anima e quelle del corpo è il fine specifico della paideia, che per questo

non puö fare a meno della musica (col. 8). Più in particolare, la proporzione è la
<ciffa> che deve ispirare l'educazione musicale, ossia la scelta di melodie e ritmi
che per loro natura modificano la disposizione etica di chi ascolta (col. 9). Se è

vero che la musica influisce sulle disposizioni etiche, allora legge, educazione e

musica devono cooperare per il raggiungimento di un medesimo fine: la formazio-
ne di un cittadino virtuoso. La legge, dunque, sancisce i criteri di selezione delle

melodie e dei ritmi ammessi nello stato, mettendo al bando quelle diseducative,

troppo innovative e dunque pericolose per la coesione sociale (coll. 28-29; 31-32;
51-52).17 Concentriamoci sulle coll. 51-52.

17 Per quanto riguarda il lungo anti-commentario di Filodemo, i passi che alludono alle Leggi
sono messi bene in evidenza da Woodward (2009) 108-133. La studiosa (ivi, 108-110) individua altri
due passi del libro IV del De musica di Filodemo che provano come Diogene di Babilonia leggesse o
fosse comunque influenzato dalle Leggi: col. 20,1-8 (parafrasi), da cui si evince che per Diogene le
varie forme di musica influiscano sulle disposizioni etiche, generando di volta in volta caratteri tem-

peranti e coraggiosi oppure vili e sfrenati; col. 98,30-45 (anti-commentario), da cui, sulla base della

specifica critica di Filodemo, si desume che Diogene provasse l'influsso etico delle melodie attraver-
so una sottile analisi del linguaggio. Sugli aspetti espistemologici degli effetti etici della musica nella
concezione di Diogene, quali emergono soprattutto dall'anti-commentario, si vedano, tra gli altri,
Barker (2001) e Scade (2017) 197-218. Più in particolare, sulla critica mossa da Filodemo (col. 115) al
concetto diogeniano di «sensazione scientifica> (concetto che per Filodemo è insostenibile poiché,
nella prospettiva epicurea, ogni sensazione è per defmizione <a-logica>), rinvio a Rispoli (1983), Lau-
rand (2014), Brancacci (2018) 292-295, Vefflard (2021) 208-209, e Blank (2023).

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119



Col.

5

10

15

20

25

30

35

40

45

Diogene di Babilonia lettore delle Leggi di Platone 245

]v tcûç i*|Sovaî<; [<
Kai ém0u]piatc; pi] èm[Tp]é-

Ttovraç, 6]AA' rj tiolv o[Aiy]ou;,
]A[ JpEvpç av[.. Jtc

]iou[ Jfcivovocott .]q[ Je
]Aa owtppovoc; Trjç

Jouant Trjç Sè a[

Itxaiiocct èKeivri

] Tpç pèv (|8ei[a(;,

rqq Ôè t]>]uxpâç Kai àtnôoûç
]cioi[ ]//.çK//[a]iTà
]v slvai rtepi po[uai-

Kfjv ]v- euAaßeiaq yàp [noA-

Afjç aÙTrJv [ J 5[el]a8ai pâAtar[a
xraaùv] eikôvwv- ùpaptxôv-

ta te y]àp xà péyiara ßAa-

7TTEC0]pi rà rjOn, épyûôteç te
toutwJv aiaOéaOai Sià rô
toùç 7ioq]Taç (pauAorÉpouç [<
eIvol tû]v Mouawv- [T]aÛTa[ç

yàp oùk] äv notfjaat ta pet-

pnpata] ÉXeuGépwv, pé[Ar|

te Kai f)]u0poùç npoaa[ppoaà-
aaq SouAwv K]ai 6veAe[u0é-

pidv, Kai àvâJrtaAtv, où[Sè 0r|-

piwv auvBeïvlça Kai ày[0pw-
Jiuv Kai ôpyà]viov nàvTtwv
(pcovàç ItovEÀuvatl..

TtoqTcu;] pév[T]oi, kù[v-
Gptomvouç], acpoSpa Tà totaü-
Ta épnÀÉKOv]Tai; ko'l ouvku-
KûvTaç àÀôylwç, KaraysAa-
a0rïvai âv ôtiaanwvTaç pu-
0pôv pè]v Kai oxppaTa pé-

Aouc; xwpijç, Aoyouç iJjeiAoùç

eh; pÉTpa tUGévtoç, péXoç [ôè

au Kai ßu0po]v ävEU (bnhâTCûfv,

t|>eiArj Ki0ap]iaEi Kai aùArio[ei
XpwpÉvo]uç- év oiç Si) xtaylxà-
Aeitov ä]ve[u] Aöyou [yivôpe-
vov ßu0]p6v te Ka[i ùppovi-
av yivûloxEtv ö t[i te ßoüAe-

rat Kai öt]wi éoikev twv [à-

ÇLoAôywv] pipqpàTWV- [imo-
AriJtTéov S' öt]i tô ye toio[ùto
noAAqt; àyploïKiaç pç[arôv

[uomini(?)] che non si affida-
no né ai piaceri [né ai desideri],
tranne in alcune poche circostan-

ze allorché (la musica?) è

temperata quella (musica?)
l'una è gradevole, [l'altxa]

fredda e [sgradevole] e il (fat-
to che) riguarda la [musica]

Infatti, di [tutte] le arti imitative

(lett. le immagini), [quella
(.seil la musica)] soprattutto
nécessita di [molta] precauzione;
poiché, in caso di errore, il danno
morale è il più grande, [ed è]

difficile prendere coscienza [di
ciô], dal momento che [i poeti
sono] inferiori [aile] Muse. [Dice
(seil Diogene di Babilonia) infatti
che non sono] queste (seil le Muse)

a comporre [versi che imita-
no] uomini liberi, [adattando] a

loro mélodie [e] ritmi (che sono

propri) [di schiavi e] di uomini
non nati liberi, [e vice]versa, né

(sono le Muse) [a mettere insie-

me i suoni (delle voci) di belve e

di uomini e] di tutti quanti [gli
arnesi] [I poeti], tuttavia, (si
comportano) anch'essi [come es-

seri umani (seil, non come
Muse)], allorché [intrecciano] con
forza e rimescolano [in maniera
irrazionale] tali cose e potrebbe-
ro essere derisi in quanto distac-

cano, [da un lato, ritmo] e figure
(retoriche) [dalla melodia] met-
tendo [in versi] parole in prosa
(seil senza accompagnamento
musicale), [e dall'altro lato] pri-
vando di parole melodia [e ritmo,
servendosi délia semplice] arte di
suonare la cetra e l'aulo. In loro
(seil, nei poeti) è certamente
[molto difficile] riconoscere ciô

che [puô voler significare un
ritmo e un'armonia allorché sono

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119



senza] parola [e ciô] a cui assomi-

gliano, tra i modelli [che sono

degni] di essere imitati. [Ma biso-

gna ammettere che] una tale (arte)

è [tutta piena di molta rozzez-
za], nella misura in cui [essa (seil.

tale arte) è (tanto) amante délia
velocità, del virtuosismo e del
suono selvaggio da servirsi
dell'arte di suonare l'aulo e la
cetra etc.]

Una comparazione sistematica del libro II delle Leggi con questa parafrasi filode-
mea del trattato di Diogene di Babilonia sulla musica dimostra quasi una pedisse-

qua imitazione, talora un'emulazione del dettato platonico sulle virtù della mousi-

ke, sui pericoli che essa comporta e dunque sull'esigenza di regolarla. Più che una
sistematica comparazione lessicale,19 conviene qui concentrarsi sul contenuto

prescrittivo della testimonianza. A questo riguardo, il bando dei poeti in Leg. II
656c-657b è oggetto di specifica riflessione da parte di Diogene: spia del fatto che

egli avesse ben chiare tutte le tematiche pedagogiche affrontate da Platone nel
libro II delle Leggi e, ancor prima, nella Repubblica.20

Una conferma di tutto questo dériva da un'attenta riflessione su quello che

Platone, nel suo ultimo dialogo, dice a proposito del nomos e della funzione da

attribuirgli al fine di censurare gli aspetti deteriori della musica. A tale riguardo, è

interessante la discussione tra Clinia e l'Ateniese circa le norme egizie su ritmi e

mélodie nel libro II (656d-657b). Dopo aver stabilito quali e corne dovessero

essere (orra éari Kai öttoI' ctrra), gli Egizi esposero tali norme nei loro templi e

proibirono categoricamente agli artisti di concepirne o rappresentarne di nuove.
Sebbene non sempre lo si metta in evidenza, questa pagina platonica è il manifesto
di un'inclinazione tipica delle <dittature umanistiche> a cristallizzare non tanto (o

non solo) le forme di manifestazione artistica, ma addirittura il gusto estetico di

un popolo o di una civiltà. L'Ateniese lo fa esplicitamente notare all'interlocutore.
Nell'Egitto del loro tempo vi erano dipinti e sculture realizzati diecimila anni
prima né più belli né più brutti (oûre tt KOÀÀtova oùt' aioxtw) di quelli contempo-
ranei. Stessa dunque la techne - dice l'Ateniese -, facendo capire implicitamente
che immutata, nel corso dei secoli, era rimasta anche la società egizia e il suo

sistema di valori etici ed estetici. Clinia lo considéra, con una battuta, un fatto
incredibile (Gaupaorov). Ma l'Ateniese lo corregge e, con un pizzico di cinismo, lo

18 Philod. De mus. IV, PHerc. 424 + PHerc. 1572, coll. 51-52,3 Delattre T 94.30 Vassallo).
19 Analisi già effettuata da Delattre (1991) 4-14.
20 Sulla coricezione della musica come educatrice, si veda Plat. Resp. 3,399a-b; sul bando di Ornera

e degli altri poeti dalla polis, ivi 10,605c6 ss.

246 Christian Vassallo

47 nûv ÔJtolaov xdxo[u(; te Kai II

Col. 52 [émiaïaïaç Kal iptovrft 0r|pi-
wSouç (piAov üerr' aùÀriaei ye

3 xPnaSai K<h Ki0ap(aei ktà.]18

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119



Diogene di Babilonia lettore delle Leggi di Platone 247

definisce sempiicemente come il giusto trionfo della legge e della politica sulle

potenzialità della créativité umana!21 Non vi è alcuna differenza, sotto questo

punto di vista, tra il Platone delle Leggi e quello della Repubblica.
È da questo dato che bisogna partire per capire fino a che punto Diogene di

Babilonia si sia servito di Platone. Mi pare che si possano prowisoriamente
avanzare le seguenti ipotesi di lavoro. (a) Innanzitutto, Diogene non fu un lettore

<passivo> dei dialoghi platonici. È evidente che, indipendentemente dalla sua

appartenenza di scuola, egli nutrisse una sincera ammirazione per la filosofia

platonica e soprattutto per le sue applicazioni nel campo etico-musicale. (b) Più

complesso è il discorso sulTinflusso di Platone sulla teoria politica dello scolarca

stoico. Non possiamo credere che Diogene abbia mai concepito in maniera siste-

matica progetti <utopistici>, più o meno radicali, di riforma politica, e abbiamo
notizie del fatto che il suo approccio alla politica non fosse di carattere prescritti-
vo, ma piuttosto scientifico. Egli, in sostanza, era più incline a fornire descrizioni
de iure condito piuttosto che a proporre soluzioni, più o meno radicali, de iure
condendo.22 Tuttavia, va detto sin da ora che gli inequivocabili punti di contatto tra
Diogene e Platone che emergono dalla parafrasi filodemea nel libro IV del De

musica fanno del nomos concepito da Diogene, sebbene ispirato al Logos universale

proprio del <giusnaturalismo> degli Stoici, uno strumento politico che autorizza,
almeno teoricamente, a censurare le forme eterodosse di creazione artistica e a

cristallizzare nel tempo il gusto estetico dei membri della comunità da educare.

Qui di seguito, in § 3, si approfondira il punto (a) analizzando un altro
elemento di contatto tra Platone e Diogene: quello tra la concezione diogeniana
della ginnastica (e la sua classificazione delle danze) e il libro VII delle Leggi.
Laddove in § 4 si proverà a chiarire il punto (b), riflettendo sul concetto diogenia-
no di nomos e cercando di capire se effettivamente la sua filosofia del diritto fosse

totalmente esente da ogni prospettiva di edificazione di uno stato ispirato a precisi
principi etici.

3. Ginnastica e classificazione delle danze:
Diogene e il libro VII delle Leggi

Alia fine del libro II delle Leggi, l'Ateniese aveva annunciato a Clinia e Megillo la
nécessité di completare la questione dell'educazione musicale passando dalla
trattazione della coreutica a quella della ginnastica.23 Tale proposito si realizzeré
solo nel libro VII, il quale offre anche la descrizione più compléta del valore

21 Plat. Leg. 2,657a4: vopo0ettKÖv (tèv ouv Kai. jioâitikôv ünepßaAAövxtüC.

22 Si veda Veillard (2021) 191-193. Cfr. Cic. Leg. 3,13-14: (,..)Nam veteres (seil. Stoici) verbo tenus

acute Uli quidem, sed non ad hune usum populärem atque civilem, de re publica disserebant.

23 Plat Leg. 2,672e-673d. Il nesso tra musica e ginnastica era centrale già nei libri III e IV della

Repubblica. Sul punto, si veda Brancacci (2008a) 9S-100.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119



248 Christian Vassallo

pedagogico délia musica. Il libro si apre annunciando un principio di carattere

metodologico, secondo il quale l'educazione dei bambini è un compito da assolve-

re più da parte dei pedagoghi, chiamati a insegnare e ammonire, piuttosto che dai

legislatori. Dopo aver chiarito che la paideia infantile è di fatto pre-natale (nel
senso che ha inizio già durante il periodo délia gestazione), l'Ateniese fornisce
indicazioni dettagliate sul modo in cui i pedagoghi debbano operare: favorendo il
movimento fisico per rendere il bambino impavido, tenendolo lontano dalle

(eccessive) sofferenze per consentirgli di sviluppare una personalità serena,

promuovendo dai tre ai sei anni giochi di gruppo che restino invariati nel tempo.
L'immutabilité delle attività ludiche non è altro che la conseguenza, corne visto, di
quella delle leggi, delle musiche e dei canti. E a questo proposito, aile pagine 800b

ss., l'Ateniese sancisce i tre parametri che musiche e canti devono rispettare per
poter essere ammessi: la funzionalità al bene del loro contenuto, l'affinité alle

preghiere délia loro forma, e il rigido controllo del rispetto di queste regole da

parte dei loro esecutori, ossia dei poeti. In 802a-d viene poi esposta dettagliata-
mente la normativa sui canti e le danze, sia per gli uomini che per le donne. Gli
addetti alla loro valutazione e selezione - raccomanda l'Ateniese - non devono

avere meno di cinquant'anni. Essi sono chiamati a censurare o a rimaneggiare
(anche servendosi delle competenze tecniche di poeti e musici) i testi pericolosi,
non cedendo ai piaceri e ai desideri, se non in pochi casi (xalç 5è tiSovalç Kai ém0u-

piatç un émxpértovxaç àXK' fj xiatv ôÀiyotç). E ancora, si awerte che ogni attivité
musicale disordinata diventa incomparabilmente migliore se le venga conferito

un ordine, anche nel caso in cui fosse priva délia dolcezza poetica. Il fatto è che la

gradevolezza <estetica> è un carattere comune a tutte le mélodie (xo 5' qôù koivôv
Ttdoaiç). Questa dell'Ateniese è un'osservazione fondamentale perché fa capire
corne il giudizio di gusto sia <cieco> rispetto alla salda e immutabile vérité
dell'etica sancita dalla legge. In altri termini, un orecchio ancora non educato non
fa distinzione tra ordine e disordine musicali. Per questo è inalienabile il ruolo
délia paideia.

Se infatti la musica nella quale uno ha vissuto da quando era bambino fino all' eta

del completo sviluppo e délia ragione è stata temperata e regolata, udendo quella
contraria ad essa, egli la odia e la chiama illiberale; se invece è cresciuto tra la
musica comune e dolce, dice che quella contraria a questa è fredda e spiacevole.
Perciö, come è stato detto or ora, per il piacere o la mancanza di piacere nessuna
delle due è superiore all'altra, ma in modo superiore di volta in volta l'una rende

migliori, l'altra peggiori coloro che sono cresciuti in essa (ek neptxxoû ôè ri pèv ßeA-

xlouç, ri Sè xetpouç xoùç év auxfi xpatpévxaç éKàaxoxe napsxexai).24

24 Plat. Leg. 7,802c7-d6. Traduz. di Ferrari/Poli (2005 605.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOl 10.24894/2673-2963.00119



Diogene di Babilonia lettore delle Leggi di Platone 249

Ora, abbiamo conferme testuali del fatto che Diogene di Babilonia avesse ben

présente questo passo delle Leggi, specialmente la pagina 802b-c.25 In particolare,
in PHerc. 424, col. 51,1-12, Diogene (parafrasato da Filodemo) sembra porre,
abbastanza chiaramente, un rapporto di causa ed effetto tra le melodie temperate
e la capacità dell'uomo di dominare le proprie passioni, non cedendo ai piaceri e ai

desideri, se non in pochi casi (xaîç r'iSovalç | [xai èTU0u]piatç pq ÉTu[Tp]éJ[TtovTaç,

à]ÀÀ' q naiv o[À[y]oiq). La notevole lacunosità del passo lascia solo arguire che

Diogene provasse a dimostrare o constatasse la gradevolezza (rqç pèv q5ei[aq)
délia musica temperata, e invece la freddezza e sgradevolezza (rqç Se ij)]uxpôq xai
àtqôoùq) di quella lasciva e sfrenata. Ma se ci fermassimo agli scarni resti del

papiro non saremmo in grado di capire se si tratti dell'enunciazione di un

principio <estetico> di massima oppure del corretto atteggiamento di qualcuno.
Ebbene, solo alla luce delle Leggi possiamo senz'altro dire che Diogene facesse

riferimento all' habitus del fanciullo ben educato. È evidente come qui Diogene
citasse quasi au pied de la lettre Platone e che quindi cio che è caduto in lacuna nel

papiro non facesse altro che riprodurre fedelmente quanto leggiamo in Leg. VII
802a-d.

I testi filodemei che ci permettono di ricostruire il pensiero etico-musicale di

Diogene di Babilonia lasciano arguire che, per certi aspetti, Platone influi su di lui
più attraverso il libro VII che attraverso il libro II delle Leggi. Sul piano contenu-

tistico, e talora anche su quello lessicale, il trattato di Diogene sembra aderire in

toto al progetto pedagogico dell' ultimo Platone, fondato sul ruolo délia musica

nella fondazione dell'etica individuale e, soprattutto, nella costruzione istituziona-
le délia polis. Per di più, come in Platone, in Diogene la legislazione musicale, che

si estende dalle armonie aile danze, riguarda non solo la formazione dei fanciulli,
ma anche la regolamentazione dei matrimoni, dell'etica guerresca e delle attività
atletiche e sportive.26 Tuttavia, l'influsso più importante del libro VII emerge a

proposito dello statuto délia danza (ôpxqoiç) e del suo ruolo nel processo educati-
vo.27 Già in 795d-796d l'Ateniese aveva defïnito la danza come una delle due parti
délia ginnastica, ossia di quella disciplina volta alla cura del corpo dell'educando.
Delia danza metteva in chiaro le prime fondamentali partizioni, distinguendone
una forma mimetica, ossia quella che imita gli aspetti più nobili e liberali délia

Àé^tç poetica; e una autentica, ossia quella praticata per mantenersi sani e belli
(795el-7).28 L'altra parte délia ginnastica, rappresentata dalla lotta (JtdXq), veniva

25 Ad averlo notato è stata già Woodward (2009) 115-117.
26 In effetti, in Leg. 7,804c ss. l'Ateniese sancisce la parifïcazione di maschi e femmine nell'educa-
zione ginnica e in quella militare, auspica misure volte a prevenire l'infingardaggine dei cittadini e

déclina capillarmente il curriculum studiorum dei giovani, che mette insieme lettere e lira, danza e

ginnastica, scienze matematiche (aritmetica, geometria e astronomia).
27 Per una visione d'insieme su questo tema si veda Pfefferkorn (2021) e (2023).
28 Poco dopo (796b3-c4), si soffermava sulla danza corale (èv xotç xop°tÇ)> considerandola, tra le
mimetiche, quella potenzialmente più educativa e conforme ai voleri e ai gusti degli dèi, in particolare

di Atena.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119



250 Christian Vassallo

analizzata, nello stesso contesta e con criteri analoghi, alla luce délia sua utilità
paideutica. In questo caso l'Ateniese distingueva tra la lotta attribuita a personaggi
mitici (come Anteo e Cercione, Epeo e Amico), inutile alla formazione bellica dei

cittadini e quindi assolutamente da non promuovere; e quella combattuta stando

in piedi (tù ôè cm' ôpBrjç ndÀqç), praticata per amore délia vittoria e in grado di
rafforzare la formazione guerresca e la condizione fisica di chi la pratica, e in

questo senso organica al progetto educativo dell'intera polis (796al-b3).
Tutte queste osservazioni preliminari saranno poi ampiamente sviluppate

dall'Ateniene più avanti, aile pagine 814a5-816d2, che, come vedremo tra breve,

Diogene di Babilonia dimostra di avere davanti agli occhi nel descrivere il
profondo legame tra educazione musicale, formazione bellica dei cittadini e il loro
dedicarsi alla danza e aile attività atletiche. Ora, di tutto il ragionamento dell'Ateniese

in questa seconda parte del libro, vanno sottolineate, da un lato, le osservazioni

sugli esercizi ginnici e le lotte, dall'altro le classificazioni delle danze. Per

quanta riguarda il primo aspetto, si stabilisée che fanciulli e fanciulle avranno un
curatore (é7tipeÀr|Tnç), al quale sarà assegnato il compito specifico délia scelta e

del coordinamento di quanti verranno preposti alla loro formazione fisica. A tal
fine, lo Stato metterà a disposizione dei ginnasi, in cui tanto uomini quanta donne

praticheranno costantemente tutti gli esercizi fisici che allenano all'arte délia

guerra (813b-814d).

Quanto invece aile danze, se ne propone una classificazione che poi sarà

totalmente recepita da Diogene di Babilonia. In particolare, 1' Ateniese ne distingue
due tipologie, per ognuna delle quali è possibile (almeno teoricamente) una

bipartizione. Vi è innanzitutto (a) la danza che imita i corpi più belli in relazione a

cio che in essi vi è di nobile (rqv pèv rtöv koAàiôvwv acuportov èrti to oepvov ptpou-
pévqv). Ad essa afferiscono (a,) le danze di pace (o 'emmelie'), che prendono a

modello anime sagge e moderate e sono caratterizzate da un andamento armonio-

so; e (a2) le danze guerresche (o <pirriche>), aventi invece ad oggetto anime

coraggiose, che danno forma a corpi impegnati in violente azioni belliche e, di

conseguenza, si contraddistinguono per un andamento convulso. Vi è poi (b) un
altro tipo di danza, che imita al contrario i corpi più brutti in relazione a ciô che in
essi vi è di spregevole (xf)v ôè tüv aioxtövwv cm to cpaûÀov). Sebbene inizialmente
l'Ateniese lasci intendere che sia possibile fare una distinzione all'interno di

quest'ultimo tipo, in seguito, con tono alquanto sprezzante, la qualifica unitaria-
mente corne modello anti-pedagogico, dunque da scartare non solo dal programma

educativo delle Leggi ma addirittura dalla semplice discussione che si sta

portando avanti in questa sezione del dialogo. Tuttavia distinzioni all'interno di
danze di questo tipo vengono di fatto proposte. Prima si accenna a (b!) danze che

hanno ad oggetto riti bacchici in cui a prendere la scena sono i corpi abietti di
ubriachi che assumono le vesti di Ninfe, Pan, Sileni e Satiri (Diogene di Babilonia
le qualificherà esplicitamente come danze <satiresche>). In seguito, più diffusa-

mente, si parla delle (b2) danze corniche, che hanno a modello soggetti ridicoli. La

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119



Diogene di Babilonia lettore delle Leggi di Platone 251

loro unica funzione pedagogica dipende dal fatto che per essere virtuosi bisogna
anche conoscere l'opposto délia virtù (Kai pavBâvetv aùtà 6el). Per cui vanno

ammesse, purché ad eseguirle siano soltanto schiavi o stranieri e, a differenz a

delle rappresentazioni tragiche, abbiano ad oggetto sempre motivi nuovi, cosi che

nessuna traccia di esse possa restare nella mente degb spettatori (814e-817e).

Tutte queste pagine platoniche trovano una eco non casuale nelle coll. 39-41
del libro IV del De musica di Filodemo. Oltre alio stretto legame, in più modi
sottobneato, tra musica ed educazione, spiccano due paralleh fondamentali: il
ruolo della donna nella formazione ginnica finalizzata alla guerra e alia difesa

délia patria29 e la funzionalità pedagogica della classificazione delle danze.

Col. 39 jt]oikA[
] Kal jxpo[

JT]à0ot; ioxupö[v Kai xapa-
XÛlôeç, auyyevèç 8[è] K[al ïôl-

5 ov] toIç rrepl tac; reKvlwaeiç
t]ov KaÀoûpevov ÉJTiî[i0aÀâ-

pt]ov, év (Li Kai én[l tcûv nai-
5]ojv KaArôv Kai [

nloXAqv Kai apr).[
10 KlainâÀiv àya[0

êv Taïq àJTOTe|p[pévaa;
aùxoù Si] toû ëpwroç.[...
te Kai navroç tainaccptl...
TOTE p[ .]tA,TTLTEiptOt[

15 Kai.[ ]uv£vaiT[
Jt[ ]v TEXlv

p[ ] Kai poualiK.
Jatouc; xpellaç

Ipexal....
20 ]xacp[

]ov OiK[

] toû yâ [pou
h Tiiv [.. ,]Tr|p[..

vo]p(Çovxaç rta[..
25 ] TipÔÇ TÙÇ àlTOTÇ-

Çopévac; T]à[ç] Sia0É-

aetc; ]8uo[..
1 toXc év6oÇo[iç

Tlpv wpaLOTâT[r|v
30 0]uç, TÖV TE 7T£pi Tap 710-

variegato/in maniera variega-
ta(?) e la passione (amo-
rosa) [è] forte [e fonte di turba-
mento], ma dello stesso genere
(della musica?), [e appropriato]
alle cose che riguardano la [pro-
creazione] (è) il cosiddetto epita-
lamio, nel quale [anche a proposi-
to dei] bei [fanciulli] e molta
e [virtù(?)] e di nuovo il
bene!?) (seil, la felicità?) nelle
future madri, la stessa passione
erotica e tutto/a arte/arti-
stico e musica/musicale

deli'uso/gb usi (della musica)
del matrimonio la cre-
dendo che per/verso le future
madri [le] disposizioni
(dell'anima) famosi/e la

più matura {seil, per il matrimonio)

[melodie(?)L quella (me-
lodia) che riguarda le attività
[belliche] e quella (melodia) che

riguarda le attività ginniche e

[atletiche], in passato molto in

voga, oggi meno. Infatti, [nella
vita pubblica], per accompagnare
le attività belliche, la stragrande
maggioranza dei Greci fa uso
anche ora delle (mélodie) con la

29 L'equiparazione ginnico-militare tra donne e uomini su cui s'insiste in Leg. 7,813e3 ss. non è

altro che la conferma di quanto Socrate aveva affermato e discusso nella cosiddetta <prima ondata>

del libro V della Repubblica (451c-457b). Non possiamo escludere che, nel suo scritto, Diogene trat-
tasse questo problema rifacendosi anche a quest'altro dialogo platonico.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119



252 Christian Vassailo

Xeptxcu;] évEpyeiaç Kal tov n[e-

pl xàq] yupvaaTixàç xal 6-

8Xr|TLK]àq, to pèv naXatôy
étrl rt]Xèiov, vûv ô' ért' êXaxTO[v-

35 xoiJvfjipèvyàpTtpôÇTàçjio-
Xept]xàç toïç év Tfjt aàXm[y-

yt] xal vûv to tioXù nXfjGoç

tûv 'E]XXnvwv xpqaGat, Ti-

al] Sè xal Tfj ISia tûv au- <
40 tûv. Jipôç ôè tàç à0Xria£i<;

xal] Tfji adXmyyt aqpai[v£-
a0ai t]ov noXeptKÔv vâpfov,
öxa]y [Tpjéxwaiv ètri to t[é-
Xoç]- toIç Sè it£VTà0Xoic;

45 T]r|v äXaiv xal tov Sl[au-
46 Xo]v aûXtlH JienotfjaGai- [xal ||

Col. 40 pqv rtploq Tr|[v] XEipovopiav
pèv aùXEtaOai] tö öptovupov
péXoç], A[py£lo]uc; ôè xal npoç
Tpv n]âXr|v [ÉnaylayElv tôv aù-

5 Xö]v. Jtpoafjx0a[i] ôè Tqv pou-
aixiiv xal 7ip[àç T]àç xopixàt;
Klv]pa£LÇ T(I)V TE yUpVOTtaL-

ôix]ûv xal tûv évànXcav

xal tûv ôpapaTixûv, Tpa-
yLxrjÇ Kal aaTupixfjç xal xw-
p txfj ç* Tiiv pèv ouv xaXXl-

arriv] toutwv, xqv Tpayixpv,
,]ov[ ] naTÉpwv xa[l

yEpovTwv, Tq]v ôè aaTupi-
xr|v ]ç nvaç oplxn-

astç o]ucrp

Tqv 6è [poucj
L ^xwlp^ixriv

Jicxa

]ixa
20 ]lV£L

]ap
]to

Jovtùjv xa-
ôo]vàpEiç ßai[v.

25 ]v àpxalav
] xal eXi[

]xa ô' évavTiof.
]vov xal tûv

10

15

tromba, alcune delle quali (sono

eseguite) anche in privato. Poi,

per accompagnare le attività atle-
tiche [è ancora una volta] con la
tromba [che] viene suonata la
melodia guerresca, allorché (gh
atleti) corrono verso il [traguar-
do]. Per il pentathlon, invece, è al
suono dell'aulo che vengono ese-

guiti il salto e la doppia corsa; [e

inoltre, per accompagnare] il pu-
gilato [si intona con l'aulo la
melodia] omonima, mentre gh Argi-
vi introducono l'aulo anche

nel[la] lotta. Inoltre, la musica è

adottata anche per (accompagnare)

i movimenti dei cori delle gim-
nopedie, delle danze guerresche e

di quelle teatrali, (ossia) tragiche,
satiresche e corniche - ma la più
bella di queste (danze) è la tragi-
ca, deipadri e [degli anziarti],
mentre [la (danza)] satiresca
alcune [pantomime!?)] poi la

(danza) comica facoltà
antica e al contrario(?)

e dei/delle straniero(?)
punire le dei/delle
verso ciö che è più bello(?)

(...); poiché tra [i beni più belli (vi
è) l']essere in buona salute
allorché persone vili(?) la

ma dirà anche camminando
(dicono?) che viveva/viveva-
no come cittadini liberi(?) la
belhssima inventore/i(?)
e e agli/alle di ogni specie

materia belüco/i le

Stesse facoltà degü interessi
particolari che sono oggetto di
consultazione oracolare.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119



Diogene di Babilonia lettore delle Leggi di Platone 253

]ta Çevo[

30 ko]àciÇeiv [..
]TEpov ai twv

]TQ)V tnpicoicnt
]lT(l)V Eiç ßEÄ-

T ]• töjv yàp KaÀ[À]ta-

35 tcüv dyaGüv t]ö ùyiaivEiv
o]uv öte (pau- <

X ]ai ouvra- <
JtSiOKOxat Tqv

](jl>ç S' èpEÎv Kai
40 piaSiÇwv ön [..

]tov étioX[it]eu-
T]iiv KoAXilarpv

]Kr)ç eùpe-

T ]v Kai tel[
45 ] KaiTOÏç pèv II

Col. 41 desunt lineae fere 11

12 ]i navToSaJTi|v [..
Jikwç üXqv [.]£[..
]iova npXepoul

15 SuvJâpEiç aùtàq evi[.

]i ta paviEuöpE-

va töv oiKEicov.30

Non è possibile entrare qui nei dettagli di tutte le informazioni trasmesse da

questo passo. Quello che va evidenziato è come da esso emerga la natura onniper-
vasiva del concetto di musica teorizzato da Diogene. Tale aspetto ha evidentemen-
te una matrice platonica. Per Diogene vi sono almeno quattro ambiti sociali in cui
la musica è nomos nel senso giuridico del termine:31 Teros (compreso il matrimo-
nio), la guerra, lo sport e la danza (in tutte le sue versioni, tanto quelle ludiche

quanto quelle celebrative). Tutto questo awiene sia in senso attivo, nel concreto

regolamento dei rapporti tra i soggetti coinvolti in quegli ambiti, sia in senso

passivo, visto che la musica deve adeguarsi ai vari contesti che a quegli ambiti
sono connessi. Sotto questo punto di vista, non vi è differenza tra sfera <pubblica>
e <privata>. Per dirla con Cicerone, la famiglia stessa, intesa come matrimonio,
figli, casa e beni comuni, è principium urbis et quasi seminarium rei publicae.32

30 Philod. De mus. IV, PHerc. 1572 + PHerc. 411 + PHerc. 1576, coli. 39-41, 17 Delattre T 94.22

Vassallo).
31 Cfr. infra, § 4.

32 Cic. De off. 1,17,54.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119



254 Christian Vassalio

4. Nomos, politica e giustizia: Diogene e i libri VI e IX delle
Leggi

Cerchiamo ora di ampliare la nostra analisi per verificare l'esistenza di possibili
influssi di Platone sulla filosofla del diritto di Diogene di Babilonia. Anche in
questo caso le Leggi si dimostrano una miniera di concetti che lo scolarca stoico

userà secondo i suoi fini, dimostrando in più occasioni di tenere ben présente
anche altri dialoghi platonici. In precedenza (§ 2) abbiamo perö accennato al fatto
che Diogene, con ogni probabilité, si distaccô dalle conseguenze giuridiche più
radicali del programma di riforma pedagogica elaborato da Platone nelle Leggi. A
tal proposito, si è giustamente richiamata l'attenzione sull'elogio della rigida e

capillare legislazione egizia circa i canti e le danze nel libro VII di quel dialogo
(799a—b).33 Ora, da almeno due passi del libro IV del De musica di Filodemo34 noi
possiamo desumere che Diogene si distaccasse da quell'elogio e, più in generale,
dall'idea che nel culto divino dovesse praticarsi una censura musicale. Secondo

Diogene tutte le manifestazioni musicali costituiscono un valido supporto alia

pietà religiosa. Non è da escludere che Diogene ricorresse anche all'arma dell'iro-
nia per far cadere nel ridicolo quella pretesa platonica.35 Ma questo è soltanto un
esempio che dimostra come la riflessione sulla musica abbia delle ricadute
notevoli sul sistema giuridico della polis e dunque presupponga una précisa
nozione di nomos.

Anche per questo problema più generale, il libro VII delle Leggi di Platone

ricopre un ruolo non secondario. In esso 1'Ateniese sostiene che le leggi non scritte
(costumi o usanze) sono cardine di quelle scritte e servono a tenerle insieme e a

preservarle (793a-d).36 Ribadisce poi a Clinia che le leggi (positive) non vanno
cambiate, e che come devono restare immutate le leggi, cosi non devono mutare
giochi, canti, danze e musiche, in quanto, evidentemente, <collanti> della moralité
sociale (797d-800b). La sinergia di questi due principi fa della concezione platonica

del nomos una filosofla <giusnaturalista> ante litteram,37 il cui stretto legame
con la musica viene più volte enfatizzato da Platone attraverso un voluto gioco

etimologico: nomos, infatti, significa tanto <legge> quanto <canto> o <melodia>.38

33 Veillard (2021) 201.

34 II primo ricade nella parafrasi filodemea, in particolare nella col. 42 Delattre. Qui Diogene
chiama in causa anche i ditirambi di Pindaro per dimostrare come tutte le melodie siano adatte alia
venerazione degli dèi, sebbene riconosca che ciascuna melodia abbia delle caratteristiche proprie
che la rendono più adatta al culto di un dio anziehe di un altro. L'altro passo è piuttosto una battuta

polemica di Filodemo nell'anti-commentario: ei | pi) Aïoyévqç dpa auvEnEijOeto Kai töH' rûv
0ne/ûv èrélpouç êxepa pÉAq npoaLe|a8aiKainpén£iv èKàaxoifç] 1lôia(col. 135,18-23 Delattre).
35 Veillard (2021) ibid.
36 Si noti che il riferimento è tanto aile leggi scritte vigenti quanto a quelle che saranno in vigore
in futuro.
37 Si vedano Welzel (1965) 31-40 e Fassö (2001) 1,47-59; anche ivi, II, 85-94, dove si spiegano le

differenze, ma anche le forti analogie, tra giusnaturalismo antico e moderno.
38 Cfr. Plat. Leg. 3,700b; 4,722d; 5,734e; 7,799e.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119



Diogene di Babilonia lettore delle Leggi di Platone 255

Ma questi principi sono sviluppati soprattutto nei libri VI e IX del dialogo, che

possiamo considerare, sebbene de iure condendo, il primo un compendio di <diritto
amministrativo >, il secondo un compendio di <diritto penale> délia Grecia classica.

Sul piano filosofico-giuridico, nel libro VI è ribadito il concetto per cui le leggi,

come i canti e la musica in generale, non debbano subire mutamenti nel corso del

tempo (798d-800b). Nel libro IX, invece, viene messo in chiaro che la finalité délia

legge è <didattica> e che, qualora chi abbia commesso ingiustizia non comprenda
la lezione, costui va fisicamente eliminate dal corpo civico (862d). Ciô significa
che, nella prospettiva platonica, delle due accezioni del termine nomos, quello
politico-giuridico (e dunque <etico>) è assolutamente sovraordinato a quello musicale

(o <estetico>), a tal punto che la giustizia potrebbe fare anche a meno del

secondo. In fin dei conti, la via lunga dell'educazione è auspicata, ma, in caso di
fallimento, si propone senza mezzi termini la via breve délia coercizione o, più
drasticamente, quella délia soppressione.39

È su questo punto che credo Diogene abbia mostrato il suo vero dissenso

verso il Platone delle Leggi. In quest'ottica va letto l'ulteriore atto di accusa che

Filodemo indirizza a Diogene nell'anti-commentario del libro IV del De musica,

nelle coll. 138 e 140 Delattre. Li, tra le altre cose, il filosofo epicureo denuncia il
fatto che Diogene abbia totalmente frainteso ciö che Platone diceva a proposito dei

rapporti tra musica e giustizia. Se Platone avesse effettivamente considerato la

musica utile alla giustizia - obietta Filodemo - lo avrebbe dimostrato con solidi

argomenti. Ma ciô non si legge nei suoi dialoghi, dove si limita ad instaurare tra
giustizia e musica un rapporte di analogia, senza postulare alcuna identité tra
musico e uomo giusto (e viceversa) né tantomeno alcuna collaborazione tra i due

in relazione aile loro rispettive competenze scientifiche.40 Il carattere polemico di

questo passo mette in guardia da ogni tentativo di fame una testimonianza
autentica sulla concezione diogeniana dei rapporti tra nomos giuridico e nomos
musicale. Stando a Filodemo, nell'ottica di Diogene essi sarebbero intrecciati da

un rapporte <analogico>, in base al quale il nomos musicale si présenta corne la
conditio sine qua non del nomos giuridico. Più in particolare, il nomos musicale
sarebbe il presupposto di ogni tentativo di realizzare la giustizia nella polis, sulla
base délia convinzione che ogni manifestazione musicale (melodia o ritmo) abbia

una profonda ripercussione sull'etica dei cittadini. Non puè esservi, in altri
termini, giustizia senza musica. Ma è dawero credibile una ricostruzione di

questo tipo? E, più in generale, puô ridursi a questo il concetto diogeniano di
giustizia?

39 Su questo e altri aspetti del nomos platonico, rinvio a de Romilly (2005), spec. 161-181.
40 Philod. De mus. IV, PHerc. 1497, col. 138,24-35 Delattre T 94.96 Vassallo, partim): kqI ydp
et |2S IUdtoov ëÀeye npôç StKaiojaOvqv totpeXleJîv, cui6[ôMii;]iv | âv nap' aùtoù Jipo[ae]8ex[öp]ejSa-
vùv 5' ôptoç àv[a]Àoy[eî]v | ipqaLV twl poua[i]K[û]i ràv [Sill30 xautv, où rov pou[a]tKÔv [Sl]|Katov elv-

ai, xaOànep oùSè | rov Slxaiov poua[t]Kôv où|ôè auvepyetv oéSérelpolv oùlSetépioL npôç riiv oixeiav
|35 ÉEtariipriv.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119



256 Christian Vassallo

Senza dubbio, l'interesse di Diogene per la politica rappresenta un tratto
caratteristico del primo stoicismo, già a partire da Zenone di Cizio.41 Questo
interesse per la politica va di pari passo con quello per il diritto e, potremmo dire,

per la nozione giuridica di giustizia. Com'è noto, gli Stoici credevano nell'esistenza
di un diritto naturale, o meglio di una legge <comune> (koivôç vopoç) a tutti gli
uomini,42 fondata sul Logos, in riferimento alla quale andava valutata la giustizia
o meno delle leggi positive (e dunque l'opportunité o meno dell'obbedienza ad
esse).43 L'esistenza di un nomos di questo tipo rende tuttavia arduo dare una
definizione certa del giusto. Si tratta evidentemente di un tema che coinvolge non
soltanto il diritto, ma l'etica in generale. Per quanto riguarda Diogene, la corretta
ricostruzione delle sue posizioni su diritto e politica è uno dei passi decisivi da

compiere per comprendere la sua reale collocazione storico-filosofica nella fase

finale dello stoicismo antico. Se interpretata in maniera ortodossa, l'idea di una
legge <comune> legittima il non riconoscimento delle leggi positive che siano per
awentura in contrasta con essa. Ma, corne le fonti (soprattutto ercolanesi) attesta-

no, Diogene crede anche che al saggio stoico si addica la partecipazione attiva aile

vicende délia comunità politica di appartenenza, e che dunque di taie comunità

egli debba rispettare, in qualche modo, le leggi positive. Per questa ragione egli
cerca una via intermedia, in base alla quale il carattere normativo e universale
délia legge <comune> non possa escludere la legittimità di alcune pratiche sancite

dalle leggi umane. È il caso soprattutto délia propriété privata, e in particolare
délia ricchezza, che Diogene giustifica secondo il ragionamento per cui è giusto
che il diritto positivo garantisca agli individui il perseguimento dei propri interes-
si. Tutto questo, perö, sul presupposto etico (di matrice aristotelica) per cui la

ricchezza puô essere un mezzo che conduce alla virtù, ma non comprende la virtù
e dunque, di per sé, non permette di raggiungere la félicité.44

Tutta questa riflessione sul giusto aiuta anche a comprendere l'effettivo
debito di Diogene verso la filosofia del diritto di Platone. È vero che, nella
riflessione diogeniana su politica e diritto, le Leggi esercitano un forte influsso, ma
la posizione di compromesso sopra esposta (vale a dire, l'esigenza di preservare
gli usi convenzionali delle comunité umane che garantiscono l'interesse dei

singoli) spinge inevitabilmente Diogene ad astenersi dal tradurre in pratica, ossia

41 Com'è noto, Zenone fu autore di una discussa Politeia, di cui il De Stoicis di Filodemo (PHerc.
155 e 339) trasmette important! notizie. Si vedano, tra gli altri, Dorandi (1982) e Vander Waerdt
(1994) 272-308. Le testimonianze utili alla ricostruzione di questo scritto si trovano in SVF 1,259-
271, ora aggiornate in Bees (2011) 333-352 e Husson (2021). Atkins (2015) suggerisce che anche sulla
Politeia di Zenone, scritto tradizionalmente considerato <cinicheggiante>, abbiano esercitato un certo
influsso le Leggi di Platone. Sul concetto di politica nel primo stoicismo, rinvio soprattutto a Erskine
(22011), Schofield (21999) e Vogt (2008).
42 Cfr. Zen. Cit. SVF 1,262 [1],
43 Si veda, tra gli altri, Vogt (2008) 161-216 e (2021).

44 SVF 3,41 T 78 Vassallo). Posizioni affini su questo punto furono assunte anche dal discepolo
di Panezio, Ecatone di Rodi (frr. 10-11 Veillard). Si veda Veillard (2022) 198-201 e 324-325.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119



Diogene di Babilonia lettore delle Leggi di Platone 257

in ius position, qualsiasi forma di progetto pedagogico universale - anche di quello
delle Leggi, che almeno in via di principio resta meno massimalista di quello della

Repubblica,45 Ad ogni modo, tra le opere attribuite a Diogene ve n'è una che

s'intitola, non a caso, Leggi. Le fonti a noi note non ci consentono di ricostruire il
contenuto di tutti i libri di questo trattato. Tuttavia, da una testimonianza di

Ateneo inferiamo che nel libro I fosse descritta un'evoluzione delle costituzioni
molto simile a quella delineata da Platone nei libri VIII-IX della Repubblica:'16 il
lusso e la pleonexia corrompono la polis e la fanno sprofondare nella tirannide.47

Inoltre, da un passo del libro III delle Leggi di Cicerone (3,5,13-6,14 Powell)48 si

evince che Diogene avesse parlato del ruolo dei magistrati nello stato. Ed è molto
verosimile che questo tema fosse ampiamente discusso proprio nelle Leggi del

filosofo stoico, il quale non poteva ignorare a questo riguardo il lungo e dettagliato
libro VI delle Leggi di Platone. Possiamo ora aggiungere a tutto questo un'opera
politica finora ignota di Diogene, il cui titolo è emerso da una nuova ricostruzione
del PHerc. 1004, che trasmette un libro incerto dello scritto filodemeo Sulla

retorica. Infatti, nella col. 119 Ranocchia/Vassallo col XLI Sudhaus) di questo

papiro (T 38 T 54.35 Vassallo) leggiamo che Diogene scrisse un trattato Sui

tribunali (Ilepi röv SiKaorqptiov). Anche in questo caso si puo ipotizzare che la

legislazione sulle magistrature nel libro VI delle Leggi abbia esercitato un influsso
notevole su Diogene, ma che egli non si sia limitato a imitare Platone e ne abbia

piuttosto emendato l'approccio marcatamente prescrittivo.
Per concludere, l'attenzione di Diogene per le leggi è la conseguenza del

profondo intreccio tra etica e politica che si riscontra nel suo pensiero, a partire
dalla riflessione sull'arte retorica.49 Tra i principi cui Toratore deve ispirare la sua

attività, i più importanti sono la concisione (ßpaxuAoyia o auviopLa) - alia quale è

talora da preferire addirittura il silenzio (atyq o auonrj) -, la chiarezza (aacppveia o

rpavoxriq) e, soprattutto, la verità (àÀq0Eta). Ma il rigore terminologico che

l'oratore-filosofo è chiamato a rispettare non puô essere spinto fino al punto da

distruggere il linguaggio comune corne espressione della cultura e della società

nelle quali egli storicamente opera.50 L'oratore deve dunque attuare una sorta di

Anpassung, capace di attribuire al suo discorso la qualità etica del decorum

(rtpéjiov). Si tratta dell'aspetto politico più importante della retorica, secondo

Diogene. Poiché la politica è il campo d'azione del linguaggio comune, l'oratore
deve ispirarsi al decorum in quanto modo di esprimersi appropriato all'oggetto del

45 Sul punto, si veda Laks (2022) 32-52.
46 Ma cfr. già Resp. 2,369b ss., dove si descrivono il passaggio dalla < città dei maiali> a quella do-

minata dal lusso e dall'abbondanza e le conseguenze di taie passaggio.
47 SVF 3,53 (=T 37 T 93 Vassallo).
48 T 36 Vassallo deest SVF).

49 Si veda Vassallo (2022) 326-337.
so Su questo punto, è evidente l'influsso della Retorica di Aristotele. Si veda Aubert-Baillot (2017).

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119



258 Christian Vassallo

suo discorso.51 In altri termini, egli deve usare un linguaggio che sia conforme ai

parametri etici e sociali délia comunità in cui vive. Sebbene questa teoria fosse

stata già in qualche modo formulata da Crisippo,52 è con Diogene che essa assume

tratti di originalité, che saranno poi sviluppati ampiamente nel Mediostoicismo.53

Sta di fatto che un'Anpassung di questo tipo si tradusse in una filosofia del diritto
che, al di là dei presupposti <giusnaturalistici>, era del tutto incompatibile con lo

<Stato etico» adombrato da Piatone e con le possibili derive tiranniche di una
concezione dirigista del nomos, che rendeva automaticamente empio e criminale
chiunque ne proponesse la sia pur minima riforma.54

Christian Vassallo, Université degli Studi di Torino, Dipartimento di Studi Storici, Via
Sant'Ottavio, 20, IT-10124 Torino, christian.vassallo@unito.it

Abbreviazioni bibliografiche

Atkins, J. W., «Zeno's Republic, Plato's Laws, and the Early Development of Stoic Natural
Law Theory», Polis 32 (2015) 166-190.

Aubert-Baillot, S., «Aperçus de la pensée stoïcienne: l'héritage aristotélicien de la rhéto¬

rique stoïcienne», Cahiers Philosophiques 151 (2017) 29-43.
Barker, A., «Diogenes of Babylon and Hellenistic Musical Theory», in C. Auvray-Assayas/

D. Delattre (edd.), Cicéron et Philodème: la polémique en philosophie (Paris 2001)

353-370.

Barker, A., «The Laws and Aristoxenus on the Criteria of Musical Judgement», in Id.,

Psychomusicology and Other Ancient Musicological Writings (Louvain-la-Neuve
2022) 281-301 [già in A. Peponi (ed.), Performance and Culture in Plato's Laws,

Cambridge 2013, 392-416).
Bees, R., Zenons Politeia (Leiden/Boston 2011).

Blank, D., «Do You Hear What I Hear? Philodemus on Diogenes of Babylon's «Scientific

Perception»», CErc 53 (2023) 81-145.

Brancacci, A., Musica e filosofia da Damone a Filodemo: Sette studi (Firenze 2008).

Brancacci, A., «Musica e filosofia in Piatone, Repubblica II-IV», in Brancacci (2008) 81-
100 [in versione ridotta e in ffancese già in M. Dixsaut (ed.), Études sur la

République de Platon, 1. De la justice. Education, psychologie et politique, Paris 2005,

89-106]. 2008a

Brancacci, A., «Diogene di Babilonia e Aristosseno nel De musica di Filodemo», in
Brancacci (2008) 125-133 [in versione ridotta già in G. Giannantoni/M. Gigante
(edd.), Epicureismo greco e romano, 3 voll., Napoli 1996, II, 573-583). 2008b

Brancacci, A., «La musica in età ellenistica», in LexPhil, Special Issue, 6 (2018) 279-300.

51 SVF 3,24 (=T 49 Vassallo).
52 Cfr. e. g. Chrysipp. SVF 3,698.

53 Si veda Schäfer (1936).
54 Sul punto, rinvio al classico lavoro di Popper (1996), spec. 83-113.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119



Diogene di Babilonia lettore delle Leggi di Platone 259

Brancacci, A., «Music and Philosophy in Damon of Oa», in C. Vassallo (ed.), Presocratics
and Papyrological Tradition: A Philosophical Reappraisal of the Sources (Berlin/
Boston 2019) 161-176.

Delattre, D., «Une «citation» stoïcienne des Lois (II, 669 B-E) de Platon dans les Commen¬

taires sur la musique de Philodème?», RHT 21 (1991) 1-17.

Delattre, D., Philodème de Gadara, Sur la musique, Livre IV, 2 voll. (Paris 2007).
de Romilly, J., La legge nel pensiero greco: dalle origini ad Aristotele, traduzione dal

francese di E. Lana (Milano 2005, ed. orig. 1971).

Dorandi, T., «Filodemo, Gli Stoici (PHerc. 155 e 339)», CErc 12 (1982) 91-133.
Dorandi, T., Ricerche sulla cronologia dei fllosofl ellenistici (Stuttgart 1991).

Dorandi, T., «Chronology», in K. Algra/J. Barnes/J. Mansfeld/M. Schofield (edd.), The

Cambridge History ofHellenistic Philosophy (Cambridge 1999) 31-54.

Erskine, A., The Hellenistic Stoa: Political Thought and Action (London 22011, 1st ed.

London/Ithaca 1990).

Fassô, G., Storia della fllosofla del diritto, I. Antichità e medioevo; II. L'età moderna; III.
Ottocento e Novecento, edizione aggiornata a cura di C. Faralli (Roma/Bari 2001).

Ferrari, F./Poli, S., Platone: Le Leggi, introduzione di F. Ferrari, traduzione di F. Ferrari e

S. Poli (Milano 2005).

Husson, S., «Zénon de Citium: la République», in Husson/Lemaire (2021) 235-256.
Husson, S./Lemaire, J. (edd.), Les trois républiques: Platon, Diogène de Sinope et Zénon de

Citium (Paris 2021).

Janko, R„ rev. Delattre (2007), JHS129 (2009) 167-168.

Laks, A., Plato's Second Republic: An Essay on the Laws (Princeton 2022).

Laurand, V., «Les effets éthiques de la musique: la lecture problématique de Diogène de

Babylone par Philodème de Gadara», Méthexis 27 (2014) 197-214.

Pfefferkorn, J., «Plato's Dancing City: Why is Mimetic Choral Dance so prominent in the

Laws ?», in ]. Pfefferkorn/A. Spinelli (edd.), Platonic Mimesis Revisited (Baden-Baden
2021) 335-358.

Pfefferkorn, ]., Piatons tanzende Stadt: Moralpsychologie und Chortanz in den Nomoi
(Leiden/Boston 2023).

Popper, K. R., La società aperta e i suoi nemici, vol. I: Platone totalitario, a cura di D.

Antiseri (Roma 1996, ed. orig. 1945).

Rispoli, G. M., «La «sensazione scientifica»», CErc 13 (1983) 91-101.
Scade, P., «Music and the Soul in Stoicism», in R. Seaford/J. Wilkins/M. Wright (edd.),

Selfhood and the Soul: Essays on Ancient Thought and Literature in Honour of
Christopher Gill (Oxford 2017) 197-218.

Schäfer, M., «Diogenes als Mittelstoiker», Philologus 91 (1936) 174-196.
Schofield, M., The Stoic Idea of the City, With a New Foreword by M. C. Nussbaum and a

New Epilogue by the Author (Chicago/London z1999,1st ed. Cambridge 1991).

Sudhaus, S., Prolegomena ad Philodemi rhetorica (Diss. Bonn 1892).

Thiery, C.-F., Dissertatio de Diogene Babylonio (Diss. Leuven 1830).

Vander Waerdt, P., «Zeno's Republic and the Origins of Natural Law», in Id. (ed.), The

Socratic Movement (Cornell 1994) 272-308.
Vassallo, C., «Dialettica, retorica e linguaggio in Diogene di Babilonia: osservazioni

preliminari per una nuova edizione delle fonti», Aevum(ant) n.s. 22 (2022) 325-349.
Vassallo, C., «Per una ricostruzione della bio-dossografia di Diogene di Babilonia (da

Ercolano all'Egitto e oltre)», Aegyptus 104 (2024) 47-68.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 I DOI 10.24894/2673-2963.00119



260 Christian Vassallo

Vassallo, C., De Gruyter's New von Arnim: Fragments of the Early Stoics (FESt), IV. The

School of Chrysippus, 1. Zeno of Tarsus and Diogenes of Babylon: Testimonies and

Fragments (Berlin/Boston, in corso di stampa).
Veillard, C., «Musique et politique: l'influence de Platon sur Diogène de Babylone», in

Husson/Lemaire (2021) 191-210.

Veillard, C., Hécaton de Rhodes: les fragments (Paris 2022).

Vogt, K. M., Law, Reason, and the Cosmic City: Political Philosophy in the Early Stoa

(Oxford 2008).

Vogt, K. M., «The Stoic Conception of Law», Polis 38 (2021) 557-572.

von Arnim, H., Stoicorum Veterum Fragmenta, 3 voll. (Leipzig 1903-1905; vol. 4; Indices,
curavit M. Adler, Leipzig 1924).

Welzel, H., Diritto naturale e giustizia materiale, a cura di G. De Stefano, presentazione di
E. Paresce (Milano 1965).

Woodward, L., Diogenes ofBabylon: A Stoic on Music and Ethics (Diss. London 2009).

Woodward, L., «Diogenes of Babylon Reading Plato on Music», in BICS, Suppl. 107 (2010)
233-253.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119


	Diogene de Babilonia lettore delle Leggi di Platone : etica, musica, filosofia del diritto

