Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 81 (2024)

Heft: 2

Artikel: Diogene de Babilonia lettore delle Leggi di Platone : etica, musica,
filosofia del diritto

Autor: Vassallo, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1074569

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1074569
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Diogene di Babilonia lettore delle Leggi di Platone

Etica, musica, filosofia del diritto

Christian Vassallo (Torino)

Abstract: This paper analyzes in depth the use that Diogenes of Babylon made of Plato’s
Laws in his treatise devoted to musical subjects, of whose content we are informed
thanks to one of the best-preserved Herculaneum texts: Book 4 of Philodemus’ On Music.
The Platonic legacy in Diogenes is examined from three points of view: a) the ethical-
pedagogical effects of music (Leg. 2); b) the educational role of gymnastics and the classi-
fication of dances (Leg. 7); c¢) the problem of nomos and its relationship to the Stoic con-
cept of justice (Leg. 6 and 9). The paper attempts to demonstrate the following: it is true
that Diogenes refers to Plato sometimes even with literal quotations, but he emancipates
himself from the political project of the Laws (only apparently less radical than that of
the Republic) in the name of a principle of adaptation to social reality that represents one
of the most important ethical claims in the last stage of early Stoa.

Keywords: Diogenes of Babylon, Herculaneum papyri, Philodemus of Gadara, Plato’s
Laws, Stoic ethics.

1l presente saggio si concentra su alcuni aspetti dell’etica di Diogene di Babilonia,’
allievo di Crisippo e quinto scolarca della Scuola stoica dopo Zenone di Tarso.?
Vengono presi in esame, in particolare, gli influssi che le Leggi di Platone hanno
esercitato sulla sua concezione musicale e giuridica. Tale fenomeno non sorpren-
de. L’interesse dei primi Stoici per le Leggi ¢ attestato, ad esempio, dal fatto che gia
Perseo aveva scritto ben sette libri su (oppure contro) questo dialogo platonico
(IIpog Tovg IAdTwvog véuovg ¢ °).2

1 Questa ricerca @ stata finanziata dall’Unione Europea (Horizon Europe Program 2021-2027) e
fa parte del progetto, da me diretto, ERC-CoG 101086695-APATHES (https://cordis.europa.eu/project/
id/101086695). Salvo diversa indicazione, le traduzioni dei passi greci di seguito citati sono mie. Per il
testo delle Leggi seguo quello stabilito da E. des Places, A. Diés e L. Gernet per Les Belles Lettres (Paris
1951-1956). Per le fonti ercolanesi riporto il testo che apparira nella mia edizione di Diogene di Babi-
lonia, con relativo numero della testimonianza. Talora, rispetto a quello di Delattre (2007), questo
testo presenta alcune variazioni, frutto di mie congetture o di quelle di Sudhaus (1892) e Janko
(2009). Poiché, per ragioni di spazio, non pubblico qui I’apparato critico di tali testimonianze, rinvio
il lettore alla mia edizione in Vassallo (2025). I testi papiracei vengono citati in generale secondo il
sistema di Leida. Tuttavia, in base all’uso invalso nella Papirologia Ercolanese, gli asterischi sotto la
lettera indicano soltanto le lettere dei disegni (napoletani e/o oxoniensi) mutati dall’editore.

2 La cronologia dello scolarcato di Diogene di Babilonia resta incerta: si veda Dorandi (1999) 53—
54. Sui problemi connessi alla ricostruzione del bios di Diogene, rinvio a Dorandi (1991) 29-34 e Vas-
sallo (2024).

3 Diog. Laert. 7,36 (= Pers. Cit. SVF 1.435).

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119



240 Christian Vassallo

1. I fondamenti musicali dell’etica di Diogene di Babilonia

La virtu stoica e qualificata da Diogene Laerzio come una «disposizione armonio-
sa» (81G0ealg dpoAoyovpévn) dell’anima.? Essa &, allo stesso tempo, conoscenza
scientifica (¢motriun) e capacita (téxvn) di attuare tale conoscenza in ogni campo
etico.” Nella misura in cui I'anima ha scienza, essa & virtuosa e, per questo, &
capace di formulare ragionamenti corretti. Per far si che cio si realizzi, Diogene di
Babilonia, piu di quanto abbiano fatto gli altri Stoici antichi, pensa che ci sia un
modo formidabile per consentire all’anima di acquisire scienza: la musica, che
ricopre un ruolo fondamentale nella formazione del carattere (£00¢).

La concezione musicale di Diogene si pud ricostruire esclusivamente grazie
al libro IV del trattato filodemeo Sulla musica.® Di esso ci & giunta una grande
quantita di testo, spesso pero lacunoso e non facilmente interpretabile. Il bersaglio
polemico di Filodemo in questo scritto & appunto il filosofo stoico, anch’egli autore
di un’opera di argomento musicale, sebbene il titolo piu che probabile di essa -
Iepi povoikijc — non compaia mai nelle fonti ercolanesi a nostra disposizione né
in fonti parallele. In generale, dalle parole di Filodemo capiamo che Diogene
considerasse la musica un’arte mimetica e le attribuisse il potere non soltanto di
placare le emozioni, ma anche di generare nell’anima l’armonia e di condurre
I'uomo alla virtu (cfr. infra, § 2). Emerge dunque uno stretto legame tra il suono e
I’azione, o, se si vuole, tra cestetica> ed «etica>: come I’esercizio fisico aiuta a
mantenere la salute del corpo, cosi I’ascolto della musica influisce sulla salute
della mente. Questa visione affonda le sue radici nella riflessione platonica sulla
musica. Ma, a differenza di Platone, per Diogene non vi ¢ irrazionalita nei suoni.
Anzi, essi sono intrinsecamente logico-razionali, addirittura «scientifici>, in quanto
rendono i sensi capaci di giudicare e hanno dunque la stessa natura dell’anima,
che per gli Stoici € una e interamente razionale. Ebbene, contro questa tesi di
fondo di Diogene si scaglia Filodemo, il quale attribuisce invece alla musica
soltanto una funzione apolaustica, non etica, e ritiene che i suoni non abbiano
alcun rapporto con la ragione. Dunque - argomenta Filodemo - la musica pud
avere soltanto un uso connesso al piacere, e di per sé costituisce un piacere non
necessario.

Manca ancora un tentativo di inserire la lunga e articolata testimonianza
filodemea all’interno di un’analisi sistematica dell’etica e, piu in generale, della
filosofia di Diogene. Resta inoltre irrisolto un problema. Tutto il testo filodemeo
superstite, tramandato dal PHerc. 1497 e da altri numerosi Papiri Ercolanesi
ascrivibili allo stesso rotolo del libro IV, si divide sostanzialmente in due parti: (a)
la prima rappresenta una vera e propria parafrasi, talora frammista a citazioni in

4 Diog. Laert. 7,89 (= Chrysipp. SVF 3.197).

5 Diog. Laert. 7,92 (= Chrysipp. SVF 3.265).

6 Si veda Brancacci (2008b) e (2019). Per ulteriori riferimenti bibliografici, rinvio alle note suc-
cessive.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119



Diogene di Babilonia lettore delle Leggi di Platone

terza persona, dello scritto diogeniano sulla musica (coll. 1-55 Delattre); (b) la
seconda é un ‘anti-commentario’, in cui Filodemo, confutando punto per punto le
tesi dell’avversario stoico, espone la visione epicurea sulla musica e le questioni
con essa correlate (coll. 56-152 Delattre, di cui le ultime dieci costituiscono in
realtd una conclusione generale e un sommario delle posizioni di tutti gli avversari
combattuti da Filodemo nel trattato, non solo nel libro IV ma anche nei tre libri
precedenti).

Questo stile e tipico degli scritti di Filodemo. Ma come dovra adoperare tutto
questo materiale I’editore dei frammenti di Diogene di Babilonia? Il problema non
riguarda tanto la parafrasi iniziale, quanto piuttosto il lungo <anti-commentario»
che lo segue. Si possono scegliere due strade: la prima, percorsa da Hans von
Arnim, é quella di selezionare le parti in cui il riferimento (polemico) a Diogene &
piu o meno esplicito; la seconda & quella di riportare tutte le testimonianze
superstiti, specificando in nota i casi (non rari) in cui Filodemo, sebbene in una
prospettiva polemica, non sembra dissentire dall’avversario anche su questioni di
un certo rilievo, oppure i casi in cui & piuttosto interessato a esporre la visione
della propria Scuola sulla musica. Chiunque abbia un minimo di familiarita con i
testi ercolanesi, e con quelli filodemei in particolare, non pud non preferire questa
seconda soluzione. Essa, infatti, fornisce il maggior numero di informazioni per
risalire, anche indirettamente, al pensiero originario di Diogene. Nell’uno e
nell’altro caso, comungque, i frr. 54-90 von Arnim,’ fondati sulla vecchia edizione
di Johannes Kemke del De musica, vanno interamente rielaborati e accresciuti. Nel
suo complesso, I’edizione di Daniel Delattre offre solide basi per ricostruire in
maniera innovativa I'etica di Diogene e i suoi rapporti con la musica, la politica e il
diritto. Cio e confermato dalle testimonianze filodemee su Platone. Mi soffermerd
qui su alcuni casi di studio, che dimostrano quanto abbiano influito le Leggi
sull’elaborazione della concezione etico-musicale di Diogene.

2. Musica e paideia: Diogene e il libro II delle Leggi

Dei dodici libri delle Leggi, il secondo e il settimo sono quelli piu significativi per
tentare di comprendere il concetto di paideia nell’ ultimo Platone e la sua relazione
con la mousike. Gia nel libro I I’Ateniese aveva fornito una prima definizione di
educazione. Dopo aver evidenziato I’utilita pedagogica delle libagioni® e del gioco,
egli qualificava la paideia come il sistema di insegnamenti che mirano all’acquisi-
zione della virtu (mpog apetrjv) da parte del giovane, facendone un individuo
appassionatamente desideroso di diventare un perfetto cittadino (¢mBountiv e

7 Von Arnim (1903-1905), III, 221-235.
8 Ossia, dei simposi praticati nella cultura ateniese, per i quali mostrano alla fine apprezzamen-
to anche il cretese Clinia e lo spartano Megillo (641a-643h).

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119

241



242 Christian Vassallo

Kal épaotnv To0 moAitnv yevécBal TéAeov), capace di comandare e di obbedire
secondo giustizia.?

Il libro II si apre appunto con un rinvio a questa definizione generale di
paideia,'® al fine di chiarire meglio le forme di educazione alla virtl. Ai fanciulli —
osserva I’Ateniese — non e possibile rivolgere un discorso di carattere logico.
Bisogna invece far leva sulle sensazioni elementari, ossia piacere e dolore (mpwtnv
aiobnowv néoviv kai Avmnv), per infondere nella loro anima ancora informe i
principi della virtu e bandire quelli del vizio. Una corretta educazione fara in
modo che il fanciullo conservi per tutta la vita l’inclinazione psicologica ad
associare il piacere alle fonti della virti."" Ma non pud esservi piacere senza gioia
(xapd). Da tale constatazione I’ Ateniese costruisce una paretimologia per introdur-
re per la prima volta nella Erziehungsfrage il ruolo fondamentale della mousike,
specialmente di quella parte di essa che ha a che fare con la danza dei cori (xyopoi).
I cori sono un dono degli déi, i quali, per benevolenza verso gli uomini, hanno
fatto in modo che noi fossimo gli unici esseri viventi a non rimanere <passivi»
verso il fenomeno musicale: i nostri sensi sono ‘coscientemente’ stimolati dal
ritmo e dall’armonia, che per questo motivo ci procurano un profondo e connatu-
rato senso di piacere (654a2-3: Tiv évpubuov te kai evapuoviov aicOnowv ped
néovig).?

La paideia, dunque, non puo sottrarsi alla sfida di indirizzare tale piacere alla
virtu attraverso una capillare disciplina delle danze e dei canti. Cosi come gia
aveva prescritto Socrate nella Repubblica, anche in questo caso I’Ateniese estro-
mette categoricamente i poeti dal processo educativo (656c—657b). E la legge (ossia
la sua razionalita) a dover apporre il crisma di liceita ai cori, i quali saranno
ammissibili nella polis se e solo se propagandano il principio dell’indissolubile
legame tra virtu e felicita (663d—-664a). Se, come vuole la tradizione, i cori sono tre
- dei fanciulli (in onore di Apollo), degli adulti (in onore delle Muse) e degli
anziani (in onore di Dioniso) —, soltanto a quest’ultimo va assegnata la funzione
mimetico-narrativa. Essa non puo rifarsi al criterio del piacere o dell’opinione non
vera, ma deve avere ad oggetto il bello e la giustizia (667e10-668b7). In generale,
ogni attivita mimetica & corretta se e solo se chi la pratica (a) conosca I’oggetto (6
T€ £otl) che imita; (b) lo riproduca correttamente (6p6&cg); (c) lo esegua a regola
d’arte (e0) tramite parole, melodie o ritmi (669a7-b3). Ebbene, proprio perché la
mousike é per eccellenza un’attivita mimetica e rappresentativa (uiunoic e kai
anewaoia), essa puo rivelarsi un’insidia per I’educazione, nella misura in cui chi
la pratica non conosca I’essenza del modello imitato e dunque non possa riprodur-

9 Plat. Leg. 1,643e3-6.
10 Plat. Leg. 2,653b1-2: naidelav 81 Aéyw v napaytyvopévnv npiTov nalslv apetiv.
1 Questo aspetto era stato gia chiarito nei libri I e IIT della Repubblica.
12 Sul punto, si veda Barker (2022) 281-289.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119



Diogene di Babilonia lettore delle Leggi di Platone

lo fedelmente nella sua quantita e qualitd.™ E a questo punto che inizia il passo
piu interessante per i fini della nostra indagine.

Ma non dobbiamo esimerci dal sottolineare le difficoltd inerenti al fenomeno
musicale: proprio perché si suole magnificare la musica ben al di sopra delle altre
forme di rappresentazione, essa richiede un esame estremamente cauto. Infatti chi
errasse in questo ambito si attirerebbe un danno gravissimo con l'indulgere a
orientamenti perversi, e si tratterebbe di un errore difficilissimo da percepire dato
che i poeti valgono assai meno delle Muse stesse (AHOPTWV T€ yap TIG UEYLOT GV
BAdrmTolto, 10N Kakd Ao@povovuevog, XoAemwtatov Te aioBéabat §1a T ToLg ToL-
NTag aLAOTEPOLS ElVaL TONTAG avT®OVY TGV Mova®v). Esse non commetterebbero
mai lo sbaglio di assegnare un colore e una melodia femminei a parole composte
per uomini o di combinare a melodie e movenze elaborate per individui liberi ritmi
adatti a schiavi e a persone senza liberta o, all’inverso, di abbinare a movenze e
ritmi dignitosi una melodia o un testo dissonanti, né mai esse mescolerebbero
insieme, all’interno della stessa opera, voci di animali e di uomini e di strumenti e
ogni sorta di suoni, come se intendessero imitare un unico referente; invece i poeti
umani, intrecciando a piene mani questi elementi e confondendoli senza criterio,
susciterebbero il riso degli uomini a cui - dice Orfeo — «tocco la stagione del diletto»
(Aaxelv Gpav Tig TépProg).' Assistono infatti alla mescolanza di tutti questi elemen-
ti, e per giunta i poeti separano ritmo e movenze dalla melodia mettendo in versi
parole prive di accompagnamento musicale o, all’inverso, producono melodie e
ritmi svincolati dalle parole usando esclusivamente la cetra e I’aulo, etc.’™

Com’é stato dimostrato,'® questo passo platonico viene parafrasato e talora citato
nelle coll. 51-52 del libro IV del De musica di Filodemo, dunque nel trattato sulla
musica di Diogene di Babilonia, il cui contenuto, come sopra detto, Filodemo
riporta in maniera (presumibilmente) <oggettiva> nelle coll. 1-55 del testo papira-
ceo. Prima di fornire il testo delle coll. 51-52, conviene sintetizzare il contenuto
dello scritto diogeniano che si desume dalle colonne che precedono quelle di
nostro interesse. Dividero le informazioni salienti in due parti: quelle con un
contenuto «scientifico> [Cs], utili a definire la natura della musica secondo Dioge-
ne; e quelle con un contenuto «prescrittivo> [Cp], che consentono di ricostruire il
modo in cui secondo Diogene la musica debba essere disciplinata. Va da sé che, in
numerosi casi, [Cs] e [Cp] presentano aspetti che si sovrappongono. Ad ogni modo,
questa sinossi ¢ fondamentale per contestualizzare le coll. 51-52 e le ragioni
filosofiche che spinsero Diogene a leggere e citare le Leggi di Platone.

[Cs] La musica e fondamentale per la formazione dell’ethos e, grazie alle
facolta motrici e mimetiche che trasmette, per il conseguimento della virtu (coll.

13 Plat. Leg. 2,668b6-7: prjoewg yap fv, @¢ fpapev, 6pBATNG, €l T0 pundiv doov te kal olov fv
amoteAoiTo.

14 OF 845 Bernabé (= fr. 11 Kern = Orph. 1 B 5a DK).

15 Plat. Leg. 2,669b5-e2. Traduz. di Ferrari/Poli (2005) 217 e 219.

16 Sivedano soprattutto Delattre (1991); Woodward (2009) 110-116 e (2010) 236-241.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119

243



244 Christian Vassallo

14-15; 36; 41-43; 49; 51-52). Essa esercita un forte influsso sull’anima, rinforza
disposizioni etiche che gia esistono nell’individuo (coll. 19-20; 33) e lascia acqui-
sire a chi la pratica una <sensazione scientifica> (émotnuovikny aicbnoig), che
modifica la comune percezione del piacere e del dolore (coll. 34-35). Diffusa e
praticata in ogni aspetto della vita sociale — dall’amore alla guerra, dal matrimo-
nio alle attivita atletiche, dall’amicizia ai simposi e alle varie forme di pieta
religiosa (coll. 39-48; 53-55) —, essa & stata istituita prima di tutto come forma di
supporto alla religione, e solo in seguito le & stato assegnato un ruolo fondamen-
tale nell’educazione dei fanciulli (col. 38). Inoltre la musica & un’arte che puo
servire a trascorrere il tempo libero, ma non va praticata come qualunque altra
professione, ossia a fini di lucro (col. 12). Essa ha infatti natura gratuita e
disinteressata, e per questo, rispetto alle altre arti (come la ginnastica e la pittura),
ha un accesso privilegiato alla bellezza (col. 27). La funzionalita <etica> della
musica dipende dal fatto che gli uomini la ricercano spontaneamente, per cui vi e
una sorta di «<simpatia> tra la natura dell’'uomo e quella della musica, che fa si che
la musica piaccia a tutti (coll. 16-17), a partire dalla tenera eta (coll. 18; 22-23), e
dunque prima dell’acquisto della ragione (col. 25).

[Cp] II compito specifico della musica & quello di armonizzare le parti
dell’anima, cosi come la ginnastica fa con le parti del corpo: I’equilibrio tra le
facolta dell’anima e quelle del corpo & il fine specifico della paideia, che per questo
non pud fare a meno della musica (col. 8). Piu in particolare, la proporzione é la
«cifra> che deve ispirare I’educazione musicale, ossia la scelta di melodie e ritmi
che per loro natura modificano la disposizione etica di chi ascolta (col. 9). Se &
vero che la musica influisce sulle disposizioni etiche, allora legge, educazione e
musica devono cooperare per il raggiungimento di un medesimo fine: la formazio-
ne di un cittadino virtuoso. La legge, dunque, sancisce i criteri di selezione delle
melodie e dei ritmi ammessi nello stato, mettendo al bando quelle diseducative,
troppo innovative e dunque pericolose per la coesione sociale (coll. 28-29; 31-32;
51-52)." Concentriamoci sulle coll. 51-52.

17 Per quanto riguarda il lungo anti-commentario di Filodemo, i passi che alludono alle Leggi
sono messi bene in evidenza da Woodward (2009) 108-133. La studiosa {ivi, 108-110) individua altri
due passi del libro IV del De musica di Filodemo che provano come Diogene di Babilonia leggesse o
fosse comunque influenzato dalle Leggi: col. 20,1-8 (parafrasi), da cui si evince che per Diogene le
varie forme di musica influiscano sulle disposizioni etiche, generando di volta in volta caratteri tem-
peranti e coraggiosi oppure vili e sfrenati; col. 98,30-45 (anti-commentario), da cui, sulla base della
specifica critica di Filodemo, si desume che Diogene provasse I'influsso etico delle melodie attraver-
so una sottile analisi del linguaggio. Sugli aspetti espistemologici degli effetti etici della musica nella
concezione di Diogene, quali emergono soprattutto dall’anti-commentario, si vedano, tra gli altri,
Barker (2001) e Scade (2017) 197-218. Pil in particolare, sulla critica mossa da Filodemo (col. 115) al
concetto diogeniano di <sensazione scientifica> (concetto che per Filodemo & insostenibile poiché,
nella prospettiva epicurea, ogni sensazione & per definizione «a-logica»), rinvio a Rispoli (1983), Lau-
rand (2014), Brancacci (2018) 292-295, Veillard (2021) 208-209, e Blank (2023).

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119



Col. 51

10

15

20

25

30

35

40

45

Diogene di Babilonia lettore delle Leggi di Platone

........ Iv Talg 8ovais [<
kai émbvlpioug un émftplé-
novtag, a]AX fj oy 6[Aiylolg,
....... AL Jpevng avl ., Jic
Jwou[ Jtcwvovocot] Inl e
IAa ocw@povog Tig
louvong, g 6¢ af -
,,,,,,,, Itxouwtocct éxeivn
........ 1 Tii¢ pev néeilag,
g 8¢ Y]uypdc kal a[ndolg
...... Jcwod . ... 1/ sx//laliTo
,,,,,,, Jv elvat mtepi poluvot-
Knv ... .Jv- ebAaBeiag yap [moA-
Afig avtAlv [ ] 8[elloBar pdiot[a
nackv] elkovwv- auapltov-
Ta Te ylap Ta péylota PAd-
nreoB]at ta n6n, épy®d[ég te
ToUTW]V aloBéabat Sua o
TOUG 10N ]TaG aUAOTEPOUG [<
elvat T@]v Movo®v: [tlavtalg
yap oUk] &v motfjoat Ta peL-
ufjuatal EAevBépwv, uélAn
T Kai plufuovg mpocalppood-
oag SovAwV K]ai avele[vOE-
pwv, Kai avalmaiw, ov[8¢ n-
piwv ouvBev]aL kai ay[Bpw-
WV xai opyalvwv ndvt[wv
pwvag ., ..., ItoveAwvatl ,
_____ - montag] pévitloy, kafv-
Bpwmnivouc], opodpa Ta Tolad-
Ta ¢umAékov]Tag Kai cuvku-
K@vtag aAdylwg, katayega-
oBfjvat &v (SL]GQ’T_IG)VTQE; po-
Buov pélv xai oyfuarta pé-
A0Ug xwpilg, Adyoug wso'\obq
elg pétpa thOévtag, péog [8&
av kai puluolv avev pnudtolv,
Yelrfj xtBaplicet kai avAolet
xpwpévolug: v olg 81 maylxa-
Aemtov Gjve[v] Adyou [ywéue-
vov puBludv te xall dppovi-
av ywwlokewv 6 t[L Te BovAe-
taL Kal Ot]wt Eokev OV [d-
ELoAdywv] pignudtwy: [Omno-
Anntéov 8§ 8t 16 ye Toro[Oto
TOAAR G dyplowkiag uelotov

------

(...) [uomini(?)] che non si affida-
no né ai piaceri [né ai desideri],
tranne in alcune poche circostan-
ze (...) allorché (la musica?) &
temperata (...) quella (musica?)
(...) Puna e gradevole, [I’altra]
fredda e [sgradevole] (...) e il (fat-
to che) (...) riguarda la [musica]
(...). Infatti, di [tutte] le arti imita-
tive (lett. le immagini), [quella
(scil. 1a musica)] soprattutto ne-
cessita di [molta] precauzione;
poiché, in caso di errore, il danno
morale & il piu grande, [ed é]
difficile prendere coscienza [di
cio], dal momento che [i poeti
sono] inferiori [alle] Muse. [Dice
(scil. Diogene di Babilonia) infatti
che non sono] queste (scil. le Mu-
se) a comporre [versi che imita-
no] uvomini liberi, [adattando] a
loro melodie [e] ritmi (che sono
propri) [di schiavi e] di uomini
non nati liberi, [e vice]versa, né
(sono le Muse) [a mettere insie-
me i suoni (delle voci) di belve e
di uomini e] di tutti quanti [gli
arnesi] (...). [I poeti], tuttavia, (si
comportano) anch’essi [come es-
seri umani (scil non come Mu-
se)]l, allorché [intrecciano] con
forza e rimescolano [in maniera
irrazionale] tali cose e potrebbe-
ro essere derisi in quanto distac-
cano, [da un lato, ritmo] e figure
(retoriche) [dalla melodia] met-
tendo [in versi] parole in prosa
(scil. senza accompagnamento
musicale), [e dall’altro lato] pri-
vando di parole melodia [e ritmo,
servendosi della semplice] arte di
suonare la cetra e ’aulo. In loro
(scil. nei poeti) e certamente
[molto difficile] riconoscere cio
che [puo voler significare un rit-
mo e un’armonia allorché sono

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119

245



246 Christian Vassallo

47 niév omé]oov tayo[vg Te kat || senza] parola [e cid] a cui assomi-
gliano, tra i modelli [che sono

Col. 52 [anTaioiag kal wviig Bnpt- degni] di essere imitati. [Ma biso-
wdovug piAov WoT’ avArjoel ye gna ammettere che] una tale (ar-

3 xpfjodat xai ki@apiocet kTA.]"® te) e [tutta piena di molta rozzez-

za], nella misura in cui [essa (scil.
tale arte) & (tanto) amante della
velocita, del virtuosismo e del
suono selvaggio da servirsi
dell’arte di suonare l’aulo e la
cetra etc.]

Una comparazione sistematica del libro II delle Leggi con questa parafrasi filode-
mea del trattato di Diogene di Babilonia sulla musica dimostra quasi una pedisse-
qua imitazione, talora un’emulazione del dettato platonico sulle virtu della mousi-
ke, sui pericoli che essa comporta e dunque sull’esigenza di regolarla. Piu che una
sistematica comparazione lessicale,’ conviene qui concentrarsi sul contenuto
prescrittivo della testimonianza. A questo riguardo, il bando dei poeti in Leg. II
656¢c-657b e oggetto di specifica riflessione da parte di Diogene: spia del fatto che
egli avesse ben chiare tutte le tematiche pedagogiche affrontate da Platone nel
libro II delle Leggi e, ancor prima, nella Repubblica.?®

Una conferma di tutto questo deriva da un’attenta riflessione su quello che
Platone, nel suo ultimo dialogo, dice a proposito del nomos e della funzione da
attribuirgli al fine di censurare gli aspetti deteriori della musica. A tale riguardo,
interessante la discussione tra Clinia e I’Ateniese circa le norme egizie su ritmi e
melodie nel libro II (656d-657b). Dopo aver stabilito quali e come dovessero
essere (ditta éotl kai OmoU &tta), gli Egizi esposero tali norme nei loro templi e
proibirono categoricamente agli artisti di concepirne o rappresentarne di nuove.
Sebbene non sempre lo si metta in evidenza, questa pagina platonica é il manifesto
di un’inclinazione tipica delle «dittature umanistiche» a cristallizzare non tanto (o
non solo) le forme di manifestazione artistica, ma addirittura il gusto estetico di
un popolo o di una civilta. L’ Ateniese lo fa esplicitamente notare all’interlocutore.
Nell’Egitto del loro tempo vi erano dipinti e sculture realizzati diecimila anni
prima né piu belli né piu brutti (oUte Tt kaAAiova 00T’ aloyiw) di quelli contempo-
ranei. Stessa dunque la techne — dice I’ Ateniese -, facendo capire implicitamente
che immutata, nel corso dei secoli, era rimasta anche la societa egizia e il suo
sistema di valori etici ed estetici. Clinia lo considera, con una battuta, un fatto
incredibile (Bavyaotdv). Ma I’ Ateniese lo corregge e, con un pizzico di cinismo, lo

18 Philod. De mus. IV, PHerc. 424 + PHerc. 1572, coll. 51-52, 3 Delattre (= T 94.30 Vassallo).

19 Analisi gia effettuata da Delattre (1991) 4-14.

20 Sulla concezione della musica come educatrice, si veda Plat. Resp. 3,399a-b; sul bando di Ome-
ro e degli altri poeti dalla polis, ivi 10,605¢c6 ss.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119



Diogene di Babilonia lettore delle Leggi di Platone

definisce semplicemente come il giusto trionfo della legge e della politica sulle
potenzialitd della creativita umana!?' Non vi & alcuna differenza, sotto questo
punto di vista, tra il Platone delle Leggi e quello della Repubblica.

E da questo dato che bisogna partire per capire fino a che punto Diogene di
Babilonia si sia servito di Platone. Mi pare che si possano provvisoriamente
avanzare le seguenti ipotesi di lavoro. (a) Innanzitutto, Diogene non fu un lettore
«passivo» dei dialoghi platonici. E evidente che, indipendentemente dalla sua
appartenenza di scuola, egli nutrisse una sincera ammirazione per la filosofia
platonica e soprattutto per le sue applicazioni nel campo etico-musicale. (b) Piu
complesso e il discorso sull’influsso di Platone sulla teoria politica dello scolarca
stoico. Non possiamo credere che Diogene abbia mai concepito in maniera siste-
matica progetti <utopistici>, pit 0 meno radicali, di riforma politica, e abbiamo
notizie del fatto che il suo approccio alla politica non fosse di carattere prescritti-
vo, ma piuttosto scientifico. Egli, in sostanza, era piu incline a fornire descrizioni
de iure condito piuttosto che a proporre soluzioni, pit 0 meno radicali, de iure
condendo.?? Tuttavia, va detto sin da ora che gli inequivocabili punti di contatto tra
Diogene e Platone che emergono dalla parafrasi filodemea nel libro IV del De
musica fanno del nomos concepito da Diogene, sebbene ispirato al Logos universa-
le proprio del «giusnaturalismo> degli Stoici, uno strumento politico che autorizza,
almeno teoricamente, a censurare le forme eterodosse di creazione artistica e a
cristallizzare nel tempo il gusto estetico dei membri della comunita da educare.

Qui di seguito, in §3, si approfondira il punto (a) analizzando un altro
elemento di contatto tra Platone e Diogene: quello tra la concezione diogeniana
della ginnastica (e la sua classificazione delle danze) e il libro VII delle Leggi.
Laddove in § 4 si provera a chiarire il punto (b), riflettendo sul concetto diogenia-
no di nomos e cercando di capire se effettivamente la sua filosofia del diritto fosse
totalmente esente da ogni prospettiva di edificazione di uno stato ispirato a precisi
principi etici.

3. Ginnastica e classificazione delle danze:
Diogene e il libro VII delle Leggi

Alla fine del libro II delle Leggi, I’ Ateniese aveva annunciato a Clinia e Megillo la
necessita di completare la questione dell’educazione musicale passando dalla
trattazione della coreutica a quella della ginnastica.?® Tale proposito si realizzera
solo nel libro VII, il quale offre anche la descrizione piu completa del valore

21 Plat. Leg. 2,657a4: vopoBeTikov uév obv Kai moALTIKov UnepBaAAOVTWG.

22 Si veda Veillard (2021) 191-193. Cfr. Cic. Leg. 3,13-14: (...) Nam veteres (scil. Stoici) verbo tenus
acute illi quidem, sed non ad hunc usum popularem atque civilem, de re publica disserebant. (...).

23 Plat. Leg. 2,672e—-673d. Il nesso tra musica e ginnastica era centrale gia nei libri IIT e IV della
Repubblica. Sul punto, si veda Brancacci (2008a) 95-100.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119

247



248 Christian Vassallo

pedagogico della musica. Il libro si apre annunciando un principio di carattere
metodologico, secondo il quale I’educazione dei bambini & un compito da assolve-
re piu da parte dei pedagoghi, chiamati a insegnare e ammonire, piuttosto che dai
legislatori. Dopo aver chiarito che la paideia infantile e di fatto pre-natale (nel
senso che ha inizio gid durante il periodo della gestazione), I’Ateniese fornisce
indicazioni dettagliate sul modo in cui i pedagoghi debbano operare: favorendo il
movimento fisico per rendere il bambino impavido, tenendolo lontano dalle
(eccessive) sofferenze per consentirgli di sviluppare una personalitd serena,
promuovendo dai tre ai sei anni giochi di gruppo che restino invariati nel tempo.
L’immutabilita delle attivita ludiche non e altro che la conseguenza, come visto, di
quella delle leggi, delle musiche e dei canti. E a questo proposito, alle pagine 800b
ss., I’Ateniese sancisce i tre parametri che musiche e canti devono rispettare per
poter essere ammessi: la funzionalita al bene del loro contenuto, I’affinita alle
preghiere della loro forma, e il rigido controllo del rispetto di queste regole da
parte dei loro esecutori, ossia dei poeti. In 802a-d viene poi esposta dettagliata-
mente la normativa sui canti e le danze, sia per gli uomini che per le donne. Gli
addetti alla loro valutazione e selezione — raccomanda I’Ateniese — non devono
avere meno di cinquant’anni. Essi sono chiamati a censurare o a rimaneggiare
(anche servendosi delle competenze tecniche di poeti e musici) i testi pericolosi,
non cedendo ai piaceri e ai desideri, se non in pochi casi (taig 8¢ ndovaig kal £mBv-
ulalg un émrpénovrag AN’ 1j Tiowv dAlyolg). E ancora, si avverte che ogni attivita
musicale disordinata diventa incomparabilmente migliore se le venga conferito
un ordine, anche nel caso in cui fosse priva della dolcezza poetica. Il fatto & che la
gradevolezza <estetica> & un carattere comune a tutte le melodie (0 8 60 kowov
naoatg). Questa dell’Ateniese & un’osservazione fondamentale perché fa capire
come il giudizio di gusto sia «<cieco» rispetto alla salda e immutabile verita
dell’etica sancita dalla legge. In altri termini, un orecchio ancora non educato non
fa distinzione tra ordine e disordine musicali. Per questo e inalienabile il ruolo
della paideia.

Se infatti la musica nella quale uno ha vissuto da quando era bambino fino all’eta
del completo sviluppo e della ragione & stata temperata e regolata, udendo quella
contraria ad essa, egli la odia e la chiama illiberale; se invece & cresciuto tra la
musica comune e dolce, dice che quella contraria a questa & fredda e spiacevole.
Percid, come é stato detto or ora, per il piacere o la mancanza di piacere nessuna
delle due e superiore all’altra, ma in modo superiore di volta in volta I'una rende
migliori, I’altra peggiori coloro che sono cresciuti in essa (£k mepittol 8¢ | pév Pei-
tioug, i) 8¢ xelpoug Toug év avtf] Tpagévrag tkdotote mapéyerar).?

24 Plat. Leg. 7,802c7-d6. Traduz. di Ferrari/Poli (2005) 605.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119



Diogene di Babilonia lettore delle Leggi di Platone

Ora, abbiamo conferme testuali del fatto che Diogene di Babilonia avesse ben
presente questo passo delle Leggi, specialmente la pagina 802b-c.? In particolare,
in PHerc. 424, col. 51,1-12, Diogene (parafrasato da Filodemo) sembra porre,
abbastanza chiaramente, un rapporto di causa ed effetto tra le melodie temperate
e la capacita dell’'uomo di dominare le proprie passioni, non cedendo ai piaceri e ai
desideri, se non in pochi casi (taig ndovaig | [kai émbvluiag pn émtplél[novtac,
alAX’ 1 Twow o[Alylolg). La notevole lacunosita del passb lascia solo arguire che
Diogene provasse a dimostrare o constatasse la gradevolezza (tiig pév ndeifag)
della musica temperata, e invece la freddezza e sgradevolezza (tijg 6¢ YJuxpag kai
a[ndolg) di quella lasciva e sfrenata. Ma se ci fermassimo agli scarni resti del
papiro non saremmo in grado di capire se si tratti dell’enunciazione di un
principio <estetico» di massima oppure del corretto atteggiamento di qualcuno.
Ebbene, solo alla luce delle Leggi possiamo senz’altro dire che Diogene facesse
riferimento all’habitus del fanciullo ben educato. E evidente come qui Diogene
citasse quasi au pied de la lettre Platone e che quindi cid che & caduto in lacuna nel
papiro non facesse altro che riprodurre fedelmente quanto leggiamo in Leg. VII
802a-d.

I testi filodemei che ci permettono di ricostruire il pensiero etico-musicale di
Diogene di Babilonia lasciano arguire che, per certi aspetti, Platone influi su di lui
piu attraverso il libro VII che attraverso il libro II delle Leggi. Sul piano contenu-
tistico, e talora anche su quello lessicale, il trattato di Diogene sembra aderire in
toto al progetto pedagogico dell’ultimo Platone, fondato sul ruolo della musica
nella fondazione dell’etica individuale e, soprattutto, nella costruzione istituziona-
le della polis. Per di pil, come in Platone, in Diogene la legislazione musicale, che
si estende dalle armonie alle danze, riguarda non solo la formazione dei fanciulli,
ma anche la regolamentazione dei matrimoni, dell’etica guerresca e delle attivita
atletiche e sportive.® Tuttavia, I'influsso pii importante del libro VII emerge a
proposito dello statuto della danza (6pxnoLc) e del suo ruolo nel processo educati-
vo.7 Gia in 795d-796d I’ Ateniese aveva definito la danza come una delle due parti
della ginnastica, ossia di quella disciplina volta alla cura del corpo dell’educando.
Della danza metteva in chiaro le prime fondamentali partizioni, distinguendone
una forma mimetica, ossia quella che imita gli aspetti pitt nobili e liberali della
AEELG poetica; e una autentica, ossia quella praticata per mantenersi sani e belli
(795e1-7).%8 L’altra parte della ginnastica, rappresentata dalla lotta (mdAn), veniva

25 Adaverlo notato & stata gia Woodward (2009) 115-117.

26 In effetti, in Leg. 7,804c ss. I’ Ateniese sancisce la parificazione di maschi e femmine nell’educa-
zione ginnica e in quella militare, auspica misure volte a prevenire I'infingardaggine dei cittadini e
declina capillarmente il curriculum studiorum dei giovani, che mette insieme lettere e lira, danza e
ginnastica, scienze matematiche (aritmetica, geometria e astronomia).

27  Per una visione d’insieme su questo tema si veda Pfefferkorn (2021) e (2023).

28 Poco dopo (796b3-c4), si soffermava sulla danza corale (¢v toig xopoic), considerandola, tra le
mimetiche, quella potenzialmente piu educativa e conforme ai voleri e ai gusti degli déi, in particola-
re di Atena.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119

249



250

Christian Vassallo

analizzata, nello stesso contesto e con criteri analoghi, alla luce della sua utilita
paideutica. In questo caso I’ Ateniese distingueva tra la lotta attribuita a personaggi
mitici (come Anteo e Cercione, Epeo e Amico), inutile alla formazione bellica dei
cittadini e quindi assolutamente da non promuovere; e quella combattuta stando
in piedi (ta 8¢ am’ 6pOAg mAANG), praticata per amore della vittoria e in grado di
rafforzare la formazione guerresca e la condizione fisica di chi la pratica, e in
questo senso organica al progetto educativo dell’intera polis (796a1-b3).

Tutte queste osservazioni preliminari saranno poi ampiamente sviluppate
dall’ Ateniene piu avanti, alle pagine 814a5-816d2, che, come vedremo tra breve,
Diogene di Babilonia dimostra di avere davanti agli occhi nel descrivere il
profondo legame tra educazione musicale, formazione bellica dei cittadini e il loro
dedicarsi alla danza e alle attivita atletiche. Ora, di tutto il ragionamento dell’ Ate-
niese in questa seconda parte del libro, vanno sottolineate, da un lato, le osserva-
zioni sugli esercizi ginnici e le lotte, dall’altro le classificazioni delle danze. Per
quanto riguarda il primo aspetto, si stabilisce che fanciulli e fanciulle avranno un
curatore (¢mpueAntg), al quale sara assegnato il compito specifico della scelta e
del coordinamento di quanti verranno preposti alla loro formazione fisica. A tal
fine, lo Stato mettera a disposizione dei ginnasi, in cui tanto uomini quanto donne
praticheranno costantemente tutti gli esercizi fisici che allenano all’arte della
guerra (813b-814d).

Quanto invece alle danze, se ne propone una classificazione che poi sara
totalmente recepita da Diogene di Babilonia. In particolare, I’ Ateniese ne distingue
due tipologie, per ognuna delle quali e possibile (almeno teoricamente) una
bipartizione. Vi & innanzitutto (a) la danza che imita i corpi piu belli in relazione a
cio che in essi vi & di nobile (v pév 1@V KOAALGVWY CWUATWYV £TTL TO GEUVOV ULUOL-
pévnv). Ad essa afferiscono (a,) le danze di pace (o ‘emmelie’), che prendono a
modello anime sagge e moderate e sono caratterizzate da un andamento armonio-
so; e (a,) le danze guerresche (o «pirriche>), aventi invece ad oggetto anime
coraggiose, che danno forma a corpi impegnati in violente azioni belliche e, di
conseguenza, si contraddistinguono per un andamento convulso. Vi e poi (b) un
altro tipo di danza, che imita al contrario i corpi piu brutti in relazione a cio che in
essi vi e di spregevole (tr)v 8¢ TGV aioyLovwv éni 10 padlov). Sebbene inizialmente
I’Ateniese lasci intendere che sia possibile fare una distinzione all’interno di
quest’ultimo tipo, in seguito, con tono alquanto sprezzante, la qualifica unitaria-
mente come modello anti-pedagogico, dunque da scartare non solo dal program-
ma educativo delle Leggi ma addirittura dalla semplice discussione che si sta
portando avanti in questa sezione del dialogo. Tuttavia distinzioni all’interno di
danze di questo tipo vengono di fatto proposte. Prima si accenna a (b,) danze che
hanno ad oggetto riti bacchici in cui a prendere la scena sono i corpi abietti di
ubriachi che assumono le vesti di Ninfe, Pan, Sileni e Satiri (Diogene di Babilonia
le qualifichera esplicitamente come danze <satiresche»). In seguito, piu diffusa-
mente, si parla delle (b,) danze comiche, che hanno a modello soggetti ridicoli. La

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119



Diogene di Babilonia lettore delle Leggi di Platone

loro unica funzione pedagogica dipende dal fatto che per essere virtuosi bisogna
anche conoscere I'opposto della virth (kai pavéavewv avta 8el). Per cui vanno
ammesse, purché ad eseguirle siano soltanto schiavi o stranieri e, a differenza
delle rappresentazioni tragiche, abbiano ad oggetto sempre motivi nuovi, cosi che
nessuna traccia di esse possa restare nella mente degli spettatori (814e-817e).
Tutte queste pagine platoniche trovano una eco non casuale nelle coll. 39-41
del libro IV del De musica di Filodemo. Oltre allo stretto legame, in piu modi
sottolineato, tra musica ed educazione, spiccano due paralleli fondamentali: il
ruolo della donna nella formazione ginnica finalizzata alla guerra e alla difesa

della patria® e la funzionalita pedagogica della classificazione delle danze.

Col. 39 oomlowA L (...) variegato/in maniera variega-
oo dxalmpol Ll ta(?) (...) e (...) la passione (amo-
.. mlaBog ioyvpolv kai tapa- rosa) [e] forte [e fonte di turba-
X019gg, auyyeveg 8[¢] k[al (81- mento], ma dello stesso genere
5 ov] t01¢ mepi Tag TEKV[WOELG (della musica?), [e appropriato]
7]OV KaAoVpevov enm[1Baid- alle cose che riguardano la [pro-
utlov, &v OLkal énfi oV mai- creazione] (&) il cosiddetto epita-
SlwvkoA®dvkai [, . ....... lamio, nel quale [anche a proposi-
oAV katapn [....... to dei] bei [fanciulli] e (...) molta
10 Klai méAw ayal® . . ... ... e [virta(?)] (...) e di nuovo il be-
év Taig ﬁnorgéo[pévatq ne(?) (scil. la felicita?) (...) nelle
avtoD 61 1ol épwrtog [ ... future madri, la stessa passione
T Kai mavtog fawracefl , |, erotica (...) e tutto/a (...) arte/arti-
tote u[ ., JHAmtewwt] . .. stico (...) e musica/musicale (...)
15 xal [...... Juvevaurl , .. dell’uso/gli usi (della musica) (...)
1| I v texlv del matrimonio (...) la (...) cre-
pl......... ] xai povo[ik dendo che (...) per/verso le future
_________ lowovug ypeliag madri (..) [le] disposizioni
,,,,,,,,,,,, Juetal (dell’anima) (...) famosi/e (...) la
200 lracul . ... pilt matura (scil. per il matrimo-
........... Jovoikl. ... nio) (...) [melodie(?)], quella (me-
,,,,,,,,,,,, ] tob ya [pov lodia) che riguarda le attivita
________ Ihvv [, Jmul. . [belliche] e quella (melodia) che
______ voluiGovtag nqf . . riguarda le attivita ginniche e
22 .. ] mpodg Tag dmrote- [atletiche], in passato molto in
Eouévag . . . .. tlalg] Stabé- voga, oggi meno. Infatti, [nella
CEWG .. ... ... ... 18vo[ vita pubblica], per accompagnare
_________ ] Toig év8oEolig le attivita belliche, la stragrande
________ TNV wpatgtdt[nv maggioranza dei Greci fa uso an-
3 . oJug, TOV TE TEpL TAG TTO- che ora delle (melodie) con la

29 L’equiparazione ginnico-militare tra donne e uomini su cui s’insiste in Leg. 7,813e3 ss. non &
altro che la conferma di quanto Socrate aveva affermato e discusso nella cosiddetta <prima ondata>»
del libro V della Repubblica (451c-457b). Non possiamo escludere che, nel suo scritto, Diogene trat-
tasse questo problema rifacendosi anche a quest’altro dialogo platonico.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119

251



252 Christian Vassallo

35

40

45
46

Col. 40

10

15

20

25

Agpukag] évepyetag kat Tov nfe-
pl Tag] yvuvaoTikag Kat a-
BAnTiK]ag, To pév maAaldy

¢nti mlAelov, vov & &’ EAatto[v:
KouJvijL pév yap mpog tag mo-
Aepkag Toig ev TijL odAmy-
yu xai viv 10 moAD tAf{6og
@V E]JAAfvwv xpiobat, Ti-

oi] §¢ xai tfj 8ig T®OV av- <
T@V. TPOG 8¢ Tag ABANoELg

kati] T odAmyyl onpailve-
ofat t]ov moAepkdv voplov,
otaly [tpléxwory émi 1o T[€é-
Aog]- Toig &€ mevtabAoLg

7]V Aow xal Tov Sifav-

Ao]v avA®L tentotfjoBat [kal ||

unv nplog vl xewpovouiav
uév avAeiobat] 1o dpwvuuov
uérog], Alpyeiolug 8¢ kai npog
v nldAnv [Enaylay€ilv Tov av-
A6]v. mpoofixBall] 6¢ v pov-
owknv xat p[og t]ag xopikag
Kwlnoeg Thv TE yupvomql-
SIK]OV kai TV EVOTAwY
Kai tov Spapatik@v, tpa-
YIKiG Kai ocatuplkiig Kai Kw-
HLKF G TNV uév o0V KaAAi-
otnVv] ToVTWV, THV TPAyKY,
,,,,, ] matépwv kali
yepoévtwv, TAlv 8¢ catupt-
KNv...... Ig Twvag oplxn-
, TV 8¢ [uovuc]
B A [TV Y

----------------

-----------------

..................

.............

Sulvapers Batfv.
............ Iv dpxaiav
........... IxateAd ., .

Jta & évavrtiol.
Jvov kai thv

-----------

tromba, alcune delle quali (sono
eseguite) anche in privato. Poi,
per accompagnare le attivita atle-
tiche [é ancora una volta] con la
tromba [che] viene suonata la
melodia guerresca, allorché (gli
atleti) corrono verso il [traguar-
do]. Per il pentathlon, invece, ¢ al
suono dell’aulo che vengono ese-
guiti il salto e la doppia corsa; [e
inoltre, per accompagnare] il pu-
gilato [si intona con I'aulo la me-
lodia] omonima, mentre gli Argi-
vi introducono [I’aulo anche
nel[la] lotta. Inoltre, la musica &
adottata anche per (accompagna-
re) i movimenti dei cori delle gim-
nopedie, delle danze guerresche e
di quelle teatrali, (ossia) tragiche,
satiresche e comiche - ma la piu
bella di queste (danze) é la tragi-
ca, (...) dei padri e [degli anziani],
mentre [la (danza)] satiresca (...)
alcune [pantomime(?)] (...), poi la
(danza) comica (...) facolta (...)
antica (...) e (...) al contrario(?)
(...) e dei/delle (...) straniero(?)
(...) punire (...) le (...) dei/delle
(...) verso cid che & piu bello(?)
(...); poiché tra [i beni piu belli (vi
é) I'lessere in buona salute (...)
allorché persone vili(?) (...) la (...)
ma dira anche (...) camminando
(dicono?) che (...) viveva/viveva-
no come cittadini liberi(?) (...) la
bellissima (...) inventore/i(?) (...)
e (...) e agli/alle (...) di ogni specie
(...) materia (...) bellico/i (...) le
stesse facolta (...) degli interessi
particolari che sono oggetto di
consultazione oracolare.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119



Diogene di Babilonia lettore delle Leggi di Platone

............ Jta &evol . .

30 koJAdlew [,
.......... Itepov ai eV
......... Jtwv tnpiecotent
,,,,,,,,,, Iitwv eig BeA-
S - T@v yap xaA[Alio-

35 TV ayad®dv T]o vylaivewy
.......... oluv 81e Qav- <
SO Jat ovvTo- <

.......... I¥8wokotat v
Jwg & épelv kai

.........

40 . BladiCwv 61L [ .,
_________ Jtov émoA[it]ev-
........ TRV kAot
............. Ixng evpe-
T Ivkaiteld .,

45 ] xai Toig uév ||

Col. 41 desunt lineae fere 11

. — Ivmavtodamnv .
........ Iikwe OAnv el . .
........ ltova moAepoul |,

15 ... 8uvlapeig avrag evil.

,,,,,,, I1 t& pavtevope-
va iV olkeiwv.3

Non é possibile entrare qui nei dettagli di tutte le informazioni trasmesse da
questo passo. Quello che va evidenziato & come da esso emerga la natura onniper-
vasiva del concetto di musica teorizzato da Diogene. Tale aspetto ha evidentemen-
te una matrice platonica. Per Diogene vi sono almeno quattro ambiti sociali in cui
la musica & nomos nel senso giuridico del termine:3! I’eros (compreso il matrimo-
nio), la guerra, lo sport e la danza (in tutte le sue versioni, tanto quelle ludiche
quanto quelle celebrative). Tutto questo avviene sia in senso attivo, nel concreto
regolamento dei rapporti tra i soggetti coinvolti in quegli ambiti, sia in senso
passivo, visto che la musica deve adeguarsi ai vari contesti che a quegli ambiti
sono connessi. Sotto questo punto di vista, non vi e differenza tra sfera <pubblica»
e «privata>. Per dirla con Cicerone, la famiglia stessa, intesa come matrimonio,
figli, casa e beni comuni, & principium urbis et quasi seminarium rei publicae.3

30 Philod. De mus. IV, PHerc. 1572 + PHerc. 411 + PHerc. 1576, coll. 39-41, 17 Delattre (= T 94.22
Vassallo).

3 Cfr. infra, § 4.

32 Cic. De off. 1,17,54.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119

253



254 Christian Vassallo

4. Nomos, politica e giustizia: Diogene ei libri VI e IX delle
Leggi

Cerchiamo ora di ampliare la nostra analisi per verificare I’esistenza di possibili
influssi di Platone sulla filosofia del diritto di Diogene di Babilonia. Anche in
questo caso le Leggi si dimostrano una miniera di concetti che lo scolarca stoico
usera secondo i suoi fini, dimostrando in pilt occasioni di tenere ben presente
anche altri dialoghi platonici. In precedenza (§ 2) abbiamo pero accennato al fatto
che Diogene, con ogni probabilita, si distacco dalle conseguenze giuridiche piu
radicali del programma di riforma pedagogica elaborato da Platone nelle Leggi. A
tal proposito, si & giustamente richiamata I’attenzione sull’elogio della rigida e
capillare legislazione egizia circa i canti e le danze nel libro VII di quel dialogo
(799a-b).® Ora, da almeno due passi del libro IV del De musica di Filodemo®* noi
possiamo desumere che Diogene si distaccasse da quell’elogio e, piu in generale,
dall’idea che nel culto divino dovesse praticarsi una censura musicale. Secondo
Diogene tutte le manifestazioni musicali costituiscono un valido supporto alla
pieta religiosa. Non é da escludere che Diogene ricorresse anche all’arma dell’iro-
nia per far cadere nel ridicolo quella pretesa platonica.?® Ma questo & soltanto un
esempio che dimostra come la riflessione sulla musica abbia delle ricadute
notevoli sul sistema giuridico della polis e dunque presupponga una precisa
nozione di nomos.

Anche per questo problema piu generale, il libro VII delle Leggi di Platone
ricopre un ruolo non secondario. In esso I’ Ateniese sostiene che le leggi non scritte
(costumi o usanze) sono cardine di quelle scritte e servono a tenerle insieme e a
preservarle (793a-d).2¢ Ribadisce poi a Clinia che le leggi (positive) non vanno
cambiate, e che come devono restare immutate le leggi, cosi non devono mutare
giochi, canti, danze e musiche, in quanto, evidentemente, «collanti> della moralita
sociale (797d-800b). La sinergia di questi due principi fa della concezione platoni-
ca del nomos una filosofia «giusnaturalista> ante litteram,* il cui stretto legame
con la musica viene piu volte enfatizzato da Platone attraverso un voluto gioco
etimologico: nomos, infatti, significa tanto <legge> quanto «canto> o «<melodia>».3®

33 Veillard (2021) 201.

34 Il primo ricade nella parafrasi filodemea, in particolare nella col. 42 Delattre. Qui Diogene
chiama in causa anche i ditirambi di Pindaro per dimostrare come tutte le melodie siano adatte alla
venerazione degli déi, sebbene riconosca che ciascuna melodia abbia delle caratteristiche proprie
che la rendono piu adatta al culto di un dio anziché di un altro. L’altro passo é piuttosto una battuta
polemica di Filodemo nell’anti-commentario: €i | p Awoyévng dpa cuvenei|BeTo kai T M/ TOV
0 e’ Qv £T€|poug ETepa péAn mpooie|obal kal mipénewv éxaotollg] | iSta (col. 135,18-23 Delattre).

35 Veillard (2021) ibid.

36 Si noti che il riferimento ¢ tanto alle leggi scritte vigenti quanto a quelle che saranno in vigore
in futuro.

37 Sivedano Welzel (1965) 31-40 e Fasso (2001) I, 47-59; anche ivi, II, 85-94, dove si spiegano le
differenze, ma anche le forti analogie, tra giusnaturalismo antico e moderno.

38 Cfr. Plat. Leg. 3,700b; 4,722d; 5,734e; 7,799%.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119



Diogene di Babilonia lettore delle Leggi di Platone

Ma questi principi sono sviluppati soprattutto nei libri VI e IX del dialogo, che
possiamo considerare, sebbene de iure condendo, il primo un compendio di «diritto
amministrativo», il secondo un compendio di «diritto penale»> della Grecia classica.
Sul piano filosofico-giuridico, nel libro VI é ribadito il concetto per cui le leggi,
come i canti e la musica in generale, non debbano subire mutamenti nel corso del
tempo (798d-800b). Nel libro IX, invece, viene messo in chiaro che la finalita della
legge e «didattica» e che, qualora chi abbia commesso ingiustizia non comprenda
la lezione, costui va fisicamente eliminato dal corpo civico (862d). Cid significa
che, nella prospettiva platonica, delle due accezioni del termine nomos, quello
politico-giuridico (e dunque <etico») & assolutamente sovraordinato a quello musi-
cale (o «estetico»), a tal punto che la giustizia potrebbe fare anche a meno del
secondo. In fin dei conti, la via lunga dell’educazione & auspicata, ma, in caso di
fallimento, si propone senza mezzi termini la via breve della coercizione o, piu
drasticamente, quella della soppressione.®

E su questo punto che credo Diogene abbia mostrato il suo vero dissenso
verso il Platone delle Leggi. In quest’ottica va letto I’ulteriore atto di accusa che
Filodemo indirizza a Diogene nell’anti-commentario del libro IV del De musica,
nelle coll. 138 e 140 Delattre. Li, tra le altre cose, il filosofo epicureo denuncia il
fatto che Diogene abbia totalmente frainteso cio che Platone diceva a proposito dei
rapporti tra musica e giustizia. Se Platone avesse effettivamente considerato la
musica utile alla giustizia - obietta Filodemo - lo avrebbe dimostrato con solidi
argomenti. Ma cid non si legge nei suoi dialoghi, dove si limita ad instaurare tra
giustizia e musica un rapporto di analogia, senza postulare alcuna identita tra
musico e uomo giusto (e viceversa) né tantomeno alcuna collaborazione tra i due
in relazione alle loro rispettive competenze scientifiche.* Il carattere polemico di
questo passo mette in guardia da ogni tentativo di farne una testimonianza
autentica sulla concezione diogeniana dei rapporti tra nomos giuridico e nomos
musicale. Stando a Filodemo, nell’ottica di Diogene essi sarebbero intrecciati da
un rapporto <analogico», in base al quale il nomos musicale si presenta come la
conditio sine qua non del nomos giuridico. Piu in particolare, il nomos musicale
sarebbe il presupposto di ogni tentativo di realizzare la giustizia nella polis, sulla
base della convinzione che ogni manifestazione musicale (melodia o ritmo) abbia
una profonda ripercussione sull’etica dei cittadini. Non puo esservi, in altri
termini, giustizia senza musica. Ma & davvero credibile una ricostruzione di
questo tipo? E, piu in generale, puo ridursi a questo il concetto diogeniano di
giustizia?

39 Suquesto e altri aspetti del nomos platonico, rinvio a de Romilly (2005), spec. 161-181.

40 Philod. De mus. IV, PHerc. 1497, col. 138,24-35 Delattre (= T 94.96 Vassallo, partim): xal yap
el [*° IM\dtwv EXeye mpodg Sucato|ovvny weeAleliv, and[sle[iElw | av map’ avtod mpoloe]dex[oule/fa:
vOv & Spwg avlaloy[ellv | now dt povslk(@d]L tov [8(]* kawov, o0 Tov povlclkov [8i]jkatov elv-
at, kaBdmep ov8E | TOV Sikalov pova[kov ov|8¢ cuvepyelv 0V8ETe[polv 0V|8eTépwL TTPOG TNV oikelav
% moTiunv.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119

255



256 Christian Vassallo

Senza dubbio, I'interesse di Diogene per la politica rappresenta un tratto
caratteristico del primo stoicismo, gid a partire da Zenone di Cizio.*' Questo
interesse per la politica va di pari passo con quello per il diritto e, potremmo dire,
per la nozione giuridica di giustizia. Com’é noto, gli Stoici credevano nell’esistenza
di un diritto naturale, o meglio di una legge <«comune> (kowvog vopog) a tutti gli
uomini,*? fondata sul Logos, in riferimento alla quale andava valutata la giustizia
o meno delle leggi positive (e dunque I’opportunita o meno dell’obbedienza ad
esse).® L’esistenza di un nomos di questo tipo rende tuttavia arduo dare una
definizione certa del giusto. Si tratta evidentemente di un tema che coinvolge non
soltanto il diritto, ma I’etica in generale. Per quanto riguarda Diogene, la corretta
ricostruzione delle sue posizioni su diritto e politica & uno dei passi decisivi da
compiere per comprendere la sua reale collocazione storico-filosofica nella fase
finale dello stoicismo antico. Se interpretata in maniera ortodossa, I'idea di una
legge «comune> legittima il non riconoscimento delle leggi positive che siano per
avventura in contrasto con essa. Ma, come le fonti (soprattutto ercolanesi) attesta-
no, Diogene crede anche che al saggio stoico si addica la partecipazione attiva alle
vicende della comunita politica di appartenenza, e che dunque di tale comunita
egli debba rispettare, in qualche modo, le leggi positive. Per questa ragione egli
cerca una via intermedia, in base alla quale il carattere normativo e universale
della legge <comune> non possa escludere la legittimita di alcune pratiche sancite
dalle leggi umane. E il caso soprattutto della proprieta privata, e in particolare
della ricchezza, che Diogene giustifica secondo il ragionamento per cui & giusto
che il diritto positivo garantisca agli individui il perseguimento dei propri interes-
si. Tutto questo, pero, sul presupposto etico (di matrice aristotelica) per cui la
ricchezza puo essere un mezzo che conduce alla virtu, ma non comprende la virtu
e dunque, di per sé, non permette di raggiungere la felicita.**

Tutta questa riflessione sul giusto aiuta anche a comprendere I'effettivo
debito di Diogene verso la filosofia del diritto di Platone. E vero che, nella
riflessione diogeniana su politica e diritto, le Leggi esercitano un forte influsso, ma
la posizione di compromesso sopra esposta (vale a dire, I’esigenza di preservare
gli usi convenzionali delle comunitda umane che garantiscono l'interesse dei
singoli) spinge inevitabilmente Diogene ad astenersi dal tradurre in pratica, ossia

M Com’¢ noto, Zenone fu autore di una discussa Politeia, di cui il De Stoicis di Filodemo (PHerc.
155 e 339) trasmette importanti notizie. Si vedano, tra gli altri, Dorandi (1982) e Vander Waerdt
(1994) 272-308. Le testimonianze utili alla ricostruzione di questo scritto si trovano in SVF 1,259~
271, ora aggiornate in Bees (2011) 333-352 e Husson (2021). Atkins (2015) suggerisce che anche sulla
Politeia di Zenone, scritto tradizionalmente considerato «cinicheggiante», abbiano esercitato un certo
influsso le Leggi di Platone. Sul concetto di politica nel primo stoicismo, rinvio soprattutto a Erskine
(?2011), Schofield (21999) e Vogt (2008).

42 Cfr. Zen. Cit. SVF 1,262 [1].

43 Si veda, tra gli altri, Vogt (2008) 161-216 e (2021).

44 SVF 3,41 (=T 78 Vassallo). Posizioni affini su questo punto furono assunte anche dal discepolo
di Panezio, Ecatone di Rodi (frr. 10-11 Veillard). Si veda Veillard (2022) 198-201 e 324-325,

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119



Diogene di Babilonia lettore delle Leggi di Platone

in ius positum, qualsiasi forma di progetto pedagogico universale — anche di quello
delle Leggi, che almeno in via di principio resta meno massimalista di quello della
Repubblica.®® Ad ogni modo, tra le opere attribuite a Diogene ve n’¢ una che
s’intitola, non a caso, Leggi. Le fonti a noi note non ci consentono di ricostruire il
contenuto di tutti i libri di questo trattato. Tuttavia, da una testimonianza di
Ateneo inferiamo che nel libro I fosse descritta un’evoluzione delle costituzioni
molto simile a quella delineata da Platone nei libri VIII-IX della Repubblica:*® il
lusso e la pleonexia corrompono la polis e la fanno sprofondare nella tirannide.*
Inoltre, da un passo del libro III delle Leggi di Cicerone (3,5,13-6,14 Powell)*® si
evince che Diogene avesse parlato del ruolo dei magistrati nello stato. Ed & molto
verosimile che questo tema fosse ampiamente discusso proprio nelle Leggi del
filosofo stoico, il quale non poteva ignorare a questo riguardo il lungo e dettagliato
libro VI delle Leggi di Platone. Possiamo ora aggiungere a tutto questo un’opera
politica finora ignota di Diogene, il cui titolo € emerso da una nuova ricostruzione
del PHerc. 1004, che trasmette un libro incerto dello scritto filodemeo Sulla
retorica. Infatti, nella col. 119 Ranocchia/Vassallo (= col XLI Sudhaus) di questo
papiro (T 38 = T 54.35 Vassallo) leggiamo che Diogene scrisse un trattato Sui
tribunali (Ilepl T@v Sikactnpiwv). Anche in questo caso si pud ipotizzare che la
legislazione sulle magistrature nel libro VI delle Leggi abbia esercitato un influsso
notevole su Diogene, ma che egli non si sia limitato a imitare Platone e ne abbia
piuttosto emendato I’approccio marcatamente prescrittivo.

Per concludere, I’attenzione di Diogene per le leggi € la conseguenza del
profondo intreccio tra etica e politica che si riscontra nel suo pensiero, a partire
dalla riflessione sull’arte retorica.*® Tra i principi cui I’ oratore deve ispirare la sua
attivita, i pit importanti sono la concisione (BpayvAoyia o ouvtopia) — alla quale &
talora da preferire addirittura il silenzio (otyr o owm) —, la chiarezza (cagrjvewa o
TpavoTng) e, soprattutto, la veritd (&GAf@ewa). Ma il rigore terminologico che
I'oratore-filosofo € chiamato a rispettare non pud essere spinto fino al punto da
distruggere il linguaggio comune come espressione della cultura e della societa
nelle quali egli storicamente opera.®® L’oratore deve dunque attuare una sorta di
Anpassung, capace di attribuire al suo discorso la qualita etica del decorum
(mpémov). Si tratta dell’aspetto politico piti importante della retorica, secondo
Diogene. Poiché la politica é il campo d’azione del linguaggio comune, I’oratore
deve ispirarsi al decorum in quanto modo di esprimersi appropriato all’oggetto del

45 Sul punto, si veda Laks (2022) 32-52.

46 Ma cfr. gia Resp. 2,369b ss., dove si descrivono il passaggio dalla «citta dei maiali> a quella do-
minata dal lusso e dall’abbondanza e le conseguenze di tale passaggio.

47 SVF 3,53 (=T 37 =T 93 Vassallo).

48 T 36 Vassallo (= deest SVF).

49 Siveda Vassallo (2022) 326-337.

50 Su questo punto, & evidente 'influsso della Retorica di Aristotele. Si veda Aubert-Baillot (2017).

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119

257



258 Christian Vassallo

suo discorso.?’ In altri termini, egli deve usare un linguaggio che sia conforme ai
parametri etici e sociali della comunita in cui vive. Sebbene questa teoria fosse
stata gia in qualche modo formulata da Crisippo,3? & con Diogene che essa assume
tratti di originalita, che saranno poi sviluppati ampiamente nel Mediostoicismo.>
Sta di fatto che un’Anpassung di questo tipo si tradusse in una filosofia del diritto
che, al di 1a dei presupposti <giusnaturalistici», era del tutto incompatibile con lo
«Stato etico» adombrato da Platone e con le possibili derive tiranniche di una
concezione dirigista del nomos, che rendeva automaticamente empio e criminale
chiunque ne proponesse la sia pur minima riforma.>

Christian Vassallo, Universita degli Studi di Torino, Dipartimento di Studi Storici, Via
Sant’Ottavio, 20, IT-10124 Torino, christian.vassallo@unito.it

Abbreviazioni bibliografiche

Atkins, J. W., «Zeno’s Republic, Plato’s Laws, and the Early Development of Stoic Natural
Law Theory», Polis 32 (2015) 166-190.

Aubert-Baillot, S., «Apercgus de la pensée stoicienne: I’héritage aristotélicien de la rhéto-
rique stoicienne», Cahiers Philosophiques 151 (2017) 29-43.

Barker, A., «Diogenes of Babylon and Hellenistic Musical Theory», in C. Auvray-Assayas/
D. Delattre (edd.), Cicéron et Philodéme: la polémique en philosophie (Paris 2001)
353-370.

Barker, A., «The Laws and Aristoxenus on the Criteria of Musical Judgement», in Id.,
Psychomusicology and Other Ancient Musicological Writings (Louvain-la-Neuve
2022) 281-301 [gia in A. Peponi (ed.), Performance and Culture in Plato’s Laws,
Cambridge 2013, 392-416].

Bees, R., Zenons Politeia (Leiden/Boston 2011).

Blank, D., «Do You Hear What I Hear? Philodemus on Diogenes of Babylon’s «Scientific
Perception»», CErc 53 (2023) 81-145.

Brancacci, A., Musica e filosofia da Damone a Filodemo: Sette studi (Firenze 2008).

Brancacci, A., «Musica e filosofia in Platone, Repubblica II-IV», in Brancacci (2008) 81-
100 [in versione ridotta e in francese gia in M. Dixsaut (ed.), Etudes sur la
République de Platon, 1. De la justice. Education, psychologie et politique, Paris 2005,
89-106]. = 2008a

Brancacci, A., «Diogene di Babilonia e Aristosseno nel De musica di Filodemo», in
Brancacci (2008) 125-133 [in versione ridotta gia in G. Giannantoni/M. Gigante
(edd.), Epicureismo greco e romano, 3 voll., Napoli 1996, II, 573-583]. = 2008b

Brancacci, A., «La musica in eta ellenistica», in LexPhil, Special Issue, 6 (2018) 279-300.

51 SVF 3,24 (= T 49 Vassallo).

52 Cfr. e.g. Chrysipp. SVF 3,698.

53 Siveda Schéifer (1936).

54  Sul punto, rinvio al classico lavoro di Popper (1996), spec. 83-113.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119



Diogene di Babilonia lettore delle Leggi di Platone

Brancacci, A., «Music and Philosophy in Damon of Oa», in C. Vassallo (ed.), Presocratics
and Papyrological Tradition: A Philosophical Reappraisal of the Sources (Berlin/
Boston 2019) 161-176.

Delattre, D., «Une «citation» stoicienne des Lois (II, 669 B-E) de Platon dans les Commen-
taires sur la musique de Philodéme?», RHT 21 (1991) 1-17.

Delattre, D., Philodéme de Gadara, Sur la musique, Livre IV, 2 voll. (Paris 2007).

de Romilly, J., La legge nel pensiero greco: dalle origini ad Aristotele, traduzione dal
francese di E. Lana (Milano 2005, ed. orig. 1971).

Dorandi, T., «Filodemo, Gli Stoici (PHerc. 155 e 339)», CErc 12 (1982) 91-133.

Dorandj, T., Ricerche sulla cronologia dei filosofi ellenistici (Stuttgart 1991).

Dorandi, T., «Chronology», in K. Algra/]. Barnes/]. Mansfeld/M. Schofield (edd.), The
Cambridge History of Hellenistic Philosophy (Cambridge 1999) 31-54.

Erskine, A., The Hellenistic Stoa: Political Thought and Action (London 22011, 1st ed.
London/Ithaca 1990).

Fasso, G., Storia della filosofia del diritto, 1. Antichita e medioevo; II. L’eta moderna; III.
Ottocento e Novecento, edizione aggiornata a cura di C. Faralli (Roma/Bari 2001).

Ferrari, F./Poli, S., Platone: Le Leggi, introduzione di F. Ferrari, traduzione di F. Ferrari e
S. Poli (Milano 2005).

Husson, S., «Zénon de Citium: la République», in Husson/Lemaire (2021) 235-256.

Husson, S./Lemaire, J. (edd.), Les trois républiques: Platon, Diogéne de Sinope et Zénon de
Citium (Paris 2021).

Janko, R., rev. Delattre (2007), JHS 129 (2009) 167-168.

Laks, A., Plato’s Second Republic: An Essay on the Laws (Princeton 2022).

Laurand, V., «Les effets éthiques de la musique: la lecture problématique de Diogéne de
Babylone par Philodéme de Gadara», Méthexis 27 (2014) 197-214.

Pfefferkorn, J., «Plato’s Dancing City: Why is Mimetic Choral Dance so prominent in the
Laws ?», in ]. Pfefferkorn/A. Spinelli (edd.), Platonic Mimesis Revisited (Baden-Baden
2021) 335-358.

Pfefferkorn, J., Platons tanzende Stadt: Moralpsychologie und Chortanz in den Nomoi
(Leiden/Boston 2023).

Popper, K. R, La societa aperta e i suoi nemici, vol. I: Platone totalitario, a cura di D.
Antiseri (Roma 1996, ed. orig. 1945).

Rispoli, G. M., «La «sensazione scientifica»», CErc 13 (1983) 91-101.

Scade, P., «Music and the Soul in Stoicism», in R. Seaford/]. Wilkins/M. Wright (edd.),
Selfhood and the Soul: Essays on Ancient Thought and Literature in Honour of
Christopher Gill (Oxford 2017) 197-218.

Schéafer, M., «Diogenes als Mittelstoiker», Philologus 91 (1936) 174-196.

Schofield, M., The Stoic Idea of the City, With a New Foreword by M. C. Nussbaum and a
New Epilogue by the Author (Chicago/London #1999, 1st ed. Cambridge 1991).

Sudhaus, S., Prolegomena ad Philodemi rhetorica (Diss. Bonn 1892).

Thiery, C.-F., Dissertatio de Diogene Babylonio (Diss. Leuven 1830).

Vander Waerdt, P., «Zeno’s Republic and the Origins of Natural Law», in Id. (ed.), The
Socratic Movement (Cornell 1994) 272-308.

Vassallo, C., «Dialettica, retorica e linguaggio in Diogene di Babilonia: osservazioni
preliminari per una nuova edizione delle fonti», Aevum(ant) n.s. 22 (2022) 325-349.

Vassallo, C., «Per una ricostruzione della bio-dossografia di Diogene di Babilonia (da
Ercolano all’Egitto e oltre)», Aegyptus 104 (2024) 47-68.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119

259



260 Christian Vassallo

Vassallo, C., De Gruyter’s New von Arnim: Fragments of the Early Stoics (FESt), IV. The
School of Chrysippus, 1. Zeno of Tarsus and Diogenes of Babylon: Testimonies and
Fragments (Berlin/Boston, in corso di stampa).

Veillard, C., «Musique et politique: I'influence de Platon sur Diogéne de Babylone», in
Husson/Lemaire (2021) 191-210.

Veillard, C., Hécaton de Rhodes: les fragments (Paris 2022).

Vogt, K. M., Law, Reason, and the Cosmic City: Political Philosophy in the Early Stoa
(Oxford 2008).

Vogt, K. M., «The Stoic Conception of Law», Polis 38 (2021) 557-572.

von Arnim, H., Stoicorum Veterum Fragmenta, 3 voll. (Leipzig 1903-1905; vol. 4: Indices,
curavit M. Adler, Leipzig 1924).

Welzel, H., Diritto naturale e giustizia materiale, a cura di G. De Stefano, presentazione di
E. Paresce (Milano 1965).

Woodward, L., Diogenes of Babylon: A Stoic on Music and Ethics (Diss. London 2009).

Woodward, L., «Diogenes of Babylon Reading Plato on Music», in BICS, Suppl. 107 (2010)
233-253.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 239-260 | DOI 10.24894/2673-2963.00119



	Diogene de Babilonia lettore delle Leggi di Platone : etica, musica, filosofia del diritto

