Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 81 (2024)

Heft: 2

Artikel: Socrate e I'obbedienza alle leggi nella prospettiva platonica
Autor: Dimauro, Elisabetta

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1074568

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1074568
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Socrate e 'obbedienza alle leggi
nella prospettiva platonica

Elisabetta Dimauro, Chieti

Abstract: Interpretations of the dialogue between Socrates and the personified Laws, in
Crito, have mostly placed the emphasis on the contractual aspect of the relationship be-
tween the two: the punctual respect of the contract established between Socrates and the
laws of the city would be the basis of the philosopher’s decision to fully accept the death
sentence that the court decreed following pre-established rules and procedures. This pa-
per proposes an interpretation of the Platonic construction of the dialogue between Soc-
rates and the Laws in a sarcastic key. Plato brings into play Socrates’ acquiescence in the
«domain of the laws> because he identifies in this last formulation the product of the
regime’s self-referential propaganda, a slogan exploitable of the restored democracy.
Faced with the development of a conformity of thought, implemented by the same pro-
tagonists of the democratic restoration who sentenced Socrates to death in a process with
a clearly political matrix, Plato essentially replies «Socrates felt the same way, he was
one of you».

Keywords: Plato, Socrates, Crito, laws, democracy.

1. La circostanza a cui fa un rapido accenno Senofonte nella sua Apologia di
Socrate (Xen. Ap. 23), I'intenzione dei suoi amici e frequentatori di farlo evadere
per sfuggire alla sentenza capitale, costituisce, come & noto, il presupposto da cui
si sviluppa la situazione drammatica del Critone platonico. La particolarita di
questo dialogo, che vede il confronto tra Socrate e Critone sul tema del Sixatov, & il
coinvolgimento di un terzo interlocutore, introdotto in forma indiretta, che ha due
caratteristiche singolari: imprime una svolta decisiva e irreversibile al confronto
dialettico, e non & un personaggio in carne ed ossa, & la personificazione delle
Leggi di Atene (50a-54c).

Passando per la fondamentale premessa «non bisogna commettere volonta-
riamente ingiustizia in nessun caso», neanche da parte di chi ha subito ingiustizia,
«come i polloi credono ... come i polloi affermano» (49a-e), Socrate introduce la
domanda-spartiacque del dialogo, domanda che ha l'effetto di mettere Critone
spalle al muro (49e-50a):

Socr. (...) Allontanandoci da qui senza previo consenso della cittd facciamo del
male a qualcuno, e proprio a chi meno dovremmo, oppure no? E rimaniamo
fedeli ai principi che avevamo riconosciuti giusti, oppure no (kai éupévopev
ol¢ ®uoAoyroapev Sikaiotg odawv i 00)?".

1 Le traduzioni dal Critone, ove non diversamente indicato, sono di M.M. Sassi.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104



Socrate e I'obbedienza alle leggi nella prospettiva platonica

Esattamente questo é I’efficace preambolo per l'ingresso in scena dell’interlocuto-
re inatteso:

Socr. Prova, allora, a metterla cosi. Poniamo che mentre siamo 1i Ii per fuggire di
qui (o comunque vogliamo chiamare questa cosa) venissero le leggi e la citta
tutta (ol vopoL kai 0 kowvov Tig MOAewC), si piazzassero davanti a noi e ci
chiedessero: « Dimmi, Socrate, che cosa hai in mente di fare? (...)».

Va segnalato come, nella cornice introduttiva del Critone, venga impostato il filo
conduttore del dialogo tra le Leggi e Socrate. E il rapporto tra il dikaion del privato
(sostenuto nelle argomentazioni di Critone) e il dikaion dei némoi e del koindn tés
poleos, del pubblico. La Legge personificata che si rivolge a Socrate incarna il
limite invalicabile di una giustizia pubblica con cui il privato ha stipulato un
impegno contrattuale.

L’avvio del dialogo & subito nel segno dell’alternativa moAw/i§uwtng. Le Leggi
imputano a Socrate la responsabilita, nel caso di una eventuale evasione, di
«distruggere noi, le leggi, e la citta intera»; la pélis non puo sussistere, se le sue
sentenze «possono essere invalidate e annullate da privati cittadini» (50b). Alla
tendenziale obiezione di Critone basata sull’ingiustizia che la citta ha inflitto a
Socrate (50c), Socrate replica con I'argomentazione per cui le Leggi non possono
non avere la meglio sull’interlocutore: i termini dell’accordo stipulato tra Socrate
e le leggi. L’accordo non contemplava la possibilita di mettere in discussione le
sentenze pronunciate dalla citta, e le Leggi inchiodano Socrate sul tema «hai
qualcosa da rimproverarci?», tema che viene sviluppato attraverso una serie di
esempi concreti a cui Socrate puo rispondere solo dando alle Leggi piena ragione
(o0 péudopat, 50d; cfr.50e, 51c, 52d, 54d). Socrate deve alle leggi della citta
nascita, allevamento, istruzione (50d-51c). A lui, come a qualsiasi altro cittadino
ateniese, e stata data piena liberta di andarsene, se le leggi non fossero state di suo
gradimento (51d); ma Socrate non I'ha fatto, dimostrando di aver accettato senza
riserve i termini dell’accordo (52a-53a): andarsene ora per sfuggire alla sentenza
sarebbe unicamente un adwkelv trasgredendo i patti (52d; 52d-e; 53a; 54c).

Un punto dell’argomentazione delle Leggi, come avremo modo di ribadire, va
sottolineato. Se scegliesse la via della fuga da Atene, Socrate, soprattutto, sarebbe
riprovevole «non meno degli altri Ateniesi, ma piu di tutti (¢v toig ydAlota)», in
considerazione della disponibilita ambientale che Atene gli ha offerto per svolgere
le sue attivita (52a, cfr. 52e-53a, 53c-d, 53e-54a: vd. oltre, § 2.1.).

Nel’ambito della ricca e variegata riflessione suscitata da questo dialogo
interno al dialogo, oggetto particolare di attenzione e discussione & stata, non a
caso, la natura esatta dell'impegno contrattuale tra Socrate e le leggi della pélis. A
mio parere, un vizio interpretativo di fondo é stato quello di generalizzare la
condizione di Socrate, ossia di assimilare al rapporto di tutti i cittadini ateniesi con

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104

221



222

Elisabetta Dimauro

le leggi in quanto leggi del sistema democratico, quello che & il rapporto -
esattamente come Platone lo delinea, un rapporto peculiare — del cittadino Socrate
con il medesimo sistema. Non si pu0 in sostanza, a mio parere, considerare
automatica una piena sintonia di Socrate con la democrazia in base all’idea,
radicata nel pensiero degli Ateniesi, del debito verso la citta®. Un’operazione del
genere si fonda su una concezione contemporanea della democrazia®, che non é la
concezione greca antica. E non tiene assolutamente conto del fatto che dobbiamo
confrontarci con qualcosa che &, piu e oltre che Socrate, la rappresentazione che di
Socrate fornisce Platone quando elabora il Critone.

2.1. In tempi recenti, il tentativo piu risoluto di sostenere, sulla base del Critone,
una compatibilita ideologica di Socrate col regime democratico & quello in cui si &
impegnato Josiah Ober, in particolare con una analisi della natura del «contratto»
tra le Leggi e Socrate?. Appare senz’altro ineccepibile il punto di partenza, la messa
a fuoco di una reciprocita tra citta/leggi e cittadino che vede quest’ultimo in una
posizione di inferiorita, stante I'impossibilita di ripagare i beni ricevuti (nascita,
allevamento e educazione)®. Tuttavia a questa prospettiva, che inquadra la rispo-
sta di Socrate al richiamo delle Leggi come una risposta obbligata ed omologata
nell’Atene democratica, manca la considerazione per la peculiarita del soggetto
Socrate: che, per quanto concerne la posizione verso il sistema democratico, va
piu correttamente definito soggetto «a meta del guado»®, come suggeriva Domeni-
co Musti nel 19897, Musti riscontra e mette in evidenza due poli significativi

2 Sostenuta in dettaglio da Ober 2011; cfr, Id. 2005, 157-170.

3 Cfr. e.g. Hansen 1992, 23-24.

4 Ober 2011. Come cerco di chiarire nel testo, la lealta di Socrate al contratto di cui parla Platone
non implica una adesione all’ideologia democratica. Io credo che nel Critone Platone abbia inquadra-
to la realta della posizione (scomoda) di Socrate nell’Atene delle petafBoAai tra fine V - inizio IVa. C.,
esattamente come fara nell’introduzione della VII Lettera (324d-325c, vd. Bultrighini 2016, 18-20).
Platone fa riferimento a condizioni obiettive, nell’lambiente democratico, che hanno consentito a So-
crate di esercitare I’attivita intellettuale a cui si e dedicato (cfr. lo stesso Ober 2011, 163); ma le idee
platoniche (e in buona misura) socratiche sulla democrazia vanno in ben altra direzione. La profon-
da convinzione che le pratiche partecipative del governo ateniese fornissero a ogni ateniese un’edu-
cazione politica (162) non appartiene sicuramente a Platone/Socrate (basti pensare a Resp. VI 493a,
cfr. Bultrighini 2016, 171-173; diversamente, tuttavia togliendo peso a chiari indizi sull’ideologia pla-
tonica, Ober 2005, 144-146), ma semmai a figure, nei dialoghi, come Protagora (Prot. 322d-323a,
325c-326e, 333c) o Anito e Meleto (Ap. 24d-25a; Meno 92e-93a). E dalla loro bocca (in Platone) che
sembra uscire una affermazione come «(...) Athenian civic education (...) centered on practice: It
was by doing politics (...) that an Athenian was educated in the core values of the democratic com-
munity» (Ober 2005, 128; cfr. 143-146; Carawan 2013, 225-226). Vd. Bultrighini 2016, 139 e n. 30,
164-165, 169-178.

5 Ober 2011, 149-151.

6 Cfr. Kraut 1984, 9 e Bultrighini 2016, 21-22.

7 Ora Musti 142019, 484-493. Cfr. Sassi 1993, 212 s. n. 15. La prospettiva di Musti ridimensiona
I'urgenza del dibattito sul presunto contrasto tra la posizione degalista> del Critone e gli episodi di
disobbedienza civile a cui lo stesso Socrate fa riferimento (vd. oltre, § 2.2), oltre che la professione di

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104



Socrate e I'obbedienza alle leggi nella prospettiva platonica

dell’esperienza socratica. Si puo parlare di un «tendenziale distacco dalla demo-
crazia» per la volonta di «trasformare (...) la politica in una téchne, cioé in
un’attivita di «competenti>»; tuttavia Socrate appare pienamente calato nella
realta ateniese, che gli consente di svolgere l’attivita di interlocutore critico: nella
condizione storica della cultura democratica e urbana si definiscono la sua
identita e i confini del suo spazio operativos. Indubbiamente, Socrate «non
approda alla scelta definitiva che sara di Platone»; non sembra tuttavia proponi-
bile il rapporto di causa ed effetto tra una compatibilita di base con l'ideologia
democratica e la scelta estrema di Socrate. Cio anche per la semplice ragione che
alla fin fine quella di Socrate non e stata una vera scelta tra opzioni ideologiche:
nulla nel confronto tra le Leggi e Socrate, nel Critone, suona come inno alla bonta
specifica del regime democratico. L’interlocutore del soggetto privato Socrate & il
soggetto pubblico della pélis e delle sue leggi. E il pubblico che richiama il privato
al rispetto dei patti stretti con la pdlis in cui il privato ha vissuto e operato senza
mai trasferirsi altrove; il valore-cardine nell’argomentazione delle Leggi € la
giustizia legata al rispetto dei patti, ed & un valore che non sarebbe estraneo a
nessun tipo di governo. In realtd, nella linea interpretativa di Ober e altri si da per
scontato un presupposto, che ritengo metodologicamente fuorviante: si estende
quale cosa ovvia la condizione individuale di Socrate a tutta la cittadinanza di
un’Atene che viene vista, in sostanza, come «mirage della perfetta democrazia
diretta»°. Personalmente, non penso che Platone possa aver suggerito un collega-
mento tra la condizione socratica di «citizen (...) quite literally a product of the
laws»'? e lo specifico contesto democratico ateniese. Sarebbe un collegamento in
patente contraddizione con tutto quello che Platone, in particolare per bocca di
Socrate', esprime in numerosi luoghi a proposito del regime in vigore quando
Socrate svolse la sua attivita. E, soprattutto, Platone non sta parlando qui del
«cittadino ateniese»: sta parlando di quel cittadino, sta parlando del «cittadino
Socrate». La particolarita del soggetto/Socrate e affermata chiaramente dall’inter-
locutore/Leggi in Crito 52a. Se qualcuno rimane, argomentano le Leggi, vuol dire
che acconsente ad obbedire, e se non lo fa commette ingiustizia in tre sensi, perché
disobbedisce a chi ’ha messo al mondo e allevato, perché lo fa dopo accettato di
obbedire, e perché «non cerca di persuaderci se stiamo commettendo un errore»

disobbedienza proclamata da Socrate a giudici che gli imponessero di rinunciare alla filosofia
(Ap. 29b-d). Cfr. Kraut 1984, 8, 12-17; Brickhouse-Smith 1994, 142-143 con rif. bibl.

8 Musti 2019, 485, 491-492.

9 Paradigmatico in questo senso Ober 2011, 158 e 162.

10  Ibid, 150.

1 Cfr., i.a., Kraut 1984, 7-8, 196-199; Schofield 2006, 54-55; Musti #2019, 485; Bultrighini 20186,
passim. E in ogni caso arduo mettere da parte le indicazioni sulla «critical response to certain princi-
ples and practices of the Athenian democracy» (Ober 2011, 157-158 e n. 37); nel Critone, parlano
chiaro la posizione critica verso 1| T@v moAA&GV §6&a/8Vvautg e il correlato tema delle competenze
(46c-48a, 49d; cfr. sopra, § 1). Ovviamente mi discosto dalla visione popperiana di Socrate (cfr.
Kraut 1984, 203-207).

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104

223



224

Elisabetta Dimauro

(51e), e riguardo alle loro decisioni, di fronte all’alternativa proposta «tra persua-
derci ed eseguire» (52a) non fa nessuna delle due cose. Ora, il caso di Socrate,
precisano le Leggi, e quello pit evidente tra tutti gli Ateniesi:

«Ora noi sosteniamo, Socrate, che a siffatte accuse ti presterai anche tu se farai
quello che hai in mente: e non meno degli altri Ateniesi, ma piu di tutti (kai ovy
fixltota ABnvaiwv of, dAX &v tol¢ pdAwota)». E se chiedessi perché mai, forse a
ragione mi assalirebbero rimarcando che proprio io, piu di tutti gli Ateniesi (év 7olg
pudAlota ABnvaiwv £yw), sono stretto a loro da questo patto.

Si tocca dunque il piano della posizione personale e particolare di Socrate. Lo
conferma l’allusione, neanche tanto implicita, al tendenziale distacco dalla realta
democratica ateniese, che Socrate ha evidentemente espresso nel corso della sua
attivita intellettuale, e di cui linterlocutore/Leggi ha chiarissima nozione (52e-
53a):

(...) in settant’anni avresti ben avuto modo di partirtene se non ti andavamo bene, o
se non trovavi giusti i nostri accordi ... Tu invece non optavi per Sparta o Creta, di
cui stai sempre a lodare il buon governo (&g 81 ékaotote Pfig edvoueicbal), né per
nessun’altra citta greca o barbara (...).

Platone, qui, mette in gioco il modello di Sparta, e anche di Creta, che sappiamo
destinato a maturare come fulcro ispiratore della propria riflessione riformisti-
ca'. Ancora piu indicativo risulta il discorso quando tocca il piano specifico della
peculiare attivita intellettuale/dialettica di Socrate (53b-d). Il destino di Socrate, se
si recasse in pdleis rinomate per eunomia, sarebbe quello di essere guardato con
sospetto e di essere bollato con l'etichetta di vopwv SiadBopevg; l'alternativa,
rivolgersi a cittd che non siano «rette da buone leggi», dove gli interlocutori non
sarebbero «gli uomini piu onesti», significherebbe per Socrate la vera e propria
perdita della ragione di vivere (kxai todto molo0vtL dpa G€lov oot {ijv éotay;), una
ragione che coincide con il suo incessante StaAéyeafat (53c-d). In quei contesti,
diversamente che in Atene, l'interazione dialettica di Socrate sarebbe impraticabi-
le perché indecorosa (&oxnuov). D’altra parte, in luoghi contrassegnati da ataxia e
akolasia come la Tessaglia, dove Socrate al massimo potrebbe andare per banchet-
tare, le Leggi osservano «quelle nostre conversazioni sulla giustizia e le altre virti,
dove saranno andate a finire?» (53 d-e). Qui si tocca un punto nevralgico della
rappresentazione di Socrate nel Critone. Solo in questo senso — nel senso, come s’

12 Kraut 1984, 215-216 non sembra a questo proposito dare spazio al problema di una possibile
enfasi tutta platonica nell’attribuzione di un attaccamento socratico ai modelli spartano e cretese
(che ovviamente non significa aderire all’idea popperiana di una interpolazione nel testo originario
del Critone). Inoltre, & possibile che a Sparta e Creta come modelli Socrate effettivamente avesse fatto
riferimento, tuttavia non nel senso completamente politico-riformistico che sara di Platone nei dia-
loghi di epoca successiva (cfr. Kraut 1984, 222-223): ancora, un Socrate «a meta del guado». Cfr.
Sassi 1993, 216-217n. 17.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104



Socrate e I'obbedienza alle leggi nella prospettiva platonica

detto, delle opportunita di svolgere ’attivita dialettica che la cultura urbana della
libera interazione negli spazi pubblici Atene gli ha consentito™ - il Socrate di
Platone accetta la condanna a morte che il regime democratico ha decretato per
lui; ma nulla giustifica ’estensione del senso di questa accettazione a una piena
sintonia con I'ideologia politica dominante.

In sostanza, sostenere la compatibilita tra filosofia socratica e democrazia
ateniese™ & possibile esclusivamente nel senso che Socrate riconosce alle leggi di
Atene di avergli lasciato fare il suo «mestiere>. Non credo si possa citare nulla di
piu indicativo, nella direzione che stiamo suggerendo, di quanto Socrate, parlando
ai giudici della sua attivita di tafano stimolatore delle coscienze nella pdlis ateniese
(Ap. 30e-31d), dichiara a proposito della propria riluttanza a «fare politica»:

Voi ben sapete, Ateniesi, che se io da tempo avessi messo mano a fare politica (ta
TOATIKA TPaTTELY), da tempo sarei morto (TéAat v aroAmAn) ™.

2.2. La questione merita di essere considerata sotto un’altra angolatura. Nel
Critone il tema del «<rimanere ad Atene> e con buona probabilita utilizzato, oltre
che per affermare ’attaccamento di Socrate alla sua pdlis, per replicare a un dato
di fatto di cui si aveva percezione diffusa e che risultava penalizzante in un
processo come quello intentato nel 399 a. C.: il fatto che Socrate era stato iscritto
nella lista dei Tremila cittadini legittimi del periodo della cosiddetta tirannide dei
Trenta'®. E una circostanza che sappiamo bene aver costituito motivo di sospetto
nei primi anni della democrazia restaurata, fornendo pretesto per persecuzioni
giudiziarie'. Appare plausibile ipotizzare che il collegamento tra I'argomento del
«rimanere ad Atene> e la decisione di accettare i termini del contratto con le Leggi
sia funzionale a distogliere I'attenzione da un <essere rimasto> sotto i Trenta che in
realta aveva avuto le sue radici in una fondamentale sintonia di Socrate con gli
uomini di quel regime®, o quanto meno poteva essere diffusamente sentito in
questi termini. L’episodio che metteva in stretta relazione Socrate col potere dei
Trenta, pur se rievocato da Platone espressamente per presentare un Socrate che
prende le distanze dal regime dei <tiranni>, & il famoso rifiuto di farsi coinvolgere
nell’arresto di Leone di Salamina (Ap. 32c—d). Subito prima, perd, Socrate aveva

13 Vd. Kraut 1984, 228; Ober 2005, 158. Cfr. Musti #2019, 486 n. 31, 490; Bultrighini 2016, 21-22,
309.

14 Ober 2011, 158. «Athenian-style democracy was, to the very end, the best real-world regime
for Socrates» (ibid., 174-175) & un’asserzione che difficilmente, credo, Platone avrebbe sottoscritto:
lo conferma l'introduzione della VII Lettera.

15 Plat. Ap. 31d (trad. G. Giardini). Vd. Kraut 1984, 196, 198-199.

16 Circostanza ben focalizzata e discussa da Cornelli-Chevitarese 2010, 217-218, 221-222; cfr.
Canfora 2000, 26-29; Nails 2002, 221.

17 Cfr, in partic., di poco precedente il processo di Socrate, Lys. XXV 14-16 (vd. oltre nel testo), su
cul Bearzot 1997 con rif. bibl. In generale, vd. Mossé 1974 e 1997; cfr. Elster 2004, 16-21.

18 Pienamente condivisibile I'osservazione in questo senso di Cornelli-Chevitarese 2010, 222. Cfr.
Canfora 2000, 26-27.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220~238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104

225



226

Elisabetta Dimauro

ricordato la sua opposizione al procedimento illegale di condanna in blocco che
durante il regime democratico era stata inflitta agli strateghi per il mancato
soccorso ai naufraghi nella battaglia del 406 a. C.:

In quel frangente io solo fra i pritani ho cercato di impedirvi di violare la legge, e ho
votato contro. E con i retori i pronti a farmi sospendere e arrestare, incitati dalle
vostre grida, ho reputato pit doveroso affrontare il pericolo dalla parte della legge e
della giustizia che condividere, per paura della prigionia o della morte, I'ingiustizia
della vostra decisione. Questi fatti avevano luogo quando c’era ancora la democra-
zia ()

Il trait d’'union tra le due circostanze della vicenda socratica®™ & il tema della
giustizia e dei rischi corsi da Socrate per essersi opposto allillegalita. Nella
prospettiva che Platone attribuisce a Socrate, violazione della legge e ingiustizia
caratterizzano in egual misura la democrazia del 406 a. C. e il regime oligarchico
del 404/3 a. C. Platone tornera sull’episodio di Leone?® nella VII Lettera (324e-
325¢). Qui, la rievocazione dell’astensione di Socrate dall’iniziativa «empia» dei
Trenta e funzionale allimmagine di uomo devoto alla giustizia e per nulla
compromesso con il regime oligarchico del 404/3 a. C. Ma subito dopo I’episodio &
richiamato nell’ambito di un confronto, chiaramente sfavorevole al regime demo-
cratico, con il trattamento assai piu duro e ingiusto subito da Socrate ad opera
degli uomini della democrazia restaurata:

Non molto tempo dopo pero cadde il regime dei Trenta (...) in seguito alcuni uomini
di governo trascinarono in tribunale questo nostro compagno Socrate, lanciandogli
un’accusa delle piu nefande, fra tutte la meno adatta a Socrate: infatti gli uni lo
denunciarono come empio, gli altri lo condannarono e mandarono a morte, proprio
lui che un tempo non aveva voluto prender parte all’empio arresto che riguardava
un amico degli esuli di allora, quando essi stessi si trovavano nella difficile
condizione dell’esilio.

Trovo assai significativo che in un’orazione databile nel 400 a. C. o poco dopo?' il
cliente difeso da Lisia insista sul suo mancato coinvolgimento, per non aver
ricoperto alcuna carica, in affari politici di qualsiasi tipo, e in particolare nell’im-
prigionamento di qualcuno:

(...) tanto meno si potra provare che, dopo I'insediamento dei Trenta, io sia entrato
a far parte del Consiglio o abbia ricoperto una qualche carica. (...) Non si trovera

19 Accomunate anche da Senofonte in Mem. IV 4, 2-3. Senofonte menziona I'implicazione di So-
crate nella vicenda del 406 a. C.in Hell. 17,15 e Mem. 1 1, 18.

20  All'episodio fa riferimento, con specifica relazione a Socrate, Xen. Mem. IV 4, 3 (in epoca suc-
cessiva, D.L. I 24). Cfr. Xen. Hell II 3, 39; And. I 94; Lys. XII 52 e XIII 44.

21 Marzi 2006, 575.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104



Socrate e l'obbedienza alle leggi nella prospettiva platonica

che, sotto I'oligarchia, io abbia trascinato in prigione nessuno (O’ £uo0 yap év Tij
OAyapyia obte amayBeig 0v8eig pavioeTay) (...)%2,

Credo che l'ultima precisazione del cliente di Lisia abbia una motivazione analoga
all’insistenza, in Platone e in Senofonte, sull’episodio del rifiuto socratico di
partecipare fino in fondo all’arresto di Leone. Ma di quest’ultimo arresto, in ogni
caso, Socrate risultava essere stato ufficialmente incaricato insieme ad altri: e su
questa base poteva essere visto come un agente dei Trenta?. L’episodio non
poteva non dare origine a un particolare impegno della tradizione apologetica su
Socrate?®. Ne sono esempio le asserzioni platoniche, a proposito dei (possibili)
rischi corsi da Socrate a causa della mancata partecipazione all’arresto di Leone,
in Ap. 32d e in VII ep. 325a. D’altra parte, come s’e visto, Socrate, in Plat. Ap. 32b-c,
istituisce un parallelo che accomuna questi rischi e quelli a cui si era esposto in
precedenza, con I'intervento nel corso del processo del 406 a. C.%5

Personalmente non trovo convincente I'interpretazione dell’episodio dell’ar-
resto di Leone come un segnale di distacco totale, sul piano ideologico, di Socrate
dal regime dei Trenta. In realta, credo, la legalita del regime, in quel momento,
non poteva essere messa in discussione?®, Il motivo della mancanza di giustizia del
regime, in Plat. Ap.32c-d, & evocato da Socrate solo in relazione all’episodio
specifico dell'ingiunzione di arrestare Leone; e all’episodio ¢ collegato il riferimen-
to ai rischi che Socrate ha evitato unicamente grazie alla breve durata del regime.
I1 che suona da un lato come argomento slegato dal momento concreto dell’episo-
dio, dall’altro come giustificazione chiaramente pretestuosa?, visto che Socrate
per la sua disobbedienza non subi di fatto nessuna conseguenza: e una conseguen-
za, in un caso come quello dell’abbandono di un incarico ufficiale, non avrebbe
potuto essere se non immediata. In realta, al momento del rifiuto di partecipare
all’arresto di Leone, Socrate tutto poteva sapere fuorché che il regime dei Trenta
avrebbe avuto breve durata. Mentre, sarei portata a credere, sapeva molto bene di
essere in qualche modo <intoccabile>. L’aspetto fondamentale della questione &

22 Lys. XXV 14-15, trad. M. Marzi. Cfr. Bearzot 1997, 62-63 con rif. bibL

23 Brickhouse-Smith 1989, 186-192; 1994, 153.

24  Cfr. Bevilacqua 2010, 628-629 n. 6. Un altro ben noto tassello di questo filone di tradizioni &
I’episodio del divieto a Socrate, da parte di Crizia e Caricle, di §t8aoketv la Adywv téxvnv: Xen. Mem. I
2, 31-38; secondo Senofonte, Crizia éuiceL Tov Lwkpatnv per ragioni personali (ibid., 30). Cfr. Bultri-
ghini 1999, 309; Bevilacqua 2010, 298-299 nn. 60-65; Carawan 2013, 214-216.

25 Senofonte si esprime in modo analogo in Mem. 11, 18 e [V 4, 2.

26  Kraut 1984, 22 con rif. bibl. («<when he disobeys the Thirty, he does so because of the content of
their commands, and not because of the oligarchical form of their government»); cfr. Nails 2002, 11-
112.

27 Appare infatti illazione del tutto ipotetica che, data la limitata durata del governo dei Trenta,
Socrate «may well have saved by their overthrow» (Brickhouse-Smith 1989, 184). In generale, non
trovo convincenti le obiezioni a Kraut 1984 di Brickhouse-Smith 1989, 187-192.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104

227



228

Elisabetta Dimauro

che Platone non mette in bocca a Socrate un rifiuto ideologico integrale del regime
dei Trenta: esattamente come non lo fa lui, parlando di sé, nella VII epistola®.

Socrate risponde indifferentemente alle convocazioni ufficiali e istituzionali,
sia sotto la democrazia sia sotto i Trenta. L’equiparazione di fatto, che Platone
istituisce in Ap. 32b-e, tra la resistenza all’illegalitd procedurale del 406 a. C. e
all’ingiustizia del 404/3 a. C., & gia un dato abbastanza indicativo. E un pregiudizio
di Socrate nei confronti della legalita del regime dei Trenta resta un’ipotesi esposta
a contraddizione. Se Socrate avesse considerato il regime del tutto illegittimo
perché per lui aveva valore sempre e solo la legalitd del regime (democratico)
precedente?®, non avrebbe innanzitutto avuto motivo di rispondere alla convoca-
zione dei Trenta®®. Insomma, piantare in asso la commissione incaricata di
arrestare Leone, semplicemente, Socrate se lo poteva permettere?!. E alla convoca-
zione aveva risposto senza nessun problema. Tutto questo puo significare che in
quel momento 1) 'ordine era considerato legale; 2) Socrate non aveva nessun
motivo di attrito con i Trenta32.

Una coerenza socratica nel restare fedele alle leggi di Atene in quanto leggi
della democrazia ateniese® &, in realtd, ipotesi legata a una concezione della
democrazia radicata nel nostro pensiero contemporaneo. Che Socrate, rimasto
saldamente legato alla legalita del regime democratico precedente, avesse dato
prova di una tenace resistenza di principio a riconoscere la legalita dei Trenta, si

28 Limpide argomentazioni sull’argomento in Bultrighini 1999, 301-311; Id. 2016, 9-24.

29 Ober 2005, 159, 168-169; Id. 2011, 168. Interpretazione analogamente fuorviante in Brick-
house-Smith 1994, 153. Cfr. Kraut 1984, 17-24. Kraut (19-20) sottolinea come, a differenza di quanto
Socrate afferma a proposito del processo collettivo degli strateghi nel 406 a. C., ossia il suo carattere
illegale, «he says nothing ... about the legal status of the Thirty’s order to arrest Leon. (...) he objected
to their order because it required an unjust act, not because that government had no right to issue
orders».

30 E nel 406 a. C., in qualita di buleuta/pritane, avrebbe pacificamente accettato quello che il siste-
ma democratico consentiva, ossia la decisione sovrana dell’assemblea: cosa che Socrate non aveva
fatto, in nome della legge (Xen. Hell. I 7, 15). Attente riflessioni sul senso dell’episodio di Leone in
Stone 1988, 113-114; non condivido le obiezioni di Ober 2011, 168 n. 56.

31 Cfr. lo stesso Ober 2011, 168.

32 Ritengo che 'episodio, ovviamente non inventato (Kraut 1984, 196 n. 7), sia stato oggetto di
una strumentalizzazione che a distanza di secoli ha contribuito al miraggio moderno di Socrate
friend of the democracy.

33 Ober 2011, 168. Un significativo esempio di come si travasano prospettive ideologiche contem-
poranee nell’analisi delle dinamiche antiche & in Brickhouse-Smith 1989, 186, ancora a proposito
della visione socratica della legalita del regime dei Trenta: «In fact, we consider the actual legality of
the Thirty’s rule questionable and doubt that it would have been accepted by the members of the
restored democracy before whom Socrates was tried»; certo consideriamo illegale il regime antide-
mocratico del 404/3 a C. noi, oggi, ma non Socrate, allora. Per questa via si arriva, sorprendentemen-
te ma non troppo, a condividere di fatto la logica degli Ateniesi nel condannare Socrate (Ober 2011,
172; analogamente Cartledge 2016, 179-180; ma cfr. Carawan 2013, 203-204). Sembra applicare alla
realta ateniese di inizio IV a. C. suggestioni contemporanee di censura a supporto del c.d. <pensiero
unico, a proposito del «citizen’s right to free expression» Ober 2017, 65; cfr. 86-87.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104



Socrate e I'obbedienza alle leggi nella prospettiva platonica

puod osservare, evidentemente non risultava agli Ateniesi del 399 a. C.: in caso
contrario, questo avrebbe costituito motivo di giustificazione e assoluzione.

Le ipotesi che & possibile formulare in termini di buon senso e di indipenden-
za da condizionamenti ideologici della contemporaneita, sono sostanzialmente tre.
La prima: Socrate risponde alla convocazione del governo al potere nel 404/3 a. C.
perché lo ritiene suo normale dovere in una situazione che evidentemente non
considera anormale (arresti vari in corso, di cui era a conoscenza3, inclusi). La
seconda: saputo che I'incarico era legato al nome di Leone, Socrate rinuncia molto
semplicemente perché per il soggetto ha un occhio di riguardo; cid per motivi a
noi difficili da individuare®®, al di 1a dell’'unico indizio di cui disponiamo, costituito
dal fatto che Leone potrebbe essere stato uno stratego sfuggito nel 406 a. C. al
processo a cui Socrate aveva fatto opposizione per illegalita procedurale3®. La
terza: Socrate, in ogni caso, sa di poter contare su una sostanziale tolleranza di
fondo nei propri riguardi; in questo senso va letto anche I'episodio del divieto, da
parte di Crizia e Caricle, di 8taAéyeaBal con i véol, in cui Socrate assume, in modo
significativo, un atteggiamento scopertamente canzonatorio e provocatorio®. E un
episodio che rientra nella categoria di semplici screzi senza conseguenze concrete;
resta il fatto incontrovertibile che Socrate sotto i Trenta non ha avuto veri
problemi3®, Gli screzi sotto i Trenta, infatti, non lo hanno portato a essere
giustiziato: Platone nella VII Lettera lo sottolinea, e questo gli consente di istituire
un significativo parallelo con il trattamento subito da Socrate ad opera degli
uomini influenti della democrazia restaurata®. Nella stessa direzione va letta la
«predizione» - visibilmente forzata e pretestuosa — che Socrate, in Ap. 32d, fa su
un suo inevitabile destino dopo aver ignorato 'ordine di partecipare all’arresto di
Leone, «ne sarei forse morto, se il governo non fosse stato rovesciato di li a
poco»*. Spiccano anche il maggior dettaglio e la maggior riflessione messi in
bocca a Socrate, poco prima (32b-c)*, a proposito della analoga presa di posizione
in contrasto con lingiustizia che il regime democratico stava praticando nei
confronti degli strateghi, nel 406 a. C.

Una compatibilita di Socrate con 'ideologia democratica, in particolare sulla
base della testimonianza platonica, appare, dunque, difficile da sostenere. Quanto

34  Xen.Mem.12,32.

35  L’occhio di riguardo per Leone doveva prescindere da motivazioni ideologiche, dato che la
mancata riconoscenza nei confronti di Socrate da parte degli uomini della democrazia restaurata,
che Platone stigmatizza in VII ep. 325c, sembra collocare Leone nella categoria dei democratici. Un
diverso ordine di ragioni evidentemente spinse Socrate a non partecipare all’arresto.

36  CfT. Xen. Hell 15, 16; 6, 16. Vd. Sassi 1993, 148-149 n. 30; Krentz 1995, 133; Canfora 2000, 28-29.
37  Xen.Mem. 12, 33-37. Vd. Stone 1988, 158-162; cfr. Ober 2011, 168 n. 57.

38  Cfr. Cornelli-Chevitarese 2010, 221.

39 Plat. VII ep. 324e-325a, 325b-c. Vd,, in partic., Bultrighini 2016, 18-19.

40  Non c’e dubbio che «The Socratic tradition seeks to make much of Socrates’ bravery in ignor-
ing the arrest order» (Ober 2011, 169). Cfr. Brickhouse-Smith 1989, 83.

41 Cfr. Xen. Hell. 17, 12; Burnet 1924, 213.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104

229



230

Elisabetta Dimauro

meno, inequivocabili posizioni critiche su aspetti del sistema democratico vengono
unanimemente ammesse, anche dai sostenitori di questa presunta compatibilita*.
La veritd & che a fronte della garanzia di poter svolgere il proprio <mestiere
intellettuale», Socrate tollera qualsiasi regime. Ma, da un lato, questo non consente
di attribuirgli una automatica e piena accettazione della logica democratica sottesa
alla teoria periclea*®; dall’altro, i suoi contatti preferenziali lo mostrano in mag-
gior sintonia con Pambiente dei Trenta®: e questo, fondamentalmente, ha deter-
minato I'orientamento dei giudici che lo hanno condannato nel 399 a. C. Un secolo
fa, in sostanza, John Burnet aveva inquadrato in modo convincente la questione:
«The Thirty were well aware that Socrates was no friend to the democracy, and he
did not leave Athens when they assumed their illegal power. Critias and Charmi-
des doubtless felt sure of him»*3,

All’obbedienza alle leggi che Socrate nel Critone indica come motivo della
rinuncia a salvarsi, Platone ha scelto di dare una focalizzazione tutta particolare e
drammatica, presentandola come esito di un confronto diretto di Socrate con le
Leggi personificate. Occorre innanzitutto, credo, chiedersi il vero motivo dell’inse-
rimento, nel Critone, di un «dialogo all’interno di un dialogo». Il Critone avrebbe
avuto una coerenza logica anche senza questa sorta di coup de thédtre: le
considerazioni sull’ingiustizia che una decisione di fuga avrebbe costituito nei
confronti di leggi e citta, che Socrate fa immediatamente prima (48b-50a), avreb-
bero potuto gia, di fatto, chiudere la questione®.

3. Ritengo che la vera domanda da porsi & cosa avesse in mente Platone nel
momento in cui scrisse il Critone e decise di inserire la sezione dialogica tra
Socrate e le Leggi. Ovviamente potremmo lasciare spazio alla possibilita che
questa sezione riproduca una reale reminiscenza socratica, trasmessa forse in
origine dallo stesso Critone, il quale, al dire di Diogene Laerzio (II 121) diede a uno
dei suoi diciassette dialoghi il titolo ITlepi vopouv?. Ma ritengo pil accettabile
ipotizzare che l'inserto dialogico sia una risposta di Platone all’atmosfera del
momento. Entra cioé in gioco il rapporto di Platone con la realta ateniese nei
decenni successivi alla restaurazione della democrazia®. A mio parere, Platone

42 Vd.e.g Ober 2011, 142, a proposito del confronto con Meleto nell’Apologia (cfr. ibid., 146). Ov-
viamente, va in ogni caso tenuto conto dell’ipotizzabile grado di creazione o accentuazione platonica
dei tratti del personaggio storico Socrate: sullo spinoso problema, cfr., e.g., Kraut 1984, 200 n.15 e
passim; Schofield 2006, 7-50, 54-55 e passim.

43 Ritengo in ultima analisi azzardato affermare «Socrates is very Athenian: in tune with parts of
the idealistic vision offered in the Funeral Oration of Thucydides’ Pericles» (Ober 2005, 169).

44 Musti %2019, 491-492; cfr. Stone 1988, 114-116.

45 Burnet 1924, 216.

46 Cfr. Ober 2011, 148-149.

47 Raccoglie i dati relativi a Critone Nails 2002, 114-116. La Nails esterna scetticismo sul valore
della testimonianza di Diogene Laerzio.

48 Vd. in partic. Bultrighini 2016, 5-7 e passim.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104



Socrate e I'obbedienza alle leggi nella prospettiva platonica

risponde, in particolare, a un’atmosfera di potenziamento strumentale dello
slogan «dominio della legge», atmosfera che conosciamo come consolidata nel
corso del IV secolo a. C.* Le matrici di questo progressivo consolidamento
prendono corpo con la definitiva restaurazione democratica del 401 a. C*°. Si tratta
di uno slogan trainante per 'affermazione di chi faceva della difesa ad oltranza
del regime democratico la sua arma politica e giudiziaria piu efficace, presentando
il dominio della legge come equivalente all’interesse del démos®'. Platone doveva
percepire tutto cid come un circolo vizioso, una spirale perversa di giustizia
autoreferenziale, potenziata con le condizioni e con I'ideologia conformista della
democrazia restaurata. Un’abile strumentalizzazione di regime, in sostanza. Credo
che esattamente a questo Platone risponda con il «dialogo dentro al dialogo» nel
Critone, in cui il supremo sacrificio di Socrate & motivato dalla cieca fedelta al
predominio della legge sulla liberta dell’individuo.

Nel corso del IV secolo constatiamo la conversione di un principio gia messo
in luce nella tradizione socratica®?, I'identificazione tra Sikaiov e voutpov, nel
principio di mutuo interesse tra leggi e démos; démos inteso, tuttavia, non come
totalita del corpo civico ma come la parte che sociologicamente e ideologicamente
sosteneva il regime democratico. Tutto questo, il pensiero antidemocratico lo
percepiva come sistema autoreferenziale e come «tirannide del démos»>®3. Platone,
quando compose il Critone, avvertiva gia all’opera quello che alcuni decenni dopo
la condanna di Socrate leggiamo espresso a chiare lettere da Demostene. Poco
dopo la meta del secolo, nella Contro Midia, Demostene sostiene categoricamente
una rinuncia all’idea di Leggi personificate, per cosi dire, in modalita autonoma, in
favore di una diretta identificazione delle leggi con il potere del démos:

E qual & il potere delle leggi? Forse che se qualcuno di voi, vittima di un torto, lancia
un grido, quelle accorreranno e gli staranno accanto per aiutarlo? No: sono solo
documenti scritti, e non sarebbero certo in grado di farlo. Qual &, dunque, la loro
forza? Siete voi (ti¢ obv 1| SUvauig avt@v £otwv; Vueig), a condizione che le
garantiate e diate loro autorita in ogni circostanza nell’interesse di chi ve lo chiede.
Quindi, le leggi traggono potere da voi e voi dalle leggi*.

49 Ovvio ricordare il riflesso concreto sul piano istituzionale rappresentato dalla procedura della
nomothesia, su cul vd., La, MacDowell 1975; Hansen 1985; Robertson 1990; Rhodes 1991; Pleket
1992, 275-277; Elster 2004, 15-16; Canevaro 2013; Cohen 2015, 169-170.

50 Cfr. Canevaro 2013, 158-159; Cohen 2015, 169-170.

51 «(...) litigants frequently appeal to justice in their pleadings and often seem to equate justice
and law» (Gagarin 2020, 8).

52 Vd. in partic. Xen. Mem. IV 4, 12-13 (cfr. IV 4, 15-18 e IV 6, 5-6). Sassi 1993, 66-67; Gagarin
2020, 122 e n. 24.

53  Cohen 2015, 168; Gagarin 2020, 9, 132-153. La autoreferenzialita e manovrabilita strumentale
del principio ai fini del mantenimento del potere sono elementi totalmente trascurati in analisi con-
temporanee della dinamica politica ateniese di V-IV sec. a. C. che appaiono imperniate sul principio
inaggirabile democrazia/hurrah-word; principio, appunto, moderno e contemporaneo (vd. sopra,
§ 2.1); per un esempio recente, vd. Gagarin 2020, in partic. 154-167.

54  Dem. XXI 224 (trad. G. Russo).

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104

231



232

Elisabetta Dimauro

Demostene sicuramente «exposes the fiction that it is the laws that rule, and not
the demos that rules through the law»®°. Ma altrettanto sicuramente Platone, a
differenza di prospettive critiche attuali®®, difficilmente avrebbe esternato una
naturale sintonia con l'idea del legame inestricabile tra leggi e démos inteso come
parte popolare, naturale supporto della democrazia. Non essere neppure sfiorato
dal sospetto dell’esistenza di una impalcatura propagandistica funzionale alla
preservazione di un regime che si professa democratico € un atteggiamento
mentale di noi contemporanei, non di Platone®’.

Pochi anni prima, intorno al 353/2 a. C.38, nella Contro Timocrate, Demostene
(XXI 224) aveva identificato nel démos la insindacabile guAaxy delle leggi®®:

Qual & dunque I'unica garanzia giusta e salda delle leggi? Voi, il popolo (Oueig ot
TIOAAOL).

Per restare nell’ambito del Critone, quanto Socrate dice in 44d e sufficiente a farci
intravvedere il grado di credito - in generale, e figuriamoci in un campo come
quello dellidentificazione con la legge della pdlis — accordato nella prospettiva
platonica all’entita oi moAAoi®:

Magari, Critone, i pill (oi moAAot) fossero capaci di fare i mali peggiori! Sarebbero
allora capaci anche del piu gran bene, e sarebbe bello. Ma non sono capaci né
dell'una né dell’altra cosa, non sanno far diventare un uomo né saggio né stolto, e si
muovono invece come capita.

Qui e esattamente in gioco la sostanziale superficialita e noncuranza della massa
nei confronti dell’individuo su cui si debba applicare la legge®.

4.1l percorso che porta a esternazioni demosteniche come quelle ora citate appare
gia tracciato in un passo lisiano dalla Difesa per l'uccisione di Eratostene:

55 Cohen 2015, 170; cfr. Gagarin 2020, 134.

s6  Cfr. Gagarin 2020, 152.

57  La monografia di Gagarin 2020 non prende in alcuna considerazione la possibilita che la stret-
ta interrelazione tra retorica giudiziaria, legge e interesse pubblico nella democrazia ateniese di IV
secolo fosse anche il prodotto di una propaganda autoreferenziale di regime. La possibilita concreta
’aveva ben vista (e messa in evidenza con intenzione sarcastica nel Critone, come cerco di mostrare)
Platone. Platone aveva cioé ben visto i segnali del’invadenza di una ideologia massificante, e la co-
struzione di un «pensiero unico> orchestrata dai protagonisti della restaurazione di una democrazia
(d’altronde ben diversa da quella di eta periclea, cfr. in partic. Musti #2019, 462-468), i cui primi
esiti sono appunto le vendette politiche, categoria in cui rientra anche il processo a Socrate. Gagarin,
peraltro, riconosce l’esistenza di «a close relation between a community’s political ideology and its
legal system, with the former determining or heavily influencing the form of the latter» (20, cfr. 167)
e richiama in modo cursorio la Platonic perspective (29, 73-74).

58  D.H.Amm. 1, 4. Sui problemi di datazione della Contro Timocrate, vd. Canevaro 2013, 140 n. 10.
59 Cfr. Ober 1989, 331.

60  Cfr. Montuori *1998, 324 n. 170; Bultrighini 2016, 131 e n. 10.

61 Vd. Burnet 1924, 260.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104



Socrate e I'obbedienza alle leggi nella prospettiva platonica

Ma io gli ho risposto: «Non io ti ucciderd, ma la legge della citta (ovk £€yw ce aro-
KTEVD, GAN’ 0 Tii¢ TOAEWS vouog), che tu, calpestandola, hai ritenuto meno importan-
te dei tuoi piaceri; e hai preferito piuttosto commettere questa colpa verso mia
moglie e i miei figli che obbedire alle leggi ed essere un cittadino onesto». Cosi,
giudici, ha avuto la ricompensa che le leggi prescrivono per chi compie azioni come
queste (...)%2.

Credo che nelle parole messe in bocca da Lisia ad Eufileto, in una data probabil-
mente prossima a quella della composizione del Critone platonico®, si possa
vedere una spia della precoce rivitalizzazione strumentale e propagandistica di
uno slogan tradizionale quale il predominio delle leggi®. Con questo fenomeno va
messa in relazione, a mio parere, la scelta del «dialogo dentro il dialogo> da parte
di Platone nel Critone. Le buone ragioni per suggerire questa relazione si indivi-
duano riflettendo su un suggerimento, cauto ma a mio avviso meritevole di attenta
considerazione®®, di Stephen C. Todd®. Todd ha evidenziato una serie di dati che
fanno pensare a una occulta finalita di vendetta politica dietro la ben nota facciata
della difesa di Eufileto, accusato di aver ucciso Eratostene — secondo i parenti
trascinandolo in realta a forza in casa — per averlo colto in flagrante rapporto
carnale con sua moglie: 1) la legge a tutela di chi avesse ucciso un adultero
sorpreso con la propria consorte, citata al § 30 dell’orazione, fa pensare ad un
«open-and-shut affair» che rende di fatto inspiegabile la denuncia sporta dai
parenti di Eratostene; 2) per lo stesso motivo e strano il ricorso di Eufileto -
individuo con probabile scarsa disponibilitd economica®” - al dispendioso «lea-
ding logographos in Athens»; 3) come suggerito da Davies, 'Eratostene dell’orazio-
ne lisiana, anche se non & da identificare con il membro dei Trenta (che, come &
noto, arrestd e mando a morte Polemarco, fratello di Lisia) & con forte probabilita
un individuo imparentato con quest’ultimo®.

In base a questi elementi, sembra ipotizzabile un retroscena politico di Lys. I,
che potrebbe configurarsi come un caso di aggiramento dell’amnistia; indirizza a
pensarlo la premura con cui Eufileto insiste di non aver mai avuto motivi di

62  Lys.126-27 (trad. E. Medda).

63  Non disponiamo di elementi solidi per una datazione precisa dell’orazione lisiana (Medda
1991, 79; Marzi 2006, 149; ibid., 162 n. 45, su un possibile indizio, ricavabile dal § 29, per una data tra
fine V a.C. e inizio IV a. C.; segnala, come possibile ma non sicuro t.a.q., il 399 a. C. circa Todd 2007, 43
n. 1; «probably ... around 400» per Gagarin 2020, 76). Il Critone & con ogni probabilita uno dei dialo-
ghi scritti da Platone tra il 395 e il 388 (Adorno 1997, 36-37, 238).

64  Ostwald 1986, 497-524. Come osserva Carawan 2013, 225, in Ap. 24d Meleto, per rispondere
alla pressante domanda di Socrate su chi sia il soggetto che rende migliori i giovani, «brandishes the
talisman of the democratic regime: <The Laws»».

65  Cfr. Medda 2009, 228.

66  Todd 2007, 43-60.

67 Ibid., 58-59.

68  Davies 1971, 184-185, giunge alla conclusione che i due distinti Eratostene sono «very possibly
related and of the same deme but a generation apart». Diversamente Avery 1991.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104

233



234

Elisabetta Dimauro

dissidio col defunto Eratostene e di non averlo neppure mai visto prima della notte
dell’'uccisione (I 4 e 45). Sintomatica, nella stessa direzione, ’'assenza nell’orazione
di qualsiasi riferimento a pregresse connessioni politiche di Eratostene o della sua
cerchia famigliare®. E dato che, come nota Todd, in base a casi analoghi ¢’@ motivo
di sospettare che I'adulterio fosse un pretesto utilizzato spesso per regolare vecchi
conti dell’epoca dei Trenta’, direi che appare piu che legittimo il sospetto di
trovarsi di fronte a un caso di vendetta politica personale. Per questa via si
potrebbe persino arrivare ad ipotizzare ad una macchinazione architettata dall’o-
ratore stesso, utilizzando un intermediario adatto alla circostanza, per colpire un
personaggio apparentato con I'omonimo responsabile dell’esecuzione di suo fra-
tello.

Tuttavia, ’aspetto piu interessante ai fini del nostro discorso é I’analogia,
rilevata da Todd, tra le leggi che sono le vere autrici dell’'uccisione di Eratostene e
le Leggi personificate con cui Socrate parla in Crito 50a-56d. Il che suggerisce per
Lys. I e Plat. Crito «a link with the debate over the status of law that underlies the
legal reforms of 410-400 Bc»’'. Pur nell’incertezza sulla datazione precisa dei
lavori rispettivi di Lisia e di Platone, non si pud escludere che la probabile
contiguita cronologica (vd. nota 63) sia anche una contiguita tematica, che lascia
ipotizzare un rapporto tra quello che costruisce Platone in questo dialogo e
I'atmosfera politica rispecchiata fedelmente da Lisia nella sua orazione in difesa di
Eufileto.

Diventa allora di un certo interesse il fatto che nella Difesa per l'uccisione di
Eratostene la questione di un’uccisione giusta o ingiusta metta in gioco un proce-
dimento di inversione dei ruoli tra i due soggetti coinvolti; e che al rovesciamento
dei ruoli, per cui la vittima diventa ’accusato, sia funzionale I'appello alla <legge
della cittd:’2. A un’atmosfera generale, che questa orazione lisiana riecheggia,
Platone reagisce, come credo, nel Critone. «Non io ti uccidero, ma la legge della
citta» di Lys. I 26 rientra perfettamente in un clima di utilizzo strumentale,
pretestuoso e propagandistico dello slogan «<predominio della legge>.

5. Allatmosfera generale dell’Atene democratica, Platone risponde sicuramente
sul piano della retorica mistificatrice che si sostituisce alla scienza politica, e
utilizza a questo fine 'ironia socratica, come si registra in particolare nel Menes-
seno: & un tema ampiamente noto e dibattuto’. Che Platone si impegni in questo

69 Todd 2007, 43.

70 Ibid., 50 n. 21.

7 Ibid., 120.

72 Gagarin 2020, 84-86, 89; cfr. Todd 2007, 44.

73 Per citare solo qualche contributo del XXI secolo particolarmente significativo, vd. Schofield
2005, 198-199; Bultrighini 2016, 35-49. Cfr. Capizzi 1984, 120-121; Adorno 1997°, 35. Come & noto, le
idee chiare di Platone su Lisia si deducono piuttosto bene dall’atteggiamento ironico di Socrate, in
particolare, nel Fedro (234d-236d; cfr. 227b-228c¢). Vd., L.a., Weiss 1998, 137-138 n. 14; Johnson 2011,

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104



Socrate e I'obbedienza alle leggi nella prospettiva platonica

senso gia nel Critone € quanto suggerisce l'osservazione di Socrate dopo la
perorazione delle Leggi, in 54d:

e cid che mi sembra di sentire - sappilo, mio buon amico Critone - come ai
celebranti di riti coribantici sembra di udire i flauti (Womep ol KopvBavTiHVTEG TOV
avA®v SokoUolv dkovew): e risuonando dentro di me, eco di queste parole mi
impedisce di udire altro (xai &v éuoi atdtn i XM TOVTWV TOV AOYWV BopPel Kal moLel
uf dvvacbal Twv GAAwY akovewv). Per quanto mi pare ora, ti assicuro, ogni tua
obiezione a esse sarebbe vana.

Le parole delle Leggi sono musica rintronante come quella che ha I'impressione di
ascoltare chi & dedito a pratiche coribantiche; musica che continua a risuonare
con effetto assordante e frastornante: chi la ascolta non puo piu ascoltare qualsi-
voglia altro ldgos. La mano di Platone qui &, a mio parere, evidente. Il modo di
esprimersi lo troviamo riecheggiato in Prot. 315a-b, 328d e Menex. 234c-235c. Lo
ritroviamo negli indefessi seguaci di Protagora ammaliati (keknAnuévol) dalla sua
voce, e in Socrate che dichiara di essere rimasto, dopo aver ascoltato il celebre
sofista, per parecchio tempo keknAnuévog a fissarlo come se ancora parlasse, e di
essersi ripreso a stento. Lo ritroviamo, nel Menesseno, nello stato che ironicamente
Socrate dichiara di aver raggiunto dopo aver ascoltato gli epitafi solenni ad Atene,
pronunciati da chi usa tecniche da stregone (yontevovotv) che lasciano Socrate
paralizzato, incantato e rintronato per tre giorni’®. La medesima valenza critica e
sarcastica del richiamo ai Coribanti nel Critone’” & all’opera, in Phaedr. 234d,
nell’immagine di Socrate colpito fino allo stordimento (¢kmAayfjval) dalla lettura
del discorso lisiano sull’amore, tanto da associarsi all’entusiasmo bacchico (cuve-
Baxyevoa) del giovane Fedro infatuato per le capacita retoriche di Lisia. La
retorica praticata nel’ambiente della democrazia ateniese, per Platone, insomma,
é sempre materia da riti dionisiaci e coribantici.

In sostanza, il discorso delle Leggi personificate & un discorso in linea col
pensiero prevalente dell’Atene nel momento della stesura del dialogo: ’Atene che
aveva condannato a morte Socrate. Per Platone, & sullo stesso piano del discorso
ammaliante ma mistificatorio della propaganda ufficiale del regime democrati-

123-124; Bultrighini 2016, 78-81. Lisia, per Platone, fondamentalmente resta il «discepolo di Trasi-
maco e quindi compagno di studi di Clitofonte» (Capizzi 1984, 66—67; cfr. Bultrighini 2016, 18 n. 7).
74 Vd. in partic. Bultrighini 2016, 38, 176—-177. Cfr. Burnet 1924, 291-292.

75 Come risulta dalla puntuale analisi di Weiss 1998, 134-144. La Weiss inquadra bene il signifi-
cato dell’effetto che il frastuono coribantico ha su qualsiasi possibilita di azione per una coscienza
critica, quando Socrate fa presente a Critone che ogni sua obiezione sarebbe parlare inutilmente.
Credo vada sottolineata una evidente sintonia con quanto, nella Repubblica (VI 492a-c, 494a, 496c-
d), Platone dichiarera a proposito della «impetuosa ondata del condizionamento collettivo» che, nel
corso di riunioni assembleari o analoghe, paralizza (e omologa) il véog pur dotato di natura filosofi-
ca e educazione appropriata. Anche nel Critone & in gioco I'impotenza indotta dall’ambiente politico
(e cfr. Ap. 31e). Vd. Bultrighini 1999, 70; Id. 2009, 28-29 (da cui la cit.); Id. 2016, 146.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104

235



236

Elisabetta Dimauro

co’®. La profonda distinzione dalla posizione espressa da Lisia nel celebre passo
della Difesa per l'uccisione di Eratostene (sopra, § 4) & contenuta in estrema sintesi
nelle battute conclusive della perorazione delle Leggi (54b-c):

E vero che andandovi [scil. nel’Ade] - se poi lo fai — patisci un’ingiustizia, ma non
da parte di noi leggi bensi degli uomini (oUx V¢’ AudOV TOV VOuwv GAAQ U
avBpwmwv).

Platone ha le idee chiare sul tipo di dnthropoi in argomento. I responsabili della
morte di Socrate sono dnthropoi che si sono arrogati il ruolo di leggi in persona.

6. Siamo alle conclusioni. Il celebre confronto tra Socrate e le Leggi inserito nel
Critone da un lato riflette la precoce e schiacciante affermazione di uno slogan
rivitalizzato e strumentalizzato dalla classe politica del ricostituito regime demo-
cratico, e dall’altro registra una puntuale reazione di Platone. Dobbiamo interro-
garci sul grado di sarcasmo implicito nell’acquiescenza socratica al <dominio delle
leggi>. Platone, quando compose il dialogo inserendo l'intervento di un interlocu-
tore singolare come le Leggi personificate, doveva, a mio parere, vedere nello
slogan un simbolo di ipocrita e pretestuoso conformismo, funzionale, in particola-
re, a giustificazioni retrospettive di una condanna come quella di Socrate””; un
esempio significativo é il «non io ti uccidero, ma la legge della citta» di Lys. I 26—
27. Platone reagisce, gia a livello dell’elaborazione del Critone, alla prevedibile e
logica evoluzione di un «pensiero prevalente», promosso e consolidato dopo il 403
a. C,, di cui offre una eloquente sintesi, intorno al 353/2 a. C., Demostene (XXIV 37;
vd. sopra, § 3). Negli vueig ol moAAot di Demostene che diventano, in una sorta di
consustanziazione con le leggi (sentite, ancora, come personificate) la povn
dvAakn kai Swkaia kai BéBatog TGV vouwv, Platone non avrebbe potuto vedere
altro che coloro che avevano mandato a morte Socrate. Cosciente di una situazione
e della sua prevedibile evoluzione, Platone nel Critone da una risposta, come &
nelle sue corde, nel registro del pieno sarcasmo, ai limiti dello sberleffo. Da una
parte ha coscienza di una inevitabile affermazione dello slogan «siamo noi il
nomos»>; dall’altra sa che le imputazioni ufficiali del processo a Socrate avevano
ruotato attorno all'idea di trasgressione del ndmos, in materia di déi della citta e di

76 Bultrighini 2016, 38, 162-178.

77 Cfr. Adorno 1997, 37; cfr. Mossé 1974, 218. Il processo a Socrate pud essere considerato un
esempio tra i primi di intolleranza e pregiudizio generalizzato, e il verdetto appare esito e prodotto
di una propaganda ideoclogica nei confronti di una voce percepita come potenziale pericolo (cfr. Cor-
nelli-Chevitarese 2010, 221). Dubbiosa sull’interpretazione politica del processo (ma con motivazioni
non convincenti, cfr. 'analisi di Bultrighini 2016, 11-24, sulle indicazioni fornite dalla sezione intro-
duttiva della VII epistola) Mossé 1974, 217-218 e 1997, 58; cfr. Elster 2004, 14-15 con rif. bibl.; Gaga-
rin 2020, 28-30, 157 n. 9. Ober 2011, 170, ammette che «the Amnesty meant that Meletus could not
openly prosecute Socrates on the charge of being an oligarch’s teacher and collaborator ...»; cfr. Ca-
rawan 2013, 203.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104



Socrate e I'obbedienza alle leggi nella prospettiva platonica 237

néoi. Con il dialogo in cui Socrate esterna la sua piena acquiescenza alle Leggi,
Platone, in sostanza, ribatte: «vedete? Socrate era uno di voi!».

Elisabetta Dimauro, Universita «G. d’Annunzio» Chieti-Pescara, DiLASS, Via dei Vestini,
I-66100 Chieti, elisabetta.dimauro@unich.it

Bibliografia

Adorno F. ?1997, Introduzione a Platone, Roma/Bari.

Avery H.C. 1991, Was Eratosthenes the Oligarch Eratosthenes the Adulterer?, «Hermes»
119, 380-384.

Bearzot C. 1997, Lisia e 'amnistia: Uorazione XXV e il suo sfondo politico, «CISA» 23, 59—
s 2

Bevilacqua F. 2010 (a cura di), Memorabili di Senofonte, Torino.

Brickhouse Th.C./Smith N.D. 1989, Socrates on Trial, Princeton, NJ.

Brickhouse Th.C./Smith N.D. 1994, Plato’s Socrates, New York/Oxford.

Bultrighini U. 1999, Maledetta democrazia. Studi su Crizia, Alessandria.

Bultrighini U. 2016, Platone e la democrazia, Lanciano.

Burnet J. 1924, Plato, Euthyphro, Apology of Socrates, Crito, ed. with notes by ]J. Burnet,
Oxford (repr. 2002).

Canevaro M. 2013, Nomothesia in Classical Athens: What Sources Should We Believe?,
«CQ» 63, 139-160.

Canfora L. 2000, Un mestiere pericoloso. La vita quotidiana dei filosofi greci, Palermo.

Capizzi A. 1984, Platone nel suo tempo. L’infanzia della filosofia e i suoi pedagoghi, Roma.

Carawan E. 2013, The Athenian Amnesty and Reconstructing the Law, Oxford.

Cartledge P. 2016, Democracy. A Life, Oxford.

Cohen D. 2015, Tyranny or the Rule of Law? Democratic Participation in Legal Institutions
in Athens, in D. Hammer (ed.), A Companion to Greek Democracy and the Roman
Republic, Chichester, 167-178.

Cornelli G./Chevitarese A.L. 2010, Socrate tra golpe oligarchico e restaurazione democrati-
ca (404-403 a. C.), in L. Rossetti/A. Stavru (edd.), Socratica 2008. Studies in Ancient
Socratic Literature, Bari, 211-224.

Davies . K. 1971, Athenian Propertied Families, 600-300 BC, Oxford.

Elster J. 2004, Closing the Books. Transitional Justice in Historical Perspective, Cambridge.

Gagarin M. 2020, Democratic law in classical Athens, Austin.

Hansen M.H. 1985, Athenian Nomothesia, « GRBS» 26, 345-371.

Hansen M.H. 1992, Tradition of the Athenian Democracy A. D. 1750-1990, « G&R» 39, 14~
30.

Johnson P. 2011, Socrates. A Man for Our Times, New York.

Kraut R. 1984, Socrates and the State, Princeton, NJ.

Krentz P. 1995, Xenophon, Hellenika I1.3.11-IV.2.8, ed. with an Introd., Transl. and Comm.
by P. Krentz, Warminster.

MacDowell D.M. 1975, Law-Making at Athens in the Fourth Century B.C., «JHS» 95, 62-74.

Marzi M. 2006, Orazioni e frammenti di Lisia, Torino.

Medda E. 1991, Lisia. Orazioni I-XV, Milano.

Medda E. 2009, rec. a Todd S.C. 2007, «Exemplaria Classica» 13, 215-238.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104



238

Elisabetta Dimauro

Montuori M. 31998, Socrate. Fisiologia di un mito, Milano.

Mossé C. 1974, Les proceés politiques et la crise de la démocratie athénienne, «DHA» 1, 207-
236.

Mossé C. 1997, L’amnistie de 403: une illusion politique ?, « CISA» 23, 52-58.

Musti D. 142019, Storia greca. Linee di sviluppo dall’eta micenea all’eta romana, Roma/Bari.

Nails D. 2002, The People of Plato. A Prosopography of Plato and Other Socratics,
Indianapolis/Cambridge.

Nyvlt P. 2013, Killing of Eratosthenes between Reality and Mime (Or, Was Lysias 1 Really
Pronounced?), «Graeco-Latina Brunensia » 18, 1, 159-170.

Ober J. 1989, Review Article: The Nature of Athenian Democracy, «Class. Phil.» 84, 322-
334.

Ober J. 1998, Political Dissent in Democratic Athens. Intellectual Critics of Popular Rule,
Princeton, NJ.

Ober J. 2005, The Athenian Debate over Civic Education, in ]J. Ober, Athenian Legacies.
Essays on the Politics of Going On Together, Princeton/Oxford 5, 128-156 (gia in Yun
Lee Too (ed.), Education in Greek and Roman Antiquity, Leiden 2001, 273-305).

Ober J. 2011, Socrates and Democratic Athens, in D.R. Morrison (ed.), The Cambridge
Companion to Socrates, Cambridge, 138-178.

Ober ]. 2017, The Trial of Socrates as a Political Trial, in J. Meierhenrich/D.O. Pendas
(edd.), Political Trials in Theory and History, Cambridge, 65-87.

Pleket HW. 1992: rec. a M. Ostwald, From Popular Sovereignty Law. Law, Society and
Politics in Fifth-Century Athens,Berkeley/Los Angeles/London 1986, « Mnemosyne»
45, 273-277.

Rhodes P.J. 1991, The Athenian Code of Laws, «JHS» 111, 87-100.

Robertson N. 1990, The Laws of Athens, 410-399 BC: The Evidence for Review and
Publication, «JHS»110, 43-75.

Sassi M.M. 1993, Platone. Apologia di Socrate, Critone, Milano.

Schofield M. 2005, Approaching the Republic, in C. Rowe/M. Schofield (edd.), The Cambrid-
ge History of Greek and Roman Political Thought, Cambridge, 190-232.

Schofield M. 2006, Plato. Political Philosophy, Oxford.

Todd S.C. 2007, A Commentary on Lysias, Speeches 1-11, Oxford.

Weiss R. 1998, Socrates Dissatisfied. An Analysis of Plato’s Crito, New York.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104



	Socrate e l'obbedienza alle leggi nella prospettiva platonica

