
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 81 (2024)

Heft: 2

Artikel: Socrate e l'obbedienza alle leggi nella prospettiva platonica

Autor: Dimauro, Elisabetta

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1074568

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1074568
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Socrate e l'obbedienza alle leggi
nella prospettiva platonica

Elisabetta Dimauro, Chieti

Abstract: Interpretations of the dialogue between Socrates and the personified Laws, in
Crito, have mostly placed the emphasis on the contractual aspect of the relationship
between the two: the punctual respect of the contract established between Socrates and the
laws of the city would be the basis of the philosopher's decision to fully accept the death
sentence that the court decreed following pre-established rules and procedures. This

paper proposes an interpretation of the Platonic construction of the dialogue between
Socrates and the Laws in a sarcastic key. Plato brings into play Socrates' acquiescence in the
«domain of the laws> because he identifies in this last formulation the product of the

regime's self-referential propaganda, a slogan exploitable of the restored democracy.
Faced with the development of a conformity of thought, implemented by the same
protagonists of the democratic restoration who sentenced Socrates to death in a process with
a clearly political matrix, Plato essentially replies «Socrates felt the same way, he was
one of you».
Keywords: Plato, Socrates, Crito, laws, democracy.

1. La circostanza a cui fa un rapido accenno Senofonte nella sua Apologia di

Socrate (Xen. Ap. 23), l'intenzione dei suoi amici e frequentatori di farlo evadere

per sfuggire alla sentenza capitale, costituisce, come è noto, il presupposto da cui
si sviluppa la situazione drammatica del Critone platonico. La particolarità di

questo dialogo, che vede il confronto tra Socrate e Critone sul tema del ôlkcuov, è il
coinvolgimento di un terzo interlocutore, introdotto in forma indiretta, che ha due

caratteristiche singolari : imprime una svolta decisiva e irreversibile al confronto

dialettico, e non è un personaggio in carne ed ossa, è la personificazione delle

Leggi di Atene (50a-54c).
Passando per la fondamentale premessa «non bisogna commettere volonta-

riamente ingiustizia in nessun caso », neanche da parte di chi ha subito ingiustizia,
«corne i polloi credono come i polloi affermano» (49a-e), Socrate introduce la

domanda-spartiacque del dialogo, domanda che ha l'effetto di mettere Critone

spalle al muro (49e-50a):

Socr. Allontanandoci da qui senza previo consenso délia città facciamo del
male a qualcuno, e proprio a chi meno dovremmo, oppure no? E rimaniamo
fedeli ai principi che avevamo riconosciuti giusti, oppure no (xai èppévouev
olç (hpoXoyqaapev SiKaiotç ouatv q oti)?1.

1 Le traduzioni dal Critone, ove non diversamente indicato, sono di M.M. Sassi.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104



Socrate e l'obbedienza alle leggl nella prospettlva platonlca 221

Esattamente questo è l'efficace preambolo per l'ingresso in scena dell'interlocuto-

re inatteso:

Socr. Prova, allora, a metterla cosi. Poniamo che mentre siamo Ii 11 per fuggire di

qui (o comunque vogliamo chiamare questa cosa) venissero le leggi e la città
tutta (oi vopoi Kai to koivov Trjc; noXeax;), si piazzassero davanti a noi e ci

chiedessero: «Dimmi, Socrate, che cosa hai in mente di fare? (...)».

Va segnalato come, nella cornice introduttiva del Critone, venga impostato il filo
conduttore del dialogo tra le Leggi e Socrate. È il rapporto tra il dikaion del privato
(sostenuto nelle argomentazioni di Critone) e il dikaion dei nômoi e del koinôn tês

pôleos, del pubblico. La Legge personificata che si rivolge a Socrate incarna il
limite invalicabile di una giustizia pubblica con cui il privato ha stipulate un
impegno contrattuale.

L'awio del dialogo è subito nel segno dell'alternativa JteÀLç/L5ui)Triç. Le Leggi

imputano a Socrate la responsabilité, nel caso di una eventuale evasione, di

«distruggere noi, le leggi, e la città intera»; la polis non puö sussistere, se le sue

sentenze «possono essere invalidate e annullate da privati cittadini» (50b). Alla
tendenziale obiezione di Critone basata sull'ingiustizia che la città ha inflitto a

Socrate (50c), Socrate replica con l'argomentazione per cui le Leggi non possono
non avere la meglio sull'interlocutore: i termini dell'accordo stipulato tra Socrate

e le leggi. L'accordo non contemplava la possibilité di mettere in discussione le

sentenze pronunciate dalla città, e le Leggi inchiodano Socrate sul tema «hai

qualcosa da rimproverarci?», tema che viene sviluppato attraverso una serie di
esempi concreti a cui Socrate puo rispondere solo dando aile Leggi piena ragione
(où pépcj)opai, 50d; cfr. 50e, 51c, 52d, 54d). Socrate deve aile leggi délia città

nascita, allevamento, istruzione (50d-51c). A lui, corne a qualsiasi altro cittadino
ateniese, è stata data piena libertà di andarsene, se le leggi non fossero state di suo

gradimento (51d); ma Socrate non l'ha fatto, dimostrando di aver accettato senza

riserve i termini dell'accordo (52a-53a): andarsene ora per sfuggire alla sentenza
sarebbe unicamente un àôucelv trasgredendo i patti (52d; 52d-e; 53a; 54c).

Un punto dell'argomentazione delle Leggi, corne avremo modo di ribadire, va
sottolineato. Se scegliesse la via délia fuga da Atene, Socrate, soprattutto, sarebbe

riprovevole «non meno degli altri Ateniesi, ma più di tutti (év tolq pdÀiara)», in
considerazione délia disponibilità ambientale che Atene gli ha offerto per svolgere
le sue attività (52a, cfr. 52e-53a, 53c-d, 53e-54a: vd. oltre, § 2.1.).

Nell'ambito délia ricca e variegata riflessione suscitata da questo dialogo
interno al dialogo, oggetto particolare di attenzione e discussione è stata, non a

caso, la natura esatta dell'impegno contrattuale tra Socrate e le leggi délia polis. A
mio parère, un vizio interpretativo di fondo è stato quello di generalizzare la
condizione di Socrate, ossia di assimilare al rapporto di tutti i cittadini ateniesi con

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104



222 Elisabetta Dimauro

le leggi in quanto leggi del sistema democratico, quello che è il rapporto -
esattamente come Platone lo delinea, un rapporto peculiare - del cittadino Socrate

con il medesimo sistema. Non si pud in sostanza, a mio parere, considerare
automatica una piena sintonia di Socrate con la democrazia in base all'idea,
radicata nel pensiero degli Ateniesi, del debito verso la città2. Un'operazione del

genere si fonda su una concezione contemporanea della democrazia3, che non è la

concezione greca antica. E non tiene assolutamente conto del fatto che dobbiamo

confrontarci con qualcosa che è, più e oltre che Socrate, la rappresentazione che di
Socrate fornisce Platone quando élabora il Critone.

2.1. In tempi recenti, il tentativo più risoluto di sostenere, sulla base del Critone,

una compatibilité ideologica di Socrate col regime democratico è quello in cui si è

impegnato Josiah Ober, in particolare con una analisi della natura del <contratto>

tra le Leggi e Socrate4. Appare senz'altro ineccepibile il punto di partenza, la messa

a fuoco di una réciprocité tra città/leggi e cittadino che vede quest'ultimo in una
posizione di infériorité, stante l'impossibilité di ripagare i beni ricevuti (nascita,
allevamento e educazione)5. Tuttavia a questa prospettiva, che inquadra la rispo-
sta di Socrate al richiamo delle Leggi come una risposta obbligata ed omologata
nell'Atene democratica, manca la considerazione per la peculiarité del soggetto
Socrate: che, per quanto concerne la posizione verso il sistema democratico, va

più correttamente definito soggetto «a meté del guado»6, corne suggeriva Domeni-

co Musti nel 19897. Musti riscontra e mette in evidenza due poli significativi

2 Sostenuta in dettaglio da Ober 2011 ; cfr, Id. 2005,157-170.
3 Cfr. e.g. Hansen 1992,23-24.
4 Ober 2011. Come cerco di chiarire nel testo, la lealtà di Socrate al contratto di cui parla Platone

non implica una adesione all'ideologia democratica. Io credo che nel Critone Platone abbia inquadra-
to la realtà della posizione (scomoda) di Socrate nell'Atene delle pcTaßoAai tra fine V - inizio IV a. C.,

esattamente come farà nell'introduzione della VII Lettera (324d-325c, vd. Bultrighini 2016, 18-20).
Platone fa riferimento a condizioni obiettive, nell'ambiente democratico, che hanno consentito a

Socrate di esercitare l'attività intellettuale a cui si è dedicate (cfr. lo stesso Ober 2011,163); ma le idee

platoniche (e in buona misura) socratiche sulla democrazia vanno in ben altra direzione. La profonda

convinzione che le pratiche partecipative del governo ateniese fornissero a ogrii ateniese un'edu-
cazione politica (162) non appartiene sicuramente a Platone/Socrate (basti pensare a Resp. VI 493a,
cfr. Bultrighini 2016,171-173; diversamente, tuttavia togliendo peso a chiari indizi sull'ideologia pla-
tonica, Ober 2005,144-146), ma semmai a figure, nei dialoghi, come Protagora (Prot. 322d-323a,
32Sc-326e, 333c) o Anito e Meleto (Ap. 24d-25a; Meno 92e-93a). È dalla loro bocca (in Platone) che

sembra uscire una affermazione come «(•••) Athenian civic education centered on practice: It
was by doing politics that an Athenian was educated in the core values of the democratic
community» (Ober 2005, 128; cfr. 143-146; Carawan 2013, 225-226). Vd. Bultrighini 2016, 139 e n. 30,

164-165,169-178.
5 Ober 2011,149-151.
6 Cfr. Kraut 1984, 9 e Bultrighini 2016, 21-22.
7 Ora Musti 142019, 484-493. Cfr. Sassi 1993, 212 s. n. 15. La prospettiva di Musti ridimensiona
l'urgenza del dibattito sul presunto contraste tra la posizione <legalista> del Critone e gli episodi di
disobbedienza civile a cui lo stesso Socrate fa riferimento (vd. oltre, § 2.2), oltre che la professione di

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104



Socrate e l'obbedienza aile leggi nella prospettiva platonica 223

dell'esperienza socratica. Si puö parlare di un «tendenziale distacco dalla demo-

crazia» per la volonté di «trasformare la politica in una téchne, cioè in
un'attività di <competenti»>; tuttavia Socrate appare pienamente calato nella
realtà ateniese, che gli consente di svolgere l'attività di interlocutore critico: nella

condizione storica délia cultura democratica e urbana si defmiscono la sua

identité e i confini del suo spazio operativo8. Indubbiamente, Socrate «non
approda alia scelta defmitiva che sarè di Platone»; non sembra tuttavia proponi-
bile il rapporto di causa ed effetto tra una compatibilité di base con l'ideologia
democratica e la scelta estrema di Socrate. Ciö anche per la semplice ragione che

alla fin fine quella di Socrate non è stata una vera scelta tra opzioni ideologiche :

nulla nel confronto tra le Leggi e Socrate, nel Critone, suona come inno alla bonté

specifica del regime democratico. L'interlocutore del soggetto privato Socrate è il
soggetto pubblico délia polis e delle sue leggi. È il pubblico che richiama il privato
al rispetto dei patti stretti con la polis in cui il privato ha vissuto e operato senza

mai trasferirsi altrove; il valore-cardine nell'argomentazione delle Leggi è la

giustizia legata al rispetto dei patti, ed è un valore che non sarebbe estraneo a

nessun tipo di governo. In realtè, nella linea interpretativa di Ober e altri si da per
scontato un presupposto, che ritengo metodologicamente fuorviante: si estende

quale cosa owia la condizione individuale di Socrate a tutta la cittadinanza di

un'Atene che viene vista, in sostanza, corne < mirage délia perfetta democrazia

diretta >9. Personalmente, non penso che Platone possa aver suggerito un collega-

mento tra la condizione socratica di «citizen quite literally a product of the
laws»10 e lo specifico contesto democratico ateniese. Sarebbe un collegamento in
patente contraddizione con tutto quello che Platone, in particolare per bocca di
Socrate11, esprime in numerosi luoghi a proposito del regime in vigore quando
Socrate svolse la sua attivité. E, soprattutto, Platone non sta parlando qui del

<cittadino ateniese»: sta parlando di quel cittadino, sta parlando del <cittadino

Socrate». La particolarité del soggetto/Socrate è affermata chiaramente dall'inter-
locutore/Leggi in Crito 52a. Se qualcuno rimane, argomentano le Leggi, vuol dire
che acconsente ad obbedire, e se non lo fa commette ingiustizia in tre sensi, perché
disobbedisce a chi l'ha messo al mondo e allevato, perché lo fa dopo accettato di
obbedire, e perché «non cerca di persuaderci se stiamo commettendo un errore»

disobbedienza proclamata da Socrate a giudici che gli imponessero di rinunciare alia filosofia
(zip. 29b-d). Cfr. Kraut 1984, 8,12-17; Brickhouse-Smith 1994,142-143 con rif. bibl.

8 Musti "2019,485,491-492.
9 Paradigmatico in questo senso Ober 2011,158 e 162.

10 Ibid., 150.

11 Cfr., i.CL, Kraut 1984, 7-8, 196-199; Schofield 2006, 54-55; Musti "2019, 485; Bultrighini 2016,

passim. È in ogni caso arduo mettere da parte le indicazioni sulla « critical response to certain principles

and practices of the Athenian democracy» (Ober 2011, 157-158 e n. 37); nel Critone, parlano
chiaro la posizione critica verso r) töv noXküv Söija/Suvapu; e il correlato tema delle competenze
(46c-48a, 49d; cfr. sopra, § 1). Owiamente mi discosto dalla visione popperiana di Socrate (cfr.
Kraut 1984, 203-207).

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104



224 Elisabetta Dimauro

(Sie), e riguardo alle loro decisioni, di fronte all'alternativa proposta «tra persuadera

ed eseguire» (52a) non fa nessuna delle due cose. Ora, il caso di Socrate,

precisano le Leggi, è quello più evidente tra tutti gli Ateniesi:

«Ora noi sosteniamo, Socrate, che a siffatte accuse ti presterai anche tu se farai
quello che hai in mente: e non meno degli altri Ateniesi, ma più di tutti (kcù oùx
riKLaia AGryvaiwv aé, 6AÀ' év toïç paXiaia)». E se chiedessi perché mai, forse a

ragione mi assalirebbero rimarcando che proprio io, più di tutti gli Ateniesi (év toïç
pctÀicrra AGqvalwv eyé), sono stretto a loro da questo patto.

Si tocca dunque il piano délia posizione personale e particolare di Socrate. Lo

conferma l'allusione, neanche tanto implicita, al tendenziale distacco dalla realtà
democratica ateniese, che Socrate ha evidentemente espresso nel corso délia sua

attività intellettuale, e di cui l'interlocutore/Leggi ha chiarissima nozione (52e-
53a):

in settant'anni avresti ben avuto modo di partirtene se non ti andavamo bene, o

se non trovavi giusti i nostri accordi... Tu invece non optavi per Sparta o Creta, di
cui stai sempre a lodare il buon governo (&ç 8r\ éKaoroie cpn«; eùvopeîoOai), né per
nessun'altra città greca o barbara

Platone, qui, mette in gioco il modello di Sparta, e anche di Creta, che sappiamo
destinato a maturare come fulcro ispiratore délia propria riflessione riformisti-
ca12. Ancora più indicativo risulta il discorso quando tocca il piano specifico délia

peculiare attività intellettuale/dialettica di Socrate (53b—d). Il destino di Socrate, se

si recasse in pôleis rinomate per eunomia, sarebbe quello di essere guardato con

sospetto e di essere bollato con l'etichetta di vôpwv SiacjjGopeùq; l'alternativa,
rivolgersi a città che non siano «rette da buone leggi», dove gli interlocutori non
sarebbero «gli uomini più onesti», signifïcherebbe per Socrate la vera e propria
perdita délia ragione di vivere (kch toûto ttoioùvtl apa aijiôv aot Çrjv garai;), una

ragione che coincide con il suo incessante ötaAeysaGai (53c-d). In quei contesti,

diversamente che in Atene, l'interazione dialettica di Socrate sarebbe impraticable
perché indecorosa (äoxnpov). D'altra parte, in luoghi contrassegnati da ataxia e

akolasia corne la Tessaglia, dove Socrate al massimo potrebbe andare per banchet-

tare, le Leggi osservano «quelle nostre conversazioni sulla giustizia e le altre virtù,
dove saranno andate a fînire?» (53 d-e). Qui si tocca un punto nevralgico délia

rappresentazione di Socrate nel Critone. Solo in questo senso - nel senso, corne s'è

12 Kraut 1984, 215-216 non sembra a questo proposito dare spazio al problema di una possibile
enfasi tutta platonica nell'attribuzione di un attaccamento socratico ai modeili spartano e cretese

(che owiamente non significa aderire all'idea popperiana di una interpolazione nel testo originario
del Critone). Inoltre, è possibile che a Sparta e Creta come modeili Socrate effettivamente avesse fatto

riferimento, tuttavia non nel senso completamente politico-riformistico che sarà di Platone nei dia-

loghi di epoca successiva (cfr. Kraut 1984, 222-223): ancora, un Socrate «a metà del guado». Cfr.
Sassi 1993, 216-217 n. 17.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104



Socrate e l'obbedienza alle leggi nella prospettiva platonica 225

detto, delle opportunité di svolgere l'attività dialettica che la cultura urbana della

libera interazione negli spazi pubblici Atene gli ha consentito13 - il Socrate di

Platone accetta la condanna a morte che il regime democratico ha decretato per
lui; ma nulla giustifica l'estensione del senso di questa accettazione a una piena
sintonia con l'ideologia politica dominante.

In sostanza, sostenere la compatibilité tra fllosofia socratica e democrazia
ateniese14 è possibile esclusivamente nel senso che Socrate riconosce alle leggi di
Atene di avergli lasciato fare il suo <mestiere>. Non credo si possa citare nulla di

più indicativo, nella direzione che stiamo suggerendo, di quanto Socrate, parlando
ai giudici della sua attivité di tafano stimolatore delle coscienze nella pôlis ateniese

(Ap. 30e-31d), dichiara a proposito della propria riluttanza a «fare politica»:

Voi ben sapete, Ateniesi, che se io da tempo avessi messo mano a fare politica (xa
noÀiTiKà itpàxxeiv), da tempo sarei morto (rtdAai âv anoAwAq)15.

2.2. La questione mérita di essere considerata sotto un'altra angolatura. Nel

Critone il tema del <rimanere ad Atene > è con buona probabilité utilizzato, oltre
che per affermare l'attaccamento di Socrate alia sua pôlis, per replicare a un dato

di fatto di cui si aveva percezione diffusa e che risultava penalizzante in un

processo come quello intentato nel 399 a. C.: il fatto che Socrate era stato iscritto
nella lista dei Tremila cittadini legittimi del periodo della cosiddetta tirannide dei
Trenta16. È una circostanza che sappiamo bene aver costituito motivo di sospetto
nei primi anni della democrazia restaurata, fornendo pretesto per persecuzioni
giudiziarie17. Appare plausibile ipotizzare che il collegamento tra l'argomento del

<rimanere ad Atene > e la decisione di accettare i termini del contratto con le Leggi
sia funzionale a distogliere l'attenzione da un < essere rimasto> sotto i Trenta che in
realté aveva avuto le sue radici in una fondamentale sintonia di Socrate con gli
uomini di quel regime18, o quanto meno poteva essere diffusamente sentito in
questi termini. L'episodio che metteva in stretta relazione Socrate col potere dei

Trenta, pur se rievocato da Platone espressamente per presentare un Socrate che

prende le distanze dal regime dei <tiranni>, è il famoso rifiuto di farsi coinvolgere
nell'arresto di Leone di Salamina (Ap. 32c-d). Subito prima, perö, Socrate aveva

13 Vd. Kraut 1984, 228; Ober 2005,158. Cfr. Musti 142019, 486 n. 31, 490; Bultrighini 2016, 21-22,
309.

14 Ober 2011, 158. «Athenian-style democracy was, to the very end, the best real-world regime
for Socrates» (ibid., 174-175) è un'asserzione che difficilmente, credo, Platone avrebbe sottoscritto:
lo conferma l'introduzione della VII Lettera.
15 Plat. Ap. 31d (trad. G. Giardini). Vd. Kraut 1984,196,198-199.
16 Circostanza ben focalizzata e discussa da Cornelü-Chevitarese 2010, 217-218, 221-222; cfr.
Canfora 2000, 26-29; Nails 2002, 221.

17 Cfr., in partie., di poco precedente il processo di Socrate, Lys. XXV14-16 (vd. oltre nel testo), su
cui Bearzot 1997 con rif. bibl. In generale, vd. Mossé 1974 e 1997; cfr. Elster 2004,16-21.
18 Pienamente condlvisibile l'osservazione in questo senso di Cornelli-Chevitarese 2010, 222. Cfr.

Canfora 2000, 26-27.

Museum Helveücum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104



226 Elisabetta Dimauro

ricordato la sua opposizione al procedimento illegale di condanna in blocco che

durante il regime democratico era stata inflitta agli strateghi per il mancato

soccorso ai naufraghi nella battaglia del 406 a. C.:

In quel frangente io solo fra i pritani ho cercato di impedirvi di violare la legge, e ho

votato contro. E con i retori li pronti a farmi sospendere e arrestare, incitati dalle

vostre grida, ho reputato più doveroso affrontare il pericolo dalla parte della legge e

della giustizia che condividere, per paura della prigionia o della morte, l'ingiustizia
della vostra decisione. Questi fatti avevano luogo quando c'era ancora la democra-
zia

II trait d'union tra le due circostanze della vicenda socratica19 è il tema della

giustizia e dei rischi corsi da Socrate per essersi opposto all'illegalità. Nella

prospettiva che Platone attribuisce a Socrate, violazione della legge e ingiustizia
caratterizzano in egual misura la democrazia del 406 a. C. e il regime oligarchico
del 404/3 a. C. Platone tornerà sull'episodio di Leone20 nella VII Lettern (324e-
325c). Qui, la rievocazione dell'astensione di Socrate dall'iniziativa «empia» dei
Trenta è funzionale all'immagine di uomo devoto alia giustizia e per nulla

compromesso con il regime oligarchico del 404/3 a. C. Ma subito dopo l'episodio è

richiamato nell'ambito di un confronta, chiaramente sfavorevole al regime
democratico, con il trattamento assai più duro e ingiusto subito da Socrate ad opera
degli uomini della democrazia restaurata :

Non molto tempo dopo perô cadde il regime dei Trenta in seguito alcuni uomini
di governo trascinarono in tribunale questo nostro compagno Socrate, lanciandogli
un'accusa delle più nefande, fra tutte la meno adatta a Socrate: infatti gli uni lo
denunciarono come empio, gli altri lo condannarono e mandarono a morte, proprio
lui che un tempo non aveva voluto prender parte all'empio arresto che riguardava
un amico degli esuli di allora, quando essi stessi si trovavano nella difficile
condizione deU'esilio.

Trovo assai significativo che in un'orazione databile nel 400 a. C. o poco dopo21 il
cliente difeso da Lisia insista sul suo mancato coinvolgimento, per non aver
ricoperto alcuna carica, in affari politici di qualsiasi tipo, e in particolare nell'im-
prigionamento di qualcuno:

tanto meno si potrà provare che, dopo l'insediamento dei Trenta, io sia entrato
a far parte del Consiglio o abbia ricoperto una qualche carica. Non si troverà

19 Accomunate anche da Senofonte in Mem. IV 4, 2-3. Senofonte menziona l'implicazione di
Socrate nella vicenda del 406 a. C. in Hell. 17,15 e Mem. 11,18.
20 All'episodio fa riferimento, con specifica relazione a Socrate, Xen. Mem. IV 4, 3 (in epoca suc-

cessiva, D.L. II24). Cfr. Xen. Hell II3, 39; And. I 94; Lys. XII52 e XIII44.
21 Marzi 2006, 575.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104



Socrate e l'obbedienza alle leggi nella prospettlva platonlca 227

che, sotto l'oligarchia, io abbia trascinato in prigione nessuno Cùtt' époû yùp év trj
oÀiyapxia oüte cutaxOElc; oùSe'u; <t>avf|G£Tai) (...)22.

Credo che l'ultima precisazione del diente di Lisia abbia una motivazione analoga
all'insistenza, in Piatone e in Senofonte, sull'episodio del rifiuto socratico di

partecipare fino in fondo all'arresto di Leone. Ma di quest'ultimo arresto, in ogni

caso, Socrate risultava essere stato ufficialmente incaricato insieme ad altri: e su

questa base poteva essere visto come un agente dei Trenta23. L'episodio non
poteva non dare origine a un particolare impegno délia tradizione apologetica su
Socrate24. Ne sono esempio le asserzioni platoniche, a proposito dei (possibili)
rischi corsi da Socrate a causa délia mancata partecipazione all'arresto di Leone,

in Ap. 32d e in VII ep. 325a. D'altra parte, come s'è visto, Socrate, in Plat. Ap. 32b-c,
istituisce un parallelo che accomuna questi rischi e quelli a cui si era esposto in
precedenza, con l'intervento nel corso del processo del 406 a. C.25

Personalmente non trovo convincente l'interpretazione dell'episodio dell'ar-

resto di Leone come un segnale di distacco totale, sul piano ideologico, di Socrate

dal regime dei Trenta. In realtà, credo, la légalité del regime, in quel momento,
non poteva essere messa in discussione26. Il motivo délia mancanza di giustizia del

regime, in Plat. Ap. 32c-d, è evocato da Socrate solo in relazione all'episodio
specifico dell'ingiunzione di arrestare Leone; e all'episodio è collegato il riferimen-
to ai rischi che Socrate ha evitato unicamente grazie alla breve durata del regime.

Il che suona da un lato come argomento slegato dal momento concreto dell'episodio,

dall'altro corne giustificazione chiaramente pretestuosa27, visto che Socrate

per la sua disobbedienza non subi di fatto nessuna conseguenza: e una conseguen-
za, in un caso corne quello dell'abbandono di un incarico ufficiale, non avrebbe

potuto essere se non immediata. In realtà, al momento del rifiuto di partecipare
all'arresto di Leone, Socrate tutto poteva sapere fuorché che il regime dei Trenta
avrebbe avuto breve durata. Mentre, sarei portata a credere, sapeva molto bene di

essere in qualche modo <intoccabile>. L'aspetto fondamentale délia questione è

22 Lys. XXV14-15, trad. M. Marzi. Cfr. Bearzot 1997,62-63 con rif. bibl.
23 Brickhouse-Smith 1989,186-192; 1994,153.
24 Cfr. Bevilacqua 2010, 628-629 n. 6. Un altro ben noto tassello di questo filone di tradizioni è

l'episodio del divieto a Socrate, da parte di Crizia e Caricle, di SiMctkelv la Àôytov réxvqv: Xen. Mem. I
2, 31-38; secondo Senofonte, Crizia épioei xöv LioKpdtqv per ragioni personali (ibid., 30). Cfr. Bultri-
ghini 1999, 309; Bevilacqua 2010, 298-299 nn. 60-65; Carawan 2013, 214-216.
25 Senofonte si esprime in modo analogo in Mem. 11,18 e IV 4, 2.

26 Kraut 1984,22 con rif. bibl. («when he disobeys the Thirty, he does so because of the content of
their commands, and not because of the oligarchical form of their government»); cfr. Nails 2002,11-
112.

27 Appare infatti illazione del tutto ipotetica che, data la limitata durata del governo dei Trenta,
Socrate «may well have saved by their overthrow» (Brickhouse-Smith 1989,184). In generale, non
trovo convincenti le obiezioni a Kraut 1984 di Brickhouse-Smith 1989,187-192.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104



228 Elisabetta Dimauro

che Platone non mette in bocca a Socrate un rifiuto ideologico integrale del regime
dei Trenta: esattamente corne non lo fa lui, parlando di sé, nella VII epistola28.

Socrate risponde indifferentemente alle convocazioni ufficiali e istituzionali,
sia sotto la democrazia sia sotto i Trenta. L'equiparazione di fatto, che Platone

istituisce in Ap. 32b-e, tra la resistenza all'illegalità procédurale del 406 a. C. e

all'ingiustizia del 404/3 a. C., è già un dato abbastanza indicativo. E un pregiudizio
di Socrate nei confronti délia legalità del regime dei Trenta resta un'ipotesi esposta
a contraddizione. Se Socrate avesse considerato il regime del tutto illegittimo
perché per lui aveva valore sempre e solo la legalità del regime (democratico)
precedente29, non avrebbe innanzitutto avuto motivo di rispondere alla convoca-
zione dei Trenta30. Insomma, piantare in asso la commissione incaricata di
arrestare Leone, semplicemente, Socrate se lo poteva permettere31. E alla convoca-
zione aveva risposto senza nessun problema. Tutto questo puö significare che in
quel momento 1) l'ordine era considerato legale; 2) Socrate non aveva nessun
motivo di attrito con i Trenta32.

Una coerenza socratica nel restare fedele alle leggi di Atene in quanto leggi
délia democrazia ateniese33 è, in realtà, ipotesi legata a una concezione délia

democrazia radicata nel nostro pensiero contemporaneo. Che Socrate, rimasto
saldamente legato alla legalità del regime democratico precedente, avesse dato

prova di una tenace resistenza di principio a riconoscere la legalità dei Trenta, si

28 Limpide argomentazioni sull'argomento in Bultrighini 1999,301-311 ; Id. 2016,9-24.
29 Ober 2005, 159, 168-169; Id. 2011, 168. Interpretazione analogamente fuorviante in Brick-
house-Smith 1994,153. Cfr. Kraut 1984,17-24. Kraut (19-20) sottolinea come, a differenza di quanto
Socrate afferma a proposito del processo collettivo degli strateghi nel 406 a. C., ossia il suo carattere
illegale, «he says nothing... about the legal status of the Thirty's order to arrest Leon. he objected
to their order because it required an unjust act, not because that government had no right to issue

orders».
30 E nel 406 a. C., in qualità di buleuta/pritane, avrebbe pacificamente accettato quello che il siste-

ma democratico consentiva, ossia la decisione sovrana dell'assemblea: cosa che Socrate non aveva
fatto, in nome della legge (Xen. Hell I 7, 15). Attente riflessioni sul senso dell'episodio di Leone in
Stone 1988,113-114; non condivido le obiezioni di Ober 2011,168 n. 56.

31 Cfr. lo stesso Ober 2011,168.
32 Ritengo che l'episodio, owiamente non inventato (Kraut 1984, 196 n. 7), sia stato oggetto di
una strumentalizzazione che a distanza di secoli ha contribuito al miraggio moderno di Socrate

friend of the democracy.
33 Ober 2011,168. Un significativo esempio di come si travasano prospettive ideologiche contem-

poranee nell'analisi delle dinamiche antiche è in Brickhouse-Smith 1989, 186, ancora a proposito
della visione socratica della legalità del regime dei Trenta : « In fact, we consider the actual legality of
the Thirty's rule questionable and doubt that it would have been accepted by the members of the
restored democracy before whom Socrates was tried»; certo consideriamo illegale il regime antide-
mocratico del 404/3 a C. noi, oggi, ma non Socrate, allora. Per questa via si arriva, sorprendentemen-
te ma non troppo, a condividere di fatto la logica degli Ateniesi nel condannare Socrate (Ober 2011,

172; analogamente Cartledge 2016,179-180; ma cfr. Carawan 2013, 203-204). Sembra applicare alia
realtà ateniese di inizio IV a. C. suggestioni contemporanee di censura a supporto del c.d. < pensiero
unico>, a proposito del «citizen's right to free expression» Ober 2017,65; cfr. 86-87.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104



Socrate e l'obbedienza alle leggi nella prospettiva platonlca 229

puö osservare, evidentemente non risultava agli Ateniesi del 399 a. C.: in caso

contrario, questo avrebbe costituito motivo di giustificazione e assoluzione.

Le ipotesi che è possibile formulare in termini di buon senso e di indipenden-
za da condizionamenti ideologici délia contemporaneità, sono sostanzialmente tre.
La prima: Socrate risponde alia convocazione del governo al potere nel 404/3 a. C.

perché lo ritiene suo normale dovere in una situazione che evidentemente non
considéra anormale (arresti vari in corso, di cui era a conoscenza34, inclusi). La
seconda : saputo che l'incarico era legato al nome di Leone, Socrate rinuncia molto

semplicemente perché per il soggetto ha un occhio di riguardo; ciö per motivi a

noi difficili da individuare35, al di là delTunico indizio di cui disponiamo, costituito
dal fatto che Leone potrebbe essere stato uno stratego sfuggito nel 406 a. C. al

processo a cui Socrate aveva fatto opposizione per illégalité procédurale36. La

terza: Socrate, in ogni caso, sa di poter contare su una sostanziale tolleranza di
fondo nei propri riguardi; in questo senso va letto anche l'episodio del divieto, da

parte di Crizia e Caricle, di SiaÀéyEaOai con i véoi, in cui Socrate assume, in modo

significativo, un atteggiamento scopertamente canzonatorio e provocatorio37. È un
episodio che rientra nella categoria di semplici screzi senza conseguenze concrete;
resta il fatto incontrovertibile che Socrate sotto i Trenta non ha avuto veri
problemi38. Gli screzi sotto i Trenta, infatti, non lo hanno portato a essere

giustiziato : Piatone nella VII Lettera lo sottolinea, e questo gli consente di istituire
un significativo parallelo con il trattamento subito da Socrate ad opera degli
uomini influenti della democrazia restaurata39. Nella stessa direzione va letta la

<predizione> - visibilmente forzata e pretestuosa - che Socrate, in Ap. 32d, fa su

un suo inevitabile destino dopo aver ignorato l'ordine di partecipare all'arresto di
Leone, «ne sarei forse morto, se il governo non fosse stato rovesciato di Ii a

poco»40. Spiccano anche il maggior dettaglio e la maggior riflessione messi in
bocca a Socrate, poco prima (32b—c)41, a proposito della analoga presa di posizione
in contrasto con l'ingiustizia che il regime democratico stava praticando nei
confronti degli strateghi, nel 406 a. C.

Una compatibilité di Socrate con l'ideologia democratica, in particolare sulla
base della testimonianza platonica, appare, dunque, difficile da sostenere. Quanto

34 Xen. Mem. 12,32.
35 L'occhio di riguardo per Leone doveva prescindere da motivazioni ideologiche, dato che la

mancata riconoscenza nei confronti di Socrate da parte degli uomini della democrazia restaurata,
che Piatone stigmatizza in VII ep. 325c, sembra collocare Leone nella categoria dei democratici. Un
diverso ordine di ragioni evidentemente spinse Socrate a non partecipare all'arresto.
36 Cfr. Xen. Hell 15,16; 6,16. Vd. Sassi 1993,148-149 n. 30; Krentz 1995,133; Canfora 2000, 28-29.
37 Xen. Mem. I 2, 33-37. Vd. Stone 1988,158-162; cfr. Ober 2011,168 n. 57.

38 Cfr. Cornelli-Chevitarese 2010, 221.

39 Plat. VII ep. 324e-325a, 325b-c. Vd., in partie., Bultrighini 2016,18-19.
40 Non c'è dubbio che «The Socratic tradition seeks to make much of Socrates' bravery in ignoring

the arrest order» (Ober 2011,169). Cfr. Brickhouse-Smith 1989, 83.

41 Cfr. Xen. Hell 17,12 ; Burnet 1924, 213.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104



230 Elisabetta Dimauro

meno, inequivocabili posizioni critiche su aspetti del sistema democratico vengono
unanimemente ammesse, anche dai sostenitori di questa presunta compatibilité42.
La verità è che a fronte délia garanzia di poter svolgere il proprio <mestiere

intellettuale >, Socrate toRera qualsiasi regime. Ma, da un lato, questo non consente
di attribuirgli una automatica e piena accettazione deUa logica democratica sottesa
aUa teoria periclea43; daU'altro, i suoi contatti preferenziali lo mostrano in mag-
gior sintonia con l'ambiente dei Trenta44: e questo, fondamentalmente, ha
determinate l'orientamento dei giudici che lo hanno condannato nel 399 a. C. Un secolo

fa, in sostanza, John Burnet aveva inquadrato in modo convincente la questione :

«The Thirty were weU aware that Socrates was no friend to the democracy, and he

did not leave Athens when they assumed their iUegal power. Critias and Charmi-
des doubtless felt sure of him»45.

AU'obbedienza aUe leggi che Socrate nel Critone indica come motivo deUa

rinuncia a salvarsi, Platone ha scelto di dare una focalizzazione tutta particolare e

drammatica, presentandola come esito di un confronto diretto di Socrate con le

Leggi personificate. Occorre innanzitutto, credo, chiedersi R vero motivo deR'inse-

rimento, nel Critone, di un <dialogo aR'interno di un dialogo>. II Critone avrebbe

avuto una coerenza logica anche senza questa sorta di coup de théâtre: le

considerazioni suR'ingiustizia che una decisione di fuga avrebbe costituito nei
confronti di leggi e città, che Socrate fa immediatamente prima (48b-50a), avreb-
bero potuto già, di fatto, chiudere la questione46.

3. Ritengo che la vera domanda da porsi è cosa avesse in mente Platone nel
momento in cui scrisse il Critone e decise di inserire la sezione dialogica tra
Socrate e le Leggi. Owiamente potremmo lasciare spazio aRa possibiUtà che

questa sezione riproduca una reale reminiscenza socratica, trasmessa forse in
origine daRo stesso Critone, R quale, al dire di Diogene Laerzio (II121) diede a uno
dei suoi diciassette dialoghi R titolo IlepL vopou47. Ma ritengo più accettabRe

ipotizzare che l'inserto dialogico sia una risposta di Platone aR'atmosfera del

momento. Entra cioè in gioco R rapporto di Platone con la realtà ateniese nei
decenni successivi aRa restaurazione deRa democrazia48. A mio parere, Platone

42 Vd. e.g. Ober 2011,142, a proposito del confronto con Meleto nell'Apologia (cfr. ibid., 146). Ov-

viamente, va in ogni caso tenuto conto dell'ipotizzabile grado di creazione o accentuazione platonica
dei tratti del personaggio storico Socrate: sullo spinoso problema, cfr., e.g., Kraut 1984, 200 n.15 e

passim; Schofield 2006, 7-50, 54-55 e passim.
43 Ritengo in ultima analisi azzardato affermare «Socrates is very Athenian: in tune with parts of
the idealistic vision offered in the Funeral Oration of Thucydides' Pericles» (Ober 2005,169).
44 Musti 142019,491-492 ; cfr. Stone 1988,114-116.
45 Burnet 1924, 216.

46 Cfr. Ober 2011,148-149.
47 Raccoglie i dati relativi a Critone Nails 2002,114-116. La Nails esterna scetticismo sul valore
della testimonianza di Diogene Laerzio.
48 Vd. in partie. Bultrighini 2016, 5-7 e passim.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104



Socrate e l'obbedienza alle leggi nella prospettiva platonica

risponde, in particolare, a un'atmosfera di potenziamento strumentale dello

slogan <dominio della legge >, atmosfera che conosciamo come consolidata nel

corso del IV secolo a. C.49 Le matrici di questo progressivo consolidamento

prendono corpo con la definitiva restaurazione democratica del 401 a. C50. Si tratta
di uno slogan trainante per l'affermazione di chi faceva della difesa ad oltranza
del regime democratico la sua arma politica e giudiziaria più efficace, presentando
il dominio della legge come équivalente all'interesse del demos51. Platone doveva

percepire tutto ciö come un circolo vizioso, una spirale perversa di giustizia
autoreferenziale, potenziata con le condizioni e con l'ideologia conformista della

democrazia restaurata. Un'abile strumentalizzazione di regime, in sostanza. Credo

che esattamente a questo Platone risponda con il <dialogo dentro al dialogo> nel
Critone, in cui il supremo sacrificio di Socrate è motivato dalla cieca fedeltà al

predominio della legge sulla liberté dell'individuo.
Nel corso del IV secolo constatiamo la conversione di un principio già messo

in luce nella tradizione socratica52, l'identificazione tra ôîkcuov e vöpipov, nel

principio di mutuo intéressé tra leggi e démos; démos inteso, tuttavia, non come
totalité del corpo civico ma come la parte che sociologicamente e ideologicamente
sosteneva il regime democratico. Tutto questo, il pensiero antidemocratico lo

percepiva come sistema autoreferenziale e come <tirannide del démos >53. Platone,

quando compose il Critone, awertiva gié all'opera quello che alcuni decenni dopo
la condanna di Socrate leggiamo espresso a chiare lettere da Demostene. Poco

dopo la meté del secolo, nella Contro Midia, Demostene sostiene categoricamente
una rinuncia all'idea di Leggi personificate, per cosi dire, in modalité autonoma, in
favore di una diretta identificazione delle leggi con il potere del démos:

E quai è il potere delle leggi? Forse che se qualcuno di voi, vittima di un torto, lancia

un grido, quelle accorreranno e gli staranno accanto per aiutarlo? No: sono solo

document! scritti, e non sarebbero certo in grado di farlo. Quai è, dunque, la loro
forza? Siete voi (riç ouv f| Sùvapiç aÙTWv éanv; ùpEîç), a condizione che le

garantiate e diate loro autorité in ogni circostanza nell'interesse di chi ve lo chiede.

Quindi, le leggi traggono potere da voi e voi dalle leggi54.

49 Owio ricordare il riflesso concreto sul piano istituzionale rappresentato dalla procedura della
nomothesia, su cui vd., La., MacDowell 1975; Hansen 1985; Robertson 1990; Rhodes 1991; Pieket
1992, 275-277; Elster 2004,15-16; Canevaro 2013; Cohen 2015,169-170.
so Cfr. Canevaro 2013,158-159; Cohen 2015,169-170.
si «(...) litigants frequently appeal to justice in their pleadings and often seem to equate justice
and law» (Gagarin 2020, 8).

52 Vd. in partie. Xen. Mem. W 4,12-13 (cfr. IV 4, 15-18 e IV 6, 5-6). Sassi 1993, 66-67; Gagarin
2020,122 e n. 24.

53 Cohen 2015,168; Gagarin 2020, 9,132-153. La autoreferenzialità e manovrabilità strumentale
del principio ai fini del mantenimento del potere sono elementi totalmente trascurati in analisi con-
temporanee della dinamica politica ateniese di V-IV sec. a. C. che appaiono imperniate sul principio
inaggirabile democraziaIhurrah-word; principio, appunto, moderno e contemporaneo (vd. sopra,
§ 2.1); per un esempio recente, vd. Gagarin 2020, in partie. 154-167.
54 Dem. XXI 224 (trad. G. Russo).

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104



232 Elisabetta Dimauro

Demostene sicuramente « exposes the fiction that it is the laws that rule, and not
the demos that rules through the law»55. Ma altrettanto sicuramente Platone, a

differenza di prospettive critiche attuali56, difficilmente avrebbe esternato una
naturale sintonia con l'idea del legame inestricabile tra leggi e démos inteso come

parte popolare, naturale supporto délia democrazia. Non essere neppure sfiorato
dal sospetto dell'esistenza di una impalcatura propagandistica funzionale alia

preservazione di un regime che si professa democratico è un atteggiamento
mentale di noi contemporanei, non di Platone57.

Pochi anni prima, intorno al 353/2 a. C.58, nella Contro Timocrate, Demostene

(XXI224) aveva identificato nel démos la insindacabile (puAmcq delle leggi59:

Quai è dunque l'unica garanzia giusta e salda delle leggi? Voi, il popolo (ùpetç oi
noXXoi).

Per restare nell'ambito del Critone, quanto Socrate dice in 44d è sufficiente a farci
intrawedere il grado di credito - in generale, e figuriamoci in un campo come

quello dell'identificazione con la legge délia pâlis - accordato nella prospettiva
platonica all'entità oi JioAAoi60:

Magari, Critone, i più (oi noXAoO fossero capaci di fare i mali peggiori! Sarebbero

allora capaci anche del più gran bene, e sarebbe bello. Ma non sono capaci né

dell'una né dell'altra cosa, non sanno far diventare un uomo né saggio né stolto, e si

muovono invece come capita.

Qui è esattamente in gioco la sostanziale superficialità e noncuranza délia massa

nei confronti dell'individuo su cui si debba applicare la legge61.

4. Il percorso che porta a esternazioni demosteniche come quelle ora citate appare
già tracciato in un passo lisiano dalla Difesa per I'uccisione di Eratostene:

ss Cohen 201S, 170; cfr. Gagarin 2020,134.
56 Cfr. Gagarin 2020,152.
57 La monografia di Gagarin 2020 non prende in alcuna considerazione la possibilité che la stret-
ta interrelazione tra retorica giudiziaria, legge e interesse pubblico nella democrazia ateniese di IV
secolo fosse anche il prodotto di una propaganda autoreferenziale di regime. La possibilité concreta
l'aveva ben vista (e messa in evidenza con intenzione sarcastica nel Critone, come cerco di mostrare)
Platone. Platone aveva cioè ben visto i segnali dell'invadenza di una ideologia massificante, e la co-

struzione di un «pensiero unico> orchestrata dai protagonist! della restaurazione di una democrazia

(d'altronde ben diversa da quella di été periclea, cfr. in partic. Musti 142019, 462-468), i cui primi
esiti sono appunto le vendette politiche, categoria in cui rientra anche il processo a Socrate. Gagarin,
peraltro, riconosce l'esistenza di «a close relation between a community's political ideology and its

legal system, with the former determining or heavily influencing the form of the latter» (20, cfr. 167)
e richiama in modo cursorio la Platonic perspective (29,73-74).
ss D.H. Amm. 1,4. Sui problemi di datazione della Contro Timocrate, vd. Canevaro 2013,140 n. 10.

59 Cfr. Ober 1989,331.
60 Cfr. Montuori 31998,324 n. 170; Bultrighini 2016,131 e n. 10.

61 Vd. Burnet 1924,260.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104



Socrate e l'obbedienza alle leggl nella prospettlva platonlca 233

Ma io gli ho risposto: «Non io ti ucciderö, ma la legge délia città (oûk éyw os àno-

ktevû), aXk' ô Trjç nôXewç vopoç), che tu, calpestandola, hai ritenuto meno importante
dei tuoi piaceri; e hai preferito piuttosto commettere questa colpa verso mia

moglie e i miei figli che obbedire aile leggi ed essere un cittadino onesto». Cosi,

giudici, ha avuto la ricompensa che le leggi prescrivono per chi compie azioni corne

queste (,..)62.

Credo che nelle parole messe in bocca da Lisia ad Eufileto, in una data probabil-
mente prossima a quella délia composizione del Critone platonico63, si possa
vedere una spia délia précoce rivitalizzazione strumentale e propagandistica di

uno slogan tradizionale quale il predominio delle leggi64. Con questo fenomeno va
messa in relazione, a mio parère, la scelta del <dialogo dentro il dialogo> da parte
di Platone nel Critone. Le buone ragioni per suggerire questa relazione si indivi-
duano riflettendo su un suggerimento, cauto ma a mio awiso meritevole di attenta
considerazione65, di Stephen C. Todd66. Todd ha evidenziato una Serie di dati che

fanno pensare a una occulta finalité di vendetta politica dietro la ben nota facciata
délia difesa di Eufileto, accusato di aver ucciso Eratostene - secondo i parenti
trascinandolo in realtà a forza in casa - per averlo côlto in flagrante rapporto
carnale con sua moglie: 1) la legge a tutela di chi avesse ucciso un adultero

sorpreso con la propria consorte, citata al § 30 dell'orazione, fa pensare ad un
«open-and-shut affair» che rende di fatto inspiegabile la denuncia sporta dai

parenti di Eratostene; 2) per lo stesso motivo è strano il ricorso di Eufileto -
individuo con probabile scarsa disponibilité economica67 - al dispendioso «leading

logographos in Athens»; 3) come suggerito da Davies, l'Eratostene dell'orazione

lisiana, anche se non è da identificare con il membro dei Trenta (che, come è

noto, arrestô e mandù a morte Polemarco, fratello di Lisia) è con forte probabilité
un individuo imparentato con quest'ultimo68.

In base a questi elementi, sembra ipotizzabile un retroscena politico di Lys. I,

che potrebbe configurarsi corne un caso di aggiramento dell'amnistia; indirizza a

pensarlo la premura con cui Eufileto insiste di non aver mai avuto motivi di

62 Lys. 126-27 (trad. E. Medda).
63 Non disponiamo di elementi solidi per una datazione précisa dell'orazione lisiana (Medda
1991,79; Marzi 2006,149; ibid., 162 n. 45, su un possibile indizio, ricavabile dai § 29, per una data tra
fine V a.C. e inizio IV a. C.; segnala, come possibile ma non sicuro t.a.q., il 399 a. C. circa Todd 2007,43
n. 1; «probably around 400» per Gagarin 2020, 76). Il Critone è con ogni probabilité uno dei dialo-

ghi scritti da Platone tra il 395 e il 388 (Adorno 21997,36-37, 238).
64 Ostwald 1986, 497-524. Come osserva Carawan 2013, 225, in Ap. 24d Meleto, per rispondere
alia pressante domanda di Socrate su chi sia il soggetto che rende migliori i giovani, «brandishes the

talisman of the democratic regime: <The Laws>».

65 Cfr. Medda 2009,228.
66 Todd 2007,43-60.
67 Ibid., 58-59.
68 Davies 1971,184-185, giunge alia conclusione che i due distinti Eratostene sono «very possibly
related and of the same deme but a generation apart». Diversamente Avery 1991.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104



234 Elisabetta Dimauro

dissidio col defunto Eratostene e di non averlo neppure mai visto prima della notte
dell'uccisione (14 e 45). Sintomatica, nella stessa direzione, l'assenza nell'orazione
di qualsiasi riferimento a pregresse connessioni politiche di Eratostene o della sua

cerchia famigliare69. E dato che, come nota Todd, in base a casi analoghi c'è motivo
di sospettare che l'adulterio fosse un pretesto utilizzato spesso per regolare vecchi
conti dell'epoca dei Trenta70, direi che appare più che legittimo il sospetto di
trovarsi di fronte a un caso di vendetta politica personale. Per questa via si

potrebbe persino arrivare ad ipotizzare ad una macchinazione architettata dall'o-
ratore stesso, utilizzando un intermediario adatto alia circostanza, per colpire un
personaggio apparentato con Tomonimo responsabile dell'esecuzione di suo fra-
tello.

Tuttavia, l'aspetto più interessante ai fini del nostro discorso è l'analogia,
rilevata da Todd, tra le leggi che sono le vere autrici dell'uccisione di Eratostene e

le Leggi personificate con cui Socrate parla in Crito 50a-56d. Il che suggerisce per
Lys. I e Plat. Crito «a link with the debate over the status of law that underlies the

legal reforms of 410-400 bc»71. Pur nell'incertezza sulla datazione précisa dei

lavori rispettivi di Lisia e di Platone, non si puö escludere che la probabile
contiguità cronologica (vd. nota 63) sia anche una contiguità tematica, che lascia

ipotizzare un rapporto tra quello che costruisce Platone in questo dialogo e

l'atmosfera politica rispecchiata fedelmente da Lisia nella sua orazione in difesa di
Eufileto.

Diventa allora di un certo interesse il fatto che nella Difesa per I'uccisione di

Eratostene la questione di un'uccisione giusta o ingiusta metta in gioco un proce-
dimento di inversione dei ruoli tra i due soggetti coinvolti; e che al rovesciamento
dei ruoli, per cui la vittima diventa l'accusato, sia funzionale l'appello alia <legge

della città>72. A un'atmosfera generale, che questa orazione lisiana riecheggia,
Platone reagisce, come credo, nel Critone. «Non io ti ucciderô, ma la legge della
città» di Lys. I 26 rientra perfettamente in un clima di utilizzo strumentale,

pretestuoso e propagandistico dello slogan <predominio della legge>.

5. All'atmosfera generale dell'Atene democratica, Platone risponde sicuramente
sul piano della retorica mistificatrice che si sostituisce alia scienza politica, e

utilizza a questo fine l'ironia socratica, come si registra in particolare nel Menes-

seno: è un tema ampiamente noto e dibattuto73. Che Platone si impegni in questo

69 Todd 2007,43.
70 Ibid., 50 n. 21.

71 Ibid., 120.

72 Gagarin 2020, 84-86,89 ; cfr. Todd 2007,44.
73 Per citare solo qualche contributo del XXI secolo particolarmente significativo, vd. Schofield

2005,198-199; Bultrighini 2016, 35-49. Cfr. Capizzi 1984,120-121; Adorno 19979, 35. Come è noto, le
idee chiare di Platone su Lisia si deducono piuttosto bene dalTatteggiamento ironico di Socrate, in
particolare, nel Fedro (234d-236d; cfr. 227b-228c). Vd., la., Weiss 1998,137-138 n. 14; Johnson 2011,

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104



Socrate e l'obbedienza alle leggi nella prospettiva platonica 235

senso già nel Critone è quanto suggerisce l'osservazione di Socrate dopo la

perorazione delle Leggi, in 54d:

è ciô che mi sembra di sentire - sappilo, mio buon amico Critone - come ai
celebranti di riti coribantici sembra di udire i flauti (worrgp oi KopußavTtwvTeq xwv
aùÀwv SoKOùaiv ctKOÜEtv): e risuonando dentro di me, l'eco di queste parole mi
impedisce di udire altro (Kai év époi aiitr) il rixn toùtwv tùv Àoywv ßopßel Kai Jtoteî

pii ôùvaadai töv öAAcjv ctKobetv). Per quanto mi pare ora, ti assicuro, ogni tua
obiezione a esse sarebbe vana.

Le parole delle Leggi sono musica rintronante come quella che ha l'impressione di
ascoltare chi è dedito a pratiche coribantiche; musica che continua a risuonare

con effetto assordante e frastornante : chi la ascolta non puô più ascoltare qualsi-

voglia altro lôgos. La mano di Platone qui è, a mio parère, evidente. Il modo di

esprimersi lo troviamo riecheggiato in Prot. 315a-b, 328d e Menex. 234c-235c. Lo

ritroviamo negli indefessi seguaci di Protagora ammaliati (KEKqÀqpévod dalla sua

voce, e in Socrate che dichiara di essere rimasto, dopo aver ascoltato il célébré

sofista, per parecchio tempo KSKqXqpévoç a fissarlo come se ancora parlasse, e di

essersi ripreso a stento. Lo ritroviamo, nel Menesseno, nello stato che ironicamente
Socrate dichiara di aver raggiunto dopo aver ascoltato gli epitafi solenni ad Atene,

pronunciati da chi usa tecniche da stregone (yoqTEÙouatv) che lasciano Socrate

paralizzato, incantato e rintronato per tre giorni74. La medesima valenza critica e

sarcastica del richiamo ai Coribanti nel Critone75 è all'opera, in Phaedr. 234d,

nell'immagine di Socrate colpito fïno alio stordimento (ÉKitÀaynvat) dalla lettura
del discorso lisiano sull'amore, tanto da associarsi all'entusiasmo bacchico (otjve-

ßaK/suaa) del giovane Fedro infatuato per le capacité retoriche di Lisia. La

retorica praticata nell'ambiente délia democrazia ateniese, per Platone, insomma,
è sempre materia da riti dionisiaci e coribantici.

In sostanza, il discorso delle Leggi personifîcate è un discorso in linea col

pensiero prevalente dell'Atene nel momento délia stesura del dialogo : l'Atene che

aveva condannato a morte Socrate. Per Platone, è sullo stesso piano del discorso

ammaliante ma mistifïcatorio délia propaganda ufficiale del regime democrati-

123-124; Bultrighini 2016, 78-81. Lisia, per Platone, fondamentalmente resta il «discepolo di Trasi-

maco e quindi compagno di studi di Clitofonte» (Capizzi 1984, 66-67; cfr. Bultrighini 2016, 18 n. 7).

74 Vd. in partie. Bultrighini 2016, 38,176-177. Cfr. Burnet 1924,291-292.
75 Come risulta dalla puntuale analisi di Weiss 1998,134-144. La Weiss inquadra bene il signifi-
cato dell'effetto che il frastuono coribantico ha su qualsiasi possibilité di azione per una coscienza

critica, quando Socrate fa présente a Critone che ogni sua obiezione sarebbe parlare inutilmente.
Credo vada sottolineata una evidente sintonia con quanto, nella Repubblica (VI 492a-c, 494a, 496c-
d), Platone dichiarerà a proposito délia «impetuosa ondata del condizionamento collettivo» che, nel

corso di riunioni assembleari o analoghe, paralizza (e omologa) il véoç pur dotato di natura filosofi-
ca e educazione appropriata. Anche nel Critone è in gioco l'impotenza indotta dall'ambiente politico
(e cfr. Ap. 31e). Vd. Bultrighini 1999, 70; Id. 2009, 28-29 (da cui la cit.); Id. 2016,146.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104



236 Eiisabetta Dimauro

co76. La profonda distinzione dalla posizione espressa da Lisia nel celebre passo
della Difesa per I'uccisione di Eratostene (sopra, § 4) è contenuta in estrema sintesi
nelle battute conclusive della perorazione delle Leggi (54b-c):

È vero che andandovi [seil. nell'Ade] - se poi lo fai - patisci un'ingiustizia, ma non
da parte di noi leggi bensi degli uomini (oiix ûcp' t|gwv xöv vôpwv 6AÀà im'
dv0pwnuv).

Platone ha le idee chiare sul tipo di ânthropoi in argomento. I responsabili della

morte di Socrate sono ânthropoi che si sono arrogati il ruolo di leggi in persona.

6. Siamo aile conclusioni. Il celebre confronto tra Socrate e le Leggi inserito nel
Critone da un lato riflette la précoce e schiacciante affermazione di uno slogan
rivitalizzato e strumentalizzato dalla classe politica del ricostituito regime demo-

cratico, e dall'altro registra una puntuale reazione di Platone. Dobbiamo interro-
garci sul grado di sarcasmo implicito nell'acquiescenza socratica al <dominio delle

leggi >. Platone, quando compose il dialogo inserendo l'intervento di un interlocu-
tore singolare corne le Leggi personificate, doveva, a mio parère, vedere nello

slogan un simbolo di ipocrita e pretestuoso conformismo, funzionale, in particola-
re, a giustificazioni retrospettive di una condanna corne quella di Socrate77; un
esempio significative) è il «non io ti ucciderô, ma la legge della città» di Lys. I 26-
27. Platone reagisce, già a livello dell'elaborazione del Critone, alla prevedibile e

logica evoluzione di un <pensiero prevalente>, promosso e consolidato dopo il 403

a. C, di cui offre una eloquente sintesi, intorno al 353/2 a. C., Demostene (XXIV 37;
vd. sopra, § 3). Negli ùpetç oi TtoÀÀoi di Demostene che diventano, in una sorta di
consustanziazione con le leggi (sentite, ancora, corne personificate) la pôvq
cj)uÀaKf] Kai ôiKcda Kai ßeßatoq xöv vôptov, Platone non avrebbe potuto vedere
altro che coloro che avevano mandato a morte Socrate. Cosciente di una situazione
e della sua prevedibile evoluzione, Platone nel Critone dà una risposta, corne è

nelle sue corde, nel registre del pieno sarcasmo, ai limiti dello sberleffo. Da una

parte ha coscienza di una inevitabile affermazione dello slogan < siamo noi il
nômos>; dall'altra sa che le imputazioni ufficiali del processo a Socrate avevano
ruotato attorno all'idea di trasgressione del nômos, in materia di dèi della città e di

76 Bultrighini 2016,38,162-178.
77 Cfr. Adorno 91997, 37; cfr. Mossé 1974, 218. Il processo a Socrate puô essere considerato un
esempio tra i primi di intolleranza e pregiudizio generalizzato, e il verdetto appare esito e prodotto
di una propaganda ideologica nei confronti di una voce percepita come Potenziale pericolo (cfr. Cor-

nelli-Chevitarese 2010,221). Dubbiosa sull'interpretazione politica del processo (ma con motivazioni
non convincenti, cfr. l'analisi di Bultrighini 2016,11-24, sulle indicazioni fornite dalla sezione intro-
duttiva della VII epistola) Mossé 1974,217-218 e 1997, 58; cfr. Elster 2004,14-15 con rif. bibl.; Gagarin

2020, 28-30,157 n. 9. Ober 2011,170, ammette che «the Amnesty meant that Meletus could not
openly prosecute Socrates on the charge of being an oligarch's teacher and collaborator ...»; cfr. Ca-

rawan 2013, 203.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104



Socrate e l'obbedienza alle leggl nella prospettlva platonica 237

néoi. Con il dialogo in cui Socrate esterna la sua piena acquiescenza alle Leggi,

Piatone, in sostanza, ribatte: «vedete? Socrate era uno di voi!».

Elisabetta Dimauro, Université «G. d'Annunzio» Chieti-Pescara, DiLASS, Via dei Vestini,
1-66100 Chieti, elisabetta.dimauro@unich.it

Bibliografia

Adorno F. 91997, Introduzione a Piatone, Roma/Bari.

Avery H.C. 1991, Was Eratosthenes the Oligarch Eratosthenes the Adulterer?, «Hermes»
119, 380-384.

Bearzot C. 1997, Lisia e l'amnistia: l'orazione XXV e il suo sfondo politico, «CISA» 23, 59-
77.

Bevilacqua F. 2010 (a cura di), Memorabili di Senofonte, Torino.
Brickhouse Th.C./Smith N.D. 1989, Socrates on Trial, Princeton, NJ.

Brickhouse Th.C./Smith N.D. 1994, Plato's Socrates, New York/Oxford.
Bultrighini U. 1999, Maledetta democrazia. Studi su Crizia, Alessandria.

Bultrighini U. 2016, Piatone e la democrazia, Lanciano.
Burnet J. 1924, Plato, Euthyphro, Apology of Socrates, Crito, ed. with notes by J. Burnet,

Oxford (repr. 2002).
Canevaro M. 2013, Nomothesia in Classical Athens: What Sources Should We Believe?,

«CQ» 63,139-160.
Canfora L. 2000, Un mestiere pericoloso. La vita quotidiana dei fllosofi greci, Palermo.

Capizzi A. 1984, Platone nel suo tempo. L'infanzia délia fllosofia e i suoi pedagoghi, Roma.

Carawan E. 2013, The Athenian Amnesty and Reconstructing the Law, Oxford.

Cartledge P. 2016, Democracy. A Life, Oxford.
Cohen D. 2015, Tyranny or the Rule ofLaw Democratic Participation in Legal Institutions

in Athens, in D. Hammer (ed.), A Companion to Greek Democracy and the Roman

Republic, Chichester, 167-178.
Cornelli G./Chevitarese A.L. 2010, Socrate tra golpe oligarchico e restaurazione democrati-

ca (404-403 a. C.), in L. Rossetti/A. Stavru (edd.), Socratica 2008. Studies in Ancient
Socratic Literature, Bari, 211-224.

Davies J. K. 1971, Athenian Propertied Families, 600-300 BC, Oxford.
Elster J. 2004, Closing the Books. Transitional Justice in Historical Perspective, Cambridge.
Gagarin M. 2020, Democratic law in classical Athens, Austin.
Hansen M.H. 1985, Athenian Nomothesia, « GRBS » 26, 345-371.
Hansen M.H. 1992, Tradition of the Athenian Democracy A. D. 1750-1990, «G&R» 39,14-

30.

Johnson P. 2011, Socrates. A Man for Our Times, New York.
Kraut R. 1984, Socrates and the State, Princeton, NJ.

Krentz P. 1995, Xenophon, Hellenika II.3.11-TV.2.8, ed. with an Introd., Transi, and Comm.

by P. Krentz, Warminster.
MacDowell D.M. 1975, Law-Making at Athens in the Fourth Century B.C., «JHS» 95, 62-74.
Marzi M. 2006, Orazioni e frammenti di Lisia, Torino.
Medda E. 1991, Lisia. Orazioni I-XV, Milano.
Medda E. 2009, rec. a Todd S.C. 2007, «Exemplaria Classica» 13, 215-238.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104



238 Elisabetta Dimauro

Montuori M. 31998, Socrate. Fisiologia di un mito, Milano.
Mossé C. 1974, Les procès politiques et la crise de la démocratie athénienne, «DHA» 1, 207-

236.

Mossé C. 1997, L'amnistie de 403: une illusion politique?, «CISA» 23, 52-58.
Musti D. 142019, Storiagreca. Linee di sviluppo dall'età micenea all'età romana, Roma/Bari.
Nails D. 2002, The People of Plato. A Prosopography of Plato and Other Socratics,

Indianapolis/Cambridge.
Nyvlt P. 2013, Killing ofEratosthenes between Reality and Mime (Or, Was Lysias 1 Really

Pronounced?), «Graeco-Latina Brunensia » 18,1,159-170.
Ober J. 1989, Review Article: The Nature ofAthenian Democracy, «Class. Phil.» 84, 322-

334.

Ober J. 1998, Political Dissent in Democratic Athens. Intellectual Critics of Popular Rule,

Princeton, NJ.

Ober J. 2005, The Athenian Debate over Civic Education, in J. Ober, Athenian Legacies.

Essays on the Politics ofGoing On Together, Princeton/Oxford 5,128-156 (già in Yun
Lee Too (ed.), Education in Greek and Roman Antiquity, Leiden 2001, 273-305).

Ober J. 2011, Socrates and Democratic Athens, in D.R. Morrison (ed.), The Cambridge
Companion to Socrates, Cambridge, 138-178.

Ober ]. 2017, The Trial of Socrates as a Political Trial, in J. Meierhenrich/D.O. Pendas

(edd.), Political Trials in Theory and History, Cambridge, 65-87.
Pieket H.W. 1992: rec. a M. Ostwald, From Popular Sovereignty Law. Law, Society and

Politics in Fifth-Century Athens,Berkeley/Los Angeles/London 1986, «Mnemosyne»
45, 273-277.

Rhodes P.J. 1991, The Athenian Code ofLaws, «JHS» 111, 87-100.
Robertson N. 1990, The Laws of Athens, 410-399 BC: The Evidence for Review and

Publication, « JHS »110, 43-75.
Sassi M.M. 1993, Platone. Apologia di Socrate, Critone, Milano.
Schofield M. 2005, Approaching the Republic, in C. Rowe/M. Schofield (edd.), The Cambrid¬

ge History ofGreek and Roman Political Thought, Cambridge, 190-232.
Schofield M. 2006, Plato. Political Philosophy, Oxford.
Todd S.C. 2007, A Commentary on Lysias, Speeches 1-11, Oxford.
Weiss R. 1998, Socrates Dissatisfied. An Analysis ofPlato's Crito, New York.

Museum Helveticum 81/2 (2024) 220-238 | DOI 10.24894/2673-2963.00104


	Socrate e l'obbedienza alle leggi nella prospettiva platonica

