
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 81 (2024)

Heft: 1

Artikel: Die performative Gedichtkunst des Rufinus (A.P. 5,15 = 4 Höschele)
zwischen Hellenismus und Kaiserzeit

Autor: Solitario, Michele

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1062345

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1062345
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die performative Gedichtkunst des Rufinus
(A.P. 5,15 4 Höschele) zwischen

Hellenismus und Kaiserzeit

Michele Solitario, Tübingen

Abstract: In Rufinus' epigram 4 (Höschele), the voice of the poet repeatedly appeals to

artistic models of the past, which no longer resonate in the contemporary cultural scene.

The occasion proves propitious not only to shape with the words of poetic language an
imperishable model for his beloved Melite, but also to reflect on the limits of statuary and
the potential of the written word. In this sense, the poet enters into the discussion

concerning the comparison between art and poetry, though without claiming to offer a

definitive answer.
Keywords: Rufinus, epigrams, ekphrasis, performance, art and poetry.

Die Epigramme des Rufinus stellen immer noch einen wenig erforschten Teil der

Anthologia Palatino dar. Überliefert sind unter diesem Namen 37 Epigramme, die

alle im ersten Teil des fünften Buches gesammelt sind. Es ist jedoch nicht möglich
auszuschliessen, dass sich die von Rufinus behandelten Themen weit über die uns
bekannten erotischen Motive hinaus erstreckt haben. Beispielhaft dafür ist die

Produktion von Poseidipp, dessen reiches Themenspektrum erst mit der

Veröffentlichung des Mailänder Papyrus (P.Mil. Vogl. VIII 309) zum Vorschein gekommen

ist.1

Ziel dieses Aufsatzes ist es, zu zeigen, dass in A.P. 5,15 4 Höschele) Spuren
der typischen tropoi der ekphrastischen Epigramme zu erkennen sind,2 mit denen
Rufinus vertraut zu sein scheint, und wie diese neu gestaltet werden:

noö vüv npa^txéXnç; rcoû S' al xépcç al IIoXukAëItou
al talc TtpoaOe xéxvatç nvEûpa xapiÇopevat;

xlç nÀOKapouç MeXlrnc eùwôeaç fj nupoevxa
öppaxa Kai ôciprjt; ipéyyoç finojiXaaexai;

5 jioû itAàaxai, noû 8' eloi AtOoÇâoi; ëjtpeiTE xolrj
poptpfj vqov ëxciv ùç paxaptov ijodvw.

«Wo ist nun Praxiteles? Wo sind die Hände des Polyklet, die den Kunstwerken der

Vergangenheit Lebensatem schenkten? Wer wird die wohlduftenden Locken Meli-
tes oder ihre flammenden Augen und den Glanz ihres Halses nachbilden? Wo sind
die Büdhauer, wo die Steinmetzen? Eine solche Schönheit verdiente es, einen Tempel

zu haben, ganz wie ein Götterbild». (Übersetzung von Höschele mit Abweichungen)

1 Höschele 2006, 63-64.
2 Zur Rolle der Ekphrasis in den Epigrammen des Rufinus, siehe den jüngsten Beitrag von Agno-
lon 2021.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 142-161 | DOI 10.24894/2673-2963.00100



Die performative Gedichtkunst des Rufinus zwischen Hellenismus und Kaiserzeit 143

Der Text wird mit einer doppelten, eindringlichen Frage eröffnet, mit der nach

zwei bestimmten Bildhauern gesucht wird: Es geht um Praxiteles und Polyklet,
zwei der bedeutendsten Künstler der griechischen Antike. Die Berufung auf diese

zwei Figuren ist rhetorisch durchdacht, denn der vagen Erwähnung der ersten
(IIpa^iTÉXr|ç3) folgt die präzisere Nennung der zweiten im Genitiv (IIoàukXeltou):
Im Mittelpunkt stehen nämlich ganz, wie oft in den ekphrastischen Epigrammen,
seine Hände.4 Dadurch wird unmittelbar die Identität der beiden Figuren entziffert,

sowie auch die poietische Natur ihrer Werke. Durch die Hände wird nämlich
auf die fortschreitende Herstellung des Artefakts hingedeutet, welches als Ergebnis

eines prozessualen Verfahrens erfasst wird. Das technische Geschick und der
kontrollierte Einsatz der Werkzeuge sind dafür von Bedeutung, weü die Fähigkeit
der Künstler das geschöpfte Büd auf lebendige Weise darstellt und dabei das

Kunstwerk die Grenzen des geformten Materials überschreiten lässt (V. 2 : ai ralç
7Tpöa0e Téxvaiç TTveûpa xaptÇôpevai).5

Die Sprecherstimme zeichnet bereits innerhalb des ersten Distichons einen

Kontext vor. Denn die Büdhauer der Antike stellen den Gegenstand eines gegenwärtigen

(vuv) und eindringlichen Anliegens dar, wobei Ihre Werke in eine geschlossene

Vergangenheit begrenzt (npöoGe) sind.6 Die wiederholten Fragen steigern somit
den Rhythmus des Gedichts und vermitteln eine zwingende Notwendigkeit, die im
Laufe des Epigrammes näher definiert wird.7 Bereits in den einleitenden Worten (v.
1 : noù vûv HpaÇLTÉXqç; jtoü ô' ai xépeç al noÀuKÀeirou;) offenbart sich die erste

Veränderung eines typischen Motivs der ekphrastischen Epigramme. Denn das wesentliche

Merkmal ekphrastischer Epigramme besteht in der Inszenierung der
Auseinandersetzung mit dem betrachteten Kunstwerk, das vor den Augen des Sprechers

und der Rezipienten vorgestellt wird. Dabei werden einzelne Aspekte des Objekts
kommentiert und es wird zuweilen ein fiktiver Dialog mit ihm aufgebaut.8 In diesen

3 Der Name IIpa^iTéApç war ziemlich verbreitet (siehe Osborne-Byrne 1994, 379), sodass die

blosse Erwähnung dieses Eigennamens nicht ausgereicht hätte, den berühmten Bildhauer ins
Gedächtnis zu rufen.
4 Die wiederkehrende Anspielung auf Hände bei den ekphrastischen Epigrammen (siehe z.B.

Poseidipp 62, 65, 67, 70 A.-B.; 6,61; Asclepiades 9,752 44 G.-P.; Geminus API. 30 6 G.-P.; Parrhasius

2 Page) wird deutlich von Gutzwiller 2004, 368 («Ecphrastic epigrams commonly make this sort of
<meta-> gesture because they are by nature second-order discourse, poetic reflection on artistic

representation») thematisiert. Siehe auch Männlein-Robert 2007,271 und Seidensticker 2015,252.
5 Es sei auf Erinna A.P. 6,352 3 G.-P. (éf ùraAàv xcipûv ràSe ypàppaTcr Xùore üpopaOeü, / ëvri
Kat âvOpemoi riv ôpaXoi ooipiav. / laOrav yoûv ÉTÙpwç ràv napOévov öotk; ëypai|>ev / ai xaùSàv

noxé0r|K' ijç k' AyaOapxiç öXa) hingewiesen. Siehe Neri 2003,438-440. Vgl. infra, 157, Anm. 72.

6 In diesem Epigramm ist es möglich zu vermuten, dass die persönliche Stimme des Dichters

darin widerhallt. Dies bedeutet jedoch nicht, dass hinter dieser Stimme der historische Dichter
steckt. Zur Fiktionalität der poetischen persona des Rufinus siehe Höschele 2006, 62-65, pace Page

1987, 71.

7 Es handelt sich um eise typische rhetorische Strategie der évàpyeia (Dem. De eloc. 208-222).
Dazu siehe den ausführlichen Überblick bei Lévy/Pernot 1997 und Berardi 2012.

8 Vgl. Poseidipp A.P1.275 19 G.-P. 142 A.-B., wo in der Gegenwart einer Statue nach ihrem
Urheber und ihrer Identität gesucht wird. Im Gegenteil sucht Rufinus in diesem Fall, wenn auch in

Museum Helveticum 81/1 (2024) 142-161 | DOI 10.24894/2673-2963.00100



144 Michèle Solitario

Zusammenhängen gibt es oft auch einen Hinweis auf den Autor des betreffenden

Werks, welcher entweder offen genannt oder verheimlicht wird.9 Angesichts eines

bestimmten Kunstwerks wird dieses jedoch nicht detailliert beschrieben. Vielmehr

liegt der Fokus auf den emotionalen Reaktionen der Zuschauer gegenüber diesen

Objekten, bei denen bisweilen der Leser selbst miteinbezogen wird.10 Im Fall von
Rufinus werden verschiedene Motive des ekphrastischen Epigramms in vielfacher
Weise gebrochen. Bereits die anfängliche Evokation der beiden Künstler, Praxiteles

und Polyklet, bringt eine Reihe von Fragen mit sich. Die unüberwindliche Spaltung,
die der Sprecher zwischen seiner Gegenwart und der Vergangenheit der erwähnten
Bildhauer markiert, offenbart gleichzeitig den fiktiven Charakter dieser Anrufung.
Denn Praxiteles und Polyklet scheinen nicht mehr als mögliche Adressaten gelten

zu können, und ihre Werke tragen nur dazu bei, die künstlerische Unzulänglichkeit
der Gegenwart zu entlarven.11

Polyklet gilt als einer der grössten Vertreter der Bildhauerei des 5. und Praxiteles

des 4. Jh. v. Chr., und beide sind durch eigenartige und zum Teil sehr
unterschiedliche Eigenschaften gekennzeichnet. Polyklet ist nämlich dafür bekannt,
dass er mit seinem kovoiv mathematische Proportionen der menschlichen Körperglieder

bestimmte und diese in seinen ausgewogenen Werken vorbildlich umsetzen

konnte.12 In Gegensatz zu den harmonischen und idealen Formen des Polyklet
schienen die Statuen des Praxiteles von innen belebt zu sein (A.P1.159). Darüber
hinaus war Praxiteles auch dafür bekannt, dass er in seinen Werken die geliebte
Hetäre Phryne zur Inspirationsquelle gemacht hatte.13 Unter den von Rufinus
betrachteten antiken Vorbildern gibt es keinen Hinweis auf Lysipp, dessen Arbeiten

im Vergleich zu den klassischen Vorbildern, die von Polyklet und Praxiteles

vertreten werden, neuartige stilistische Merkmale aufweisen. Der Abschnitt der

Andriantopoiika des Poseidipp beginnt mit einer programmatischen Würdigung

dialogischer Form, nach einer künstlerischen Vorlage, um die Schönheit seines Modells, der geliebten

Melite, passend darzustellen. Zum Dialog als ekphrastischem modus siehe Kassel 1983 und
Männlein-Robert 2007, 260-263.

9 Es sei auf Poseidipp A.P1. 275 19 G.-P. 142 A.-B. (- ric itöOev ô nAàorriç; - Eikuwvioç. - oüvopa
5ij tiç; / - Aûaumoç. - crû 8è rig; - Kaipoç ô navSaptaop) und Philippus Thessalonicensis A.P1.137 70

G.-P. (Tig ooü, KoXxk öOcope, ouväypaipev eikövi Oupöv; / Tic toi év eiStoAioi ßdpßapov Eipyaaato;)
hingewiesen. Dazu siehe Männlein-Robert 2007, 157-186 und Mattiacci 2011, 127-129. Vgl. Her.
Mim. 4,20-22: ä, koAüv, <piAr| Kuvvot, / äyaApÖTUV Tic HPQ Tl)v AiOov rairrpv / téktiov éno<i>ei [...];
10 Siehe infra, 154-156.
11 Vgl. Schwarz 1971, 34-35, der das willkürliche Porträt des Polyklet und Praxiteles in diesem

Epigramm des Rufinus hervorhebt.
12 Zum Kuviiiv des Polyklet in der Kunstgeschichte Kosmetatou 2004, 205-211 und Seidensticker

2015,258-261 (mit weiterer Bibliographie).
13 Ath. 13,590f-591a (Pjv 6è övtojc p&AAov i) Opüvq KaArj èv Tote p(| ßAejropävoLC- Siönep oùSè

ßpSioic ijv aùTf|v iSetv yupvijv èxéoapKOv yùp xitüviov ijpiteixETO Kai toTc ôppoaioiç oük êxprjto
ßaAaveioic [...] Kai 6ti' aùrrjç ÄneAAf|c t(|v AvaSuopévqv ÄippoSiTqv imeypöi|)aTO. Kai npaUTÉAqç 8è

ô öyaApaTonoiöc èpûv aÜTijC tî|v KviSiav AippoSiTqv ùti' aÙTf)c ÉnÀàaaTO Kai èv Tfj toO "EptOTOC

ßdaei Tfi Ojiô ujv OKqvijv toö Oearpou értéypatpe). Dazu siehe Schwartz 1971, 67-74 und Morales
2011, 81-86.

Museum Heiveticum 81/1 (2024) 142-161 | DOI 10.24894/2673-2963.00100



Die performative Gedichtkunst des Ruflnus zwischen Hellenismus und Kaiserzeit 145

des Werkes von Lysipp, der sich zusammen mit seiner Schule durch eigenartige
stilistische Merkmale von der Vergangenheit unterscheidet.14 Insbesondere sind
die Lebenskraft und die Bewegungselemente, die seine Bronzen ausstrahlen,15 das

Unterscheidungskriterium dieser Werke im Gegensatz zu den starren und allzu
statischen Formen der Vergangenheit.16 Unabhängig von den künstlerischen
Besonderheiten, die Lysipp zugeschrieben werden, ist es jedoch der gerühmte
Grad an Innovation seiner Werke gegenüber der alten Darstellungskonventionen,
der den Anlass für die Definition eines neuen ästhetischen Kriteriums, eines neuen

Kanons, bildet.17 Diese Erörterung hat bei Poseidipp offensichtliche poetologi-
sche Implikationen, die die Besonderheiten der epigrammatischen Produktion
desselben Autors in der poetischen Szene seiner Zeit hervorheben sollen.18 Zeigt

Poseidipp in seinen Texten eine gründliche Kenntnis der Kunstgeschichtsschreibung,19

so lässt Rufinus im Gegensatz dazu eine weit weniger präzise
Herangehensweise an die Kunstgeschichte erkennen, wie die seltsame chronologische
Reihenfolge zeigt, in der er die beiden Künstler erwähnt.20

In diesem Beitrag soll die rhetorische Struktur, die diesem Epigramm des

Rufinus zugrunde liegt, beleuchtet werden. Die wiederholte Abwesenheit
zeitgenössischer plastischer Modelle (vüv), die Melites Schönheit angemessen wiedergeben

könnten, gibt den Anlass nicht so sehr zu einer Reflexion über die Kunst an
sich, sondern vielmehr zu dem Versuch, die Züge der geliebten Frau adäquat in
Worten darzustellen.21

Dadurch entfaltet sich nicht nur das Lob der geliebten Melite, sondern es

entfalten sich auch die poetologischen Intentionen des Rufinus, der sich bemüht, die

richtige Beziehung zu dem zu reproduzierenden Modell (die schöne Melite) zu
finden.

14 Poseidipp 62 A.-B. (pip[ij]oao0E tö8' êpya, noXuxpoviouç 8è KoXoaaûv, / (Ii UwilonÀàarai, v[at]
napa0eÎTE vôpouç- / eï ye pèv àpxaîai.( ...].na xêpeç, r| AyEX6i8r|<; / ô npô IIoàukAelto[u ttàlyxu naXaio-

réxvr|Ç, / n oi tûiSupiSout CTKÀqploi rùlnoi eiç néSov rjABov, / Auairmou vsàp' ijv oùS[e]pia npôtpacru; /

SeOpo napEKTEtvat ßaaavou xâpiv el[ia] 8' éàv xprji / Kai rtinipi wOXoç kcuvotexvécov népaç rjv). Vgl.
auch 65 und 70 A.-B. Dazu siehe Gutzwiller 2002; Sens 2005; Stewart 2005; Männlein-Robert 2007,

53-58 und Prioux 2009.

15 Siehe z. B. Philippus Thessalonicensis A.P. 9,177 und dazu Schwarz 1971, 86-87.

16 Vgl. supra, 144, Anm. 12.

17 62,2 A.-B. (v[öv) Lapini 2003, 49, der noch schärfer den Kontrast zwischen den alten und den

neuen Kunstkriterien hervorhebt) und 6 (vedp'). Vgl. Plin. 35,153.

18 Dazu siehe den umfassenden Überblick in Männlein-Robert 2007, 58-65 (die viele bibliographische

Hinweise zum Thema anbietet). Vgl. Seidensticker 2015,247-250.
19 Dazu siehe Stewart 2005 und Strocka 2007.

20 Es soll jedoch beachtet werden, dass bei dieser Anordnung auch metrische Gründe mitgespielt
haben können, weswegen Praxiteles den Vorrang auf Polyklet gegeben worden ist.
21 Über die Figur von Melite in Rufinus' Werk siehe Smith 2019,216. Zu Rufinus' Darstellung von
Mädchen und Jungen sei auf Ypsilanti 2005,94-95 hingewiesen.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 142-161 | DOI 10.24894/2673-2963.00100



146 Michèle Solltario

Rufinus und die Kunstszene seiner Zeit

Die Erwähnung von Polyklet und Praxiteles als zwei repräsentativen Bildhauern
der Vergangenheit erhält im Rahmen der stilistischen Trends der Zeit von Rufinus
eine zusätzliche Bedeutung. Angesichts des im 1. Jh. v. Chr. bis 2. Jh. n. Chr.

etablierten neuen ästhetischen Kanons, nach dem die klassischen Modelle von Praxiteles

und Polyklet dem hellenistischen Lysipp vorgezogen wurden, scheint nämlich

auch Rufinus von dieser «klassizistischen Restauration» beeinflusst worden
zu sein.22 Es sind folgende Textstellen von Cicero und Quintilian, die über diese

Entwicklung referieren:

Quis enim eorum qui haec minora animadvertunt non intellegit Canachi signa rigidi-
ora esse quam ut imitentur veritatem Calamidis dura illa quidem, sed tarnen mollio-
ra quam Canachi; nondum Myronis satis ad veritatem adducta, iam tarnen quae non
dubites pulchra dicere; pulchriora Polycliti et iam plane perfecta, ut mihi quidem vide-

ri soient (Cic. Brut. 70).

Wer zum Beispiel von denen, die ihre Aufmerksamkeit auch einmal Dingen von
geringem Gewicht zuwenden, sähe nicht, wie die Bildwerke des Kanachus zu steif
sind, als dass sie die lebendige Wirklichkeit wiedergeben könnten? Die des Kaiamis
sind zwar auch noch hart, aber doch schon wieder weicher als die des Kanachus.

Die des Myron reichen ebenfalls noch nicht nahe genug an die lebendige Wirklichkeit

heran; dennoch würde man nicht zögern, sie schön zu nennen. Schöner noch,

ja schon ganz vollkommen sind die Werke des Polyklet. Mir wenigstens erscheinen
sie immer so (Übersetzung von B. Kytzler mit Abweichungen).

Diligentia ac decor in Polyclito supra ceteros, cui quamquam a plerisque tribuitur pal-

ma, tarnen, ne nihil detrahatur, deesse pondus putant [...] Ad veritatem Lysippum ac

Praxitelen accessisse optime adfirmant (Quint. Inst. 12,10,7-9).

Die Sorgfalt und Anmut ist bei Polyklet grösser als bei allen anderen, dem zwar von
den meisten der Siegespreis zuerkannt wird, jedoch glaubt man, um auch etwas

aussetzen zu können, es fehle ihm an Gewicht [...] Der Naturwahrheit sind, wie sie

versichern, Lysipp und Praxiteles am besten nahegekommen (Übersetzung von H.

Rahn mit Abweichungen).

Rufinus scheint daher auf eine ästhetische Debatte anzuspielen und sich diese

anzueignen. Abgesehen von der lobenden Rhetorik zugunsten von Melites Schönheit

werden in diesem Epigramm die metapoetischen Absichten des Autors immer
deutlicher, insbesondere durch die Erwähnung der zu seiner Zeit angesagtesten
Künstler.23

22 Siehe Gutzwiller 2002, 52-53; Seidensticker 2015, 249 und Squire 2015, 317-319 (mit weiterer
Bibliographie). Ein allgemeiner Überblick über den theoretischen Hintergrund der Kunsttheorie findet

sich in Preißhofen 1979.

23 Dazu siehe Höschele 2006, 75-76.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 142-161 | DOI 10.24894/2673-2963.00100



Die performative Gedichtkunst des Rufinus zwischen Hellenismus und Kaiserzeit 147

Dennoch anders als Dichter wie Poseidipp, der in seinen Epigrammen
programmatisch einen kunstästhetischen Paradigmenwechsel markiert,24 versucht
Rufinus kein neues Modell zu konturieren und dafür zu plädieren. Vielmehr
scheint Rufinus den in ekphrastischen Epigrammen topischen Kontrast zwischen

Vergangenheit und Gegenwart gut zu kennen und diesen für seine Zwecke zu
adaptieren.25

Die unüberwindliche historische Kluft zwischen den alten Modellen der
Vergangenheit und denjenigen der Gegenwart dient dazu, die künstlerischen Modelle
des Polyklet und des Praxiteles in eine Vergangenheit zurückzudrängen, in der
diese ihren indisputablen Wert noch besitzen, während sie für den Dichter nutzlos

zu sein scheinen. Im Gegenteil blickt der Dichter auf seine Gegenwart (vüv) und
bietet mit seiner erotischen Poesie eine künstlerische Form, die sich aussagekräftiger

als der klassische künstlerische Kanon erweist.
Die Gegenüberstellung von alten und neuen Modellen wird bereits bei Mele-

ager thematisiert. Es handelt sich um zwei Epigramme, in denen die Produkte des

Praxiteles mit anderen neuen, gegenwärtigen Modellen konfrontiert werden:

EiKÖva pèv Ilapiriv ÇwoyXùtpoç ävua' "Epioroç

npaÇiTéXqç KérrpiSoç nalSa Tunwaàpevoç'
vüv 8' ô 0£(I)v KàXXiaioçTpojc; ëpijiuYov äyaXpa

aùxôv àtteiKOviaaç ënAaae npaÇiréXriv,
S ötpp' ô pèv év 0vatoï<; ô 6' év ai0épi cpLXtpa ßpaßeün,

yrjç 0' öpa Kai paKàpwv axpnipoipopwai nô0ot.
öXßiarn MepoJtwv iepà ttôXiç ä 0eonai8a

Kaivôv "Epwra véiov 0pét|)ev ùtpayEpova (A.P. 12,56 110 G.-P. mit Abweichungen)

Der Bildhauer Praxiteles vollendete ein Bild des Eros aus parischem Marmor, und
stellte damit den Sohn der Kypris dar. Jetzt aber formte der schönste der Götter,
Eros, ein beseeltes (Götter-)Bild, indem er den Praxiteles nach seinem eigenen Bild
schuf, so dass der eine bei den Sterblichen, der andere aber im Himmel den Zauber
der Liebe lenkt und die Sehnsucht auf der Erde und im Himmel zugleich regiert.
Seligste, heilige Stadt der Meroper [sc. Kos], die als Götterkind einen neuen Eros als

Führer der Jungen hervorgebracht hat (Übersetzung von I. Männlein-Robert).

24 Männlein-Robert 2007,56-57.
25 In diesem Sinne scheint die Behauptung von Page (1978, 75), die Nennung der bildenden
Künstler Praxiteles/Polyklet sei lediglich ein «commonplace», oberflächlich zu sein, zumal er die

bedeutende Erwähnung dieser Künstler bei anderen Epigrammatikern wie Poseidipp nicht kennt.
Dazu siehe infra, 150-151.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 142-161 | DOI 10.24894/2673-2963.00100



148 Michèle Solitario

npaÇiTéXqç ô nàXai ÇwoyXûipoç aßpöv äyaXpa
öiJjuxov poptprjç Kwcpöv ëteuÇe tùtiov,

tiéipov évEiScxpopwv 6 6è vûv gpt|)UYa payeùwv
TÖv tpinavoCpyov "Epiox' ënÀaasv év KpaSia.

5 Pj taxa xoüvop' êxet xaùxàv povov, êpya 6è KpÉaaoj,
où Xi0ov àXXà cppevûv irvEùpa p£xappu0piaaç.

Uaoç nXâaaoi tôv épov xpönov, ö(ppa ximùaat;
évrôç épijv i|)uxnv vaov "Epwxoç êxn (A.P. 12,57 111 G.-P. mit Abweichungen)

Praxiteles, der alte Bildhauer, stellte ein anmutiges, aber unbeseeltes Götterbild her,
indem er einen Stein als stumme Manifestation der äusseren Gestalt modellierte;
der neue Praxiteles aber, ein magischer Schöpfer von beseelten Bildern, gestaltete
den «dreimalgewandten» (durchtriebenen) Eros in meinem Herzen. Vielleicht hat
er nur denselben Namen, seine Werke aber sind besser, da er nicht Stein formte,
sondern den Herzschlag meiner Seele umgestaltete. Gnädig möge er mein Wesen

formen, damit er meine Seele, wenn er ihr Inneres gestaltet hat, als Tempel für Eros

innehat (Übersetzimg von I. Männlein-Robert).

In diesen Epigrammen markiert Meleager anhand der Statuen des berühmten
Praxiteles eine präzise Differenzierung zwischen alten und gegenwärtigen
Kunstwerken. Auf der einen Seite stehen die Modelle des antiken Künstlers, des Praxiteles,

und auf der anderen die vorhandene Statue des Eros, hinter dem der Dichter
selbst steckt, der in seinem Gedicht seinen Geliebten darstellt.26 Die Gegenüberstellung

von Vergangenheit und Gegenwart, sowie auch die poetologischen
Intentionen des Meleager treten im zweiten Epigramm noch schärfer hervor. Denn

Praxiteles, der berühmte Bildhauer der Antike (ô ttaXat ÇtooyXtitpoç) ist einem

anderen gegenübergestellt, einem modernen Praxiteles, der jedoch nicht explizit
genannt wird. Diesem jetzigen Praxiteles werden ganz andere Eigenschaften
zugeschrieben: Während der antike Künstler Statuen aus Marmor ohne Leben schuf,

zeigt sich der moderne homonyme Künstler in der Lage, lebhafte Werke zu meis-

seln, die einen bleibenden Eindruck in der Seele des Betrachters hinterlassen können.

Abgesehen von den philosophischen und religiösen Aspekten, die in diesen

Texten mitschwingen, sollen einige termini technici beachtet werden, die dabei

verwendet werden und welche auch bei Rufinus wieder auftauchen.

Kreuzung der (Unter-) Gattungen der Epigramme

Eines der wiederkehrenden Konzepte in den Texten von Meleager und Rufinus ist
das von den Skulpturen vermittelte Lebendigkeitsgefühl. Allerdings, wenn für
Meleager in den Modellen von Praxiteles kaum ein Hauch von Leben zu spüren ist

26 Siehe Männlein-Robert 2007, 110: «Somit stellt sich der Dichter auf eine Stufe mit dem Gott
Eros und tritt zugleich mit diesem in Konkurrenz zum Bildhauer und dessen steinernem Bild.»

Museum Helveticum 81/1 (2024) 142-161 | DOI 10.24894/2673-2963.00100



Ole performative Gedichtkunst des Rufinus zwischen Hellenismus und Kaiserzeit 149

(Meleager A.P. 12,57,2 111 G.-P.: cnjjuxov),27 erkennt Rufinus hingegen die Bedeutung

der beiden antiken Bildhauer gerade in ihrer Fähigkeit, den geschaffenen
Gebilden eine aussergewöhnliche Vitalität zu verleihen (V. 2: Ttveüpa). Diese

Beobachtung wird noch durch den Gegensatz zur Gegenwart unterstrichen, in der der
Dichter das Fehlen von Künstlern beklagt, die mit der gleichen Fertigkeit begabt
sind. Dabei handelt es sich offensichtlich um ein topisches Motiv der ekphrasti-
schen Epigramme, das je nach Bedarf des einzelnen Dichters und je nach den in
den jeweiligen Epigrammen geschilderten Umständen abgewandelt wird.28 In
jedem Fall bleibt die illusorische Fähigkeit des Kunstwerks, die Eigenschaften des

realen Modells nachzuahmen oder dieses lebendig darzustellen, eine der am meisten

gepriesenen Qualitäten in den Epigrammen der Anthologia Palatino.29 In
hervorragender Weise findet Poseidipp diese Eigenschaft ausgeprägt in den neuen
Modellen des Lysipp: nach einer Stufenfolge, der sogenannten Härteskala, sind
nämlich die klassischen Modelle des Polyklet und Pheidias in eine untergeordnete
Position zum Werk des Lysipp eingegliedert.30

Im Epigramm des Rufinus wird dem Substantiv réxvq eine besondere Bedeutung

geschenkt. Gewöhlich bezeichnet re/vr) in der Anthologia Palatino, insbesondere

im neunten Buch, vornehmlich die technische Expertise und die vollständige
Beherrschung einer bestimmten Kunst.31 Rufinus hingegen greift eine spezielle

Bedeutung des Wortes auf, die derjenigen von téxvnpa, d.h. Kunstwerk,
entspricht.32 Trotz dieser semantischen Besonderheit sind mit dem Wort réxvat nicht

nur die Statuen als fertiges Produkt gemeint, sondern auch das technische Verfahren,

in dem die Künstler ihr Können zeigen, was an der dem Material eingepräg-

27 In A.P. 12,56 110 G.-P. wird das Material, aus dem die Statuen bestehen, der Parische Marmor,

hervorgehoben, während in A.P. 12,57 111 G.-P. neben der Härte des bearbeiteten Steins auch
die Unfähigkeit des Artefakts, zu sprechen betont wird, trotz der schönen, aber trägen Züge des Werkes.

28 In A.P1.129 wird gesagt, dass, während die Götter Niobe zu einem Stein machten, Praxiteles es

mit seiner Kunst schaffte, sie wieder zum Leben zu bringen. In A.P1.130 scheint die gleiche Niobe-

Statue von Praxiteles nicht belebt zu sein, wodurch ein wichtiger Aspekt des gelungenen Kunstwerks

verraten wird. Die Abwesenheit einer Seele ist nämlich in diesem Fall Zeichen einer gelungenen

Abbildung der versteinerten und nicht mehr lebendigen Niobe. Dazu siehe Schwarz 1971, 74. Vgl.

Gutzwiller 2002,107-109 und Szempruch 2019,242-244.
29 In Bezug auf die in den Epigrammen behauptete Lebensechtheit siehe Männlein-Robert 2007,

83-103 und Gutzwiller 1998, 245-250.
30 Zu diesem Thema siehe Poseidipp 63-65 A.-B. Vgl. Kosmetatou 2004,191-197; Sens 2005, 209-
222 und Strocka 2007. Siehe supra, 144-145.
31 Es sei auf einige Stellen verwiesen, in denen texvq in der gewöhnlichen Bedeutung von Kunst
und Fertigkeit vorkommt: 9,168; 171; 180; 199; 201; 505; Antipater 517 4 G.-P.; S90; 593; 631; 687;

Philippus Thessalonicensis 709 63 G.-P.; Antipater Sidonius 721 37 G.-P.; 729; 737-738; 741; Philippus

Thessalonicensis 742 79 G.-P.; Asclepiades 752 44 G.-P.; 755; Aemilianus 756 3 G.-P.; Philippus

Thessalonicensis 777 64 G.-P.; 793-794; 798.

32 Siehe LSJ s.l. xéxvq, unter IV. Dass diese die bevorzugte Bedeutung des Wortes xéxvq an dieser
Stelle ist, wird von den Übersetzungen von Paton («Where are the hands of Polyklet, that gave life to
the works of ancient art?») und Höschele («Wo sind die Hände des Polyklet, die den Kunstwerken
der Vergangenheit Lebensatem schenkten?») bestätigt.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 142-161 | DOI 10.24894/2673-2963.00100



150 Michèle Solitario

ten Lebenskraft zu erkennen ist. Diese prozessuale (und nicht nur resultative)
Idee der TEXvq wird im folgenden Distichon bestätigt, wo der Dichter selbst den
Beweis für seine Fähigkeit gibt, indem er ein konkretes Bild seiner Geliebten
schafft. In der Tat skizziert Rufmus das Profil seiner Geliebten, indem er bei einer
Reihe von Details der Schönheit der Melite verweilt und somit die Liebesbeziehung,

die ihn mit ihr verbindet, zum Vorschein bringt.33 Es handelt sich dabei um
die Revidierung eines topischen Motivs der ekphrastischen Epigramme. Wenn in
den hellenistischen ekphrastischen Epigrammen immer wieder ein Kunstwerk
beschrieben und erlebt wird, so stellt sich in diesem Fall das Paradox ein, dass der
Text zwar Elemente der ekphrastischen Gattung enthält (die Erwähnung der
Künstler Praxiteles und Polyklet, der Hinweis auf die Hände usw.), in Wirklichkeit
aber kein Kunstwerk vorhanden ist. Vielmehr lässt sich das vom Autor
nachgezeichnete Profil, d.h. seine eigene poetische Konstruktion, betrachten, in der die
Gestalt der Melite abgebildet wird.

Ein weiteres technisches Wort ist das Verb xapiÇopcu. Bereits in der hellenistischen

Zeit wird mit xàpiç auf die Fähigkeit des Künstlers verwiesen, seinen Werken

eine ästhetische Qualität zu verleihen, als Zeichen echter Inspiration und
eines erfolgreichen Kunstwerks.34 Das bildet einen erheblichen Teil der Lob-Rhetorik

für Melite, die sich um die Suche nach einem der Schönheit der Frau gemessenen

gegenwärtigen Künstler dreht. Denn unter xàpiç ist auch die erotische
Attraktivität des Dargestellten zu verstehen, nämlich der geliebten Melite, die als

anwesend (vßv) dargestellt wird.35 Die rhetorischen Fragen, in denen Rufinus die

Notwendigkeit geschickter Bildhauer wie Polyklet und Praxiteles thematisiert,
welche jedoch in einer unzugänglichen zeitlichen Dimension eingeschlossen sind
(V. 3-4: Tic; [...] önorcAdaETCu), geben den Anlass dazu, dass der Dichter selbst seine

geliebte Frau reproduziert. Dadurch erweist sich die Dichtkunst als fähig, die

hervorragende Schönheit der Melite angemessen wiederzugeben.
Es geht deshalb nicht nur oder grundsätzlich um ein erotisches Erlebnis,36

sondern auch um eine ästhetische Erfahrung, die eng miteinander verbunden
erscheinen. In diesem Epigramm wird nämlich die künstlerische Anfertigung
veranschaulicht, die im langen Bogen zwischen dem Interrogativpronomen riç und
dem Verb dnonXcioaopai eine konkrete Ausführung findet. Die fragende Stimme
des Sprechers und der wiederholte Appell an seinen fiktiven Gesprächspartner
bilden den Rahmen, in dem Rufinus die wesentlichen Eigenschaften der geliebten

33 Siehe infra, 155-157.
34 Dazu siehe Pollitt 1974, 297-301.
35 Siehe auch die folgenden Epigramme des Rufinus: A.P. 5,18,5 5 Höschele (xatç Sè xdpiç Kai

Xpùç ÏSioç); 21,4 7 Höschele (aröpa xàç npoxépaç oùKéx' êxov xàpixaç); 62,3 23 Höschele (Xàptxeç

pipvouoiv àvnpaoi); 70 26 Höschele. Vgl. Adesposton A.P. 5,26; Capito A.P. 5,67 1 Page; Adespoton
A.P. 5,77; Meleager A.P. 5,140 30 G.-P. usw.
36 Das erotische Potential der Epigramme des Rufinus wird in anderen Texten offener dargestellt
(siehe z.B. A.P. 5,28,35,36 10-12 Höschele). Dazu siehe Höschele 2006,90-119.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 142-161 | DOI 10.24894/2673-2963.00100



Die performative Gedichtkunst des Rufinus zwischen Hellenismus und Kaiserzeit 151

Frau fixiert. Dadurch erscheinen die Umrisse des Körpers der Meüte performativ
in der Stimme und stabil im vorliegenden poetischen Text des Rufinus. Verweise

auf die Stimme tauchen immer wieder in hellenistischen, vor allem ekphrasti-
schen, Epigrammen auf. In besonderer Weise denkt man an das bekannte

Epigramm von Erinna, in dem ein Gemälde beschrieben wird, auf dem Agatharchis
abgebildet ist.37 Die Verarbeitung des Kunstwerks ist so, dass der Dargestellte voll
anwesend wäre, wenn ihm nur noch eine Stimme gegeben würde. Mit dieser

Betrachtung werden die Grenzen der bildhauerischen Technik sowie auch das

Potential der poetischen Technik deutlicher hervorgehoben. Wenn eine künstlerische

Darstellung, wie z.B. eine Statue, auf die präzise Abbildung des Vorbüds

beschränkt bleibt, so bieten sich bei der Dichtung andere Möglichkeiten. Aufgrund
des zumindest ursprünglich mündlichen Charakters der Dichtkunst und der jeweiligen

Darstellungsmodi kann hier eine dynamische Beziehung zu ihrem Adressaten

erfolgen.38 Wenn es nicht das dargestellte Objekt ist, das eine gewisse Lebendigkeit

erhält und mit einer Stimme ausgestattet zu sein scheint, dann ist es gerade
die Stimme des Dichters, die die Illusion einer der Poesie innewohnenden
Lebendigkeit hervorruft, verglichen mit der Stummheit der Materie der bildenden Künste.

In diesem Sinne schafft der sprechende Dichter das, was mit den Werkzeugen

der bildenden Kunst nicht vollzogen werden kann, und liefert damit für einen

zukünftigen Bildhauer das Vorbild, an dem er sich orientieren kann.39 Die xùpiç
der fehlenden Statue verkörpert sich nun in der Komposition des Dichters, der
damit seine künstlerische Fähigkeit offenbart, in Worten eine Schönheit sichtbar
und reproduzierbar zu machen.40

So wie die hellenistischen ekphrastischen Epigramme keine detaillierte
Wiedergabe des künstlerischen Bezugsgegenstandes boten, vermeidet auch Rufinus

eine genaue Beschreibung seiner Geliebten. Wobei in der späteren Entwicklung
der ekphrastischen Epigramme sich allmählich die Tendenz durchsetzt, eine

detaillierte Beschreibung des Objekts vorzulegen, so könnte auch die Liste der
einzelnen Gesichtskomponenten als ein Spiegelbild dieses Trends verstanden
werden.41 Jedoch skizziert Rufinus mit wenigen prägnanten Worten das Gesicht der
la.ud.anda und stellt die Wirkung, die sie auf den Dichter selbst ausübt, anschaulich

dar, während der Rest der Figur von den jeweiligen Rezipienten ergänzt werden

37 A.P.6,352 Erinna 3 G.-P. Siehe supra, 143, Anm. 5. Vgl. Männlein-Robert 2007,39-43.
38 Siehe Reece 2016,43-51.
39 Das Futur örtonAdaeTcn könnte darauf hindeuten, dass, selbst wenn die Schönheit der Melite

verblasst sein wird, diese in seinem Gedicht verewigt ist und somit als Inspirationsquelle für weitere

Reproduktionen dient. Die Schönheit der Geliebten benötigt in der Tat eine feste Repräsentation,
bevor sie von der unvermeidlichen Wirkung der Zeit beeinträchtigt wird. Zu diesem in den Epigrammen

des Rufinus vorkommenden Thema siehe A.P. 5,21; 28; 47; 62; 74; 76; 92; 103 7; 10; 18; 23;

28; 30; 33; 37 Höschele).
40 Zu literarischen Selbstdarstellungen siehe Männlein-Robert 2007,50-52.
41 Lapini 2010, 378-379, der verschiedene «spezzatini» im corpus des Rufinus betont.

Museum Helveücum 81/1 (2024) 142-161 | DOI 10.24894/2673-2963.00100



152 Michèle Solitario

soll. Somit wird der Leser in die Wahrnehmung dieser Schönheit und in die

Vervollständigung der übrigen, durch die Beschreibung verborgenen Elemente,
einbezogen.42

In diesem Zusammenhang sollen die Aspekte erfasst werden, die das Profil
der Frau konturieren: die parfümierten Locken, die funkelnden Augen und der

gewundene Hals.43 Gerade in den berücksichtigten Elementen entfaltet das scheinbar

ekphrastische Epigramm seine erotische Dimension.
Dass die Augen erwähnt werden, ist nicht verwunderlich, da dies ein

etabliertes wiederkehrendes Motiv ist, um den Charakter (rjGoç) der dargestellten
Person nachzuzeichnen.44 Ferner stellen die Augen ein Element von primärer
Bedeutung im Rahmen von erotischen Epigrammen dar als Vehikel zur Vermittlung

der Liebesleidenschaft und zum Ausdruck ihrer Auswirkungen.45 Die anderen

zwei Komponenten des Porträts tragen nicht nur dazu bei, die Erscheinung
der Frau besser zu definieren,46 sondern auch in gewisser Weise deren Einfluss

auf die nähere Umgebung zu erfassen. Der Duft der Haarlocken ist in der Tat keine

Eigenschaft der dargestellten Frau per se. Vielmehr weist das Parfüm eine

bemerkenswerte Einprägsamkeit im Gedächtnis derjenigen vor, die es wahrnehmen,47

und bei denen derselbe Duft das sexuelle Verlangen der geliebten Frau
weckt.48

42 Zum Mechanismus des Ergänzungsspiels bei den griechischen Epigrammen siehe infra, 154-
155.

43 Die katalogisierende Beschreibung von Körperteilen kommt bei Rufmus an anderer Stelle wieder

vor (5,48,1-4 19 Höschele: öppara pèv xpùaeta Kai ûaÀoeaaa napeiri / Kai axöpa nopipupénç

xepnvöxepov kùàukoç, / 8eipr| ÀuySivéq Kai aii|0£a pappaipovra / Kai nô8eç àpyopériç XeuKôxepoi

0éxi8oç und 5,70,1-3 26 Höschele: KàAAoç ëxeiq KùnptSoç, HeiOoûç axöpa, aûpa Kai àKpijv / eiapi-
vùv 'Qpûv, ipOéypa Se KaXXtônqç, / voOv Kai atoippoaOvtiv 0épi8oç Kai xeïpaç Ä0r|vr|(;), die eine für
erotische Epigramme typische Strategie der poetischen Regie darstellt. Beispielhaft ist in dieser
Hinsicht ein Epigramm des Phüodemus (5,132,1-6 12 G.-P.: û noSôç, ü Kviipqç, & xùv ùnôXotÀa SiKaiojç
1 pqpûv, û yAouxüv, û Kxevôg, ù Aayôvuv, / ü üpotv, û paaxûv, û roù paSivoto ipaxnAou, / ü xet-

pûv, û xùv paivopai öppariajv, / û KaxaTEXvoTdrou Ktviipaxog, ü TtepiaAAuv / yÀuixxiapfiiv, ü xùv
90É pe ipuvapiùjv).
44 Gutzwiller 2004, 350.

45 Siehe folgende Texte des Rufinus: A.P. 5,9,7-8 1 Höschele (èç 6è aôv öppa / Tixpaopai); 5,48,1

19 Höschele (öppaxa [...] xpùaeta); 5,94,1 35 Höschele (öppax' ëxeu; "Hppç); 5,131,1 Philodemus
11 G.-P.: KiüxiXov öppa); 5,132,4 Philodemus 12 G.-P.: ai xùv paivopai ôppaxiiov); 5,145,3 Ascle-

piades 12 G.-P.: Köxopßpa yàp öppax* épùvxtov). Ausserdem wird das Feuer der Liebe mehrmals im
5. Buch der Anthologia Palatina erwähnt (Callimachus 5,6 11 G.-P.; Rufinus 50,88 20,32 Höschele;
Marcus Argentarius 89 4 G.-P.; Meleager 96 59 G.-P.; Maccius 117 2 G.-P.; Philodemus 124,131
10,11 G.-P.; Dioscorides 138 2 G.-P.; Meleager 176 6 G.-P., usw.).
46 Zum Namen Melites und dem literarischen Hintergrund siehe Höschele 2006, 108-110 und

Lapini 2010,379. Vgl. Page 1978,49.
47 Siehe noch Rufinus: A.P. 5,18,3 S Höschele (xaïç pèv xpùç ànôôcoSE pöpou); Meleager 5,175,1-
2 70 G.-P. (aé ye xijv cpiAdatoxov / pr|Vi>ei pupôtivouç öpxißpexiK nXÔKapoç); Hedylus 5,199,3 2 G.-P.

(xaOxa pùpou; éxi nàvxa puSûvxa).
4« Marcus Argentarius A.P. 5,16,3 1 G.-P. (toç pe povov npoÀinoûoa pupönvoog üixex' Äpiaxr|);
Adespoton 5,91 12 Page (népmo 001 pôpov ijSù, pùptoi rtapéxtov xdpiv, où coi' / aùxij yàp pupiaai
Kai xô pùpov 8ùvaaai); Meleager 5,136,3-4 42 G.-P. (Kai poi xôv ßpEx0Évxa pùpoiç Kai xOiÇôv éovxa

Museum Helveticum 81/1 (2024) 142-161 | DOI 10.24894/2673-2963.00100



Die performative Gedichtkunst des Rufinus zwischen Hellenismus und Kaiserzeit 153

Das Gleiche gilt für die Pracht des Halses, die an die eben beschriebenen
blitzenden Augen erinnert. Der Nachhall der Schönheit bleibt nämlich nicht
Selbstzweck, sondern steht in enger Beziehung zu denen, die, ihre Anwesenheit
wahrnehmend, mit ihren eigenen Gefühlen darauf reagieren.49 Die erotische Tragweite
dieser Abbildung entspricht einer Konvention der ekphrastischen Epigramme, bei
denen nicht die präzise Beschreibung des Kunstwerkes, sondern seine psychagogi-
sche Wirkung auf die jeweiligen Zuschauer eher im Mittelpunkt stehen.50

Zwischen Text und Kontext:
die performative Stimme des Dichters

Wenn zu Beginn die Frage «Wo sind nun Praxiteles und Polyklet?» eindeutig in
Bezug auf eine gegenwärtige Situation gestellt wird, in der beide Bildhauer der

Vergangenheit vom Sprecher vergebens gesucht werden und er somit an seine

Adressaten appelliert, ist dagegen im zweiten Distichon die Beziehung zwischen

Sprecher, Vorbild und Rezipienten mit einem besonderen Blick in die Zukunft
versehen.

Beschränkt sich bei archaischen und klassischen Epigrammen der Bezug

zum Kunstwerk fast ausschliesslich auf die Betrachtung des Anlasses, aus dem diese

Texte konzipiert wurden, so fokussieren die hellenistischen Epigramme auf die

imaginäre Präsenz eines künstlerischen Artefakts und auf die Eindrücke, die diese

Werke in einem Betrachter hervorrufen würden. Die Okkasionalität, in der die

archaischen und klassischen Epigramme einzurahmen sind, wird später durch die

Buchrolle ersetzt, in der der Leser diese Texte liest.51 Die Nähe zum Kunstwerk
und der Realitätsgrad mit dem realen Vorbild lösen sich demnach auf in einen oft
intellektuellen Vorgang, den sich der Leser vorstellt, aufbaut oder ergänzt.52 Rufinus

hingegen markiert die Extreme dieser internen Entwicklungen der ekphrastischen

Gattung, indem er an Kunstmodelle appelliert (Polyklet und Praxiteles), die

sich als unzeitgemäss erweisen, sodass der Leser/Rezipient veranlasst wird, nach

neuen Kategorien zu suchen, mit denen das Objekt, die geliebte Frau, abgebildet
und gelobt, sowie auch der poetische Text interpretiert werden soll. Polyklet und
Praxiteles gehören nämlich einer fernen Vergangenheit an, der eine Gegenwart

gegenübergestellt wird, in der ihre blosse Evokation den aktuellen Mangel an

/ pvapôouvov Keivaç ä(j<pixl0ei axécpavov). Zum Leitmotiv des Parfüms in erotischen Epigrammen
siehe Petrovic - Petrovic 2003,189-190.
49 Zur Beschreibung des Halses sei auch auf Rufinus A.P. 5,48,3 19 Höschele (Seipij Àuyôivéq);
5,264 und 272 hingewiesen.
so Dazu siehe Petrovic 2005, 38-40. Mit popq>ij (V. 6) wird nämlich die physische Schönheit der

Frau bezeichnet, die einen bestimmten Einfluss auf diejenigen ausübt, die sie wahrnehmen. Vgl. A.P.

Meleager 5,139,5 29 G.-P. (r) yap poi pop<pa ßaAXei rtöOov rj jidAi poüaa) und AP. 5,260,8.

51 Siehe Petrovic 2005; Männlein-Robert 2007,175-182 und von Möllendorff 2011,426-431.
52 Vgl. Bing 1995.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 142-161 | DOI 10.24894/2673-2963.00100



154 Michèle Solitario

gleichrangigen Künstlern ans Licht bringt. Innerhalb dieser Rahmenbedingungen
scheint nur die Stimme des sprechenden Dichters imstande zu sein, die geliebte
Frau zu beschreiben.53 In diesem Sinne liegt im Mittelpunkt des Epigramms kein
konkretes Kunstwerk vor - wie dies oft in ekphrastischen Epigrammen der Fall
ist -, sodass hier nicht mehr die Beobachtung eines Kunstobjekts und seine

Auswirkungen auf den fiktiven Zuschauer ausgelotet werden.54 Vielmehr bildet Rufi-

nus aus der direkten Auseinandersetzung mit seinem Vorbild, der schönen Melite,
nicht nur ein erotisches, sondern auch ein neues ekphrastisches Epigramm, denn
die Gestaltung der geliebten Melite fällt mit seinem emotionsgeladenen Umgang
mit derselben Frau zusammen.55

Das dritte Distichon beginnt mit einer Wiederaufnahme in Substantivform

(jiMaiqq) des abschliessenden Verbs des vorherigen Verses (dTTonXdoaopai). Der

Sprecher stellt erneut Fragen, und zwar in einem Ton, der immer eindringlicher
wird.56 Das Aufeinanderfolgen von Fragen wird in der metrischen Struktur des

Verses noch deutlicher, denn die bukolische Dihärese markiert nicht nur eine

inhaltliche Zäsur zwischen den Anliegen, sondern auch eine Steigerung der Appelle

seitens der sprechenden Stimme an ihren fiktiven Gesprächspartner.57 Rufinus
wendet sich nämlich an nXacrrat, die Wachs- oder Tonmodellierer sind, also einem

gegebenen Material eine Form geben können,58 und dann an XtGoÇôot, die
Steinbildhauer. Die Wahl dieser Begriffe ist bedeutsam, denn der erste (nXdarai)
kommt in ekphrastischen Epigrammen häufig vor, um den fiktiven und zugleich
trügerischen Charakter der im Mittelpunkt stehenden Kunstwerke zu kennzeichnen.59

Das andere Wort (XiGoÇôot) hingegen kommt in der gesamten Anthologia

53 Es ist jedoch ein weiterer Kontakt mit hellenistischen ekphrastischen Themenmotiven
erwähnenswert. Wenn bei Meleager, wie wir gesehen haben (siehe supra, 148, wo auch auf Poseidipp
Bezug genommen wird), die Signalisierung der plastischen Vorbilder mit der Modernität des Dichters

und seiner Produktion konfrontiert wird, so wird in diesem Fall Rufinus nicht nur als der neue,
sondern auch als der einzige Künstler erscheinen, der dazu fähig ist, sein Vorbild, die geliebte Frau,

würdig zu porträtieren.
54 Es handelt sich um einen Vorgang, der in der hellenistischen Epoche stattfand, als poetische
Texte eine fortschreitende Unabhängigkeit von materiellen Artefakten gewannen, indem sie einen
«intermedial status between objects intended for viewing and poems destined for reading» erlangten

(Squire 2010, 74).

55 Die schwammigen Grenzen zwischen den verschiedenen Gattungen der Epigramme lassen

sich bereits in der hellenistischen Zeit feststellen. Dazu siehe Petrovic - Petrovic 2003, 180-181 und
Gutzwiller 2007,315. Seit dem 4. Jh. wurden allmählich erotische Themen in der spezifischen literarischen

Form der Epigramme eingebettet. Jedoch bleibt das lyrische und elegische milieu, in dem die

erotischen Gedichte traditionsgemäss vorgetragen worden waren, bei einigen Merkmalen erkennbar

und immer wieder mit spezifischen Eigenschaften der Epigramme amalgamiert (dazu siehe

Gutzwiller 2017,336-337 und den umfassenden Überblick in Barbantani 2009).

56 Siehe dazu Männlein-Robert 2004,41 in Bezug auf eine ähnliche Stelle bei Phillippus Thessalo-

nicensis A.P1.137 70 G.-P.

57 Zu den metrischen Besonderheiten der Epigramme des Rufinus siehe Page 1978,28-39.
58 Zur Bedeutung dieses Wortes siehe Männlein-Robert 2007,90-93.
59 Vgl. A.P. 9,589; Leonidas 719 88 G.-P.; Antipater Sidonius 723 39 G.-P.; Marcus Argentarius
732 36 G.-P., und auch den späteren 794, die meistens auf die Kuh des Myron fokussiert sind.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 142-161 | DOI 10.24894/2673-2963.00100



Die performative Gedichtkunst des Rufinus zwischen Hellenismus und Kaiserzeit 155

Palatino, nur ein zweites Mal vor (Alcaeus A.P1.196,5 19 G.-P.) und bezeichnet
ausdrücklicher den Steinmetz, der sich an einem Stein- oder Marmorblock zu
schaffen macht.60 Damit kehrt nicht nur der anfängliche Verweis auf die beiden
antiken Bildhauer zurück, sondern es wird auch das Ijöavov vorweggenommen
(V. 6). Rufinus scheint also die Kluft zwischen büdender und poetischer Kunst
betonen zu wollen, indem er die fehlenden Bildhauer durch das Schaffen des

Dichters zu ersetzen versucht. Auf diese Weise wird der metapoetische Wert der

Komposition allmählich immer deutlicher. Ausgehend von einem vagen Verweis
auf nicht mehr vorhandene künstlerische Vorbilder folgt darauf die Skizze und
das Lob der geliebten Melite, ergänzt durch einen noch konkreteren Hinweis auf
die Notwendigkeit, ihr ein stabiles materielles Abbüd zu geben. Das ist zwar auf
der künstlerischen Ebene nicht realisierbar, aber auf der poetischen Ebene möglich

und tatsächlich erfolgreich vollbracht.
Hat Rufinus in anderen Fällen die jeweiligen Geliebten mit der Farbe und der

Verarbeitung einer Statue verglichen,61 so stellt er im letzten Distichon dieses

Epigramms fest, dass die Schönheit der Melite derart ist, dass sie sogar einen Tempel
verdient, in dem diese wie ein Götterbild einen würdigen Platz finden könnte. Die

Tatsache, dass auf ein Kultbild (äjöavov) hingewiesen wird, bedeutet, dass Melite
mit einer dieser Statuen in Verbindung gebracht wird. Dadurch wird der
Höhepunkt des Lobes der Frau erreicht, denn die Aufrechterhaltung ihrer Schönheit
kann nur im Rahmen eines geschützten Ortes und durch ein passendes Abbild

erfolgen.
Die Erwähnung eines Çôavov deutet nämlich auf einen kultischen Kontext

hin,62 bzw. auf ein sakrales Bild, auf dem ursprünglich ein kurzer epigrammatischer

Text eingeschrieben war.63 Während jedoch in archaischer Zeit das

Epigramm in einer Nebenfunktion in Bezug auf ein Kunstwerk, auf eine konkrete

Widmung entstanden ist, die beide unmittelbar demjenigen zugänglich waren, der
den geschriebenen epigrammatischen Text las und das Werk sah, so scheint dieser

semiotische Hintergrund bei Rufinus völlig verändert.64

Obwohl der Dichter das Bedürfnis nach einem Tempel für seine Geliebte

bekundet, in dem auch ihr Abbild neben den kultischen Götterbildern stehen sollte,

bleibt dies nur eine vage Andeutung. Vielmehr schwingt in den preisenden
Worten für Melite auch der Versuch des Rufinus mit, den Stellvertretercharakter
seiner Gestaltung in Bezug auf eine plastische Nachbildung der Frau zu verdeutli-

60 Siehe Luc. Somn. 9; Max. Tyr. 39,5; Dio Chrys. 12,44, usw. Vgl. Timo 25, wo das Wort verdächtig
ist (dazu siehe Di Marco 1989,166).
61 Siehe A.P. 5,36,8 12 Höschele (old Kai év vpù 7ipu>TOyÂu<pèç Çôavov) und 5,48 19 Höschele.

Dazu siehe Petrovic - Petrovic 2003,190-191.
62 Die Tatsache, dass Rufinus am Ende des Epigramms auf eine Statue seiner Frau hindeutet,
wobei davor eher ein Porträt gezeichnet wurde, ist als das Ergebnis der notwendigen Ergänzungen
durch den Adressaten zu verstehen. Siehe supra, 153-154.
63 In Bezug auf den Begriffvon ijöavov siehe Scheer 2000,19-21. Vgl. infra, Anm. 66.

64 Dazu siehe Gutzwiller 2004, 361-362.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 142-161 | DOI 10.24894/2673-2963.00100



156 Michèle Solitario

chen. Diese wird nun vollständig durch die Stimme des Dichters ersetzt, der das

Porträt der geliebten Frau im Text zeichnet und so ihre Erinnerung verewigt.
Denn in der Kaiserzeit ist die intermediale Verbindung zwischen Bildnis und Text
seit langem verloren gegangen, und im blossen Vorhandensein des Textes hat
letzterer die Aufgabe der mehr oder weniger detaillierten Wiedergabe des jeweiligen
Gegenstandes übernommen.65 Dadurch scheint Rufinus die Abwesenheit der
bildenden Kunst ausgeglichen zu haben, denn er schafft tatsächlich mit seiner
poetischen Technik ein beständiges Bild für seine Geliebte. So gelingt es ihm, eine Statue

zu ersetzen und gleichzeitig einen neuen Bestimmungsort für sie zu finden,
nicht so sehr einen heiligen Tempel, sondern sein Buch, das den adressierten
Lesern zugänglich ist.66

Während Erinna den Vergleich zwischen den beiden Künsten zunächst in
den für die epigrammatische Gattung vorgesehenen Grenzen thematisierte (Erinna

A.P. 6,352 3 G.-P.), findet diese Verhältnisbestimmung erst später eine grössere

Berücksichtigung.67 Dies geschieht zum Beispiel in zwei repräsentativen Texten
der ekphrastischen Gattung, dem Mimiambus 4 von Herodas und dem Eidyllion 15

von Theokrit.68 Im ersten Fall befinden sich Kynno und Kokkaie im Tempel des

Asklepios, wo sie wiederholt den begeisterten Wunsch äussern, die dort vorhandenen

Kunstwerke zu betrachten und zu bewundern. In besonderer Weise verweilt
ihr Blick auf den realistischen Zügen der Statuen der Söhne des Praxiteles zuerst
und der Gemälde des Apelles kurz danach und dabei wird eine beträchtliche Nai-

65 Über die Entwicklung der ekphrastischen Epigramme siehe Petrovic 2005,38-41.
66 Das Wort äjöavov bezieht sich in der Tat nicht auf das Material der vorgesehenen Statue.
Vielmehr bezeichnet es, in Übereinstimmung mit dem Gebrauch des Wortes im 1. bis 2. Jh. n. Chr., das

Bild einer Gottheit, das in einem kultischen Kontext verstanden wird, ohne genaue Hinweise auf
Form oder Material zu implizieren. Vgl. Ruf. 36,8, wo auf ein frisch geschnitztes Çôavov verwiesen
wird, das in einem Tempel eingerahmt ist und sich durch eine bestimmte ästhetische Qualität
auszeichnet, und nicht durch ein bestimmtes Material. Siehe supra, 154, Anm. 58. In der Tat liegt bei der
von Çôavov identifizierten Statue der Schwerpunkt auf der ästhetischen Qualität des Artefakts. Es

handelt sich dabei um eine Besonderheit des Wortes, die seit seinen frühesten Belegen vorhanden
ist, wo es nicht die primitive und grobe Kultstatue aus Holz bezeichnet, sondern einen verfeinerten
künstlerischen Prozess und zwar ein Werk feiner Kunstfertigkeit. Siehe Donohue 1988, 23-29 (28:

«Ethymologically, neither xeo nor xoanon is restricted to any particular material. Xeo seems to refer
not simply to a process of rough hewing, but also to smoothing and polishing-far higher stages of
working (...]. Xeo is thus connected with fine work, intricate of process and accomplished of
workmanship, and xoanon seems to carry on this association»). Vgl. auch Scheer 2000,19-21 und 33-34.
Auf diese Weise wird auch der raffinierte und ausgefeüte Charakter des Gedichtes des Rufinus
betont.
67 Ein Überblick über dieses Thema wird von Männlein-Robert 2007, 261-307 geboten. Vgl. auch

Meyer 2007,192-202; Squire 2010 und Floridi 2018.

68 Die erste ekphrastische Beschreibung innerhalb eines kultischen Kontextes geht auf die 0ea-

poi des Epicharmus zurück (Ath. 8,362B), wo sich zwei Besucher des Apollon-Heiligtums in Delphi zu
den dort vorliegenden Widmungen äussern. Siehe Barbieri 2016, 222. Auch bei Rufinus ist mit ?6a-

vov ein sakraler Kontext gemeint. Siehe supra, 155. Ähnliche Frauenabbüdungen in einem heiligen
Bereich sind in Nossis (A.P. 6,275, 353-354, 9,332, 604-605 5, 8-9, 4, 7, 6 G.-P.) und eventuell in
Erinna (6,352 3 G.-P.) zu finden. Dazu vgl. Gutzwiller 2002, 90.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 142-161 | DOI 10.24894/2673-2963.00100



Die performative Gedichtkunst des Rufinus zwischen Hellenismus und Kaiserzeit 157

vität offenbart.69 In der Hervorhebung der wahrhaftigen Merkmale dieser
künstlerischen Reproduktionen, vermittelt durch die improvisierten Reaktionen der

Frauen, bahnt sich die subtile Ironie des Herodas ihren Weg, der in den wahren
ypdppata der künstlerischen Objekte auf die realistischen Eigenschaften seiner

eigenen poetischen Technik hindeutet.70

In Theokrits Eid. 15 («Die Syrakusanerinnen») wird die akribische Präzision
der Abbildungen auf den Leinwänden im Palast des Ptolemaios thematisiert, aus

denen auch ihre Schönheit resultiert. So werden hier die Teppichbilder wieder mit
dem Wort ypàppara gekennzeichnet,71 das erneut auf das eigene Produkt des

Dichters und dessen Eigenschaften hinweist.72 Angesichts der Pracht dieser
Wandteppiche drückt Praxinoa ihr Erstaunen aus und fragt eindringlich nach der Identität

der Künstler,73 die jedoch anonym bleiben. Anstatt sich mit einer genauen
Beschreibung aufzuhalten,74 fasst Praxinoa in einem gnomischen Ton die technische

Fertigkeit zusammen, die in dieser Arbeit gezeigt wird (v. 83: ootpöv rt XPHP

ävGpumog). Die Reaktionen der Frauen auf die Schönheit der anwesenden Kunstwerke

werden von einem Fremden unterbrochen, der sie auffordert, zu schweigen,

damit ein poetisches Lied für Adonis ungestört angehört werden kann (V.

100-144). Das Lied entfaltet sich, anders als die Beschreibung der Wandteppiche
(V. 80-86), ohne Unterbrechungen und präsentiert sich in seiner ganzen perfor-
mativen und ästhetischen Überlegenheit gegenüber den figurativen Künsten.75 In
beiden Texten bietet also die Nachbildung künstlerischer Artefakte den Anlass für
eine poetologische Reflexion über die Bedeutung und die Möglichkeiten der
poetischen im Verhältnis zur bildenden Kunst, die bei Herodas durch den ironischen
Ton des Stückes etwas nuanciert bleibt, bei Theokrit wiederum agonale Züge
annimmt.76

Was bleibt von diesem hellenistischen Diskurs bei Rufinus? Man hört nicht

nur ein vages Echo, sondern es ergibt sich eine Neuinterpretation, in der Rufinus
das Manko der Glyptik hervorhebt und das Potential der Dichtkunst zum
Ausdruck bringt. Wenn bei den hellenistischen ekphrastischen Texten jede genaue
Beschreibung künstlerischer Artefakte vermieden wird und vielmehr topoi einer

69 Eine tiefsinnige Analyse dieser Texte ist in Männlein-Robert 2007, 261-301. Vgl. auch Sens

2005, 206-207 zu finden.
70 Her. Mim. 4,24 und 73.

71 V. 81 : nolot Qooypàcpoi rdKpißca ypàppai fypaijiav.
72 Siehe auch Erinna 6,352,1 3 G.-P. (vgl. supra, 143, Anm. 5).

73 V. 80-81 : notai a<p' énôvaaav épiOoi, / notoi Çtpoypàipot xaKpißca ypàppai' êypaijiav.
74 Im Gegenteil steht hier die emotionale Auseinandersetzung der Rezipienten der Kunstobjekte
im Mittelpunkt, deren Fertigkeit die grosse Bewunderung der Frauen hervorruft (V. 78-86). Dazu

siehe supra, 143-144.
75 Zu den Eigenschaften dieses Gesanges siehe Männlein-Robert 2007,294-300.
76 Es sei auch auf die Verbindung zwischen Kunst und Bildhauerei in der Sektion der Andrianto-

poiika des Poseidipp hingewiesen, wo eine Reihe von Kunstwerken mit einem ständigen Augenzwinkern

zu den stilistischen Qualitäten des Werkes desselben Dichters aufgezeigt wird. Siehe supra,
144-145.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 142-161 | DOI 10.24894/2673-2963.00100



158 Mlchele Solitario

vielfältigen «rhetoric of viewing»77 stets vorkommen, erweisen sich diese bei Rufi-

nus als unmöglich. Denn es wird hier keine Statue beschrieben. Und diese bleibt
auch von der Imagination ausgeschlossen, sondern befindet sich auf eine hypothetische

Ebene beschränkt. Hier nämlich signalisiert Rufinus in dramatischer Weise,
dass es nichts mehr zu sehen, sondern nur noch einen poetischen Text zu lesen

gibt: seinen eigenen. In diesem Sinne erweist sich die erotische Erfahrung der

Melite, die als Auslöser für das Lobepigramm des Rufinus galt, gleichzeitig auch
als Anlass dafür, über die rhetorischen Möglichkeiten der Dichtkunst zu reflektieren.

Denn die Unzulänglichkeit der bildenden Kunst scheint durch die Ressource

der poetischen Sprache ausgeglichen zu werden.78 Die Lob-Rhetorik der Frau wird
daher neu funktionalisiert, sodass die sprechende Stimme über die explizite
Bewunderung für die Schönheit der Melite auch eine gewisse Selbstgefälligkeit des

Dichters spüren lässt.

Fazit

In Ermangelung einer Statue scheint Rufinus mit einem gewissen Grad an Provokation

die Poesie gewissermassen ersatzweise zu bemühen, um die Schönheit
seiner Frau zu feiern, ihre wesentlichen Merkmale zu definieren und ihr Andenken

zu verewigen, bis sich eventuell ein Bildhauer findet, der seinem Appell folgt und
seine Bitte um ein plastisches Pendant zu seinem Gedicht erfüllt. Mit diesem

Gedicht steigt der Dichter nicht nur in eine alte Diskussion über den Paragone
zwischen Kunst und Dichtung ein, sondern schafft einen hybriden Text, in dem
verschiedene epigrammatische Gattungen koexistieren, nämlich die erotische und die

(anti-) ekphrastische. Die ständige Präsenz der Dichterstimme, die sich mit ihren
wiederholten Fragen an ihren fiktiven Gesprächspartner wendet, lässt jedoch die

Hauptintention des Dichters leichter greifen. In der Tat beabsichtigt Rufinus nicht
ausschliesslich, seine Geliebte zu loben, sondern auch die Gültigkeit und den

ästhetischen Wert seiner Dichtung zu bekräftigen. Obwohl Rufinus' Epigramm
dazu bestimmt war, in eine besondere, nämlich die erotische Kategorie von
Epigrammen eingetragen zu werden, erweist sich die Gestaltung als derart komplex
und raffiniert, dass sich dadurch die Grenzen jeder Klassifizierung auflösen und
die ganze Neuartigkeit seiner poetischen Eingebung herausgestellt wird.

Michele Solitario, Philologisches Seminar, Eberhard-Karls-Universität, Wilhelmstr. 36,

D-72074 Tübingen, michelesolitario@gmaü.com

77 Goldhill 1994, 362.

78 Dazu siehe auch Mattiacci 2013,217.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 142-161 | DOI 10.24894/2673-2963.00100



Die performative Gedichtkunst des Rufinus zwischen Hellenismus und Kaiserzeit 159

Literaturverzeichnis

A. Agnolon, «0 artifice e o poeta: os epigramas plästico-eröticos de Rufino e a emulaçào
nas artes», Classica - Revista Brasileira de Estudos Clässicos 34,2 (2021) (https://www.
redalyc.org/articulo.oa?id=601768090001).

S. Barbantani, « Lyric in the Hellenistic period and beyond», in F. Budelmann (Hrsg.), The

Cambridge Companion to Greek Lyric (Cambridge 2009) 297-318.
P. Bing, «Ergänzungsspiel in the Epigrams of Callimachus», A&A 41 (1995) 115-131.
A. A. Donohue, Xoana and the Origins ofGreek Sculpture (Atlanta, Georgia 1988).
L. Floridi, «AuSt) texvpeaoa ÀiOou. Intermedialità e intervisualità nell'epigramma greco»,

Segno e Testo 16 (2018) 25-54.
S. Goldhill, «The Naïve and Knowing Eye: Ecphrasis and the Culture of Viewing in the

Hellenistic World», in S. Goldhill/R. Osborne (Hrsg.), Art and Text in Ancient Greek

Culture (Cambridge 1994) 197-223.
K. Gutzwiller, «Posidippus on Statuary», in G. Bastianini/A. Casanova (Hrsg.), Il papiro di

Posidippo un anno dopo (Firenze 2002) 41-60.
K. Gutzwiller, «SeeingThought: Timomachus' Medea and Ecphrastic Epigram», American

Journal ofPhilology 125.3 (2004) 339-386.
K. Gutzwiller, «The Paradox of Amatory Epigram», in P. Bing/J. Bruss (Hrsg.), Brill's

Companion to Hellenistic Epigram (Leiden/Boston 2007) 313-332.
K. Gutzwiller, «Lyricism in Hellenistic Epigram», Trends in Classics 9.2 (2017) 317-338.
R. Höschele, Verrückt nach Frauen. Der Epigrammatiker Rufin (Tübingen 2006).
R. Höschele, «Corp(u)s rufinien. L'ecphrasis du corps féminin dans les épigrammes de

Rufin», in É. Prioux/A. Rouveret (Hrsg.), Métamorphoses du regard ancien (Paris
2010)137-154.

R. Kassel, «Dialoge mit Statuen», ZeitschriftßrPapyrologie und Epigraphik 51 (1983) 1-12

(wieder gedruckt in Id., Kleine Schriften (Berlin/New York 1991) 140-153.
E. Kosmetatou, «Vision and Visibility: Art Historical Theory Paints a Portrait of New

Leadership in Posidippus' Andriantopoiika », in B. Acosta-Hughes/E. Kosmetatou/M.
Baumbach (Hrsg.), Labored in Papyrus Leaves: Perspectives on an Epigram Collection

Attributed to Posidippus (P.MilVogl VIII309) (Washington, DC 2004) 187-211.
W. Lapini, «Note posidippee», Zeitschrift ßr Papyrologie und Epigraphik 143 (2003) 39-

52.

W. Lapini, «Note epigrammatiche (Mnasalca, Dioscoride, Meleagro, Rufino, Stratone)»,
Rivista di Filologia e di Istruzione Classica 138 (2010) 364-389.

I. Männlein-Robert, «Griechische Kunst und römischer Stil. Zum Eurotas-Epigramm des

Philipp von Thessalonike (AP IX 709 GP I 63)», Würzburger Jahrbücher ßr die

Altertumswissenschaft 28a (2004) 35-48.
I. Männlein-Robert, «Epigrams on Art: Voice and Voicelessness in Hellenistic Epigram»,

in P. Bing/J. Bruss (Hrsg.), Brill's Companion to Hellenistic Epigram (Leiden/Boston
2007)251-271.

I. Männlein-Robert, Stimme, Schrift und Bild. Zum Verhältnis der Künste in der hellenisti¬

schen Dichtung (Heidelberg 2007).
S. Mattiacci, «Da <Kairos> a <Occasion un percorso tra letteratura e iconografia», in L.

Cristante/S. Ravalico (Hrsg.), II calamo della memoria. Riuso di testi e mestiere let-

terario nella tarda antichitä. TV (Trieste 2011) 127-154.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 142-161 | DOI 10.24894/2673-2963.00100



160 Michèle Soiitario

S. Mattiacci, «Quando Pimmagine ha bisogno délia parola: riflessioni sulla poetica
dell'ekphrasis neU'epigramma latino», Prometheus 39 (2013) 207-226.

D. Meyer, «The Act of Reading and the Act of Writing in Hellenistic Epigram», in P. Bing/
J. S. Brass (Hrsg.), Brill's Companion to Hellenistic Epigram (Leiden/Boston 2007)

187-210.
H. Morales, «Fantasising Phryne: The Psychology and Ethics of <Ekphrasis>», The Cam¬

bridge Classical Journal 57 (2011) 71-104.
C. Neri, Erinna. Testimonianze e frammenti (Bologna 2003).

M. J. Osborne/S. G. Byrne, A Lexicon ofGreek Personal Names, vol. II (Oxford 1994).
D. Page, The Epigrams ofRufinus (Cambridge 1978).

A. Petrovic, «< Kunstvolle Stimme der Steine sprich !> Zur Intermedialität der griechischen
epideiktischen Epigramme», Antike und Abendland 51 (2005) 30-42.

I. Petrovic/A. Petrovic, «Stop and Smell the Statue. Callimachus' Epigram 51 Pf. Recon¬

sidered (Four Times)», Materiali e discussioni per l'analisi dei testi classici 51 (2003)

179-208.

]. J. Pollitt, The Ancient View of Greek Art: Criticism, History, and Terminology (New
Haven/London 1974).

F. Preißhofen, «Kunsttheorie und Kunstbetrachtung», in O. Reverdin/B. Grange (Hrsg.),
Le classicisme à Rome aux Iers siècles avant et après J.-C. (Genève 1979) 263-282.

E. Prioux, «Le nouveau Posidippe: une histoire de Part en épigrammes?», in F. Le Blay
(Hrsg.), Transmettre les savoirs dans les mondes hellénistique et romain (Rennes

2009) 275-292.
S. Reece, «Orality and Literacy: Ancient Greek Literature as Oral Literature», in M. Hose/

D. Schenker (Hrsg.), A Companion to Greek Literature (Maiden, MA/Oxford/Chiches-

ter 2016) 43-57.
T. S. Scheer, Die Gottheit und ihr Bild. Untersuchungen zur Funktion griechischer Kultbil¬

der in Religion und Politik (München 2000).
G. Schwarz, Die griechische Kunst des 5. und 4. Jahrhunderts v. Chr. im Spiegel der Antholo-

gia Graeca (Wien 1971).

B. Seidensticker, «Andriantopoiika», in B. Seidensticker/A. Stähli/A. Wessels (Hrsg.), Der
neue Poseidipp (Darmstadt 2015) 247-281.

A. Sens, «The Art of Poetry and the Poetry of Art: The Unity and Poetics of Posidippus'
Statue-Poems», in K. Gutzwiller (Hrsg.), The New Posidippus. A Hellenistic Poetry
Book (Oxford 2005) 183-205.

S. D. Smith, Greek Epigram and Byzantine Culture. Gender, Desire, and Denial in the Age of
Justinian (Cambridge 2019).

M. Squire, «Reading a View: Poem and Picture in the Greek Anthology», Ramus 39.2

(2010) 73-103.
M. Squire, «Conceptualizing the (Visual) Art», in P. Destrée/P. Murray (Hrsg.), A Compan¬

ion to Ancient Aesthetics (Maiden, MA/Oxford/Chichester 2015) 307-326.

A. Stewart, «Posidippus and the Truth in Sculpture», in K. Gutzwiller (Hrsg.), The New

Posidippus. A Hellenistic Poetry Book (Oxford 2005) 206-225.
B. Szempruch, «Literary Commemoration in Imperial Greek Epigram: Niobe in the Liv¬

ing Landscape», AmericanJournal ofPhilology 140.2 (2019) 227-253.
P. von Möllendorff, «Es war einmal... ein Becher des Nestor. Probleme von Intertextuali-

tät und Intermedialität am Beispiel des Skyphos von Ischia», in U. Egelhaaf-Gaiser/

Museum Helveticum 81/1 (2024) 142-161 1 DOI 10.24894/2673-2963.00100



Die performative Gedichtkunst des Rufinus zwischen Hellenismus und Kaiserzeit

D. Pausch/M. Rühl (Hrsg.), Kultur der Antike. Transdisziplinäres Arbeiten in den

Altertumswissenschaften (Berlin 2011) 413-433.
M. Ypsilanti, «Literary Loves as Cycles: From Meleager to Ovid», L'Antiquité Classique 74

(2005)83-110.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 142-161 | DOI 10.24894/2673-2963.00100


	Die performative Gedichtkunst des Rufinus (A.P. 5,15 = 4 Höschele) zwischen Hellenismus und Kaiserzeit

