Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 81 (2024)

Heft: 1

Artikel: Amitié et inimitié dans les Sentences attribuées a Publilius
Autor: Flamerie de Lachapelle, Guillame

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1062340

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1062340
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Amitié et inimitié dans les Sentences
attribuées a Publilius

Guillaume Flamerie de Lachapelle, Bordeaux

Abstract: The kind of fragile friendship depicted in the Sentences attributed to Publilius is
one that requires constant attention; without becoming purely utilitarian, it implies an
exchange of services with a person who is not perverted. Enmity, on the other hand, is an
enduring situation that requires the application of harsh treatment. Although not very
original when read individually, these sententiae, taken as a whole, paint a rather pes-
simistic picture.

Keywords: friendhsip, enmity, Publilius, paremiology, mime.

Publilius,” auteur de mimes du I*" siécle avant Jésus-Christ, n’est certes pas
I'écrivain le mieux connu de son temps: plus encore qu’au genre méme dans
lequel il s’illustra, considéré comme mineur des I'origine, il faut attribuer ce
manque de notoriété a la perte a peu prés compléte de ses piéces. De lui, nous
avons en effet conservé a peine plus de sept cents maximes recueillies et classées
par ordre alphabétique par Publilius lui-méme ou par un compilateur inconnu:?
elles sont détachées de tout contexte et, pour certaines, d’'une authenticité dou-
teuse.? L’objet du présent article n’est pas d’élucider la genése mystérieuse de ce
recueil de sententiae, ni de prétendre reconstituer a partir d’elles I'intrigue de
certains mimes, et encore moins la Weltanschauung de Publilius.* Plus modeste-

1 11 est souvent appelé Publilius Syrus, mais ce dernier terme est sans doute un simple adjectif de
nationalité qui lui a été accolé dans les quelques témoignages que nous possédons a son sujet, et non
un élément de dénomination; voir M. D. Reeve, «Publilius», dans L.D. Reynolds (éd.), Texts and
Transmission. A Survey of the Latin Classics (Oxford 1983) 328, n. 14.

2 Le recueil a en tout cas été constitué avant la rédaction des Nuits attiques par Aulu-Gelle, qui
cite plusieurs sentences en suivant I'ordre alphabétique; voir C. M. Lucarini, « Publilio Siro e la tradi-
zione gnomologica», dans M. S. Funghi (éd.), Aspetti di letteratura gnomica nel mondo antico, I (Flo-
rence 2003) 226.

3 W. Meyer, I’auteur de la derniére édition critique (laquelle remonte a prés d’un siécle et demi:
W. Meyer, Publilii Syri mimi sententiae [Leipzig 1880]), signale neuf vers, sur les sept cent trente-
quatre par lui retenus, d’une authenticité incertaine a ses yeux. Mais il est possible que, méme parmi
les autres, certains aient été ajoutés par un éditeur ancien sans qu’ils soient issus d’'une ceuvre dra-
matique, ou bien méme constituent la glose de vers authentiques. - Nous reprenons ici notre traduc-
tion (G. Flamerie de Lachapelle, Publilius Syrus. Sentences [Paris 2011]), qui se fonde, & quelques va-
riantes prés, sur le texte de Meyer. Le systéme de référence cite d’abord I'initiale de la sentence, puis
sa place a I'intérieur des sentences commengant par ladite lettre: ainsi la sentence B6 est la sixieme
de celles qui commencent par un B.

4 La tentative menée en ce sens par Fr. Giancotti, Mimo e gnome. Studi su Decimo Laberio e Publi-
lio Siro (Messine/Florence 1967) 339-371 ne nous parait pas entierement convaincante, et nous sui-
vons sur ce point Fr. Desbordes, «Les vertus de I'’énoncé. Notes sur les Sentences de Publilius Syrus»,
dans Scripta varia. Rhétorique antique & Littérature latine (Louvain/Paris/Dudley 2006 ['1979]) 251-
252 et Lucarini, art. cit. (n. 2) 225-226.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105



Amitié et inimitié dans les Sentences attribuées a Publilius

ment, nous aimerions examiner, a la suite d’autres contributions,’ le traitement
d’un théme particulier dans des Sentences dont I’analyse est parfois malaisée en
raison de leur caractére souvent banal, des contradictions qu’elles contiennent et
des difficultés d’établissement du texte.

Ce sont les notions d’amitié et d’inimitié qui nous occuperont. Si les savants
ont consacré d’abondantes études a ces idées chez les illustres contemporains de
Publilius que sont Catulle, César ou surtout Cicéron, les maximes du mimographe
n’ont regu que trés peu d’attention a cet égard.® L’amitié et I’inimitié occupent
pourtant une place non négligeable dans les sententiae puisque ces notions,
présentes essentiellement a travers les substantifs amicus et inimicus, apparaissent
nommément dans trente-deux sentences, soit presque 5% du corpus.” Ces ma-
ximes peuvent dés lors utilement éclairer la fagon dont les liens d’affection ou
d’hostilité étaient envisagés dans des aphorismes qui, sans se rattacher a une école
philosophique précise, possédent une valeur morale que Sénéque leur reconnais-
sait déja,® et qui donnent accés & une vision plus répandue de I’amitié dans la
société romaine que celle des philosophes.®

5 Ainsi le rire et les larmes (C. Panayotakis, «The Collection of sententiae Associated with the
Mimographer Publilius and Its Portrayal of Laughter, Tears and Silence», Logeion 3 [2013] 101-119)
ou la colére (G. Flamerie de Lachapelle, «La colére dans les Sentences attribuées a Publilius», Myr-
tia 36 [2021] 76-91).

6 A titre d’exemple, parmi les diverses monographies consacrées a I’amitié antique, observons
que ni L. Pizzolato, L’idea di amicizia nel mondo antico classico e cristiano (Turin 1993), ni D. Kons-
tan, Friendship in the Classical World (Cambridge 1997), ni C. A. Williams, Reading Roman Friendship
(Cambridge 2012) ne mentionnent le mimographe; A. Fiirst, Streit unter Freunden: Ideal und Realitdit
in der Freundschaftslehre der Antike (Stuttgart/Leipzig 1996) cite Publilius une poignée de fois, mais
uniquement en contre-point des auteurs auxquels il s’intéresse au premier chef; J.-Cl. Fraisse, Philia.
La Notion d’amitié dans la philosophie antique (Paris 1974) et C. Rollinger, Amicitia sanctissime colen-
da. Freundschaft und soziale Netzwerke in der spdten Republik (Heidelberg 2014) (sauf 114, n. 447 ou
il énumeére quelques sententiae abordant le théme du beneficium) le passent également sous silence,
ce qui est compréhensible compte tenu de I’orientation spécifiquement philosophique du premier,
socio-politique du second. On glanera quelques remarques dans Giancotti, op. cit. (n. 4) 419-421 et
T. Morgan, Popular Morality in the Early Roman Empire (Cambridge 2007) 98-102, laquelle cite cer-
taines sentences de Publilius dans son apercu de I’amitié dans les yvopat.

7 4,4 % exactement. Les emplois se répartissent de la fagon suivante: amicus: A10; A41; AS53;
A54; AS56; C6; C35; C43; D28; 116; 132; P25; P52; Q24; Q40; Q69; R8; inimicus: C7; D5; G7 (emploi
métaphorique); 12; 116; 120; 126; 132; 145; 157; 158; L3; M7; Q10; Q69; S22; S44; inimice: I19. Nous
mobiliserons ponctuellement les quatre occurrences du mot hostis (C39; E15; 122; $38), qui, nous le
verrons, semble tantdt n’étre qu’un substitut d’ inimicus, tantdt se distinguer de lui.

8 Sen. epist. 8.8-9; voir a cet égard P. Paré-Rey, «Captare flosculos. Les sententiae du mime Publi-
lius Syrus chez Sénéque», dans Chr. Mauduit et P. Paré-Rey (éd.), Les Maximes thédtrales en Gréce et
a Rome (Lyon 2011) 204-207 (relevé des passages ou Sénéque cite Publilius) et 214-218 (la valeur
philosophique qu’il lui confére); sur la faveur dont ont joui les sententiae de Publilius dans I’ Antiqui-
té, nous renvoyons au riche apergu de Panayotakis, art. cit. (n. 5) 103-109.

9 Voir Fiirst, op. cit. (n. 6) 17-31, qui développe I’idée selon laquelle les recueils parémiologiques
grecs expriment en général une vision pragmatique de I’amitié, souvent éloignée du tableau idéalisé
des philosophes; aussi Morgan, op. cit. (n. 6) 87-90, qui prend davantage en compte 1'époque ro-
maine. L’analyse de I’amicitia chez Plaute revétait déja un tel intérét, selon P. J. Burton, «Amicitia in
Plautus: a Study of Roman Friendship Processes», AJPh 125 (2004) 214.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105

55



56 Guillaume Flamerie de Lachapelle

Pour mener a bien notre projet, nous procéderons en quatre temps: nous
verrons tout d’abord en quoi I’amitié et I'inimitié s’opposent sous I’angle de la
permanence, la premiére étant souvent pergue comme un lien fragile et éphémere
alors que la seconde parait profondément enracinée et pour ainsi dire inexpug-
nable. Puis nous nous intéresserons a la place de la peur dans ces relations: bannie
dans I’amitié, elle est au centre de I'inimitié. En troisiéme lieu viendra 1'idée de
contre-partie: si I'intérét n’est jamais présenté comme la base de I’amitié, celle-ci
n’en est pas moins avantageuse; quant a I’inimicus, ¢’est la vengeance qui domine
la relation avec lui et qui porte en elle-méme, par le plaisir qu’elle procure, son
propre fruit. Enfin les sentences abordent une question importante chez les
Anciens: peut-on étre I’ami d’un méchant? Sur tous ces points, nous confronterons
le point de vue que donnent a voir les Sentences a des auteurs antérieurs ou
contemporains, mais aussi a une tradition parémiologique incarnée notamment
par les 'vidopat yovootiyot attribuées a Ménandre, dont les rapports avec Publilius
sont encore débattus.®

1. Incertitudes de I'amitié, certitudes de I'inimitié

L’un des premiers traits frappants qui ressortent de la lecture des sententiae est la
méfiance ou, plus exactement, la prudence qui entoure la qualité d’«ami». Ainsi
seules des circonstances difficiles permettront de savoir si I’'on posséde un véri-
table ami ou bien s’il ne s’agit que d’une relation théorique, dépourvue de
fondement réel:

A41. Amicum an nomen habeas aperit calamitas.

Une catastrophe révele sil’on posséde un ami ou si I’on n’en a que le nom.

L’idée selon laquelle I’amitié a besoin d’une pierre de touche pour étre éprouvée,
et que cette pierre de touche est 'épreuve ou méme le désastre, est commune aussi

10  Les Maximes de Ménandre sont, comme les Sentences, classées par ordre alphabétique, mais
parmi elles se sont glissés des vers dus a d’autres auteurs que Ménandre. Nous les citons d’apres
I’édition de S. Jdkel, Menandri sententiae (Leipzig 1964). - Pour un résumé de la question concernant
une éventuelle influence des I'vibpal sur ces Sententiae, voir C. Panayotakis, « Towards a New Critical
Edition of the Sententiae associated with Publilius», Aliento 5 (2013) 19-21, qui ne tranche ni dans un
sens, ni dans I’autre; Lucarini, art. cit. (n. 2) considére en revanche que les Maximes de Ménandre
ont inspiré le compilateur des Sentences.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105



Amitié et inimitié dans les Sentences attribuées a Publilius

bien dans la comédie ou les Maximes monostiques'' que dans d’autres genres
littéraires plus éloignés du mime.'?

Chez Publilius calamitas conclut sombrement un vers débutant sous les
heureux auspices du mot d’ami. Il serait tentant de suggérer que ce vers soit le
dernier d’une piéce, qui peut finir heureusement d’ailleurs (ainsi I’amitié de deux
protagonistes a surmonté les différentes avanies qui se présentaient) ou non
(I’amitié est brisée). Dans 'un ou l'autre cas il pourrait s’agir d’'un mime a
caractére prosaique ou bien d’inspiration mythologique (Oreste et Pylade, Thésée
et Pirithoiis ... les exemples ne manqueraient pas).'* Hélas comme toujours I’on se
heurte aux manques cruels de notre documentation et ’on peut aussi bien
imaginer que ce vers survienne a un moment de désespoir ou d’anxiété d’un
personnage constatant qu’il est trahi — ou se 'imaginant.™

Inversement, les amis, vrais ou de facade, sont particulierement nombreux
dans les périodes fastes:

D28. Decima hora amicos plures quam prima inuenit.

Les amis sont plus nombreux a la dixiéme heure qu’a la premiére.

Dans ce vers, la decima hora correspond a un moment dans lequel I’amitié se
formalise, c’est-a-dire ’invitation a sa table de celui a qui on veut témoigner de
Iamitié;'® la prima hora contient soit une référence précise a la salutatio, a
laquelle on se présente en n’obtenant rien de tangible,'® soit, moins spécifique-

11 Voir par exemple Plaut. Epid. 113: Is est amicus qui in re dubia re iuuat («Est ami qui, dans une
circonstance délicate, aide pour de bon») et, sur d’autres occurrences du théme chez Plaute, C. Cas-
tillo, «Los amigos en la comedia romana», EClds 88 (1984) 175-176. Men. Mon. 385: KpiveL piAoug 0
Katpog, B¢ xpuoov To nip («Les circonstances font reconnaitre I'ami, comme le feu fait reconnaitre
I’or»).

12 Ainsi Eur. Or. 454-455: &dvopa yap, €pyov 8 o0k £xovowv ot iAot | ol pn 'nii Tailol ovpg@opaig
6vteg @idol («Ceux qui ne sont pas des amis dans les malheurs sont des amis de nom, et non de fait»);
Hec. 1226-1227; Ennius (F 166 TrRF): Amicus certus in re incerta cernitur («C’est dans une situation
douteuse qu’on reconnait un ami sr»). Nombreux autres paralleles dans O. Friedrich, Publilii Syri
mimi sententiae (Berlin 1880) 120 et Fiirst, op. cit. (n. 6) 215-217.

13 Le mime empruntait en effet ses sujets a la vie quotidienne, mais aussi a la mythologie (fat-ce
pour en tourner les récits en dérision): voir sur ce point la synthése de C. Panayotakis, Decimus Labe-
rius. The Fragments (Cambridge 2010) 10-11.

14  P.Hamblenne, «Les sentences <politiques> de Publilius Syrus», ANRW 1.3 (1973) 668, propose
quant a lui une exégése d’ordre politique, en lien soit avec I’assassinat de Pompée sur ordre de son
ancien protégé Ptolémée, soit avec les ides de mars, César étant poignardé par certains de ceux qu’il
croyait ses proches.

15 Sur importance du repas pour entretenir et raviver I’amitié, voir les mises au point de
M. Peachin, «Friendship and Abuse at the Dinner Table», dans M. Peachin (ed.), Aspects of Friendship
in the Graeco-Roman World (Portsmouth [RI] 2001) 135-136 et S. Corbinelli, ««Ritualizzazione> di un
rapporto non istituzionalizzato: rottura e conferma dell’amicitia», BStudLat 34 (2004) 513-520.

16 Sur le rdle de la salutatio dans les relations d’amitié, voir Rollinger, op. cit. (n. 6) 134-169; il
observe notamment (p. 155) qu’il était de régle d’aller saluer ses amis le matin et d’avoir avec eux
un rapide entretien.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105

57



Guillaume Flamerie de Lachapelle

ment, le moment de la journée qui est le plus éloigné de celui du diner. Quel que
soit le ressort de la métaphore, I'idée directrice en est claire: les moments de
prospérité et d’abondance (le repas offert) suscitent davantage d’amitiés que les
rencontres sans profit immédiat et, a plus forte raison, les mauvaises passes. Voila
un théme d’autant plus banal sur scéne que le parasite, type auquel ce vers
s’appliquerait le mieux,'” faisait probablement partie de la galerie de personnages
mis en scéne dans le mime, au méme titre que le flatteur, avec lequel il pouvait
parfois se confondre: on sait ainsi que Laberius, mimographe contemporain de
Publilius, écrivit un Kolax. A un degré ou a un autre, ce «flatteur» espérait
vraisemblablement instaurer une relation amicale avec son protecteur.®

La méme métaphore de la table est employée dans une autre sentence pour
exprimer une idée comparable, a savoir que les amis poussés par l'intérét sont
plus nombreux que ceux qui obéissent a un attachement sincere, qu’il soit d’ordre
affectif ou intellectuel:'®

P52. Plures amicos mensa quam mens concipit.

La table fait naitre plus d’amis que I’esprit.

Deux des Maximes monostiques attribuées 8 Ménandre utilisaient la notion d’«ami
de table» dans le méme sens.?’

17 Chez Plaute, le parasite Ergasile (Capt. 77; de méme Saturion dans Persa 58) déclare crament:
Quasi mures semper edimus alienum cibum («Telles des souris, nous mangeons toujours la nourriture
d’autrui»). - Pour cette contrefagon de I’amitié par de tels personnages chez Térence, voir Fr. Callier,
«Le theme de I’amitié dans I'ceuvre de Térence», Pallas 38 (1992) 360-362; Afranius (389 Daviault) et
Lucilius (27.11 Charpin) opposent le parasitus et I’amicus: pour le satiriste les amis recherchent un
animus, le parasite, une res et des ditiae.

18 A propos de cette piéce, dont on a gardé seulement le titre et deux vers, voir Panayotakis, op.
cit. (n.13) 185-195; sur I'importance de la figure du flatteur dans le théatre a partir de I’époque
hellénistique (chez Ménandre et les auteurs latins qui s’en inspirent notamment) voir D. Konstan
«Friendship, Frankness and Flattery», dans ]. T. Fitzgerald (éd.), Studies on Friendship in the New Tes-
tament World (Leyde 1996) 10-12, qui lie son essor a I’avénement d’une société ou les rapports de
dépendance ont supplanté I'égalité civique des cités démocratiques.

19 Observons a cet égard que le terme mens confirme que I'amitié & proprement parler n’est pas chez
les Romains une simple affaire d’intéréts bien compris ou d’alliance de nature socio-politique, conformé-
ment & ce que relevaient déja P. A. Brunt, «Amicitia in the Late Roman Republic», PCPhS 11 (1965) 3;
J. Powell, «Friendship ant its Problems in Greek and Roman Thought», dans D. Innes, H. Hine et C. Pelling
(éd.), Ethics and Rhetoric. Classical Essays for Donald Russell on his Seventy-Fifth Birthday (Oxford 1995) 43—
44; Burton, art. cit. (n. 9) 213; Rollinger, op. cit. (n. 6) 50-51.

20  Men. Mon. 641: IloAXoi tpanélng, otk ainbeiag pirol («Ce sont les amis de table, et non les
vrais amis, qui sont nombreux») et 682: IloAlol Tpane(@v, o0 @iAwv eioiv @idol («Beaucoup sont
amis avec les tables, et non avec leurs amis»). L’idée pouvait, bien entendu, se rencontrer sans une
telle analogie, par exemple dans Men. Mon. 34; 71; 854; Plaut. Stich. 521-522: Si res firma, item firmi
amici sunt; sin res laxe labat | itidem amici conlabascunt. Res amicos inuenit («Si la fortune est solide,
les amis sont solides a I’identique; mais vient-elle a faiblir et vaciller, et les amis chancellent a I’'iden-
tique. C'est la fortune qui produit les amis »); Rhet. Her. 4,24.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105



Amitié et inimitié dans les Sentences attribuées a Publilius

Certaines sentences tirent les conséquences d’un tel état de fait en envisa-
geant ses implications futures. Un personnage d’un mime appelle ainsi a prendre
les devants en la matiére - méme si rien n’empéche de penser qu’il s’exprime
rétrospectivement, a la suite d’'une amere déception, jurant, mais un peu tard,
qu'on ne I'y prendrait plus:

C35. Caue amicum credas nisi si quem probaueris.

Garde-toi de prendre pour un ami celui que tu n’as pas éprouvé.!

La nécessité de se livrer a une réflexion préalable poussée se rencontre dans
d’autres sentences? et se comprend d’autant mieux qu’il faut se livrer a plusieurs
tentatives avant de trouver un honnéte homme.? Il est aussi possible de lier cette
prudence continuelle & I'univers théatral: a la fin du Laelius (99-100), quand il
évoque le flatteur, difficile a reconnaitre tant il est passé maitre dans I’art de la
cajolerie, Cicéron mentionne les comici stulti senes qui redoutent en permanence
d’étre les dupes des autres personnages de la piéce; I’ Arpinate se situe 1a sur le
plan des amitiés banales et dépourvues de toute valeur philosophique, mais c’est
dans cet univers aussi qu'évoluent les personnages du mime. La confiance que
I’on pourrait avoir en I’autre se trouve minée par la prolifération de flatteurs, de
parasites, d’individus doucereux mais manipulateurs.?® Il est possible que ce soit
aussi I’attitude dominante du Romain de la rue, si I'on se fonde sur les quelques
sources qui nous permettent d’avoir accés a sa mentalité.?

Prendre toutes ces précautions ne vise pas seulement a se prémunir d’un
danger, car I’amitié comporte également des avantages, méme si ceux-ci sont plus
rarement évoqueés:

A53. Amico firmo nihil emi melius potest.

On ne peut faire meilleure acquisition qu’un ami solide.

Un tel vers a pu étre prononcé en lien avec C35, ou bien par opposition a I'une des
sentences dénongant ces biens illusoires ou fugaces apres lesquels courent la

21 Selon Z. K. Vysoky, «Prameny gnomologia Publilia Syra», LF 71 (1947) 204, la sententia de Pu-
blilius condenserait en une formule les deux compléments de @elye dans Men. Mon. 696: ‘PgBupiav
yap @edye kai kakoug @idoug («Fuis la négligence et les mauvais amis»); d’autres préconisations
comparables sont fournies par Powell, art. cit. (n. 19) 39-40, selon qui ces fréquents avertissements
indiquent non que les Grecs et les Romains étaient plus sélectifs que nous, mais qu’au contraire ils
pouvaient se fourvoyer aussi souvent que nous-mémes dans le choix des amis.

22 Sur la nécessité de réfléchir avant d’arréter son choix voir par exemple D6 et D10.

23 M63: Multa ante temptes quam uirum inuenias bonum («Tu devras faire de nombreux essais
avant de trouver un honnéte homme»).

24 A cet égard la maxime 148 (Interdum habet stultitiae partem facilitas: «La complaisance a par-
fois une part de sottise ») constitue un puissant caveat.

25 Voir Morgan, op. cit. (n. 6) 98-99.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105

59



60 Guillaume Flamerie de Lachapelle

plupart des gens: la métaphore mercantile induite par le verbe emi laisse penser
que les acquisitions d’un autre type sont bien inférieures.?® Dans Funivers du
mime I’hypothése d’une amitié solide, fondée sur la fides et par 1a méme pourvue
d’une certaine pérennité n’est pas tout a fait exclue, mais elle n’est pas définitoire
de I'amitié, de sorte que I’éternité, caractéristique selon Cicéron de I’amicitia la
plus haute, parait hors d’atteinte.

A la différence de la parenté, la condition d’ami n’est donc ni innée, ni
définitive,” mais elle peut, si 'on admet que le mot coniunctio désigne une
relation de cet ordre,? se révéler supérieure aux liens familiaux:

B16. Beniuoli coniunctio animi maxima est cognatio.

L’amitié d’une ame dévouée est le plus étroit lien de parenté qui existe.

Une telle idée n’est nullement isolée, puisque a I'époque méme de Publilius,
Cicéron la développe dans le Laelius (19);* elle se comprend encore mieux a la
lueur d’autres sentences dans lesquelles les liens familiaux paraissent réguliere-
ment exclure toute affection et se limiter & une habitude dénuée de sentiment.?'

A I’encontre de ces amitiés parfois bréves ou illusoires, I’inimitié est présen-
tée comme une donnée constante et peu susceptible d’évoluer. S’il est facile de
perdre un prétendu ami, I'inimitié persiste en revanche, de sorte que tous les
ennemis doivent étre écartés de fagon durable:

120. Iratum breuiter uites, inimicum diu.

Evite pour un moment un homme en colére, évite pour longtemps un ennemi.

26  Méme idée dans Men. Mon. 575: OUk £€0Ttv 008€v KTijpa KG@AALOV @idou («I1 0’ est aucune acqui-
sition plus belle que celle d’'un ami») et, plus clairement encore, 214: 'Ev 1aig avayxaig xpnpuatwv
kpeittwv @idog («Dans les difficultés un ami vaut mieux que la richesse»); également Cic. Amic. 22.
Sur les dangers d’un désir dirigé vers des objets sans valeur ou dangereux, voir E8; 156; L11.

27 Cic. Amic. 32: Verae amicitiae sempiternae sunt («Les véritables amitiés sont éternelles»).

28 Voir aussi sur ce theme les réflexions de Konstan, op. cit. (n. 6) 56-57.

29 Voir ThlL, s.v. «coniunctio», 4.328, 11. 51-66.

30  L’Arpinate mentionne également, dans part. 66, des discours de aequitate abordant la question
de savoir s’il est juste de privilégier ses amis au détriment de ses parents (sitne aequum amicos co-
gnatis anteferre).

3 Ainsi A8 admet I’éventualité d’une relation difficile entre un pére et sa progéniture: Ames pa-
rentem, si aequus est; si aliter, feras («Aime ton pére s’il est juste; sinon, supporte-le»); aussi P17: Pa-
rens iratus in se est crudelissimus («Un pére en colére est dur surtout pour lui-méme») et H19: Here-
dis fletus sub persona risus est («Les pleurs d’un héritier masquent son sourire»), si 'on admet que le
défunt est un membre de la famille, idée qui n’est pas exprimée aussi nettement que chez Lucr. 3,73
(voir a cet égard Panayotakis, art. cit. [n. 1] 116). - De fait, chez Térence, I’amitié semble un lien sou-
vent bien plus étroit que la parenté (Callier, art. cit. [n. 17] 366-367); I'idée se rencontrait déja chez
les tragiques grecs (Fraisse, op. cit. [n. 9] 78-79), avec plus de force que dans Men. Mon. 523: N6uwg’
a8eAolg Toug aAnBvous @idoug («Considére les vrais amis comme des fréres»).

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105



Amitié et inimitié dans les Sentences attribuées a Publilius

Le parallélisme iratum breuiter // inimicum diu refléte bien la distinction qu’il
convient d’opérer entre les deux catégories: I'ira finit par s’apaiser, ce qui n’est
pas le cas de I'inimicitia. De fait, méme les prieres ne semblent pouvoir fléchir un
inimicus:

I57. Inimici ad animum nullae conueniunt preces.

Aucune priére n’atteint le cceur d’un ennemi.

Il y a 1a une différence avec I'hostis qui, lui, pourrait étre sensible a une attitude
suppliante sil’on se réveéle incapable de I’affronter:

C39. Contra hostem aut fortem oportet esse aut supplicem.

Avec un ennemi, il faut se conduire en brave ou en suppliant.

La relation d’hostilité parait donc finalement étre presque moins tendue que celle
d’inimitié, si 'on tient compte du fait que, conformément a toute une tradition
plus ancienne, le respect di aux suppliants est 'un des fondements de I’humani-
té.32

2. Du bon usage de la crainte

Si la prudence, ainsi que nous venons de le voir, est de bon aloi avec un ami, celle-
ci ne doit pas dégénérer en crainte:

Q24. Qui timet amicum, amicus ut timeat, docet.

Qui redoute son ami apprend & son ami a le redouter.

Le chiasme et le polyptote soulignent qu’a manifester sa crainte, on suscite celle de
I’ami qui ne comprend pas cette attitude et qui, en un réflexe mimétique, I’adopte
a son tour. L’amitié exclut donc la crainte, et celui qui ne le comprend pas ignore
ce qu’est un ami:

Q40. Qui timet amicum uim non nouit nominis.

Qui redoute son ami ignore la signification de ce mot.3

32  La sentence S48 fait écho a cette régle de conduite: Supplicem hominem opprimere uirtus non
est, sed crudelitas (« Accabler un suppliant, ce n’est pas du courage, mais de la cruauté»).

33  Peut-étre dans la circonstance qu'évoque Men. Mon. 817: ®{Aov BéPaiov év kakoial ufy @opod
(«Ne crains pas un ami fidéle dans les malheurs»).

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105

61



62

Guillaume Flamerie de Lachapelle

L’idée selon laquelle la crainte fait naitre la crainte en retour ne se limite
d’ailleurs pas a la sphére amicale.3* Ainsi I’amitié peureuse est tout aussi factice et
superficielle que I’amitié intéressée.

Avec un inimicus en revanche, la peur est de mise:

126. Inimicum quamuis humilem docti est metuere.

La sagesse est de redouter son ennemi, si faible soit-il.

La concession quamuis humilem suppose que la peur est intrinséque a la condition
méme d’ennemi et non proportionnelle & la puissance de celui-ci. Il est vrai que
'idée est répandue chez les anciens que pour nuire, une volonté acharnée suffit,
indépendamment du pouvoir dont on dispose.®® C’est ce que parait confirmer la
sentence suivante:

Q52. Qui pote nocere timetur, cum etiam non adest.

On craint un étre nuisible, méme en son absence.

Cette peur doit amener a garder le silence sur ses intentions quand on veut s’en
prendre a un ennemi:

D5. De inimico non loquaris male sed cogites.

Ne dis pas de mal de ton ennemi, mais penses-en.

34  Voir M30: Multos timere debet, quem multi timent. («Il doit craindre bien des gens celui que
bien des gens craignent»), correspondant peut-étre au climat politique instauré par la domination
césarienne; aussi C13; de la méme fagon, quand on rend un service & autrui, celui-ci ne doit pas
s’accompagner de menaces ou de crainte (I140). La peur est présentée comme utile lorsqu’elle s’ap-
plique a des choses ou & des événements et non a des individus: S15 (Si nihil uelis timere, metuas
omnia) et V6 (Vbi nihil timetur, quod timeatur nascitur).

35  Outre la sentence E13 (avec A. Otto, Die Sprichwdrter und sprichwdrtlichen Redensarten der
Romer [Leipzig 1890] 74, n° 341), voir Men. Mon. 394: Katpo® Tuxwv Kal ntwyog ioxvet péya («S’il en
trouve l’occasion, méme un mendiant posséde un grand pouvoir»); Phaedr. 1,28,1 et Sen.
clem. 1,21,1.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105



Amitié et inimitié dans les Sentences attribuées a Publilius

Un tel propos se comprend fort bien en temps de guerre ou bien quand on fomente
une conspiration,® mais le terme inimicus s’applique plutét & un ennemi intime;*
ce type de déclaration aurait pu avoir sa place dans un monologue ou un aparté a
I’occasion duquel un personnage exposerait son plan au public. De fait le caractére
subreptice du projet qu'on fomente contre son ennemi favorise son heureux
succés, comme le montre le parallélisme bene dissimulat / citius nocet de cette
maxime:

Q10. Qui bene dissimulat citius inimico nocet.

Qui sait cacher son jeu frappe I’ennemi plus rapidement.

Méme quand il est employé métaphoriquement pour désigner, selon toute proba-
bilité, un tourment intérieur, le terme inimicus présente un grave danger et
semble impliquer de prendre des mesures:

G7. Grauis est inimicus is qui latet in pectore.

L’ennemi enfoui dans notre sein est redoutable.3®

Avoir des ennemis implique donc la crainte, mais celle-ci ne se révele pas aussi
délétére qu’elle parait I'étre dans d’autres circonstances.®® Cet état de fait constitue
méme un mal nécessaire pour tout homme honorable, si I’'on en croit le propos
suivant:

M?7. Miserrima est fortuna quae inimico caret.

Bien triste condition que d’étre privé d’ennemi.

36  Voir a ce propos les remarques de J. Gruter, L. Annaei Senecae & P. Syri Mimi, forsan etiam
aliorum, singulares sententiae ... studio & opera Jani Gruteri. Cum Notis Ejusdem recognitis & castiga-
tis (Leyde 1727) 134-135; A. E. Housman, CR 49 1935 (78) confére un sens analogue a P8. - Une autre
lecture, plus morale, consisterait & penser que le silence suffit au sage, qui n’a nul besoin de s’abais-
ser a I’insulte & ’encontre d’un ennemi (cf. S12: Sapiens cum petitur si tacet grauiter negat [«Le sage,
quand il est attaqué, produit une réponse vigoureuse en se taisant»]); a cet égard, A. Gitner, «The
Earliest Anthology of Latin sententiae (P.Mich. VII 340)», ZPE 222 (2022) 40-41, fournit un paralléle
dans un autre recueil de sentences en vers (P.Mich. VII.430.8): Noli ei rursum maledicere qui tibi ma-
ledixerit («Ne réponds pas par des insultes a qui t’a insulté»; les premiers mots sont une restitution
de Gitner).

37  Brunt, art. cit. (n.19) 12-13 observe que, dans les classes sociales élevées, les inimitiés ou-
vertes étaient trés rares ou en tout cas disparaissaient rapidement au profit de haines qui, pour étre
souterraines, n’en étaient pas moins vives; peut-étre en allait-il de méme chez les spectateurs des
mimes et les lecteurs du recueil de sententiae.

38  Fr. Giancotti, Publilio Siro. Sententiae (Turin 1968) 53: «un vizio, une passione perturbatrice o
un pensiero inquieto»; voir aussi 122, suggérant qu’en I’occurrence les emplois d’inimicus et d’ hostis
sont assez proches: Iracundiam qui uincit hostem superat maximum («Vaincre sa colére, c’est triom-
pher de son pire ennemi»).

39 Voir par exemple C13; E14; V3.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105

63



64 Guillaume Flamerie de Lachapelle

On pourrait certes penser a premiére vue que de telles paroles sortent de la
bouche d’un tyran atteint de démesure et se moquant de la haine qu’il suscite,*
mais elles peuvent aussi étre la simple contre-partie de l'idée générale selon
laquelle il n’est pas nécessairement bon d’avoir une foule d’amis.*' Plus prosai-
quement, I’aphorisme suggeére également que seuls ceux qui ont réussi suscitent la
jalousie, et donc des ennemis.

3. Les contre-parties

Il est communément admis qu’a Rome, I’amitié, sans exclure I’ affection, supposait
un échange de services. Il existait certes des conceptions particuliérement géné-
reuses de ’amitié, illustrées par certains traités philosophiques ou méme par le
vieil adage (d’origine pythagoricienne) selon lequel les amis ont tout en commun
et devraient donc se porter secours systématiquement, sans arriére-pensée, ni
calcul,*? mais de telles considérations n’ont guére cours dans notre corpus. La
relation amicale y est empreinte d’une certaine réserve, qui découle directement
de son caractére éphémere. A titre d’exemple, voici le propos que tient un
personnage d’un mime:

I116. Ita amicum habeas, posse ut facile fieri hunc inimicum putes.

Dans ta conduite avec tes amis, songe qu’ils peuvent facilement devenir des
ennemis.

L’idée exprimée ici avait déja été énoncée par Bias de Priéne, I’'un des Sept Sages:
il faut aimer quelqu’un comme si I’on allait ensuite un jour le détester.*® Elle avait
été mal accueillie aussi bien par Aristote que par Cicéron,* mais rien n’incite a
penser qu’elle soit assumée chez Publilius par un personnage cynique ou mal-

40 Enune reprise, a un degré ou a un autre, du terrible axiome qu’énonce Atrée chez Accius (47
Dangel): oderint dum metuant.

41 Voir Q69 et I’analyse que nous lui consacrons infra.

42  L’idée, remontant a la Gréce classique (First, op. cit. [n. 6] 20-21), est présentée sous la forme
d’un proverbe bien connu par Micion dans Ter. Ad. 803-804: Nam uetus uerbum hoc quidemst, | com-
munia esse amicorum inter se omnia («Car il y a ce vieux proverbe, selon lequel tout est commun
entre amis»); sur cet adage et la force qu’il acquiert dans la comédie, voir M. T. Dinter, «Sententious-
ness in Roman Comedy — A Moralising Reading», dans S. A. Frangoulidis, S. J. Harrison et G. Manu-
wald (éd.), Roman Drama and its Contexts (Berlin-Boston 2016) 132-133.

43 Arist. Rh. 2,1389b 23-25; Gell. 1,3,30 attribue cette pensée a Chilon de Sparte. Cf. dans le méme
sens Soph. Aj. 678-683. - Pour une étude de I'origine et des développements de ce principe, voir
Fiirst, op. cit. (n. 6) 20-23.

44 Arist, loc. cit., faisant de cette maxime I’apanage des vieillards acariatres et méchants, et Cic.
Lael. 59.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105



Amitié et inimitié dans les Sentences attribuées a Publilius

veillant, tant ce point de vue parait commun dans les sententiae que nous avons
conservées.*

La sentence suivante peut ainsi étre interprétée comme appelant a limiter la
confiance accordée a ses proches, en veillant a ne rien leur dire dont ils puissent
ensuite se servir en mauvaise part:

132. Ita crede amico ne sit inimico locus.

Remets-t’en & ton ami sans préter le flanc a ton ennemi.*

Une sentence dont I’authenticité est moins assurée présente une opinion qui ne
reléve certes pas du pur utilitarisme, puisque I’amitié peut étre pratiquée sans la
recherche du profit personnel, mais qui érige, une fois de plus, la préservation de
ses propres intéréts en limite au-dela laquelle il convient surtout de s’abstenir:

A54. Amicis ita prodesto ne noceas tibi.

Aide tes amis sans te nuire a toi-méme.

La encore, le propos va donc a I'encontre de toute une tradition, décelable
notamment dans les Maximes monostiques de Ménandre, invitant a I’entraide sans
condition* et posant en principe une unité des sentiments, ¢’est-a-dire que I’on est
chagriné si un ami va mal, heureux s’il va bien.*® Chez Publilius, en revanche, ce
qu’'on lit le plus souvent est au fond une variation plus raffinée sur le theme
populaire Tunica propior palliost («La tunique est plus proche que le manteau»);*
a la quaestio que mentionnait Cicéron comme exemple de point de pratique dans
les Parties de I’art oratoire, 66 (honestumne sit pro amico periculum aut inuidiam

45 Et dans la vie politique du temps, comme le constate Caes. BCiv. 3,104,1.

46 Friedrich, op. cit. (n. 12) 178, observant que Publilius use rarement de I'impératif, propose de
remplacer crede par des et glose sa conjecture de la fagon suivante: «Ita locum amico concedas, ne
quem idem ille inimicus factus nocendi locum obtineat.» Il nous semble quant a nous que crede est
appuyé par Men. Mon. 567: Opyiig xaptv tad kpuntd prn ekedavng gidov («Ne révele pas des secrets a
un ami sous I'effet de la colére»). L’idée qu’il faut se méfier d’un ennemi capable de se retourner
contre soi demeure dans I'un et I'autre cas.

47 Par exemple Men. Mon. 219: ‘Ev 701§ kaxoig 8¢ toug @iAoug evepyétel («Viens en aide a tes
amis dans les difficultés»). Par ailleurs la sentence de Publilius semble constituer le retournement du
principe suivant (Men. Mon. 224): 'Ex6poUg apovov un ‘i tfj cavtod BAapy («Venge-toi de tes enne-
mis sans te nuire a toi-méme»), et le fond du propos en devient sensiblement moins plaisant: il est
plus acceptable de songer a sa propre sauvegarde quand on se venge d’un ennemi, ainsi que le sug-
gére la yvoun povéortiyog, que de ne pas aider un ami au nom de la méme logique.

48 Men. Mon. 251: EAeewvotatdv pot gaivet atvyia ¢idov («L’infortune d’un ami me semble étre
la chose la plus digne de pitié»); 407: KaAov 8éapa & £otiv eb npdttwv @idog («C est un beau spec-
tacle que celui de I’ami qui va bien»); 803: ®iAog @iiy yap cupmovdv avtd novel («En souffrant avec
un ami, un ami souffre pour lui-méme»). I en allait de méme chez Plaute (L. Nadjo, «L’amitié dans
le Mercator de Plaute», Caesarodunum 6 [1971] 103-104).

49 Plaut. Trin. 1154, c’est-a-dire que ’on se soucie de ce qu’on a de plus proche (la tunique, au
contact méme de la peau, plutét que le manteau); voir Otto, op. cit. (n. 35) 262, n° 1324.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105

65



66

Guillaume Flamerie de Lachapelle

subire: «§’il est honorable d’encourir le danger ou l’envie pour un ami»), le
personnage qui prononce ces paroles semble donc répondre par la négative, en se
situant sans doute, comme on I’a suggéré, sur le plan de la morale quotidienne et
des conseils applicables pratiquement, au rebours de la tradition envisageant
I’amitié comme un concept par trop éthéré.® Réciproquement du reste I'idée était
répandue que l'on ne devait pas imposer a autrui de partager ses propres
difficultés.>!

Un dernier vers envisage les relations d’amitié et d’inimitié sous un angle
plus social:

Q609. Qui studet multis amicis multos inimicos ferat.

Qui s’attache & de nombreux amis doit supporter de nombreux ennemis.

Une lecture optimiste de cette sentence améne a considérer que, fort de ses amis,
on est prét a affronter de nombreux ennemis.3? Toutefois le vers est susceptible de
revétir une dimension moins uniment favorable: avoir de nombreux amis n’est
pas nécessairement, comme on pourrait le croire communément (et comme le
suggere d’ailleurs la pratique sociale a Rome) un gage de protection, puisque cela
suppose d’épouser les haines et les différends qu’entretiennent ces mémes amis
avec de tierces personnes. Dés lors, avoir plus d’amis implique paradoxalement -
et I’on sait que bien des sentences reposent précisément sur le paradoxe - d’avoir
plus d’ennemis. C’'est ce qui expliquerait I’emploi du subjonctif ferat, qui exprime-
rait la nécessité plutdt que I’ordre. Il semble que le piquant de la maxime repose
sur le fait qu’elle prolonge I'idée, déja connue chez Platon et maintes fois répétée
jusqua aujourd’hui, selon laquelle «les amis de mes amis sont mes amis»:> le
facheux corollaire est que «les ennemis de mes amis sont mes ennemis.» Une
troisiéme interprétation, plus sombre encore, consisterait a dire que celui qui a
beaucoup d’amis n’en a en fait aucun, car il n’entretient que des relations
superficielles avec autrui, et qu’il convient donc de s’en méfier — et le personnage
du flatteur ou du parasite, qui hante les scénes de théatre antiques, n’est pas
loin.%*

s0  Voir en ce sens les remarques de A. Haltenhoff, « Wertebewuftsein und Lebensweisheit bei Pu-
blilius Syrus», dans A. Haltenhoff, A. Heil et F.-H. Mutschler (éd.), O tempora, o mores!: Romische
Werte und rémische Literatur in den letzten Jahrzehnten der Republik (Munich 2003) 196.

51 Déja en Grece: K. ]. Dover, Greek Popular Morality in the Time of Plato and Aristotle (Oxford
1974) 203-204.

52 Sur I'idée que des amis nombreux sont une richesse, voir par exemple Men. Mon. 541: Néuwe
MAOUTELY, Gv @iAoug moAAovg €xne («Considére-toi comme riche, si tu as de nombreux amis»); 810:
Didoug Eywv vopwle Bnoavpoug £xev («Si tu as des amis, songe que tu possédes des trésors»).

53  Voir R Tosi, Dizionario delle sentenze latine e greche, Milan (ouvrage cité d’apreés la traduction
frangaise de R. Lenoir, Grenoble, 2010 [11991]) 351, n° 435 pour plusieurs autres références antiques.
54  Arist, Eth. Eud., 1245b 21: O00eig @itog ¢ moArol @irot («Nul n’est 'ami de celui qui a beau-
coup d’amis»; Diog. Laert. 5.21 préte au Stagirite une formule plus radicale encore: ¢ @iAoi, 0V8eig

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105



Amitié et inimitié dans les Sentences attribuées a Publilius

On le voit, il se dégage de tous ces vers, quel que soit le personnage qui les
prononce, une forme de réserve: le secours apporté a un ami n’est ni incondition-
nel, ni illimité; on pourrait dire la méme chose des relations impliquant un
bienfait qui, conformément a I'habitude romaine, attend une réciproque.®

De telles considérations n’entrent pas nécessairement en contradiction avec
la sentence suivante:

B43. Bonus uir nemo est nisi qui bonus est omnibus.

Nul ne saurait étre bon sans I’étre avec tout le monde.

Celle-ci suppose moins en effet une abolition de la barriére entre amis et ennemis,
qui interviendra avec le christianisme, que le point de vue selon lequel il convient
de rester fidéle au bien a la fois dans ses rapports avec ses amis et avec ses
ennemis;>® mais ce bien ne suppose certes pas le méme comportement a I'égard
des uns et des autres. Secondairement, cette maxime conduit aussi a rejeter une
amitié fondée sur le pur intérét: la conduite & adopter envers autrui ne repose
point sur une utilité personnelle, mais sur ce que dicte le bien.

La vision utilitariste selon laquelle les amis sont avantageux si I’on est soumis
a une difficulté n’apparait du reste pas explicitement dans les Sentences: en effet
les vers qui recommandent de se montrer généreux pour espérer un secours en
retour ne font pas intervenir la notion d’amitié.” Une telle attitude semble définir
le rapport a autrui de maniére générale, placé sous I’égide de la «régle d’or» que
résume la sentence A2 (Ab alio expectes, alteri quod feceris [«Attends-toi a étre
traité par autrui comme tu auras traité les autres»]).

@iAog [«Qui a des amis n’a aucun ami»]). Aristote se contente d’une formule négative (o0Beig @iAog)
que Publilius a pu vouloir amplifier (multos inimicos) pour lui conférer plus de mordant. Cela dit
I’établissement de ce vers est contesté. Nous avons retenu la conjecture de Meyer, op. cit. (n. 3), mais
E. Wolfflin, Publilii Syri sententiae (Leipzig 1869) supprimait la relation de proportionnalité entre le
nombre des amis et celui des ennemis: Qui amicis multis studet, et inimicos ferat («Qui s’attache a de
nombreux amis doit aussi endurer des ennemis»).

55  Ainsi B3: Beneficium dare qui nescit, iniuste petit («Qui ne sait accorder un bienfait n’a pas le
droit d’en réclamer»); B37: Beneficia donari aut mali aut stulti putant («Il faut étre malhonnéte ou sot
pour croire qu’un bienfait est un simple don»); également A2, B8 et B17. Sur ce theme voir Giancotti,
op. cit. (n. 4) 414-415 et K. Bradley, «Publilius Syrus and the Anxiety of Continuity», Mouseion 16
suppl. 1 (2019) 72-73.

56  Voir E15: Etiam hosti est aequus qui habet in consilio fidem («Qui entend agir loyalement est
juste méme envers un ennemi»); a rapprocher aussi de Men. Mon. 208: Aixatog (o8t kai @itolot xai
&évoug («Sois juste aussi bien avec des amis qu’avec des étrangers»).

57  Par exemple F30: Facile inuenies qui bene faciant cum qui fecerunt coles («Tu trouveras facile-
ment des gens qui te traitent bien quand tu honoreras ceux qui t'ont bien traité») et H6: Habet in
aduersis auxilia qui in secundis commodat («On trouve de I’aide quand tout va mal si on en apporte
quand tout va bien»).

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105

67



68

Guillaume Flamerie de Lachapelle

4. Moralité de I'ami et de I'ennemi

Dans le Laelius, Cicéron aborde un grave probléme moral: peut-on étre I’ami d’un
homme vicieux?® Il récuse cette éventualité en affirmant que c’est la vertu qui
doit présider a la naissance et & la perpétuation d’une amitié. Chez Publilius, la
ligne de conduite est fixée en ces termes:

A10. Amici uitia si feras, facias tua.

En tolérant les défauts d’un ami, tu les ferais tiens.

Le principe selon lequel, en négligeant de prendre en compte la faute d’un autre
(ami ou non), on incite le coupable (et peut-étre d’autres) a persister ou a entrer
dans la voie du crime est érigé en vérité générale:

19. Inuitat culpam qui peccatum praeterit.

Fermer les yeux sur un délit, ¢’ est inviter & commettre une faute.5

Certains vers font montre d’une grande sévérité dans ce domaine. Chercher méme
a réconforter un coupable, ¢’est s’associer a son crime:

S35. Socius fit culpae qui nocentem subleuat.

Qui soulage un coupable se fait complice de son crime.%®

L’amitié, en excluant tout comportement délictueux, se distingue de la relation qui
unit un maitre a son esclave. Dans ce cadre il apparait acceptable qu’un serviteur
commette un méfait si celui-ci se révéle profitable a son maitre:

P37. Pro dominis peccare etiam uirtutis loco est.

Fauter pour ses maitres tient méme lieu de vertu.

La légitimité de cette sententia, qui n’est confortée par aucune autre,’' dépendait
fortement du personnage qui la pronongcait: vieillard sans scrupule ou bien

s8  Cic. Lael 76.

s9  Voir dans le méme sens B14: Bonus animus numquam erranti obsequium commodat («Une &me
généreuse n’a jamais de complaisance pour I’erreur»); B9: Bis peccas cum peccanti obsequium com-
modas («On faute deux fois quand on rend service a un fautif»).

60  Peut-8tre parce qu'un tel comportement revient a léser celui qui est resté dans le droit chemin,
ainsi que le suggere H29: Honestum laedis, cum pro indigno interuenis («Intervenir en faveur d’un
homme qui ne le mérite pas, c’est insulter ’honnéte homme»). - On lit parfois, comme dans notre
traduction de 2011, liberat au lieu de subleuat.

61  Bien que V8 obéisse a certains égards a une logique proche: Verum est, quod pro salute fit men-
dacium («Un mensonge salutaire devient vrai»).

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105



Amitié et inimitié dans les Sentences attribuées a Publilius

esclave roué se félicitant de permettre a son jeune maitre de trouver 1’amour,
selon la trame bien connue de la palliata?® 1l y a tout lieu de croire en tout cas
quil y avait une part de casuistique assumée dans I’esprit de celui qui tenait pareil
propos.

Un vers, dont P'authenticité est incertaine,® fixe une régle de conduite qui
concilie le respect di & un ami et la nécessaire clairvoyance qui permet de
demeurer juste:

A56. Amici mores noueris, non oderis.

Connais le caractére de ton ami, mais ne le hais point.

Ignorer les pratiques de son ami, c’est ou bien étre fort peu regardant sur le choix
de ses proches (en contravention avec le précepte énoncé en C35, loc. cit.), ou bien
ne préter aucun intérét a celui qui est pourtant un ami; en revanche la haine est a
la fois vaine, néfaste et contraire a la bienveillance. La conséquence tacite est
probablement que si les mores de son ami sont haissables, on peut renoncer a
cette amitié. I1 semble que pour se garantir de ce risque, des conseils soient
bienvenus:

Q73. Quem diligas, ni recte moneas, oderis.

Si tu ne donnes pas de bons conseils a I'étre aimé, tu le détesteras.®

Encore faut-il que ceux-ci interviennent avant que I’ami en question ait causé des
torts irrémédiables, ainsi que nous I’avons vu. Du reste il semble malaisé d’adres-
ser des reproches a un ami une fois que celui-ci a fauté:

R8. Ruborem amico excutere amicum est perdere.

Faire rougir un ami, c’est perdre un ami.

L’idée présente peut-étre une affinité sur le fond avec la formule célébre que
Térence préte a Sosie, Obsequium amicos, ueritas odium parit (Ter. Andr. 68), mais
’expression ruborem excutere suggére plutét qu’il est déplacé de faire venir le

62 . Christes, «Reflexe erlebter Unfreiheit in den Sentenzen des Publilius Syrus und in den Fabeln
des Phaedrus. Zur Problematik ihrer Verifizierung», Hermes 107 (1979) 207 se prononce en faveur de
cette derniére hypothése. Il n’est pas impossible, comme le suggére Bradley, art. cit. (n. 55) 83, que ce
vers, dans I’exploitation pédagogique qu’on fit ultérieurement des sententiae de Publilius hors du
contexte dramatique, soit un résumé du comportement normal qu'un maitre était en droit d’at-
tendre de son esclave.

63 Il semble s’agir d’un proverbe romain, si 'on en croit Fronto 2.3.1 (voir Fiirst, op. cit. [n. 6]
206-207). Méme formulation dans Men. Mon. 804: ®{Awv tpénoug yivwoke, pn pioet 8 6Awg («Con-
nais les habitudes de tes amis sans les hair complétement»).

64  Cette idée est aussi ancienne que I’amitié, selon First, op. cit. (n. 6) 20.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105



70

Guillaume Flamerie de Lachapelle

rouge au front a celui qu’on apprécie: a I’opposition hypocrisie/franchise de Sosie
se substitue le contraste brutalité/délicatesse, la franchise devant avoir des limites
méme entre amis.®

Il est frappant en tout cas que le probléeme moral soit abordé plutét de fagon
négative: en régle générale Publilius ne dit pas qu’il faut recherche I’amitié des
gens de bien, mais qu’il faut éviter celle des méchants. Une fois encore, c’est la
prudence, le souci de ne pas commettre d’erreur qui dominent.

Quoi qu’il en soit, la relation amicale semble au bout du compte vouée a
souffrir quand 'un des deux commet une faute, puisque I’on ne peut fermer les
yeux sur celle-ci, mais qu’il est impensable d’en éprouver de la haine et périlleux
de vouloir que le fautif en ressente de la honte:® le plus sage est peut-étre de venir
en aide sans énoncer de reproches,®” mais la pérennité de I’amitié est alors
menacee.

A cet égard on aurait tort de lire un démenti dans le vers suivant en le
prenant pour un appel a une solidarité indéfectible liant deux amis, quels que
soient les torts de I'un ou de I’autre:

P25. Peccatum amici ueluti tuum recte putes.

Tu devrais considérer la faute d’un ami comme la tienne.

Cette sententia, dont le sens n’est certes pas obvie, nous semble plutét faire écho a
la responsabilité qu’on a envers son ami, aussi bien quand on le choisit (C35) que
lorsqu’on décide d’amender ou non son comportement (A10): si I’on est associé a
la faute d’un ami, ¢’est moins en vertu d’un lien indissoluble entre deux individus
qu’en conséquence de ses propres torts, puisque I’on n’a su ni sélectionner un ami
valable, ni entrepris de corriger ses vices.

65  Voir a cet égard Cic. Lael 89, qui recommande le plus grand tact au moment d’adresser une
critique a un ami; les personnages de Plaute sont également confrontés a une telle difficulté (Burton,
art. cit. [n. 9] 225-228). — Cela dit, notre interprétation n’est pas la seule possible: il n’est pas inenvi-
sageable que la sentence s’applique non au reproche formulé aprés une faute de I'ami qu’on gour-
mande, mais au moment ou on lui accorde un service de trés mauvaise grace en lui faisant com-
prendre qu’il n’aurait pas di le solliciter (sur 'indélicatesse qu’il y a dans I’obligeance réticente,
voir Q39 et R15); une troisiéme analyse consisterait a considérer que si, par ses vices, on donne motif
a un ami de rougir, alors la perte de cet ami ne saurait tarder (voir a ce propos Cic. Lael. 76: ad
amicos redundet infamia [« Leur discrédit retombera sur leurs amis»]).

66  Friedrich, op. cit. (n. 12) 231 considére que le danger évoqué par R8 se matérialise surtout si
I’on adresse au fautif un reproche public, mais cette restriction n’apparait pas dans le vers.

67  Cf. D2: Damnare est obiurgare cum auxilio est opus («Faire des reproches, quand une aide se-
rait nécessaire, c’est prononcer une condamnation»). Du reste A44 suggere que méme lorsqu’il s’agit
de venir en aide a son prochain dans I’affliction, le plus grand tact est nécessaire: Auxilium profliga-
tis contumelia est («Quand on est abattu, on est humilié d’étre aidé»).

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105



Amitié et inimitié dans les Sentences attribuées a Publilius

De tout cela il résulte que, si I’ami qu’on s’est choisi se conduit trop mal, on
peut méme souhaiter sa mort:

C6. Cuius mortem amici expectant uitam ciues oderunt.

Les citoyens détestent la vie de celui dont les amis attendent la mort.

Quel est cet homme que ses amis détestent? Pour certains, il s’agirait d’un homme
riche, dont I’héritage est éventuellement convoité,®® mais le terme oderunt parait
alors un peu trop fort. L’hypothése d’une allusion historique, a César par exemple,
n’est pas non plus a exclure, dans la mesure ou il est incontestable que certaines
sentences entrent en résonnance avec l’actualité politique immédiate® et que,
dans cette configuration précise, I’allusion s’expliquerait assez bien, que ce soit
apres les ides de mars ou bien un peu plus tot (juillet-aoiit 45), & un moment ou
César, piétinant en Hispanie, ne donnait plus que de rares signes de vie & Rome.”®
Il est également permis de penser, dans le cadre d’un mime & dimension mytholo-
gique ou historique, a un tyran, dépourvu de véritable ami et dont méme les
obligés finissent par escompter la mort.”!

Heureusement une amitié peut se refroidir sans tourner a la haine. C'est la
raison pour laquelle il est tout a fait possible de se réconcilier avec un ami apres

une dispute, ce qui renforcera encore le lien d’affection:
E18. Ex lite multa gratia est formosior.

Aprés un grave conflit, 'amitié n’en est que plus belle.”

Voila le genre de propos qui pourrait accompagner une réconciliation sur scéne, si
du moins, comme chez Plaute, les ruptures d’amitié et leurs reconstitutions
occupaient une place importante dans les mimes de Publilius.”

68 En ce sens G. Stégen, «Quatre vers de Publilius Syrus», Ludus magistralis 33-35 (1972) 9.

69  Comme le montre Cic. Att. 14,2,1, méme si la nature de la relation entre mime et politique n’est
pas claire.

70  Hamblenne, art. cit. (n. 14) 673, se prononce en faveur de cette derniére hypotheése.

71 Ce lieu commun remonte au moins a Xénophon et Platon (consulter Fraisse, op. cit. [n. 9] 115-
116 et 169-170); Cic. Lael. 52 reprend la méme idée. — La sentence C27 dépeindrait & I'inverse le diri-
geant vertueux et populaire: Cui omnes bene dicunt possidet populi bona («Celui dont on dit partout
du bien remporte les faveurs du peuple»).

72 Cf.D9.

73 Voir Burton, art. cit. (n. 9) 237-238 a propos de Pistoclére et Mnésiloque dans les Bacchides; il
suggére également que les brouilles et les raccommodages rapides étaient particuliérement fré-
quents dans la vie quotidienne des Romains (p. 240).

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105

A



72

Guillaume Flamerie de Lachapelle

A Pinverse il est dangereux d’espérer qu’on puisse rentrer dans les bonnes
graces d’un ennemi. Pareil raccommodage est, au mieux, douteux:

C7. Cum inimico nemo in gratiam tuto redit.

La réconciliation avec un ennemi n’est jamais stire.”*

La présence de gratia dans les deux vers autorise a penser que ces deux sentences
ont été prononcées par des personnages aux avis opposés dans une stichomythie.

La question symétrique («Peut-on étre I’ennemi d’un homme bon?») n’appa-
rait guére dans notre corpus.” Les mérites supposés de I’inimicus ne sont pas plus
évoqués que ses torts: I'inimitié est avant tout un état de fait. Face a elle, deux
attitudes contradictoires sont pronées. La premiére se résume a assouvir sa
vengeance, ce dont témoignent ces trois sentences:

12. Inimicum ulcisci uitam accipere est alteram.

Se venger d’un ennemi, ¢’est recevoir une seconde vie.
145. Iucunda macula est ex inimici sanguine.

Douce est la tache que fait le sang d’un ennemi.’”®

L3. Laeso doloris remedium inimici est dolor.

Pour un homme blessé, le remeéde a la souffrance se trouve dans la souffrance d’un
ennemi.

A cela s’ajoute la sentence suivante, dans laquelle il est vraisemblable que la litote
exitium lacrimae non habent équivaut a I’expression d’une certaine joie:

I58. Inimico extincto exitium lacrimae non habent.

A la mort d’un ennemi, les larmes ne coulent pas.

74  Cf. Men. Mon. 237: 'ExBpoig amot®v obnot &v nddoig BAGBnV («En te défiant de tes ennemis,
tu n’aurais jamais de tort a subir»); 451: Adyov nap’ £x0pod uno® fjyfion eidov («Ne prends jamais
pour une parole amicale celle qui vient de ton ennemi»).

75 Men. Mon. 29 précisait quant a lui: 'Avi\p 8¢ xpnotodg xpnotov ov pioel ote («Un homme bon
ne déteste jamais son semblable»), idée aussi présente, a un niveau philosophique supérieur, dans le
Laelius ou Cicéron défend I'idée selon laquelle les boni sont amis des boni; sur ce point voir Fr. Prost,
«La philosophie cicéronienne de I’amitié dans le Laelius», Revue de métaphysique et de morale 57
(2008) 111-124.

76  Hamblenne, art. cit. (n. 14) 684, propose un rapprochement avec les morts violentes qui ensan-
glantent la vie politique romaine a la fin des années 40 av. J.-C. ou bien avec un théme mythologique
classique, tel celui d’Oreste; un peu plus loin (p. 696) il propose prudemment de situer ce vers a
I’époque des proscriptions.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105



Amitié et inimitié dans les Sentences attribuées a Publilius

Cette aspiration a la vengeance n’est pas entiérement surprenante si ’'on admet
que la colére peut étre un ressort important des mimes - car précisément la colére
se définit comme «le désir de se venger»: un homme iratus se réjouissant de son
prochain succes a pu prononcer de tels vers.”” En outre I’ensemble de la tradition
parémiologique antérieure (proverbes et yv@pau) laisse penser qu’il était naturel
de vouloir tirer vengeance de son ennemi, et anormal d’y renoncer,”® principes
que semblent confirmer, & la méme époque, les réactions privées de Cicéron.”™
Une seule sentence appelle clairement a I’indulgence envers un ennemi, et avait
peut-&tre été opposée a I’une des maximes que nous venons d’évoquer:

S44. Satis est superare inimicum, nimium est perdere.

C’est assez de vaincre son ennemi, trop de le détruire.®°

Notons toutefois que, si elle appelle & modérer la vengeance, elle ne recommande
pas de I’oublier.
Enfin un vers est ambigu:

S22. Suis qui nescit parcere inimicis fauet.

Sil’on analyse suis comme le déterminant possessif d’inimicis, on peut lire dans ce
vers un appel a la clémence, puisque I'intransigeance dissuaderait n’importe qui
de baisser les armes en reconnaissant ses torts: «Qui ne sait épargner ses ennemis
les encourage». Toutefois la plupart des exégetes considérent plut6t suis comme
un pronom, et deés lors il s’agit d’assurer la cohésion de ses amis et de ses proches
pour faire face & ’ennemi: «Qui ne sait épargner les siens favorise ses ennemis.»%'

Le pardon n’est certes pas absent, et peut faire naitre de nombreuses amitiés:

C43. Cum ignoscis uni, amicos plures comparas.

En pardonnant a un seul, on gagne de nombreux amis.

77 Sur la possible importance de la colére dans I'intrigue des mimes, voir Flamerie de Lachapelle,
art. cit. (n. 5) 78; pour la définition de la colére comme libido ulciscendi, par exemple Cic. Tusc. 4,70.
78  Consulter les références fournies par Lucarini, art. cit. (n. 2) 235 pour les yvpat et Morgan,
op. cit. (n. 6) 40 pour les proverbes.

79  Rollinger, op. cit. (n. 6) 124 rappelle ainsi que Cicéron accueillit la nouvelle de la mort de Clo-
dius avec joie (Cic. Phil. 2,21), sans que ce soit en rien une exception.

80  Voir aussi V34: Vincere est honestum, opprimere acerbum, pulcrum ignoscere («Il est honorable
de vaincre, cruel d’écraser, beau de pardonner»), ou il n’est pas explicitement question d’un inimicus
cependant.

81 Par exemple Friedrich, op. cit. (n.12) 236 (en rapprochant cette sentence de N22 et S38);
J. W. Duff et A. M. Duff, Minor Latin Poets (Londres—Cambridge [MA] 1934); H. Beckby, Die Spriiche
des Publilius Syrus (Munich 1969); C. Panayotakis, ITomAiAiov Epov INQMAI (Athénes 1998).

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105

73



74

Guillaume Flamerie de Lachapelle

Néanmoins il n’est pas certain que ce pardon s’applique primitivement & des
inimici, a la fois parce que le référent d’uni n’est pas précisé dans la sentence et
parce que certains privilégient un texte selon lequel c’est méme a un ami qu’on
pardonne.®2

Conclusions

Dans la lignée des poétes comiques et d’une tradition gnomologique bien établie,
Publilius dresse le portrait d’amis souvent inconstants et intéressés; le statut
d’ennemi, en revanche, parait définitivement acquis. Si I’on quitte ce triste constat
pour le domaine des préconisations, I’on ne rencontre guére d’exhortation claire a
pratiquer une amitié faite d’une pleine confiance et d’'une générosité sans arriére-
pensée, du type de celle que prone Cicéron a la méme époque dans le Laelius. Sans
jamais concevoir I’amitié comme une relation d’ordre purement utilitaire, les
Sentences multiplient en effet les conseils de prudence: le choix d’un ami doit étre
réfléchi et n’implique aucun abandon de I'idée selon laquelle cette amitié peut
s’évanouir. Concernant la position a adopter envers un inimicus, le méme pessi-
misme circonspect domine: la peur doit étre omniprésente et ne disparait qu’une
fois la vengeance accomplie. Ainsi les Sententiae rejoignent généralement le fond
des Maximes monostiques, mais il s’en dégage parfois un pragmatisme plus
profond encore car celles-ci contenaient des appels clairs a la compassion entre
amis et a la mise en commun, au moins symbolique, de tous les biens, ce qu’on ne
lit pas chez Publilius. Comment rendre compte de ce phénoméne? Plus que le
caractere étouffant du climat politique des années 40 av.].-C., dans lequel les
amitiés sont éphémeres et les trahisons multiples, on serait tenté d’avancer, d’une
part, I'importance théatrale de personnages comme le parasite ou le flatteur qui,
par leur comportement, abolissent la confiance en I’amitié; d’autre part, la nature
triviale du mime, qui tend aux spectateurs un miroir de leur dpre quotidien, plutot
que d’une amicitia idéalisée.

Guillaume Flamerie de Lachapelle, Université Bordeaux Montaigne, Institut Ausonius -
Maison de I’archéologie, 8 esplanade des Antilles, F-33607 Pessac Cedex,
gflameriedel@u-bordeaux-montaigne.fr

82  La tradition manuscrite nous livre un texte amétrique: Cum inimico ignoscis amicos gratis con-
plures adquiris. Nous avons adopté la conjecture de Fr. Giancotti, «Emendazioni publiliane», RFIC 97
(1969) 134-135, qui n’exclut pas cependant la possibilité de conserver le début: Cum inimico ignos-
cis, ultro amicos comparas; consulter C. M. Lucarini, «Publilian Authenticity of the Petronian Frag-
ment (SAT. 55) and Metre Used by Publilius Syrus», Aliento 5 (2013) 99: Cum inimico ignoscis, amicos
gratis complures paris. Dans ce cas elle aurait pu prendre sa place en réponse a C7 dans une sticho-
mythie. Friedrich, op. cit. (n. 12) 138 et R. A. H. Bickford-Smith, Publilii Syri sententiae (Londres 1895)
suggerent quant a eux que le pardon s’applique a I’intérieur d’'une relation amicale (voici leurs con-
jectures: Cum amico ignoscis uni, plures comparas; Cum amico ignoscis, gratis plures comparas).

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105



	Amitié et inimitié dans les Sentences attribuées à Publilius

