
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 81 (2024)

Heft: 1

Artikel: Amitié et inimitié dans les Sentences attribuées à Publilius

Autor: Flamerie de Lachapelle, Guillame

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1062340

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1062340
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Amitié et inimitié dans les Sentences
attribuées à Publilius

Guillaume Flamerie de Lachapelle, Bordeaux

Abstract: The kind of fragile friendship depicted in the Sentences attributed to Publilius is

one that requires constant attention; without becoming purely utilitarian, it implies an

exchange of services with a person who is not perverted. Enmity, on the other hand, is an

enduring situation that requires the application of harsh treatment. Although not very
original when read individually, these sententiae, taken as a whole, paint a rather
pessimistic picture.
Keywords: friendhsip, enmity, Publilius, paremiology, mime.

Publilius,1 auteur de mimes du Ier siècle avant Jésus-Christ, n'est certes pas

l'écrivain le mieux connu de son temps: plus encore qu'au genre même dans

lequel il s'illustra, considéré comme mineur dès l'origine, il faut attribuer ce

manque de notoriété à la perte à peu près complète de ses pièces. De lui, nous

avons en effet conservé à peine plus de sept cents maximes recueillies et classées

par ordre alphabétique par Publilius lui-même ou par un compilateur inconnu:2

elles sont détachées de tout contexte et, pour certaines, d'une authenticité
douteuse.3 L'objet du présent article n'est pas d'élucider la genèse mystérieuse de ce

recueil de sententiae, ni de prétendre reconstituer à partir d'elles l'intrigue de

certains mimes, et encore moins la Weltanschauung de Publilius.4 Plus modeste-

1 II est souvent appelé Publilius Syrus, mais ce dernier terme est sans doute un simple adjectif de

nationalité qui lui a été accolé dans les quelques témoignages que nous possédons à son sujet, et non
un élément de dénomination; voir M. D. Reeve, «Publilius», dans L. D. Reynolds (éd.), Texts and

Transmission. A Survey of the Latin Classics (Oxford 1983) 328, n. 14.

2 Le recueil a en tout cas été constitué avant la rédaction des Nuits attiques par Aulu-Gelle, qui
cite plusieurs sentences en suivant l'ordre alphabétique; voir C. M. Lucarini, « Publilio Siro e la tradi-
zione gnomologica», dans M. S. Funghi (éd.), Aspetti di letteratura gnomica nel mondo antico, I
(Florence 2003)226.
3 W. Meyer, l'auteur de la dernière édition critique (laquelle remonte à près d'un siècle et demi:
W. Meyer, Publilii Syri mimi sententiae [Leipzig 1880]), signale neuf vers, sur les sept cent trente-

quatre par lui retenus, d'une authenticité incertaine à ses yeux. Mais il est possible que, même parmi
les autres, certains aient été ajoutés par un éditeur ancien sans qu'ils soient issus d'une œuvre
dramatique, ou bien même constituent la glose de vers authentiques. - Nous reprenons ici notre traduction

(G. Flamerie de Lachapelle, Publilius Syrus. Sentences [Paris 2011]), qui se fonde, à quelques
variantes près, sur le texte de Meyer. Le système de référence cite d'abord l'initiale de la sentence, puis
sa place à l'intérieur des sentences commençant par ladite lettre: ainsi la sentence B6 est la sixième
de celles qui commencent par un B.

4 La tentative menée en ce sens par Fr. Giancotti, Mimo e gnome. Studi su Decimo Laberio e Publilio

Siro (Messine/Florence 1967) 339-371 ne nous paraît pas entièrement convaincante, et nous
suivons sur ce point Fr. Desbordes, «Les vertus de l'énoncé. Notes sur les Sentences de Publilius Syrus»,
dans Scripta varia. Rhétorique antique & Littérature latine (Louvain/Paris/Dudley 2006 [11979]) 251-
252 et Lucarini, art. cit. (n. 2) 225-226.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105



Amitié et inimitié dans les Sentences attribuées à Publilius 55

ment, nous aimerions examiner, à la suite d'autres contributions,5 le traitement
d'un thème particulier dans des Sentences dont l'analyse est parfois malaisée en

raison de leur caractère souvent banal, des contradictions qu'elles contiennent et

des difficultés d'établissement du texte.
Ce sont les notions d'amitié et d'inimitié qui nous occuperont. Si les savants

ont consacré d'abondantes études à ces idées chez les illustres contemporains de

Publilius que sont Catulle, César ou surtout Cicéron, les maximes du mimographe
n'ont reçu que très peu d'attention à cet égard.6 L'amitié et l'inimitié occupent
pourtant une place non négligeable dans les sententiae puisque ces notions,

présentes essentiellement à travers les substantifs amicus et inimicus, apparaissent
nommément dans trente-deux sentences, soit presque 5 % du corpus.7 Ces

maximes peuvent dès lors utilement éclairer la façon dont les liens d'affection ou
d'hostilité étaient envisagés dans des aphorismes qui, sans se rattacher à une école

philosophique précise, possèdent une valeur morale que Sénèque leur reconnaissait

déjà,8 et qui donnent accès à une vision plus répandue de l'amitié dans la
société romaine que celle des philosophes.9

5 Ainsi le rire et les larmes (C. Panayotakis, «The Collection of sententiae Associated with the

Mimographer Publilius and Its Portrayal of Laughter, Tears and Silence», Logeion 3 [2013] 101-119)
ou la colère (G. Flamerie de Lachapelle, «La colère dans les Sentences attribuées à Publilius», Myr-
tia 36 [2021] 76-91).
6 À titre d'exemple, parmi les diverses monographies consacrées à l'amitié antique, observons

que ni L. Pizzolato, L'idea di amicizia nel mondo antico classico e cristiano (Turin 1993), ni D. Kons-

tan, Friendship in the Classical World (Cambridge 1997), ni C. A. Williams, Reading Roman Friendship
(Cambridge 2012) ne mentionnent le mimographe; A. Fürst, Streit unter Freunden: Ideal und Realität
in der Freundschaftslehre der Antike (Stuttgart/Leipzig 1996) cite Publilius une poignée de fois, mais

uniquement en contre-point des auteurs auxquels il s'intéresse au premier chef; J.-Cl. Fraisse, Philia.
La Notion d'amitié dans la philosophie antique (Paris 1974) et C. Rollinger, Amicitia sanctissime colen-
da. Freundschaft und soziale Netzwerke in der späten Republik (Heidelberg 2014) (sauf 114, n. 447 où

il énumère quelques sententiae abordant le thème du beneftcium) le passent également sous silence,

ce qui est compréhensible compte tenu de l'orientation spécifiquement philosophique du premier,
socio-politique du second. On glanera quelques remarques dans Giancotti, op. cit. (n. 4) 419-421 et

T. Morgan, Popular Morality in the Early Roman Empire (Cambridge 2007) 98-102, laquelle cite
certaines sentences de Publilius dans son aperçu de l'amitié dans les yvüpai.
7 4,4% exactement. Les emplois se répartissent de la façon suivante: amicus: A10; A41; A53;

A54; A56; C6; C35; C43; D28; 116; 132; P25; P52; Q24; Q40; Q69; R8; inimicus: Cl; D5; G7 (emploi
métaphorique); 12; 116; 120; 126; 132; 145; 157; 158; L3; M7; Q10; Q69; S22; S44; inimice: 119. Nous
mobiliserons ponctuellement les quatre occurrences du mot hostis (C39; E15; 122; S38), qui, nous le

verrons, semble tantôt n'être qu'un substitut d'inimicus, tantôt se distinguer de lui.
8 Sen. epist. 8.8-9; voir à cet égard P. Paré-Rey, «Captareflosculos. Les sententiae du mime Publilius

Syrus chez Sénèque», dans Chr. Mauduit et P. Paré-Rey (éd.), Les Maximes théâtrales en Grèce et
à Rome (Lyon 2011) 204-207 (relevé des passages où Sénèque cite Publilius) et 214-218 (la valeur
philosophique qu'il lui confère); sur la faveur dont ont joui les sententiae de Publilius dans l'Antiquité,

nous renvoyons au riche aperçu de Panayotakis, art. cit. (n. 5) 103-109.
9 Voir Fürst, op. cit. (n. 6) 17-31, qui développe l'idée selon laquelle les recueils parémiologiques
grecs expriment en général une vision pragmatique de l'amitié, souvent éloignée du tableau idéalisé
des philosophes; aussi Morgan, op. cit. (n. 6) 87-90, qui prend davantage en compte l'époque
romaine. L'analyse de l'amicitia chez Flaute revêtait déjà un tel intérêt, selon P. J. Burton, «Amicitia in
Plautus: a Study of Roman Friendship Processes »,AJPh 125 (2004) 214.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.0010S



56 Guillaume Flamerie de Lachapelle

Pour mener à bien notre projet, nous procéderons en quatre temps: nous

verrons tout d'abord en quoi l'amitié et l'inimitié s'opposent sous l'angle de la

permanence, la première étant souvent perçue comme un lien fragile et éphémère
alors que la seconde paraît profondément enracinée et pour ainsi dire inexpugnable.

Puis nous nous intéresserons à la place de la peur dans ces relations: bannie
dans l'amitié, elle est au centre de l'inimitié. En troisième lieu viendra l'idée de

contre-partie: si l'intérêt n'est jamais présenté comme la base de l'amitié, celle-ci

n'en est pas moins avantageuse; quant à l'inimicus, c'est la vengeance qui domine
la relation avec lui et qui porte en elle-même, par le plaisir qu'elle procure, son

propre fruit. Enfin les sentences abordent une question importante chez les

Anciens: peut-on être l'ami d'un méchant? Sur tous ces points, nous confronterons
le point de vue que donnent à voir les Sentences à des auteurs antérieurs ou

contemporains, mais aussi à une tradition parémiologique incarnée notamment

par les rvwpat povoanxot attribuées à Ménandre, dont les rapports avec Publilius

sont encore débattus.10

1. Incertitudes de l'amitié, certitudes de l'inimitié

L'un des premiers traits frappants qui ressortent de la lecture des sententiae est la

méfiance ou, plus exactement, la prudence qui entoure la qualité d'«ami». Ainsi
seules des circonstances difficiles permettront de savoir si l'on possède un
véritable ami ou bien s'il ne s'agit que d'une relation théorique, dépourvue de

fondement réel:

A41. Amicum an nomen habeas aperit calamitas.

Une catastrophe révèle si l'on possède un ami ou si l'on n'en a que le nom.

L'idée selon laquelle l'amitié a besoin d'une pierre de touche pour être éprouvée,
et que cette pierre de touche est l'épreuve ou même le désastre, est commune aussi

10 Les Maximes de Ménandre sont, comme les Sentences, classées par ordre alphabétique, mais

parmi elles se sont glissés des vers dus à d'autres auteurs que Ménandre. Nous les citons d'après
l'édition de S. Jäkel, Menandri sententiae (Leipzig 1964). - Pour un résumé de la question concernant

une éventuelle influence des rvûpai sur ces Sententiae, voir C. Panayotakis, «Towards a New Critical
Edition of the Sententiae associated with Publilius», Aliento S (2013) 19-21, qui ne tranche ni dans un
sens, ni dans l'autre; Lucarini, art. cit. (n. 2) considère en revanche que les Maximes de Ménandre

ont inspiré le compilateur des Sentences.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOl 10.24894/2673-2963.00105



Amitié et inimitié dans les Sentences attribuées à Publilius 57

bien dans la comédie ou les Maximes monostiques11 que dans d'autres genres
littéraires plus éloignés du mime.12

Chez Publilius calamitas conclut sombrement un vers débutant sous les

heureux auspices du mot d'ami. Il serait tentant de suggérer que ce vers soit le

dernier d'une pièce, qui peut finir heureusement d'ailleurs (ainsi l'amitié de deux

protagonistes a surmonté les différentes avanies qui se présentaient) ou non

(l'amitié est brisée). Dans l'un ou l'autre cas il pourrait s'agir d'un mime à

caractère prosaïque ou bien d'inspiration mythologique (Oreste et Pylade, Thésée

et Pirithoüs les exemples ne manqueraient pas).13 Hélas comme toujours l'on se

heurte aux manques cruels de notre documentation et l'on peut aussi bien

imaginer que ce vers survienne à un moment de désespoir ou d'anxiété d'un

personnage constatant qu'il est trahi - ou se l'imaginant.14

Inversement, les amis, vrais ou de façade, sont particulièrement nombreux
dans les périodes fastes:

D28. Décima hora amicos plures quam prima inuenit.

Les amis sont plus nombreux à la dixième heure qu'à la première.

Dans ce vers, la décima hora correspond à un moment dans lequel l'amitié se

formalise, c'est-à-dire l'invitation à sa table de celui à qui on veut témoigner de

l'amitié;15 la prima hora contient soit une référence précise à la salutatio, à

laquelle on se présente en n'obtenant rien de tangible,16 soit, moins spécifique-

11 Voir par exemple Plaut. Epid. 113: Is est amicus qui in re dubia re iuuat («Est ami qui, dans une
circonstance délicate, aide pour de bon») et, sur d'autres occurrences du thème chez Piaute, C.

Castillo, «Los amigos en la comedia romana», EClâs 88 (1984) 175-176. Men. Mon. 385: Kplvei (pîAouç 6

Kaipéç, ùç xpuoôv to nûp («Les circonstances font reconnaître l'ami, comme le feu fait reconnaître
l'or»).
12 Ainsi Eur. Or. 454-455: ôvopa yap, ëpyov 8' oùk ëxouaiv oi cplAoi | oi pi) 'ni ratai aupcpopatc;

ôvteç (piÀoc («Ceux qui ne sont pas des amis dans les malheurs sont des amis de nom, et non de fait»);
Hec. 1226-1227; Ennius (F 166 TrRF): Amicus certus in re incerta cernitur («C'est dans une situation
douteuse qu'on reconnaît un ami sûr»). Nombreux autres parallèles dans 0. Friedrich, Publilii Syri
mimi sententiae (Berlin 1880) 120 et Fürst, op. cit. (n. 6) 215-217.
13 Le mime empruntait en effet ses sujets à la vie quotidienne, mais aussi à la mythologie (fût-ce

pour en tourner les récits en dérision): voir sur ce point la synthèse de C. Panayotakis, Decimus Labe-

rius. The Fragments (Cambridge 2010) 10-11.
14 P. Hamblenne, «Les sentences <poliüques> de Publilius Syrus», ANRW1.3 (1973) 668, propose

quant à lui une exégèse d'ordre politique, en lien soit avec l'assassinat de Pompée sur ordre de son

ancien protégé Ptolémée, soit avec les ides de mars, César étant poignardé par certains de ceux qu'il
croyait ses proches.
is Sur l'importance du repas pour entretenir et raviver l'amitié, voir les mises au point de

M. Peachin, «Friendship and Abuse at the Dinner Table», dans M. Peachin (ed.), Aspects ofFriendship
in the Graeco-Roman World (Portsmouth [RI] 2001) 135-136 et S. Corbinelli, «<Ritualizzazione> di un

rapporto non istituzionalizzato: rottura e conferma dell'amicitia», BStudLat 34 (2004) 513-520.
16 Sur le rôle de la salutatio dans les relations d'amitié, voir Rollinger, op. cit. (n. 6) 134-169; il
observe notamment (p. 155) qu'il était de règle d'aller saluer ses amis le matin et d'avoir avec eux

un rapide entretien.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105



58 Guillaume Flamerie de Lachapelle

ment, le moment de la journée qui est le plus éloigné de celui du dîner. Quel que
soit le ressort de la métaphore, l'idée directrice en est claire: les moments de

prospérité et d'abondance (le repas offert) suscitent davantage d'amitiés que les

rencontres sans profit immédiat et, à plus forte raison, les mauvaises passes. Voilà

un thème d'autant plus banal sur scène que le parasite, type auquel ce vers

s'appliquerait le mieux,17 faisait probablement partie de la galerie de personnages
mis en scène dans le mime, au même titre que le flatteur, avec lequel il pouvait
parfois se confondre: on sait ainsi que Laberius, mimographe contemporain de

Publilius, écrivit un Kolax. À un degré ou à un autre, ce «flatteur» espérait
vraisemblablement instaurer une relation amicale avec son protecteur.18

La même métaphore de la table est employée dans une autre sentence pour
exprimer une idée comparable, à savoir que les amis poussés par l'intérêt sont

plus nombreux que ceux qui obéissent à un attachement sincère, qu'il soit d'ordre
affectif ou intellectuel:19

P52. Plures amicos mensa quam mens concipit.

La table fait naître plus d'amis que l'esprit.

Deux des Maximes monostiques attribuées à Ménandre utilisaient la notion d'«ami
de table» dans le même sens.20

17 Chez Plaute, le parasite Ergasile (Capt. 77; de même Saturion dans Persa 58) déclare crûment:
Quasi mures semper edimus alienum cibum («Telles des souris, nous mangeons toujours la nourriture
d'autrui»), - Pour cette contrefaçon de l'amitié par de tels personnages chez Terence, voir Fr. Callier,
«Le thème de l'amitié dans l'œuvre de Térence», Pallas 38 (1992) 360-362; Afranius (389 Daviault) et

Lucilius (27.11 Charpin) opposent le parasitus et 1'amicus: pour le satiriste les amis recherchent un
animus, le parasite, une res et des ditiae.
18 À propos de cette pièce, dont on a gardé seulement le titre et deux vers, voir Panayotakis, op.
cit. (n. 13) 185-195; sur l'importance de la figure du flatteur dans le théâtre à partir de l'époque
hellénistique (chez Ménandre et les auteurs latins qui s'en inspirent notamment) voir D. Konstan

«Friendship, Frankness and Flattery», dans J. T. Fitzgerald (éd.), Studies on Friendship in the New
Testament World (Leyde 1996) 10-12, qui lie son essor à l'avènement d'une société où les rapports de

dépendance ont supplanté l'égalité civique des cités démocratiques.
19 Observons à cet égard que le terme mens confirme que l'amitié à proprement parler n'est pas chez

les Romains une simple affaire d'intérêts bien compris ou d'alliance de nature socio-politique, conformément

à ce que relevaient déjà P. A. Brunt, «Amicitia in the Late Roman Republic», PCPhS 11 (1965) 3;
J. Powell, «Friendship ant its Problems in Greek and Roman Thought», dans D. Innés, H. Hine et C. Pelling
(éd.), Ethics and Rhetoric. Classical Essays for Donald Russell on his Seventy-Fifth Birthday (Oxford 1995) 43-
44; Burton, art. at (n. 9) 213; Rollinger, op. cil (n. 6) 50-51.

20 Men. Mon. 641: IloAAoi rpanéÇqç, oùk àXqOetaç ipiAoi («Ce sont les amis de table, et non les

vrais amis, qui sont nombreux») et 682: IIoÂAoi tpaneÇûv, où (piAuv eioiv ipiÀoi («Beaucoup sont
amis avec les tables, et non avec leurs amis»). L'idée pouvait, bien entendu, se rencontrer sans une
telle analogie, par exemple dans Men. Mon. 34; 71; 854; Plaut. Stich. 521-522: Si res flrma, item firmi
amici sunt; sin res laxe labat \ itidem amici conlabascunt. Res amicos inuenit («Si la fortune est solide,
les amis sont solides à l'identique; mais vient-elle à faiblir et vaciller, et les amis chancellent à l'identique.

C'est la fortune qui produit les amis»); Rhet. Fier. 4,24.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105



Amitié et inimitié dans les Sentences attribuées à Publilius 59

Certaines sentences tirent les conséquences d'un tel état de fait en envisageant

ses implications futures. Un personnage d'un mime appelle ainsi à prendre
les devants en la matière - même si rien n'empêche de penser qu'il s'exprime
rétrospectivement, à la suite d'une amère déception, jurant, mais un peu tard,

qu'on ne l'y prendrait plus:

C35. Caue amicum credos nisi si quem probaueris.

Garde-toi de prendre pour un ami celui que tu n'as pas éprouvé.21

La nécessité de se livrer à une réflexion préalable poussée se rencontre dans

d'autres sentences22 et se comprend d'autant mieux qu'il faut se livrer à plusieurs
tentatives avant de trouver un honnête homme.23 Il est aussi possible de lier cette

prudence continuelle à l'univers théâtral: à la fin du Laelius (99-100), quand il
évoque le flatteur, difficile à reconnaître tant il est passé maître dans l'art de la

cajolerie, Cicéron mentionne les comici stulti senes qui redoutent en permanence
d'être les dupes des autres personnages de la pièce; l'Arpinate se situe là sur le

plan des amitiés banales et dépourvues de toute valeur philosophique, mais c'est

dans cet univers aussi qu'évoluent les personnages du mime. La confiance que
l'on pourrait avoir en l'autre se trouve minée par la prolifération de flatteurs, de

parasites, d'individus doucereux mais manipulateurs.24 Il est possible que ce soit

aussi l'attitude dominante du Romain de la rue, si l'on se fonde sur les quelques
sources qui nous permettent d'avoir accès à sa mentalité.25

Prendre toutes ces précautions ne vise pas seulement à se prémunir d'un
danger, car l'amitié comporte également des avantages, même si ceux-ci sont plus
rarement évoqués:

A53. Amico firmo nihil emi melius potest.

On ne peut faire meilleure acquisition qu'un ami solide.

Un tel vers a pu être prononcé en hen avec C35, ou bien par opposition à l'une des

sentences dénonçant ces biens illusoires ou fugaces après lesquels courent la

21 Selon Z. K. Vysoky, «Prameny gnomologia Publilia Syra», LF 71 (1947) 204, la sententia de
Publilius condenserait en une formule les deux compléments de (peùye dans Men. Mon. 696: 'PpOupiav

yàp (peùye xal kcikoùç tpiÀouç («Fuis la négligence et les mauvais amis»); d'autres préconisations
comparables sont fournies par Powell, art. cit. (n. 19) 39-40, selon qui ces fréquents avertissements

indiquent non que les Grecs et les Romains étaient plus sélectifs que nous, mais qu'au contraire ils

pouvaient se fourvoyer aussi souvent que nous-mêmes dans le choix des amis.
22 Sur la nécessité de réfléchir avant d'arrêter son choix voir par exemple D6 et D10.

23 M63: Multa ante temptes quam uirum inuenias bonum («Tu devras faire de nombreux essais

avant de trouver un honnête homme »).

24 À cet égard la maxime 148 (Interdum habet stultitiae partem facilitas: «La complaisance a parfois

une part de sottise ») constitue un puissant caveat.
25 Voir Morgan, op. cit. (n. 6) 98-99.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105



Guillaume Flamerie de Lachapelle

plupart des gens: la métaphore mercantile induite par le verbe emi laisse penser
que les acquisitions d'un autre type sont bien inférieures.26 Dans l'univers du

mime l'hypothèse d'une amitié solide, fondée sur la fides et par là même pourvue
d'une certaine pérennité n'est pas tout à fait exclue, mais elle n'est pas définitoire
de l'amitié, de sorte que l'éternité, caractéristique selon Cicéron de l'amicitia la

plus haute, paraît hors d'atteinte.27

À la différence de la parenté, la condition d'ami n'est donc ni innée, ni
définitive,28 mais elle peut, si l'on admet que le mot coniunctio désigne une
relation de cet ordre,29 se révéler supérieure aux liens familiaux:

B16. Beniuoli coniunctio animi maxima est cognatio.

L'amitié d'une âme dévouée est le plus étroit lien de parenté qui existe.

Une telle idée n'est nullement isolée, puisque à l'époque même de Publilius,
Cicéron la développe dans le Laelius (19);30 elle se comprend encore mieux à la

lueur d'autres sentences dans lesquelles les liens familiaux paraissent régulièrement

exclure toute affection et se limiter à une habitude dénuée de sentiment.31

À l'encontre de ces amitiés parfois brèves ou illusoires, l'inimitié est présentée

comme une donnée constante et peu susceptible d'évoluer. S'il est facile de

perdre un prétendu ami, l'inimitié persiste en revanche, de sorte que tous les

ennemis doivent être écartés de façon durable:

120. Iratum breuiter uites, inimicum diu.

Évite pour un moment un homme en colère, évite pour longtemps un ennemi.

26 Même idée dans Men. Mon. 575: Oùk ëortv oùSèv Kirjpa koAAiov ipLXou («Il n'est aucune acquisition

plus belle que celle d'un ami») et, plus clairement encore, 214: Ev xaît; dvayxau; xpopàtuv
Kperrrtov (piAoç («Dans les difficultés un ami vaut mieux que la richesse»); également Cic. Amie. 22.

Sur les dangers d'un désir dirigé vers des objets sans valeur ou dangereux, voir E8; 156; LU.
27 Cic. Amie. 32: Verae amicitiae sempiternae sunt («Les véritables amitiés sont éternelles»).
28 Voir aussi sur ce thème les réflexions de Konstan, op. cit. (n. 6) 56-57.
29 Voir ThlL, s.v. « coniunctio », 4.328,11. 51-66.
30 L'Arpinate mentionne également, dans part. 66, des discours de aequitate abordant la question
de savoir s'il est juste de privilégier ses amis au détriment de ses parents (sitne aequum amicos co-

gnatis anteferre).
31 Ainsi A8 admet l'éventualité d'une relation difficile entre un père et sa progéniture: Ames pa-
rentem, si aequus est; si aliter, feras («Aime ton père s'il est juste; sinon, supporte-le»); aussi P17:

Parens iratus in se est crudelissimus («Un père en colère est dur surtout pour lui-même») et H19: Here-
dis fletus sub persona risits est («Les pleurs d'un héritier masquent son sourire»), si l'on admet que le

défunt est un membre de la famille, idée qui n'est pas exprimée aussi nettement que chez Lucr. 3,73

(voir à cet égard Panayotakis, art. cit. [n. 1] 116). - De fait, chez Térence, l'amitié semble un lien
souvent bien plus étroit que la parenté (Callier, art. cit. [n. 17] 366-367); l'idée se rencontrait déjà chez

les tragiques grecs (Fraisse, op. cit. [n. 9] 78-79), avec plus de force que dans Men. Mon. 523: NépiÇ'

àSeAipoùç toùç àXqGtvoùç ipiAouç («Considère les vrais amis comme des frères»).

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105



Amitié et inimitié dans les Sentences attribuées à Publilius 61

Le parallélisme iratum breuiter // inimicum diu reflète bien la distinction qu'il
convient d'opérer entre les deux catégories: l'ira finit par s'apaiser, ce qui n'est

pas le cas de l'inimicitia. De fait, même les prières ne semblent pouvoir fléchir un
inimicus:

157. Inimici ad animum nullae conueniunt preces.

Aucune prière n'atteint le cœur d'un ennemi.

Il y a là une différence avec Yhostis qui, lui, pourrait être sensible à une attitude

suppliante si l'on se révèle incapable de l'affronter:

C39. Contra hostem autfortem oportet esse aut supplicem.

Avec un ennemi, il faut se conduire en brave ou en suppliant.

La relation d'hostilité paraît donc finalement être presque moins tendue que celle

d'inimitié, si l'on tient compte du fait que, conformément à toute une tradition
plus ancienne, le respect dû aux suppliants est l'un des fondements de l'humanité.32

2. Du bon usage de la crainte

Si la prudence, ainsi que nous venons de le voir, est de bon aloi avec un ami, celle-

ci ne doit pas dégénérer en crainte:

Q24. Qui timet amicum, amicus ut timeat, docet.

Qui redoute son ami apprend à son ami à le redouter.

Le chiasme et le polyptote soulignent qu'à manifester sa crainte, on suscite celle de

l'ami qui ne comprend pas cette attitude et qui, en un réflexe mimétique, l'adopte
à son tour. L'amitié exclut donc la crainte, et celui qui ne le comprend pas ignore
ce qu'est un ami:

Q40. Qui timet amicum uim non nouit nominis.

Qui redoute son ami ignore la signification de ce mot.33

32 La sentence S48 fait écho à cette règle de conduite: Supplicem hominem opprimere uirtus non
est, sed crudelitas («Accabler un suppliant, ce n'est pas du courage, mais de la cruauté»).
33 Peut-être dans la circonstance qu'évoque Men. Mon. 817: tpiÀov ßeßatov év kokoîoi pr| (poßoö

(«Ne crains pas un ami fidèle dans les malheurs»).

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105



62 Guillaume Flamerie de Lachapelle

L'idée selon laquelle la crainte fait naître la crainte en retour ne se limite
d'ailleurs pas à la sphère amicale.34 Ainsi l'amitié peureuse est tout aussi factice et

superficielle que l'amitié intéressée.

Avec un inimicus en revanche, la peur est de mise:

126. Inimicum quamuis humilem docti est metuere.

La sagesse est de redouter son ennemi, si faible soit-il.

La concession quamuis humilem suppose que la peur est intrinsèque à la condition
même d'ennemi et non proportionnelle à la puissance de celui-ci. Il est vrai que
l'idée est répandue chez les anciens que pour nuire, une volonté acharnée suffit,

indépendamment du pouvoir dont on dispose.35 C'est ce que paraît confirmer la

sentence suivante:

Q52. Qui pote nocere timetur, cum etiam non adest.

On craint un être nuisible, même en son absence.

Cette peur doit amener à garder le silence sur ses intentions quand on veut s'en

prendre à un ennemi:

D5. De inimico non loquaris maie sed cogites.

Ne dis pas de mal de ton ennemi, mais penses-en.

34 Voir M30: Multos timere debet, quem multi timent. («Il doit craindre bien des gens celui que
bien des gens craignent»), correspondant peut-être au climat politique instauré par la domination
césarienne; aussi C13; de la même façon, quand on rend un service à autrui, celui-ci ne doit pas

s'accompagner de menaces ou de crainte (140). La peur est présentée comme utile lorsqu'elle
s'applique à des choses ou à des événements et non à des individus: S15 (Si nihil uelis timere, metuas

omnia) et V6 Vbi nihil timetur, quod timeatur nascitur).
35 Outre la sentence E13 (avec A. Otto, Die Sprichwörter und sprichwörtlichen Redensarten der

Römer [Leipzig 1890] 74, n° 341), voir Men. Mon. 394: Katpoö ruxùv Kai imoxôç Laxùei péya («S'il en

trouve l'occasion, même un mendiant possède un grand pouvoir»); Phaedr. 1,28,1 et Sen.

clem. 1,21,1.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105



Amitié et inimitié dans les Sentences attribuées à Publilius

Un tel propos se comprend fort bien en temps de guerre ou bien quand on fomente

une conspiration,36 mais le terme inimicus s'applique plutôt à un ennemi intime;37

ce type de déclaration aurait pu avoir sa place dans un monologue ou un aparté à

l'occasion duquel un personnage exposerait son plan au public. De fait le caractère

subreptice du projet qu'on fomente contre son ennemi favorise son heureux
succès, comme le montre le parallélisme bene dissimulât / citius nocet de cette
maxime:

Q10. Qui bene dissimulât citius inimico nocet.

Qui sait cacher son jeu frappe l'ennemi plus rapidement.

Même quand il est employé métaphoriquement pour désigner, selon toute probabilité,

un tourment intérieur, le terme inimicus présente un grave danger et

semble impliquer de prendre des mesures:

G7. Grauis est inimicus is qui latet in pectore.

L'ennemi enfoui dans notre sein est redoutable.38

Avoir des ennemis implique donc la crainte, mais celle-ci ne se révèle pas aussi

délétère qu'elle paraît l'être dans d'autres circonstances.39 Cet état de fait constitue
même un mal nécessaire pour tout homme honorable, si l'on en croit le propos
suivant:

M7. Miserrima estfortuna quae inimico caret.

Bien triste condition que d'être privé d'ennemi.

36 Voir à ce propos les remarques de J. Gruter, L. Annaei Senecae & P. Syri Mimi, forsan etiam

aliorum, singulares sententiae... studio & opera Jani Gruteri. Cum Notis Ejusdem recognitis & castiga-
tis (Leyde 1727) 134-135; A. E. Housman, CR 49 1935 (78) confère un sens analogue à P8. - Une autre
lecture, plus morale, consisterait à penser que le silence suffit au sage, qui n'a nui besoin de s'abaisser

à l'insulte à l'encontre d'un ennemi (cf. S12 -.Sapiens cum petitursi tacet grauiter negat («Le sage,

quand il est attaqué, produit une réponse vigoureuse en se taisant»]); à cet égard, A. Gitner, «The

Earliest Anthology of Latin sententiae (P.Mich. VII 340)», ZPE 222 (2022) 40-41, fournit un parallèle
dans un autre recueil de sentences en vers (P.Mich. VII.430.8): Noli ei rursum maledicere qui tibi ma-

ledixerit («Ne réponds pas par des insultes à qui t'a insulté»; les premiers mots sont une restitution
de Gitner).
37 Brunt, art. cit. (n. 19) 12-13 observe que, dans les classes sociales élevées, les inimitiés
ouvertes étaient très rares ou en tout cas disparaissaient rapidement au profit de haines qui, pour être

souterraines, n'en étaient pas moins vives; peut-être en allait-il de même chez les spectateurs des

mimes et les lecteurs du recueil de sententiae.

38 Fr. Giancotti, Publilio Siro. Sententiae (Turin 1968) 53: «un vizio, une passione perturbatrice o

un pensiero inquieto»; voir aussi 122, suggérant qu'en l'occurrence les emplois d'inimicus et d'hostis
sont assez proches: Iracundiam qui uincit hostem superat maximum («Vaincre sa colère, c'est triompher

de son pire ennemi»).
39 Voir par exemple C13; E14; V3.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105



64 Guillaume Flamerie de Lachapelle

On pourrait certes penser à première vue que de telles paroles sortent de la

bouche d'un tyran atteint de démesure et se moquant de la haine qu'il suscite,40

mais elles peuvent aussi être la simple contre-partie de l'idée générale selon

laquelle il n'est pas nécessairement bon d'avoir une foule d'amis.41 Plus

prosaïquement, l'aphorisme suggère également que seuls ceux qui ont réussi suscitent la

jalousie, et donc des ennemis.

3. Les contre-parties

Il est communément admis qu'à Rome, l'amitié, sans exclure l'affection, supposait

un échange de services. Il existait certes des conceptions particulièrement
généreuses de l'amitié, illustrées par certains traités philosophiques ou même par le

vieil adage (d'origine pythagoricienne) selon lequel les amis ont tout en commun
et devraient donc se porter secours systématiquement, sans arrière-pensée, ni
calcul,42 mais de telles considérations n'ont guère cours dans notre corpus. La

relation amicale y est empreinte d'une certaine réserve, qui découle directement
de son caractère éphémère. À titre d'exemple, voici le propos que tient un

personnage d'un mime:

116. Ita amicum habeas, posse ut facile fieri hune inimicum putes.

Dans ta conduite avec tes amis, songe qu'ils peuvent facilement devenir des

ennemis.

L'idée exprimée ici avait déjà été énoncée par Bias de Priène, l'un des Sept Sages:

il faut aimer quelqu'un comme si l'on allait ensuite un jour le détester.43 Elle avait
été mal accueillie aussi bien par Aristote que par Cicéron,44 mais rien n'incite à

penser qu'elle soit assumée chez Publilius par un personnage cynique ou mal-

40 En une reprise, à un degré ou à un autre, du terrible axiome qu'énonce Atrée chez Accius (47

Dangel): oderint dum metuant.
41 Voir Q69 et l'analyse que nous lui consacrons infra.
42 L'idée, remontant à la Grèce classique (Fürst, op. cit. [n. 6] 20-21), est présentée sous la forme
d'un proverbe bien connu par Micion dans Ter. Ad. 803-804: Nam uetus uerbum hoc quidemst, |

communia esse amicorum inter se omnia («Car il y a ce vieux proverbe, selon lequel tout est commun
entre amis»); sur cet adage et la force qu'il acquiert dans la comédie, voir M. T. Dinter, «Sententious-

ness in Roman Comedy - A Moralising Reading», dans S. A. Frangoulidis, S. J. Harrison et G. Manu-
wald (éd.), Roman Drama and its Contexts (Berlin-Boston 2016) 132-133.
43 Arist. Rh. 2,1389b 23-25; Gell. 1,3,30 attribue cette pensée à Chilon de Sparte. Cf. dans le même

sens Soph. Aj. 678-683. - Pour une étude de l'origine et des développements de ce principe, voir
Fürst, op. cit. (n. 6) 20-23.
44 Arist., toc. cit., faisant de cette maxime l'apanage des vieillards acariâtres et méchants, et Cic.

Lael. 59.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105



Amitié et inimitié dans les Sentences attribuées à Publilius 65

veillant, tant ce point de vue paraît commun dans les sententiae que nous avons
conservées.45

La sentence suivante peut ainsi être interprétée comme appelant à limiter la

confiance accordée à ses proches, en veillant à ne rien leur dire dont ils puissent
ensuite se servir en mauvaise part:

132. Ita crede amico ne sit inimico locus.

Remets-t'en à ton ami sans prêter le flanc à ton ennemi.45

Une sentence dont l'authenticité est moins assurée présente une opinion qui ne

relève certes pas du pur utilitarisme, puisque l'amitié peut être pratiquée sans la

recherche du profit personnel, mais qui érige, une fois de plus, la préservation de

ses propres intérêts en limite au-delà laquelle il convient surtout de s'abstenir:

A54. Amicis ita prodesto ne noceas tibi

Aide tes amis sans te nuire à toi-même.

Là encore, le propos va donc à l'encontre de toute une tradition, décelable

notamment dans les Maximes monostiques de Ménandre, invitant à l'entraide sans
condition47 et posant en principe une unité des sentiments, c'est-à-dire que l'on est

chagriné si un ami va mal, heureux s'il va bien.48 Chez Publilius, en revanche, ce

qu'on lit le plus souvent est au fond une variation plus raffinée sur le thème

populaire Tunica propior palliost («La tunique est plus proche que le manteau»);49

à la quaestio que mentionnait Cicéron comme exemple de point de pratique dans

les Parties de l'art oratoire, 66 (honestumne sit pro amico periculum aut inuidiam

45 Et dans la vie politique du temps, comme le constate Caes. BCiv. 3,104,1.

46 Friedrich, op. cit. (n. 12) 178, observant que Publilius use rarement de l'impératif, propose de

remplacer crede par des et glose sa conjecture de la façon suivante: «Ita locum amico concédas, ne

quern idem ille inimicus factus nocendi locum obtineat.» Il nous semble quant à nous que crede est

appuyé par Men.Mon. 567: Opyfjç ydpiv xà Kpunxà pij èKtpàvpç cpiÀou («Ne révèle pas des secrets à

un ami sous l'effet de la colère»). L'idée qu'il faut se méfier d'un ennemi capable de se retourner
contre soi demeure dans l'un et l'autre cas.

47 Par exemple Men. Mon. 219: Ev xotç kokoîç Se toùç (ptAouç eùepyétei («Viens en aide à tes

amis dans les difficultés »). Par ailleurs la sentence de Publilius semble constituer le retournement du

principe suivant (Men. Mon. 224): ExOpoùç àpùvou pij ni ijj aauioö ßAaßn («Venge-toi de tes ennemis

sans te nuire à toi-même»), et le fond du propos en devient sensiblement moins plaisant: il est

plus acceptable de songer à sa propre sauvegarde quand on se venge d'un ennemi, ainsi que le
suggère la yvùpri povooriyoq, que de ne pas aider un ami au nom de la même logique.
48 Men. Mon. 251 : tEAeeivàtatôv pot (paivex" àruxia ipiAou («L'infortune d'un ami me semble être

la chose la plus digne de pitié»); 407: KoAèv Oéapa 6' écrrlv eu npdrrtov ipiAoç («C'est un beau spectacle

que celui de l'ami qui va bien»); 803: OlAoç (piAui yàp aupnovùv aùrù novel («En souffrant avec

un ami, un ami souffre pour lui-même»). Il en allait de même chez Piaute (L. Nadjo, «L'amitié dans

le Mercator de Plaute», Caesarodunum 6 [1971] 103-104).
49 Plaut. Trin. 1154, c'est-à-dire que l'on se soucie de ce qu'on a de plus proche (la tunique, au

contact même de la peau, plutôt que le manteau); voir Otto, op. cit. (n. 35) 262, n° 1324.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105



66 Guillaume Flamerie de Lachapelle

subire: «S'il est honorable d'encourir le danger ou l'envie pour un ami»), le

personnage qui prononce ces paroles semble donc répondre par la négative, en se

situant sans doute, comme on l'a suggéré, sur le plan de la morale quotidienne et

des conseils applicables pratiquement, au rebours de la tradition envisageant
l'amitié comme un concept par trop éthéré.50 Réciproquement du reste l'idée était

répandue que l'on ne devait pas imposer à autrui de partager ses propres
difficultés.51

Un dernier vers envisage les relations d'amitié et d'inimitié sous un angle

plus social:

Q69. Qui studet multis amicis multos inimicos ferat.

Qui s'attache à de nombreux amis doit supporter de nombreux ennemis.

Une lecture optimiste de cette sentence amène à considérer que, fort de ses amis,

on est prêt à affronter de nombreux ennemis.52 Toutefois le vers est susceptible de

revêtir une dimension moins uniment favorable: avoir de nombreux amis n'est

pas nécessairement, comme on pourrait le croire communément (et comme le

suggère d'ailleurs la pratique sociale à Rome) un gage de protection, puisque cela

suppose d'épouser les haines et les différends qu'entretiennent ces mêmes amis

avec de tierces personnes. Dès lors, avoir plus d'amis implique paradoxalement -
et Ton sait que bien des sentences reposent précisément sur le paradoxe - d'avoir
plus d'ennemis. C'est ce qui expliquerait l'emploi du subjonctif ferat, qui exprimerait

la nécessité plutôt que Tordre. Il semble que le piquant de la maxime repose
sur le fait qu'elle prolonge l'idée, déjà connue chez Platon et maintes fois répétée

jusqu'à aujourd'hui, selon laquelle «les amis de mes amis sont mes amis»:53 le
fâcheux corollaire est que «les ennemis de mes amis sont mes ennemis.» Une

troisième interprétation, plus sombre encore, consisterait à dire que celui qui a

beaucoup d'amis n'en a en fait aucun, car il n'entretient que des relations

superficielles avec autrui, et qu'il convient donc de s'en méfier - et le personnage
du flatteur ou du parasite, qui hante les scènes de théâtre antiques, n'est pas
loin.54

50 Voir en ce sens les remarques de A. Haltenhoff, «Wertebewußtsein und Lebensweisheit bei Pu-

blilius Syrus», dans A. Haltenhoff, A. Heil et F.-H. Mutschier (éd.), O tempora, o mores!: Römische

Werte und römische Literatur in den letztenJahrzehnten der Republik (Munich 2003) 196.

51 Déjà en Grèce: K. J. Dover, Greek Popular Morality in the Time of Plato and Aristotle (Oxford
1974) 203-204.
52 Sur l'idée que des amis nombreux sont une richesse, voir par exemple Men. Mon. 541 : NôpiÇe

îtàouteïv, ôv ipiÀouç noAAoùç ëxnc («Considère-toi comme riche, si tu as de nombreux amis»); 810:

OiXouç ëxiov vôptÇe Oqaaupoùç éxetv (« Si tu as des amis, songe que tu possèdes des trésors »).

53 Voir R Tosi, Dizionario delle sentenze latine e greche, Milan (ouvrage cité d'après la traduction
française de R. Lenoir, Grenoble, 2010 [11991]) 351, n° 435 pour plusieurs autres références antiques.
54 Arist., Eth. EucL, 1245b 21: OOOeiç ipiÀoç (I> noAÀoi ipLÀoi («Nul n'est l'ami de celui qui a beaucoup

d'amis»; Diog. Laert. 5.21 prête au Stagirite une formule plus radicale encore: il) ipiAoi, oOSeiç

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105



Amitié et inimitié dans les Sentences attribuées à Publilius

On le voit, il se dégage de tous ces vers, quel que soit le personnage qui les

prononce, une forme de réserve: le secours apporté à un ami n'est ni inconditionnel,

ni illimité; on pourrait dire la même chose des relations impliquant un
bienfait qui, conformément à l'habitude romaine, attend une réciproque.55

De telles considérations n'entrent pas nécessairement en contradiction avec
la sentence suivante:

B43. Bonus uir nemo est nisi qui bonus est omnibus.

Nul ne saurait être bon sans l'être avec tout le monde.

Celle-ci suppose moins en effet une abolition de la barrière entre amis et ennemis,

qui interviendra avec le christianisme, que le point de vue selon lequel il convient
de rester fidèle au bien à la fois dans ses rapports avec ses amis et avec ses

ennemis;56 mais ce bien ne suppose certes pas le même comportement à l'égard
des uns et des autres. Secondairement, cette maxime conduit aussi à rejeter une
amitié fondée sur le pur intérêt: la conduite à adopter envers autrui ne repose
point sur une utilité personnelle, mais sur ce que dicte le bien.

La vision militariste selon laquelle les amis sont avantageux si l'on est soumis
à une difficulté n'apparaît du reste pas explicitement dans les Sentences: en effet
les vers qui recommandent de se montrer généreux pour espérer un secours en

retour ne font pas intervenir la notion d'amitié.57 Une telle attitude semble définir
le rapport à autrui de manière générale, placé sous l'égide de la «règle d'or» que
résume la sentence A2 (Ab alio expectes, alteri quod feceris [«Attends-toi à être

traité par autrui comme tu auras traité les autres»]).

tpiAoç [«Qui a des amis n'a aucun ami»]). Aristote se contente d'une formule négative (oOBelç (piAoç)

que Publilius a pu vouloir amplifier (multos inimicos) pour lui conférer plus de mordant. Cela dit
l'établissement de ce vers est contesté. Nous avons retenu la conjecture de Meyer, op. cit. (n. 3), mais
E. Wölfflin, Publilii Syri sententiae (Leipzig 1869) supprimait la relation de proportionnalité entre le

nombre des amis et celui des ennemis: Qui amicis multis studet, et inimicos /erat («Qui s'attache à de

nombreux amis doit aussi endurer des ennemis»),
55 Ainsi B3: Beneficium dare qui nescit, iniuste petit («Qui ne sait accorder un bienfait n'a pas le

droit d'en réclamer»); B37 Bénéficia donari aut mali aut stulti putant («Il faut être malhonnête ou sot

pour croire qu'un bienfait est un simple don»); également A2, B8 et B17. Sur ce thème voir Giancotti,

op. cit. (n. 4) 414-415 et K. Bradley, «Publilius Syrus and the Anxiety of Continuity», Mouseion 16

suppl. 1 (2019) 72-73.
56 Voir E15: Etiam hosti est aequus qui habet in consilio fidem («Qui entend agir loyalement est

juste même envers un ennemi»); à rapprocher aussi de Men. Mon. 208: AlKtuoç toOt kcu ipiAotai Kai

ijévoiç («Sois juste aussi bien avec des amis qu'avec des étrangers»).
57 Par exemple F30: Facile inuenies qui bene faciant cum qui fecerunt coles («Tu trouveras facilement

des gens qui te traitent bien quand tu honoreras ceux qui t'ont bien traité») et H6: Habet in

aduersis auxilia qui in secundis commodat («On trouve de l'aide quand tout va mal si on en apporte
quand tout va bien »).

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.0010S



68 Guillaume Flamerle de Lachapelle

4. Moralité de l'ami et de l'ennemi

Dans le Laelius, Cicéron aborde un grave problème moral: peut-on être l'ami d'un
homme vicieux?58 Il récuse cette éventualité en affirmant que c'est la vertu qui
doit présider à la naissance et à la perpétuation d'une amitié. Chez Publilius, la

ligne de conduite est fixée en ces termes:

A10. Amici uitia si feras, facias tua.

En tolérant les défauts d'un ami, tu les ferais tiens.

Le principe selon lequel, en négligeant de prendre en compte la faute d'un autre
(ami ou non), on incite le coupable (et peut-être d'autres) à persister ou à entrer
dans la voie du crime est érigé en vérité générale:

19. Inuitat culpam qui peccatum praeterit.

Fermer les yeux sur un délit, c'est inviter à commettre une faute.59

Certains vers font montre d'une grande sévérité dans ce domaine. Chercher même
à réconforter un coupable, c'est s'associer à son crime:

S35. Socius fit culpae qui nocentem subleuat.

Qui soulage un coupable se fait complice de son crime.60

L'amitié, en excluant tout comportement délictueux, se distingue de la relation qui
unit un maître à son esclave. Dans ce cadre il apparaît acceptable qu'un serviteur
commette un méfait si celui-ci se révèle profitable à son maître:

P37. Pro dominis peccare etiam uirtutis loco est.

Fauter pour ses maîtres tient même lieu de vertu.

La légitimité de cette sententia, qui n'est confortée par aucune autre,61 dépendait
fortement du personnage qui la prononçait: vieillard sans scrupule ou bien

58 Cic. Lael. 76.

59 Voir dans le même sens B14: Bonus animus numquam erranti obsequium commodat («Une âme

généreuse n'a jamais de complaisance pour l'erreur»); B9: Bis peccas cum peccanti obsequium com-
modas («On faute deux fois quand on rend service à un fautif»).
60 Peut-être parce qu'un tel comportement revient à léser celui qui est resté dans le droit chemin,
ainsi que le suggère H29: Honestum laedis, cum pro indigno interuenis («Intervenir en faveur d'un
homme qui ne le mérite pas, c'est insulter l'honnête homme»). - On lit parfois, comme dans notre
traduction de 2011, libérât au lieu de subleuat.
61 Bien que V8 obéisse à certains égards à une logique proche: Verum est, quod pro salute fit men-
dacium («Un mensonge salutaire devient vrai»).

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105



Amitié et inimitié dans les Sentences attribuées à Publilius 69

esclave roué se félicitant de permettre à son jeune maître de trouver l'amour,
selon la trame bien connue de la palliata?62 Il y a tout lieu de croire en tout cas

qu'il y avait une part de casuistique assumée dans l'esprit de celui qui tenait pareil

propos.
Un vers, dont l'authenticité est incertaine,63 fixe une règle de conduite qui

concilie le respect dû à un ami et la nécessaire clairvoyance qui permet de

demeurer juste:

A56. Amici mores noueris, non oderis.

Connais le caractère de ton ami, mais ne le hais point.

Ignorer les pratiques de son ami, c'est ou bien être fort peu regardant sur le choix
de ses proches (en contravention avec le précepte énoncé en C35, loc. cit.), ou bien

ne prêter aucun intérêt à celui qui est pourtant un ami; en revanche la haine est à

la fois vaine, néfaste et contraire à la bienveillance. La conséquence tacite est

probablement que si les mores de son ami sont haïssables, on peut renoncer à

cette amitié. Il semble que pour se garantir de ce risque, des conseils soient

bienvenus:

Q73. Quem diligas, ni recte moneas, oderis.

Si tu ne donnes pas de bons conseils à l'être aimé, tu le détesteras.64

Encore faut-il que ceux-ci interviennent avant que l'ami en question ait causé des

torts irrémédiables, ainsi que nous l'avons vu. Du reste il semble malaisé d'adresser

des reproches à un ami une fois que celui-ci a fauté:

R8. Ruborem amico excutere amicum est perdere.

Faire rougir un ami, c'est perdre un and.

L'idée présente peut-être une affinité sur le fond avec la formule célèbre que
Térence prête à Sosie, Obsequium amicos, ueritas odium parit (Ter. Andr. 68), mais

l'expression ruborem excutere suggère plutôt qu'il est déplacé de faire venir le

62 J. Christes, «Reflexe erlebter Unfreiheit in den Sentenzen des Publilius Syrus und in den Fabeln

des Phaedrus. Zur Problematik ihrer Verifizierung», Hermes 107 (1979) 207 se prononce en faveur de

cette dernière hypothèse. Il n'est pas impossible, comme le suggère Bradley, art. cit. (n. 55) 83, que ce

vers, dans l'exploitation pédagogique qu'on fit ultérieurement des sententiae de Publilius hors du

contexte dramatique, soit un résumé du comportement normal qu'un maître était en droit
d'attendre de son esclave.

63 11 semble s'agir d'un proverbe romain, si l'on en croit Fronto 2.3.1 (voir Fürst, op. cit. [n. 6]
206-207). Même formulation dans Men. Mon. 804: <t>(Atov rpônouç yiviooKE, pi) ptoei 8' ôàwç («Connais

les habitudes de tes amis sans les haïr complètement»).
64 Cette idée est aussi ancienne que l'amitié, selon Fürst, op. cit. (n. 6) 20.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105



70 Guillaume Flamerie de Lachapelle

rouge au front à celui qu'on apprécie: à l'opposition hypocrisie/franchise de Sosie

se substitue le contraste brutalité/délicatesse, la franchise devant avoir des limites
même entre amis.65

Il est frappant en tout cas que le problème moral soit abordé plutôt de façon
négative: en règle générale Publilius ne dit pas qu'il faut recherche l'amitié des

gens de bien, mais qu'il faut éviter celle des méchants. Une fois encore, c'est la

prudence, le souci de ne pas commettre d'erreur qui dominent.

Quoi qu'il en soit, la relation amicale semble au bout du compte vouée à

souffrir quand l'un des deux commet une faute, puisque l'on ne peut fermer les

yeux sur celle-ci, mais qu'il est impensable d'en éprouver de la haine et périlleux
de vouloir que le fautif en ressente de la honte:66 le plus sage est peut-être de venir
en aide sans énoncer de reproches,67 mais la pérennité de l'amitié est alors
menacée.

À cet égard on aurait tort de lire un démenti dans le vers suivant en le

prenant pour un appel à une solidarité indéfectible liant deux amis, quels que
soient les torts de l'un ou de l'autre:

P25. Peccatum amici ueluti tuum recte putes.

Tu devrais considérer la faute d'un ami comme la tienne.

Cette sententia, dont le sens n'est certes pas obvie, nous semble plutôt faire écho à

la responsabilité qu'on a envers son ami, aussi bien quand on le choisit (C3S) que
lorsqu'on décide d'amender ou non son comportement (A10): si l'on est associé à

la faute d'un ami, c'est moins en vertu d'un lien indissoluble entre deux individus

qu'en conséquence de ses propres torts, puisque l'on n'a su ni sélectionner un ami
valable, ni entrepris de corriger ses vices.

65 Voir à cet égard Cic. LaeL 89, qui recommande le plus grand tact au moment d'adresser une
critique à un ami; les personnages de Plaute sont également confrontés à une telle difficulté (Burton,
art. cit. [n. 9] 225-228). - Cela dit, notre interprétation n'est pas la seule possible: il n'est pas
inenvisageable que la sentence s'applique non au reproche formulé après une faute de l'ami qu'on
gourmande, mais au moment où on lui accorde un service de très mauvaise grâce en lui faisant
comprendre qu'il n'aurait pas dû le solliciter (sur l'indélicatesse qu'il y a dans l'obligeance réticente,
voir Q39 et R15); une troisième analyse consisterait à considérer que si, par ses vices, on donne motif
à un ami de rougir, alors la perte de cet ami ne saurait tarder (voir à ce propos Cic. LaeL 76: ad

amicos redundet infamia [«Leur discrédit retombera sur leurs amis»]).
66 Friedrich, op. cit. (n. 12) 231 considère que le danger évoqué par R8 se matérialise surtout si

l'on adresse au fautif un reproche public, mais cette restriction n'apparaît pas dans le vers.
67 Cf. D2: Damnare est obiurgare cum auxilio est opus («Faire des reproches, quand une aide
serait nécessaire, c'est prononcer une condamnation»). Du reste A44 suggère que même lorsqu'il s'agit
de venir en aide à son prochain dans l'affliction, le plus grand tact est nécessaire: Auxilium profliga-
tis contumelia est («Quand on est abattu, on est humilié d'être aidé»).

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105



Amitié et inimitié dans les Sentences attribuées à Publilius 71

De tout cela il résulte que, si l'ami qu'on s'est choisi se conduit trop mal, on

peut même souhaiter sa mort:

C6. Cuius mortem amid expectant uitam dues oderunt.

Les citoyens détestent la vie de celui dont les amis attendent la mort.

Quel est cet homme que ses amis détestent? Pour certains, il s'agirait d'un homme

riche, dont l'héritage est éventuellement convoité,68 mais le terme oderunt paraît
alors un peu trop fort. L'hypothèse d'une allusion historique, à César par exemple,

n'est pas non plus à exclure, dans la mesure où il est incontestable que certaines

sentences entrent en résonnance avec l'actualité politique immédiate69 et que,
dans cette configuration précise, l'allusion s'expliquerait assez bien, que ce soit

après les ides de mars ou bien un peu plus tôt (juillet-août 45), à un moment où

César, piétinant en Hispanie, ne donnait plus que de rares signes de vie à Rome.70

Il est également permis de penser, dans le cadre d'un mime à dimension mythologique

ou historique, à un tyran, dépourvu de véritable ami et dont même les

obligés finissent par escompter la mort.71

Heureusement une amitié peut se refroidir sans tourner à la haine. C'est la

raison pour laquelle il est tout à fait possible de se réconcilier avec un ami après

une dispute, ce qui renforcera encore le lien d'affection:

E18. Ex lite multa gratia est formosior.

Après un grave conflit, l'amitié n'en est que plus belle.72

Voilà le genre de propos qui pourrait accompagner une réconciliation sur scène, si

du moins, comme chez Plaute, les ruptures d'amitié et leurs reconstitutions

occupaient une place importante dans les mimes de Publilius.73

68 En ce sens G. Stégen, «Quatre vers de Publilius Syrus», Ludus magistrales 33-35 (1972) 9.

69 Comme le montre Cic. Att. 14,2,1, même si la nature de la relation entre mime et politique n'est

pas claire.
70 Hamblenne, art. cit. (n. 14) 673, se prononce en faveur de cette dernière hypothèse.
71 Ce lieu commun remonte au moins à Xénophon et Platon (consulter Fraisse, op. cit. [n. 9] 115-
116 et 169-170); Cic. Lael. 52 reprend la même idée. - La sentence C27 dépeindrait à l'inverse le

dirigeant vertueux et populaire: Cui omnes bene dicunt possidet populi bona («Celui dont on dit partout
du bien remporte les faveurs du peuple •>).

72 Cf. D9.

73 Voir Burton, art. cit. (n. 9) 237-238 à propos de Pistoclère et Mnésiloque dans les Bacchides; il
suggère également que les brouilles et les raccommodages rapides étaient particulièrement
fréquents dans la vie quotidienne des Romains (p. 240).

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105



Guillaume Flamerie de Lachapelle

À l'inverse il est dangereux d'espérer qu'on puisse rentrer dans les bonnes

grâces d'un ennemi. Pareil raccommodage est, au mieux, douteux:

Cl. Cum inimico nemo in gratiam tuto redit.

La réconciliation avec un ennemi n'est jamais sûre.74

La présence de gratia dans les deux vers autorise à penser que ces deux sentences

ont été prononcées par des personnages aux avis opposés dans une stichomythie.
La question symétrique («Peut-on être l'ennemi d'un homme bon?») n'apparaît

guère dans notre corpus.75 Les mérites supposés de l'inimicus ne sont pas plus

évoqués que ses torts: l'inimitié est avant tout un état de fait. Face à elle, deux
attitudes contradictoires sont prônées. La première se résume à assouvir sa

vengeance, ce dont témoignent ces trois sentences:

12. Inimicum ulcisci uitam accipere est alteram.

Se venger d'un ennemi, c'est recevoir une seconde vie.

145. Iucunda macula est ex inimici sanguine.

Douce est la tâche que fait le sang d'un ennemi.76

L3. Laeso doloris remedium inimici est dolor.

Pour un homme blessé, le remède à la souffrance se trouve dans la souffrance d'un
ennemi.

À cela s'ajoute la sentence suivante, dans laquelle il est vraisemblable que la litote
exitium lacrimae non habent équivaut à l'expression d'une certaine joie:

158. Inimico extincto exitium lacrimae non habent.

À la mort d'un ennemi, les larmes ne coulent pas.

74 Cf. Men. Mon. 237: ExOpoic; ùmarûv oûnor' âv nàOou; ßXaßr|v («En te défiant de tes ennemis,
tu n'aurais jamais de tort à subir»); 451 : Aôyov nap' éxôpoô pijno8' rjyrjon qnAov («Ne prends jamais

pour une parole amicale celle qui vient de ton ennemi»).
75 Men. Mon. 29 précisait quant à lui: Avrjp 8è xpqorôç XP1av où pioet note («Un homme bon
ne déteste jamais son semblable»), idée aussi présente, à un niveau philosophique supérieur, dans le

Laelius où Cicéron défend l'idée selon laquelle les boni sont amis des boni; sur ce point voir Fr. Prost,
«La philosophie cicéronienne de l'amitié dans le Laelius», Revue de métaphysique et de morale 57

(2008) 111-124.
76 Hambienne, art. cit. (n. 14) 684, propose un rapprochement avec les morts violentes qui
ensanglantent la vie politique romaine à la fin des années 40 av. J.-C. ou bien avec un thème mythologique
classique, tel celui d'Oreste; un peu plus loin (p. 696) il propose prudemment de situer ce vers à

l'époque des proscriptions.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105



Amitié et inimitié dans les Sentences attribuées à Publiiius 73

Cette aspiration à la vengeance n'est pas entièrement surprenante si l'on admet

que la colère peut être un ressort important des mimes - car précisément la colère

se définit comme «le désir de se venger»: un homme iratus se réjouissant de son

prochain succès a pu prononcer de tels vers.77 En outre l'ensemble de la tradition
parémiologique antérieure (proverbes et yvûpcn) laisse penser qu'il était naturel
de vouloir tirer vengeance de son ennemi, et anormal d'y renoncer,78 principes

que semblent confirmer, à la même époque, les réactions privées de Cicéron.79

Une seule sentence appelle clairement à l'indulgence envers un ennemi, et avait

peut-être été opposée à l'une des maximes que nous venons d'évoquer:

S44. Satis est superare inimicum, nimium est perdere.

C'est assez de vaincre son ennemi, trop de le détruire.80

Notons toutefois que, si elle appelle à modérer la vengeance, elle ne recommande

pas de l'oublier.
Enfin un vers est ambigu :

S22. Suis qui nescit parcere inimicis fauet.

Si l'on analyse suis comme le déterminant possessif d'inimicis, on peut lire dans ce

vers un appel à la clémence, puisque l'intransigeance dissuaderait n'importe qui
de baisser les armes en reconnaissant ses torts: «Qui ne sait épargner ses ennemis
les encourage». Toutefois la plupart des exégètes considèrent plutôt suis comme

un pronom, et dès lors il s'agit d'assurer la cohésion de ses amis et de ses proches

pour faire face à l'ennemi: «Qui ne sait épargner les siens favorise ses ennemis.»81

Le pardon n'est certes pas absent, et peut faire naître de nombreuses amitiés :

C43. Cum ignoscis uni, amicos plures comparas.

En pardonnant à un seul, on gagne de nombreux amis.

77 Sur la possible importance de la colère dans l'intrigue des mimes, voir Flamerie de Lachapelle,
art. cit. (n. 5) 78; pour la définition de la colère comme libido ulciscendi, par exemple Cic. Tusc. 4,70.

78 Consulter les références fournies par Lucarini, art. cit. (n. 2) 235 pour les yvûpai. et Morgan,
op. cit. (n. 6) 40 pour les proverbes.
79 Rollinger, op. cit. (n. 6) 124 rappelle ainsi que Cicéron accueillit la nouvelle de la mort de Clo-

dius avec joie (Cic. Phil. 2,21), sans que ce soit en rien une exception.
80 Voir aussi V34: Vincere est honestum, opprimere acerbum, pulcrum ignoscere («Il est honorable
de vaincre, cruel d'écraser, beau de pardonner»), où il n'est pas explicitement question d'un inimicus

cependant.
81 Par exemple Friedrich, op. cit. (n. 12) 236 (en rapprochant cette sentence de N22 et S38);

J. W. Duff et A. M. Duff, Minor Latin Poets (Londres-Cambridge [MA] 1934); H. Beckby, Die Sprüche
des Publiiius Syrus (Munich 1969); C. Panayotakis, lIonAiÀiou Evpov PNQMAI (Athènes 1998).

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105



74 Guillaume Flamerie de Lachapelle

Néanmoins il n'est pas certain que ce pardon s'applique primitivement à des

inimici, à la fois parce que le réfèrent d'uni n'est pas précisé dans la sentence et

parce que certains privilégient un texte selon lequel c'est même à un ami qu'on
pardonne.82

Conclusions

Dans la lignée des poètes comiques et d'une tradition gnomologique bien établie,
Publilius dresse le portrait d'amis souvent inconstants et intéressés; le statut
d'ennemi, en revanche, paraît définitivement acquis. Si l'on quitte ce triste constat

pour le domaine des préconisations, l'on ne rencontre guère d'exhortation claire à

pratiquer une amitié faite d'une pleine confiance et d'une générosité sans arrière-
pensée, du type de celle que prône Cicéron à la même époque dans le Laelius. Sans

jamais concevoir l'amitié comme une relation d'ordre purement utilitaire, les

Sentences multiplient en effet les conseils de prudence: le choix d'un ami doit être
réfléchi et n'implique aucun abandon de l'idée selon laquelle cette amitié peut
s'évanouir. Concernant la position à adopter envers un inimicus, le même
pessimisme circonspect domine: la peur doit être omniprésente et ne disparaît qu'une
fois la vengeance accomplie. Ainsi les Sententiae rejoignent généralement le fond
des Maximes monostiques, mais il s'en dégage parfois un pragmatisme plus
profond encore car celles-ci contenaient des appels clairs à la compassion entre
amis et à la mise en commun, au moins symbolique, de tous les biens, ce qu'on ne

lit pas chez Publilius. Comment rendre compte de ce phénomène? Plus que le

caractère étouffant du climat politique des années 40 av. J.-C., dans lequel les

amitiés sont éphémères et les trahisons multiples, on serait tenté d'avancer, d'une

part, l'importance théâtrale de personnages comme le parasite ou le flatteur qui,

par leur comportement, abolissent la confiance en l'amitié; d'autre part, la nature
triviale du mime, qui tend aux spectateurs un miroir de leur âpre quotidien, plutôt
que d'une amicitia idéalisée.

Guillaume Flamerie de Lachapelle, Université Bordeaux Montaigne, Institut Ausonius -
Maison de l'archéologie, 8 esplanade des Antilles, F-33607 Pessac Cedex,

gflameriedel@u-bordeaux-montaigne.fr

82 La tradition manuscrite nous livre un texte amétrique : Cum inimico ignoscis amicos gratis con-

plures adquiris. Nous avons adopté la conjecture de Fr. Giancotti, «Emendazioni publiliane», RFIC 97

(1969) 134-135, qui n'exclut pas cependant la possibilité de conserver le début: Cum inimico ignoscis,

ultro amicos comparas; consulter C. M. Lucarini, «Publilian Authenticity of the Petronian
Fragment (SAT. 55) and Metre Used by Publilius Syrus», Aliento 5 (2013) 99: Cum inimico ignoscis, amicos

gratis complures paris. Dans ce cas elle aurait pu prendre sa place en réponse à C7 dans une sticho-

mythie. Friedrich, op. cit. (n. 12) 138 et R. A H. Bickford-Smith, Publilii Syri sententiae (Londres 1895)

suggèrent quant à eux que le pardon s'applique à l'intérieur d'une relation amicale (voici leurs
conjectures: Cum amico ignoscis uni, plures comparas; Cum amico ignoscis, gratis plures comparas).

Museum Helveticum 81/1 (2024) 54-74 | DOI 10.24894/2673-2963.00105


	Amitié et inimitié dans les Sentences attribuées à Publilius

