
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 81 (2024)

Heft: 1

Artikel: L'usage du mythe chez les poètes éoliens

Autor: Caciagli, Stefano

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1062337

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1062337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'usage du mythe chez les poètes éoliens

Stefano Caciagli, Bologna

Abstract: The archaic Greek poetry that was not epic was strongly pragmatic: its content
was deeply linked with the occasion of the performance and its audience. Alcaeus

fr. 298 V., Sappho fr. 16 and 17 V. are good examples of this: here the paradigmatic character

of the myth and the heroic figures adapts itself to the audience and the circumstances

of the poetic performance. The understanding of a myth frequently depends on
elements that are out of the text, like the historical and social context that is contemporaneous

with the performance. So, an audience different from the original one has difficulty

in understanding a myth told by an archaic poem.
Keywords: pragmatic poetry, myth, Helen, Paris, Cassandra, Aiax the Locrian, Sappho,

Alcaeus, Pittacos, Penthilidae.

L'occasion est décisive pour comprendre le sens des récits mythiques présents
dans les poèmes grecs archaïques, car, à cause de leur réception initialement orale,
ils étaient conçus pour un contexte précis et pour un auditoire spécifique, ce qui
supposait un rapport in praesentia entre le poète ou le locuteur et son auditoire: les

références au lieu, au moment et à l'occasion de la performance, à savoir la

dimension pragmatique de cette poésie, ont comme conséquence qu'elle était
certes compréhensible pour ceux qui en connaissaient les circonstances historiques
et sociales, mais qu'elle reste souvent obscure aux modernes, précisément en

raison de son lien direct à la réalité extratextuelle1. Ces remarques sont d'autant
plus pertinentes à propos de poètes qui composaient pour des groupes restreints,
où les relations personnelles avec l'auditoire et le partage des mêmes expériences
de vie permettaient des références à des situations, des épisodes ou des objets très

spécifiques: ces groupes, généralement limités à un cercle de compagnons et

d'amis, se réunissaient au symposion et étaient souvent des hétairies, à savoir ces

communautés masculines qui ont joué en Grèce un rôle politique et social de tout

premier plan de l'âge archaïque jusqu'au IVe siècle av. J.-C.2 En ce qui concerne le

* Je remercie les Proff. D. Bouvier, C. Calame et C. Neri pour les suggestions reçues.
1 B. Gentiii, Poesia e pubblico nella Grecia antica (Milano '1984 42006) 15 ss.; C. Calame, «La

poésie lyrique grecque, un genre inexistant?», Littérature 111 (1998) 87-110. Sur la deixis dans la

poésie mélique, cf. J. Latacz, «Realität und Imagination. Eine neue Lyrik-Theorie und Sapphos xrjvoç-
Lied», MH 42 (1985) 67-74; W. Rösler, «Realitätsbezug und Imagination in Sapphos Gedicht Oaiverat

poi Kqvoç», dans W. Kullmann/M. Reichel (éds.), Der Übergang von der Mündlichkeit zur Literatur bei

den Griechen (Tübingen 1990) 271-287 et C. Calame, Masques d'autorité (Paris 2005) 14 ss.

2 Cf. G.M. Calhoun, Athenian Clubs in Politics and Litigation (Austin 1913), F. Sartori, Le eterie

nella vita politica ateniese del VI e Vsecolo a. C. (Roma 1957), F. Ghinatti, I gruppi politici ateniesi fino
alle guerre persiane (Roma 1970), D. Roussel, Tribu et cité (Paris 1976) 123 ss. et S. Caciagli, L'eteria
arcaica e classica (Bologna 2018). Sur le lien entre cette formation sociale et le symposion, cf. W.

Rösler, Dichter und Gruppe. Eine Untersuchung zu den Bedingungen und zur historischen Funktion früher

griechischer Lyrik am Beispiel Alkaios (München 1980) et M. Vetta, «Il simposio: la monodia e il

Museum Helveticum 81/1 (2024) 16-30 | DOI 10.24894/2673-2963.00098



L'usage du mythe chez les poètes éollens 17

côté féminin, notamment le cas de Sappho, le cadre est encore plus difficile3. Sans

entrer dans cette complexe question, il est possible de postuler que, au moins dans

les poèmes adressés à un public féminin, la poétesse possédait comme auditoire

principal un groupe restreint de personnes qui avaient établi entre elles des

relations de compagnonnage: cette situation permet d'analyser ses poèmes avec la

même approche que celle adoptée pour les poètes des hétairies, bien que la

différence de genre sexuel demande de la prudence4. Certes, certains poèmes de

Sappho impliquent probablement un lien direct avec le calendrier festif de Lesbos,

exactement comme pour les poètes masculins qui composaient pour des communautés

élargies, telles qu'une cité ou une communauté religieuse5. Pour des raisons
liées encore une fois au contexte d'exécution, si ces poètes sous-entendent des

éléments culturels ou rituels qui étaient évidents à leur public d'origine, ce qui
distingue vraiment - par exemple - un Alcman d'un Alcée tient au degré des sous-
entendus: ceux qui composent pour des groupes solidaires font allusion aux

rapports d'amitié ou de haine à l'intérieur ou à l'extérieur de leurs communautés

restreintes; un poète comme Alcman, par contre, se réfère aux institutions, aux
coutumes et aux structures de la cité que ses concitoyens connaissaient très bien,
mais qui restent obscurs, une fois que les poèmes sont soustraits de leur contexte
originel6. En conclusion, la poésie à public restreint et celle destinée à des cérémo-

giambo», dans G. Cambiano/L. Canfora/D. Lanza (éds.), Lo spazio letterario délia Grecia antica (Roma
1992) 1/1,177-218.
3 Sur l'histoire des études sut Sappho et son contexte, cf. S. Caciagli, Poeti e società (Amsterdam
2011) 28S-298 avec bibliographie. Les études fondamentales sont: F.G. Welcker, Kleine Schriften zur
Griechischen Literaturgeschichte. Zweiter Theil (Bonn 1845) 80-129 [= Sappho: von einem herrschenden

Vorurtheil befteyt (Göttingen 1816)]; U. von Wilamowitz-Moellendorff, Sappho und Simonides

(Berlin 1913); D. Page, Sappho and Alcaeus (Oxford 1955); R. Merkelbach, «Sappho und ihr Kreis»,
Philologus 101 (1957) 1-29; B. Gentiii, «La veneranda Saffo», QUCC 1 (1966) 37-62 [repris dans B.

Gentiii, Poesia op. cit. (n. 1), 138-161 et 317-326]; C. Calame, Les chœurs des jeunes filles en Grèce

archaïque (Roma 1977) 1,367-372,390 s., 400-404,427-433 (repris dans «Sappho's Group: An Initiation

into Womanhood», dans E. Greene, Reading Sappho (Berkeley 1996) 113-123); H.N. Parker,
«Sappho Schoolmistress», dans E. Greene, Re-reading Sappho (Berkeley 1996) 146-183 [= ibid,
TAPhA 123 (1993) 309-351]; A. Lardinois, «Subject and circumstances in Sappho's poetry», TAPhA

124 (1994) 57-84; A. Aloni, Saffo. Frammenti (Firenze 1997) IX-LXXXII; E.M. Stehle, Performance and
Gender in Ancient Greece (Princeton 1997) 262-318.
4 La thèse selon laquelle Sappho faisait partie d'une hétairie féminine a été soutenue dans S.

Caciagli, Poeti op. cit. (n. 3), qui reprend et développe dans une perspective anthropologique l'idée de

N.H. Parker, Sappho op. cit. et E.M. Stehle, Performance op. cit. A propos de la perspective récente, à

mon avis sans fondement, selon laquelle Sappho était une hétaire qui fréquentait les banquets
masculins, voir R. Schlesier, «Atthis, Gyrinno, and other hetairai: female personal names in Sappho's

poetry», Philologus 157 (2013) 199-222, E. Bowie, «How Did Sappho's Songs Get into the Male Sym-

potic Repertoire?», dans A. Bierl/A. Lardinois (éds.), The Newest Sappho: P. Sapph. Obbink and P. GC

inv. 105, Frs. 1-4 (Leiden 2016) 148-164 et D. Loscalzo, Saffo, la hetaira (Pisa/Roma 2019).

s Cf. Alcm. PMGF1 et 3, sur lequel voir C. Calame, Les chœurs op. cit. (n. 3) II, et e.g. Pind. fr. 94b

S.-M., sur lequel voir C. Calame, Les chœurs op. cit. (n. 3) 1118-122: voir G.F. Gianotti, «La festa: la
poesia corale», dans AA.W., Lo spazio letterario délia Grecia antica (Roma 1992), 1143-149 et, à propos

de Lesbos, S. Caciagli, «Sacra and Sacral Places in Sappho and Alcaeus», ZPE 211 (2019) 32-43.
6 Cf. pour Sparte C. Calame, Les chœurs op. cit. (n. 3) 1381-385.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 16-30 | DOI 10.24894/2673-2963.00098



18 Stefano Caciagli

nies religieuses ont toutes deux une forte valeur pragmatique qui nous oblige tout
de même à en reconstruire le contexte et l'occasion.

Dans ce cadre, il est intéressant que les récits mythiques eux aussi avaient

une forte valeur pragmatique7. Ceci est bien visible dans le plus long récit

mythique parvenu d'Alcée, contenu dans le fr. 298 V.

[ôpàlaavtaç aiaxùv[vov]ia tù
prjvStKa,

[Tiv]qv Ôè TtepßdXovt' [àv]àyica<v>

[ _ âp]ipevt XqßoXiwt rtçt[xn]av-
[xai yàp] k' Axaioiç' rjç itôXu

ßeXrepov
5 [ai tôv BEoalvXriyra KOTÉKiavov-

[oÜTto ke rrJapirXéovTEC Aïyatç
[ _ JtpaûTÉpalç étuxov GaXàaaac;-

[6XX1 6 [ièv] év vaùiot nptàpio ndiç

[âyaXp' AJGavàaç iroXuXàïôoç

10 KatfjX'] ùnarmÉva yevEiw,

[ _ 8uapé]VEEC Se jtoXiv Ertqnov

[ L.U.aç Aatipoßöv t âpa

[ëitE(pv]ov, oipwya S' [ârr]ù teixeoç
[êyEVfo Ka]i Ttaiôtov ététa

15 [ _ AapSàviJov rréfiiov KâxnxS'

[Aïac Sè Xlyaaav PjX0' ôXoav Ëxiov

[éç vaùo]v âvaç nàXXaSoç, à Géwv

[0vdtoi]ai GEoaùXaiai iravrtov

[ _ aivolidra paxapcov TtécpuKE-

en déshonorant ceux qui ont com¬

mis des injustices,
et de les [pun]ir par lapidation,

après avoir jeté
autour du [cou] un lien épais:
[en effet,] il aurait été bien mieux

pour les Achéens
de mettre à mort le sacrilège:
[ainsi], en longeant Aegae,
ils auraient trouvé une mer [plus

calme];
[mais la] fille de Priam, dans le

temple,
[saisissait la statue] d'Athéna

pourvoyeuse
de grand butin, en lui touchant le

menton,
tandis que les ennemis parcour¬

raient la cité.

Ils [tuèrent]... et Déïphobe en
même temps;

une plainte s'éleva

du mur et des cris d'enfants
emplissaient la plaine [darda-

nienne].
[Ajax] en proie à une fureur meur¬

trière vint
[au temple] de la vénérable Pallas,

qui entre tous
les dieux bienheureux est la plus

[redoutable]

pour les sacrilèges.

7 Cf. Meyerhoff, Traditioneller Stoff und individuelle Gestaltung (Hildesheim/Zürich/NewYork
1984) 231-23S, où est posée la question du rapport entre la tradition mythique et épique et de sa

réélaboration et utilisation chez les poètes de Lesbos dans une perspective pragmatique. Sur la
manière avec laquelle les poètes méliques présentaient et retravaillaient les récits mythiques afin de les

rendre paradigmatiques pour leurs auditoires, cf. M. Davies, «Alcaeus on Helen and Thetis», Hermes
114 (1986) 257-262, où est analysé en particulier le fr. 42 V. d'Alcée. A propos de la poésie mélique
cérémoniale, cf. C. Neri, Breve storia délia liricagreca (Roma 2010) 82-86.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 16-30 | DOI 10.24894/2673-2963.00098



L'usage du mythe chez les poètes éoliens 19

20 [xépp£a]oi 6' äptpoiv napOevixav
ëXtov

[x - ] napecrràKoiaav àyàXpart
[ë?nXK' ] ô A[ô]Kpoç, oùS' êôjetcre

[ _ naTSa] Aioç jtoXépw SÔT£<p>pJav

[ x _ ]v à Sè ôeîvov On' [ô](ppuatv

25 — apt....] n[£]X[i]Syio0Etaa kùt
oïvoTta

— âiÇte ttöv]to[v], £k S' àcpàvroiç

— _ é?an[tv]aç éxiixa OuéXXaic;

— alSii.t ]<pÉ ][
— tpaiç.[--x «]

30 — Aïaç Axa[i- x _ - _ x ]

— _avSpô.[].[ ]

,.po[-- x x]
...P.t

£ßacrK8[ - X x ]

35 _jtavvuxto[- x]
TrpwTOi.t — x x]
Ô£iva.[--x x]
ai<;£ 7i6v[tov x ]

_wpa£ ßißia[vx---x]
40 ...Laçt

jravTân.t - - x - - - - - x ]

_ô' âvôpoçëvotç -]
oi)5' wSe k' âptpiv ----- x ]

45 Ç(f)£l pEVW.l x " 1

ÛTâv ßpor.t - x x ]

_ w 'Yppà6<oov.[ - x ]

..£. KéXiyrotç * x ]

.] W1T[

Après avoir des deux [mains] saisi
la jeune fille

qui se tenait près de la statue
le Locrien r[arracha], sans crain¬

dre
la fille de Zeus, dispensatrice de

guerre
...; elle terriblement sous ses sour¬

cils

devenue livide, s'élança sur la

m[er]
couleur de vin, et soulevait

tout à coup des ouragans cachés

sacrées

Ajax... Aché[ens]
homme...

allait
qui dure[nt] toute la nuit...
premier[s]...
terrible...
se précipita [sur] la m[er].
souleva la puissance...

partout...

d'un seul homme...

pas même ainsi pour nous.
il est vivant...

ô fils d'Hyrras
vaisseau...

(Ale. fr. 298 V., trad. Caciagli)8

s La traduction suit celle de Liberman avec des adaptations. Pour le texte, cf. A.M. Van Erp Taal-

man Kip, «Alcaeus. <Aias and Kassandra>», dans J.M. Bremer/E.M. Van Erp Taalman Kip/S.R. Slings
(éds.), Some recently found Greek poems (Leiden 1987) 95-127 : nous suivons les intégrations présupposées

par la traduction de Liberman, sauf aux w. 4 (Gallavotti), 9 s. (Merkelbach) et 22 (West).

Museum Helveticum 81/1 (2024) 16-30 | DOI 10.24894/2673-2963.00098



20 Stefano Caciagli

Le fr. 298 V. est le résultat du recoupement entre le P. Köln II 59 (w. 1-48) et le P.

Oxy. 2303 (w. 15-28). Les obeloi à la deuxième colonne du P. Köln II 59 (w. 24-
31) posent un problème: si Van Erp Taalman Kip préfère laisser la question
ouverte, pour Liberman le sens de ces signes est impossible à discerner9. Selon

Pardini, qui reprend Koenen10, le P. Oxy. 2303 avait le même nombre de vers que
le P. Köln II 59, ce qui implique que le papyrus d'Oxyrhynque aussi devait avoir
les vers pourvus A'obeloi dans le papyrus de Cologne. Au contraire, D. Page (SLG

262,26 s.) postule l'absence de ces vers dans le papyrus d'Oxyrhynque, en supposant

la jonction entre les 11.12 s. du ff. lab du P. Oxy. 2303 (fr. 298,26 s. V. nôv]ro[v]
éx S' d(pàvToi[ç / ]... çkuko OuéXXaiçO et les 11.10 s. de la IIe colonne du P. Köln II 59

(fr. 298,34s. V. eßücK [ / Jtavvuxioj): le texte des w. 26 s. serait donc [cßacrKEj

[ttö]vto[v], éx S' àipàvrou; / [navvuxipj iq ékuko OuéXÀatq. Pourtant, cette jonction
est difficile, car les lacunes aux 11.2-9 du P. Oxy. 2303 (fr. 298,16-23 V.) sont

moyennement de six lettres et ce nombre doit probablement être postulé aussi

pour le début des 11.12 s. du même papyrus (fr. 298,26 s. V.), puisque la fracture de

la marge gauche du papyrus est verticale; ceci signifie que la reconstruction de

Page des 11.12 s. du P. Oxy. 2303 (fr. 298,26s. V.) admet une lacune de huit lettres,
donc plus longue que les six qui semblent requises. Au contraire, la jonction
LqiÇJ-[e jtôv]-to[v], ék 6' ùtpdvroiq / [éÇanJtivjqq ékoko OuéAAaiç (P. Köln II 59 col.

IIe 11. 2 s. et P. Oxy. 2303 fr. lab 11.12 s.) est satisfaisante, car elle implique une
lacune de seulement six ou sept lettres: la combinaison entre éijamvaç et ekuko au

v. 27 est défendue aussi par Liberman11.

Alcée esquisse l'épisode de Cassandre arrachée au sanctuaire d'Athéna par
Ajax sans suivre la succession chronologique des événements, mais par le biais de

scènes significatives, dont la disposition dans le discours poétique construit des

rapports de cause à effet entre les actions du héros et leurs conséquences: si cette

démarche permet à Alcée de focaliser l'attention de son public sur la nécessité de

punir l'impiété, elle peut pourtant rendre difficile la compréhension du mythe à

qui n'est pas conscient de son ensemble12. Le poème d'Alcée s'ouvre pour nous

avec des mots d'allure sentencieuse sur la nécessité sacrée de punir les sacrilèges

par la lapidation, mots qui peuvent être prononcés par le locuteur du poème pour
introduire le récit: les w. 4-6, en effet, offrent une justification à la maxime

précédente (yûp), avec l'allusion à la punition ratée d'Ajax et à ses conséquences

9 A. M. Van Erp Taalman Kip, op. cit. (n. 8) 119-122, G. Liberman, «Quelques remarques sur la
jonction de P. Köln inv. 2021,11 ss. à P. Oxy. XXI 2303 fr. la+b 25 ss. Alcée 298 Voigt», ZPE 77 (1989)

27-29 et Ibid., Alcée. Fragments (Paris 1999) 100 n. 191.

10 A. Pardini, « Aiace, Cassandra e la corresponsabilità dei Greci», BollClass 16 (1995) 114 s. et L.

Koenen, «Alkaios: P. Köln II59 and P. Oxy. XXI 2303», ZPE 44 (1981) 183s.

11 G. Liberman, «Quelques remarques» op. cit. (n. 8).

12 Cf. W. Rosier, «Formes narratives d'un mythe dans la poésie épique, la poésie lyrique et les

arts plastiques: Ajax de Locres et les Achéens», dans C. Calame (éd.), Métamorphoses du mythe en
Grèce antique (Genève 1988) 201-209. Les sources principales pour les modernes du récit de Cas-

sandre et Ajax sont Paus. 1,15,2 et 10,26,3; Lib. Ref. 2,1; Procl. Chr. 261 ss.; [Apollod.] Ep. 5,22 ss.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 16-30 | DOI 10.24894/2673-2963.00098



L'usage du mythe chez les poètes éoliens 21

néfastes pour tous les Achéens. Étant donné que, selon Pausanias (10,31,2), Ulysse

avait suggéré pendant le procès consécutif au sacrilège de lapider Ajax, Alcée avec

AaßoAiw (i.e. AiOoßoAta) semble faire allusion justement à ce procès, où la proposition

d'Ulysse respectait la maxime des w. 1-3. Les w. 4-7, qui focalisent l'attention

sur les Achéens, sont importants pour la compréhension globale du poème:
Alcée, en effet, met en relation la punition ratée du héros avec la tempête qui
affectera la flotte achéenne au moment de son retour en Grèce. Ces deux moments

ne se suivent pas directement, mais ils entretiennent une relation de cause à effet:
le but est de montrer que l'impiété ne touche pas seulement le coupable, mais

aussi sa communauté. Au v. 8 le poète passe sans solution de continuité aux faits

qui précèdent le procès et la tempête, en esquissant la scène d'une femme nubile,
à savoir Cassandre, qui se pose comme suppliante d'Athéna (w. 7-10). Alcée,

pourtant, laisse en suspens le destin de cette jeune fille, en élargissant son regard
sur le drame qui touche Troie en même temps (w. 11-15): si le nom de Déiphobe

évoquait peut-être dans le public l'outrage fait au corps de ce guerrier, horriblement

mutilé, le poète veut probablement marquer la dimension collective du
drame qu'il est en train de décrire13. L'empathie pour les Troyens que ces images

pouvaient provoquer est ensuite bouleversée par un retour soudain sur Cassandre

(w. 16-23): l'acte de tenir la statue d'Athéna n'est plus seulement le geste d'une

suppliante, mais devient un acte de résistance à la violence d'Ajax. Le héros, dont
le nom pouvait ne pas avoir été nommé auparavant, devient alors autant le

protagoniste du récit, que le paradigme du sacrilège. A ce moment, le poète revient
à la tempête, déjà annoncée aux w. 4-7, comme si la réaction d'Athéna avait été

immédiate. Si les w. 24-27 nous montrent une sorte de sympathie entre Athéna et

la mer dans la rage, rapprochées par leur couleur livide, les bribes de vers qui
suivent nous permettent de supposer que la suite du poème s'attardait à décrire
dans les détails la ruine qui avait touché Ajax et tous les Achéens (v. 30): l'ouragan
continue toute la nuit et semble frapper avec violence la flotte (w. 35-39), peut-
être en disséminant les restes des Grecs partout sur l'étendue de la mer (v. 41). Au

v. 43 Alcée paraît souligner que, quoique ce désastre soit dû à la faute d'un seul

homme, ses conséquences affectent la communauté dont il est membre et qui ne

l'a pas puni. A la fin de cette scène, il est probable que le v. 44 marque un tournant,
car le poète semble revenir au hic et nunc, en assimilant l'épisode mythique à la
situation de lui et de son auditoire (oùô' <I>6e k' ûpjpiv vel similia): si le v. 45 peut
dénoncer le fait que Pittacos, le grand ennemi de l'hétairie alcaïque, est encore

vivant, celui-ci est nommé explicitement au v. 47, hé éventuellement à l'image
peut-être politique du vaisseau chère au poète.

13 Le texte aux w. 11-13 est très fragmentaire: en tout cas, il est possible de postuler que «les

ennemis» (Suopéjveeç) sont le sujet autant d'ênqnov que d'ÉnecpvJov. Si cette reconstruction est

correcte, il faut croire qu'Alcée passe les noms des meurtres de Déiphobe (e.g. Ménélas et Ulysse) sous silence,

bien qu'il soit difficile de dire si ce choix a des raisons communicatives liées au rôle qu'Ulysse peut-être

joue aux w. 4 s.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 16-30 | DOI 10.24894/2673-2963.00098



22 Stefano Caciagli

En ce qui concerne la signification que cette narration avait pour l'auditoire
d'Alcée, la scholie présente dans la marge supérieure de la première colonne du P.

Köln II 59 (nôXepoç MuTifXqvq]) peut impliquer la connexion entre le récit

mythique et le hic et nunc, à savoir la situation politique de Mytilène, ce que le v.
44 paraît confirmer14. Alcée semble alors avoir fait un rapprochement entre le

châtiment négligé d'Ajax et celui de Pittacos, accusé par le poète d'impiété. Étant

donné que les reproches dans la section mythique touchent surtout les Achéens,

pour le poète les vrais coupables de la guerre civile sont les Mytiléniens, qui
devaient punir le sacrilège Pittacos et ne l'ont pas fait. Or, l'impiété du fils

d'Hyrras est esquissée dans le fr. 129 V. d'Alcée, où il est accusé d'avoir violé le

serment qui obligeait sa faction et celle du poète à se battre contre Mélanchros ou

Myrsilos, alors tyran à Mytilène : Pittacos avait changé de camp, en coopérant avec

Myrsilos et en provoquant l'exil de l'hétairie alcaïque15. Puisque le serment était

en Grèce archaïque un acte sacré, il est compréhensible qu'Alcée a présenté
Pittacos comme un impie16, mais le sacrilège de Pittacos n'a absolument pas le

même statut que celui d'Ajax: si vraiment le fr. 298 V. se réfère à la trahison du fils
d'Hyrras, il faut mettre en évidence que la faute du Locrien avait eu des retombées

sur toute l'armée grecque, tandis que celle du vieux compagnon affecte seulement

l'hétairie alcaïque. Certes, le poète de Lesbos implique que le sacrilège de Pittacos,

qui a touché son hétairie, va bientôt frapper tous les Mytiléniens, mais cette idée

n'était probablement pas partagée par tous ses concitoyens, qui jugèrent vice-

versa Alcée et les siens comme un péril pour la cité, tandis que Pittacos jouissait
d'un énorme prestige auprès du peuple de Mytilène17.

Une brève comparaison avec Alcm. PMGF 1 peut aider par différence à

comprendre la fonction de ce récit. La section mythique du Premier Parthénée

raconte d'une façon allusive la lutte entre Héraclès et les Hippocoontides: cet

épisode est au centre de l'histoire royale de Sparte, car c'est le présupposé du

royaume de Tyndare et du soi-disant retour des Héraclides, héritiers de celui qui
avait confié à Tyndare le pouvoir sur Sparte. Le récit s'intègre sans problème au

rituel, probablement lié au calendrier festif de Sparte: pour l'auditoire du poème,
constitué par les citoyens de Sparte, la narration du récit des Hippocoontides

pouvait être un exemplum de caractère plus général, qui assurait l'existence d'une

14 Page, SLG 262 soutient que la lecture de la scholie sur la marge gauche supérieure du P.Köln II
59]Muri|[Àr|v- est vraisemblable. Cf. A.M. Van Erp Taalman Kip, op. cit. (n. 8) 105, qui pense que la

glose appartient à la colonne qui se trouvait jadis à gauche de celle aujourd'hui conservée. G. Tarditi,
«L'öceßEia di Aiace e quella di Pittaco», QUCC 8 (1969) 89-92 croit que l'incipit du fragment concernait

l'impiété de Pittacos, avec un retour, à la fin du poème, sur le hic et le nunc de son exécution.
15 Cf. D. Page, Sappho op. cit. (n. 3), 179 s. et G. Liberman, Alcée op. cit. (n. 9) 60 s.

16 Cf. L. Gernet, Anthropologie de la Grèce antique (Paris 1968) 207-227 et S. Caciagli, «Un
serment violé chez Alcée», REG 122/1 (2009) 185-200.
17 Cf. Aristot. Pol. 1285a 35 ss., qui cite Aie. fr. 348 V.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 16-30 | DOI 10.24894/2673-2963.00098



L'usage du mythe chez les poètes éollens 23

punition divine (v. 36) et, donc, le respect de l'ordre établi18. Le cas d'Alcée est

bien différent, car son auditoire est plus restreint et semble correspondre à ses

compagnons. Dans cette perspective, l'accusation lancée à Pittacos d'être un

sacrilège serait valable seulement pour le poète et son public, mais nécessairement

pas pour tous les citoyens de Mytilène: en présentant les effets d'un sacrilège

paradigmatique resté impuni, Alcée invite alors ses compagnons à poursuivre la

lutte contre leur ennemi, en craignant les conséquences de l'inaction, qui risquent
d'être pires que l'exil. Le but d'Alcée serait donc d'assurer à son auditoire qu'il a

de bonnes raisons de s'opposer à Pittacos, en sauvant la patrie, même si les

Mytiléniens ont un avis différent19.

La valeur du récit mythique contenu dans le fr. 16 V. de Sappho vise un
domaine idéologique différent par rapport à celui du fr. 298 V. d'Alcée.

[o]l pèv iTtnijojv orpOTOv oi ôè Certains disent qu'une armée de

rtéaSojv chevaliers, d'autres
ot 8è vàiov (païa' én[i] yâv péXaijv]- de fantassins, d'autres une flotte

av sur la terre noire
[ËJppEvat KàXXtatov, êyw ôè Kfjv' öt- est la chose la plus belle, mais moi

ce que
[ _ ] tu) Ttq épatai' chacun désire :

[nàjyxu ô' EÛpapsç aùvetov nônaai il est facile de rendre compréhen¬
sible

[TtJàvTi t[o]ût', à yàp ttôXu ceci à chacun, car celle qui dépas¬

rtEpoKÉOoiaa sait de beaucoup
KàXXoç [àv0]pw7Tojv 'EXéva [t]ov les hommes en beauté, Hélène,

àvôpa quittant un mari
[ _ ] toy l - àpjicrrov excellent...
KaXX[irtot]q' eßa 'q Tpo'îav ttXéoiaa alla à Troie par mer
KOJÙôjè naitôoç oùôè (pLXwv xoKijiuv et elle ne se rappela pas du tout ni

de sa fille
Tràfpitav] épvàaSq, èXXà Ttapàyay' ni ses parents, mais [Cypris] la sé¬

aëiav duisit
t .]'[ laav
[KÛTtpiç- äyvJapTTTOV yàp [êxci] en effet, elle a une pensée in¬

vorjppa flexible
[ ] Koùiptoqti ] vorjaqi- sans efforts... pense
[Kâ]pE vûv AvaKtopijacJ ôvépvai- et (elle i. e. Hélène?) me fit rappe-

1er Anactoria

18 Sur la valeur éducative du mythe pour les jeunes filles qui chantèrent le parthénée, cf. C.

Calante, Les chœurs op. cit. (n. 3) II52-59.
19 Cf. l'analyse de l'auditoire de Solon, qui pourrait être comparable à celui d'Alcée faite par G.

Tedeschi, «Solone e lo spazio délia comunicazione elegiaca», QUCC 39 (1982) 33-46. Voir aussi S.

Caciagli, «Fra lotta politica e gruppi sociali: Solone e il suo pubblico», RFIC145 (2017) 273-319.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 16-30 | DOI 10.24894/2673-2963.00098



24 Stefano Cadagli

16 [_& où ] rrapeoicrcu;,

[xâ]ç k£ ßoXXotpav eparôv te ßäpa
qui est absente,
dont je voudrais voir le pas dési-

20 [ _ neaôopjàxevTaç. (®)

KÙpàpuxpa Xàpnpov ïôqv npoawttoj

q rà Auôuv âppara kôv önXoiat

rable
et la lueur resplendissante du vi¬

sage

plutôt que les chars et les fantas¬

sins en armes
des Lydiens.

(Sapph. fr. 16 N., trad. Caciagli)20

La poétesse soutient qu'Hélène n'est pas coupable d'avoir abandonné Ménélas,

car elle a été un objet dans les mains d'Aphrodite (v. 11 7iapàyay£)21. Cette

soumission d'Hélène à la volonté de la déesse, qui montre sa tptXôxqç avec

Aphrodite, est thématisée aussi au chant III de l'Iliade. Ici Aphrodite reproche à

Hélène le fait de ne pas vouloir rejoindre dans la chambre nuptiale Pâris, sauvé du

combat contre Ménélas (w. 395 ss.): sous l'influence d'Iris, en effet, l'héroïne
commence à regretter son ancien époux (w. 139 ss.). Aphrodite rappelle alors à

Hélène la nécessité pour un mortel de se soumettre à la volonté divine: «ne me

provoque pas, insolente, et prends garde que je ne me fâche et ne t'abandonne»
(v. 414), ce qui signifie qu'elle a certes été sa protégée, mais pourrait aussi devenir

l'objet de sa haine22. Par ailleurs, la version offerte par les w. 260-264 du IVe

chant de l'Odyssée est cohérente avec celle de Sappho. Quand Télémaque rend
visite à Ménélas, Hélène en personne présente sa fuite comme le résultat d'un
égarement dont Aphrodite serait responsable (v. 261 ûxqv ôè pereaxcvov, ijv
Atppoôixq ôâ>x'(e)): comme chez Sappho au v. 11, on a ici le verbe dyto (v. 262 p'

qyayc keîoe tptXqç àito rtaxpiSoç aïqç), qui se réfère à un individu sur lequel la
déesse de l'éros agit23.

A la lumière des deux passages homériques, chez Sappho l'héroïne devient

un modèle de soumission à la volonté d'Aphrodite, modèle que Sappho - et son
auditoire - aurait suivi dans le cas d'Anactoria. Or, tout public différent de celui

d'origine ignore les types de rapport qui existaient entre Sappho et Anactoria, les

raisons pour lesquelles cette dernière est loin et le lieu où elle est allée: ces

données étaient intelligibles seulement pour un auditoire conscient de l'occasion

poétique et de ses présupposés. Anactoria peut être allée en Lydie pour se marier,
comme l'on a proposé pour les protagonistes des frr. 94 et 96 V., mais les raisons

20 Le texte suit celui de C. Neri, Saffo. Testimonialize e Jrammenti (Berlin 2021), sauf au v. 8

(dpl-toxov, à savoir dplioxov de Hunt vel navâplioxov de Page vel similia), au v. 13 (Kùjtptç âyvlapji-
tov yàp [ëxetl Schubart) et au v. 15 (Kôlpe Lobel).
21 Cf. V. Di Benedetto, Nel laboratorio di Omero (Torino 19982) 335-343, C. Calame, Masques op.
cit. (n. 1) 114 et, en outre, Stesich. PMG192 s. et Gorg., Hel
22 II. 3,414 Tihq Sé a' 6ri£x0rjpw ùç vùv êrrayAa (piXpoa (trad. Mazon).
23 Cf. H. Hom. Ven. 36 napèx Zqvôç vöov ijyayc.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 16-30 | DOI 10.24894/2673-2963.00098



L'usage du mythe chez les poètes éoliens 25

matrimoniales sont plus une déduction qu'un fait24: s'il est difficile d'imaginer

pour la femme du fr. 94 V. une autre cause de départ que le mariage, la yuvq du
fr. 96,6 s. V. peut avoir atteint ce statut justement en quittant le groupe de Sappho

et Lesbos. Bien que possibles, ces déductions ne sont pas nécessaires: la femme en

Lydie du fr. 96 V. ou l'interlocutrice de Sappho dans le fr. 94 V. pourraient avoir
quitté Lesbos pour des raisons, par exemple, liées aux intérêts commerciaux de

leurs familles: par ailleurs, le fait que la femme en Lydie soit une femme adulte à

Sardes n'implique pas qu'elle était une femme nubile à Mytilène. En outre et

surtout, aucun élément n'assure l'âge d'Anactoria ou de la femme du fr. 94 V. Bien

que le début du fr. 16 V. semble avoir une valeur générale (w. 5s. ouverov
rtdvTi), c'est dans le cadre de la vie et des principes identitaires du groupe que la

relation d'Anactoria avec Sappho et son rapport avec la figure d'Hélène prennent
du sens. Toute vouée à Aphrodite, la communauté sapphique semble trouver dans

le domaine de cette divinité son principe identitaire25: le fait qu'une cpiAq de la
déesse telle qu'Hélène a été prise par un désir érotique analogue à celui de la

poétesse pour Anactoria semble assurer la (piAÔTqç de la communauté sapphique
avec Aphrodite et le bon comportement de ses membres dans le domaine érotique.

La perspective d'Alcée est complètement différente de celle de Sappho: ses

fr. 42 et 283 V., en effet, ont une vision tout à fait négative d'Hélène et de la

puissance d'Aphrodite. Cette conception est elle aussi traditionnelle, si Ton pense
au fait qu'Hélène elle-même se définit comme «face de chienne» dans l'Iliade
(3,180) ou dans l'Odyssée (4,145). Or, l'héroïne figure dans deux poèmes: le

fr. 42 V. juxtapose le modèle positif de Thétis (v. 5) à celui négatif d'Hélène (v. 3),

en soulignant les effets amers de conduite de cette dernière et l'heureux résultat
de l'union entre la Néréide et Pélée (w. 6-16)26; le fr. 283 V., pour sa part, montre
les conséquences néfastes des actions de la fille de Tyndare (v. 14)27.

24 Cf. Cf. G.L. Koniaris, «On Sappho, Fr. 16 (L. P.)», Hermes 95/3 (1967) 266 et C. Calame, Masques

op. cit. (n. 1) 123 ss.

25 Cf. G.A. Privitera, «Su una nuova interpretazione di Saffo fr. 16 LP», QUCC 4 (1967) 185 et S.

Caciagli, Poeti op. cit. (n. 3) 242-284.
26 E. Pallantza, Der Troische Krieg in der nachhomerischen Literatur bis zum S.Jahrhundert v. Chr.

(Stuttgart) 2005) 28-32 suppose que le contraste dans le fr. 42 V. est principalement entre Pâris,
auquel ék oéOev se référerait au v. 3, et Pélée. Pourtant, leatixav au v. 5 semble impliquer que le
contraste est entre Hélène et Thétis: le parallèle du fr. 72,11 évoqué par Pallantza pour dévaluer l'importance

de la figure féminine dans le fr. 42 V. risque d'être inefficace, car, si le passage est discuté [cf.
Caciagli, Poeti op. cit (n. 3), 239], il n'est pas certain qu'Alcée avait parlé de la mère de Pittacos dans

les vers initiaux et non conservés du poème en question.
27 Sur les frr. 42 e 283 V. d'Alcée, cf. A. Pippin Burnett, Three Archaic Poets. Archilochus, Alcaeus,

Sappho (London 1983) 185-198.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 16-30 | DOI 10.24894/2673-2963.00098



26 Stefano Caciagli

KÙÀévaç év crrq0[E]aiv [é]7rr[ôaiaE

0ûpov Apyeiaç Tpoîw S'[ii]rç'

ctvlôpoç]
ÉKpdvEiaa Ç[eJvanàxa ni tt[6vtov]

6
_ ËaiiETO vâï,
nalSà t év Sop[o]iai Xfitota[(a) - » ]

KävSpoc; EÜgipüJToy [Xléxoç (j)[ç

ÙITELKqV

rt£l0' ëpio<i> 0ùpolç ApSac;]

10 _ nat]Sa A[io]ç te

]ttle pavi[
« KlaaiyvriTWV noXeaç p[ÉXatva

ya]t' ëxEiTpwtjv tteôlco<i> SglpEvrac;]

14 _ ëv]v£Ka Kpvaç'
TtoXJXa ô' äppat' év Koviatat [- « ]

rjpilnev ttö[X]Xoi 6' éXîkwtteIç
ÔvSpEÇ

ÜTtTlJOl 'OT[Ei]ßoVTO, (pÖV(j)<l> 8'

ëlxaipe]
18 _ [ôïoç A]xI[XX]euç-

et son sein, (Cypris?) frappa de

terreur le cœur
de l'argienne Hélène; elle, rendue

complètement folle par l'homme
troyen traître à son hôte,

le suivit par la mer sur son navire,
abandonnant son enfant... dans sa

demeure
et la couche bien garnie de son

mari,
(car) son cœur persuadait
la fille de Zeus et (de Léda de cé¬

der) à l'amour...
folie...
(la terre noire) recouvre nombre

de ses frères à lui
qui sur la plaine des Troyens (tom¬

bèrent)
à cause d'elle,
nombre de chars dans la poussière

(effondrèrent),
nombre d'hommes aux yeux noirs

étaient piétinés, et du sang versé

(se réjouissait)
le divin Achille

(Ale. fr. 283,3-18 V., trad. Liberman 1999)

Ce poème en particulier possède une thématique très proche du fr. 16 V. de

Sappho: les deuxième et troisième strophes du poème d'Alcée, en effet, esquissent
les mêmes actions que les w. 7 ss. du fragment sapphique, comme l'abandon de

Ménélas, la fuite par mer, la séparation de sa fille, l'obéissance à la volonté
divine28. A y regarder de plus près, cependant, les mots utilisés par les deux poètes

montrent comment le regard qu'ils portent sur l'épisode est différent: Alcée

souligne la folie d'Hélène (ÉKpdveiaa v. 5) et fait du «lit nuptial» et de sa «fille» les

compléments d'objet direct de Xeîjtoj (w. 7 s.); puis, il se réfère à Paris par un
adjectif très méprisant, à savoir Çev<v>anâTq(;, à savoir <traître des hôtes>29.

Sappho, tout au contraire, parle d'une séduction qu'Hélène aurait subie probablement

sous l'effet d'Aphrodite, en qualifiant d'oubli l'abandon d'Hermione et se

28 Sapph. fr. 16,11-13 napàyay' aûtav [Kùnpic; (Schubart) et fr. 42,3 [élnrloaioe], avec Voigt
qui suggère que subiectum potius Venus quam Paris.
29 Cf. IL 3,171 ss.; Od. 11,438; Hes. fr. 176 M.-W.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 16-30 | DOI 10.24894/2673-2963.00098



L'usage du mythe chez les poètes éoliens 27

taisant à propos de Pâris. Même si le rôle d'Aphrodite est probablement aussi

important chez Sappho que chez Alcée et bien que tous deux montrent une sorte

d'égarement d'Hélène au moment de la fuite, la poétesse utilise napàyto (v. 11)

pour désigner la raison pour laquelle l'héroïne quitte Sparte, quand Alcée emploie
71810(0 (v. 9).

Cette différence de perspective entre les poètes éoliens pourrait remonter
aux principes identitaires dont s'inspirent les auditoires de deux poètes. Comme

les frr. 6 et 130b V. le montrent bien, Alcée considère le respect des ancêtres et le

domaine du politique comme essentiels pour son auditoire, tandis que la soumission

au domaine d'Aphrodite peut conduire, comme dans le cas d'Hélène et Pâris,

à briser les liens de réciprocité propres aux relations établies par le mariage,
d'amitié et d'hospitalité; chez Sappho, au contraire, Aphrodite représente un des

caractères principaux de l'identité de son groupe, ce qui la conduit à mettre en

évidence moins les conséquences néfastes de la fuite d'Hélène que le modèle de

dévotion qu'elle incarne30.

Le fr. 17 V. de Sappho montre encore une fois un choix entre deux versions

mythiques: la dimension sacrale du poème pose avec plus d'acuité encore le

problème de l'auditoire qui avait assisté à sa performance.

TTÀàcnov ôq pl....(,)].£ oie dlveoBlw,
TTÔTVi' THpa, oà xlapielaa' copia,
tàv àpàiav Aip[éïôa]t noqaav-
_i' ol ßaaiAqec;,

èKTCÀéaaavTEç p[eyà]Àou; écGXoiç

npojia pèv nep l[Xiov]- m|)epov 5è

ruiS' à7Toppà08v[ieç, ö]6ov yàp
eüpqlv]

Près... s[oit célébréle,
puissante Héra, ton a[imabjle fête

que, agréable, les Atrlides]
accomplirent, eux qui étaient les rois;
auparavant, ils avaient achevé de

g[ ran ]ds exploits
autour d'Illion], mais, plus tard,
il levèrent l'ancre par ici, car ils ne

pouvaient pas

30 A. Aloni, dans «Eteria e tiaso. I gruppi aristocratici di Lesbo tra economia e ideologia», DArch
sér. 3 1 (1983) 21-35, repère des éléments qui placent les factions de Sappho et d'Alcée sur deux

positions adverses, l'une favorable au commerce et l'autre moins encline aux rapports avec les lieux
externes de Lesbos: dans ce contexte, il est important de remarquer qu'Aphrodite est aussi une divinité

protectrice des voyages par mer, comme on peut le voir aussi chez Sappho frr. 5 e 15 V. Cf. S.

Caciagli, Poeti op. cit. (n. 3) 233-284. Dans Ale. fr. 117 V., en outre, Alcée parle des conséquences
néfastes de la fréquentation des prostituées, dont la connotation érotique les place sous l'influence de

la déesse. Sur le fait qu'Aphrodite peut être conçue comme élément identitaire du groupe de Sappho,

il est intéressant de relever les fragments qui accusent les rivales de la poétesse d'être dépourvues de

Xdpiç, qui est l'élément préalable au désir érotique (voir Plut. Amat. 751d, témoin du fr. 49,2 V.) et,

donc, à l'insertion dans domaine d'Aphrodite: cf. Sapph. frr. 55,57, 68a, 71V. et, en outre, S. Caciagli,
Poeti op. cit. (n. 3) 216-232.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 16-30 | DOI 10.24894/2673-2963.00098



28 Stefano Caciagli

8
_

OÙK ÉÔÙVaVTO,

np'iv aè Kai Ai' àvijiaov] rçeSéÀOrjy

trouver la route,
avant d' avoir prier toi et Zeus pro¬

tecteur des suppliants
Kai euwvaç ipe[po£vra] rçaîSa'

vûv 8è k[ ]âpat jtörjpev
et le sédufisant] fils de Thyon:
et maintenant... nous faisons
selon l'anci[enne tradition]...
choses saintes et...
jeune(s) fille!s)... des femmes

12 _ kùt to TtciÀjai ôij]
ûyva Kai kç[ JxÀoc;

JtapOef - * y]uvaiKU)V
adultes

dlpcpic [-X --x]
16 _ pérp' ôX[ — " ]

autour...
mesure...

rrçtç [- - x _ „ „ « ]
.[j.viAt
ëppevati * x ]

20 _ fH]p(,) éutiKe[a0ai] ®

être...
ô Hera, venir.

(Sapph. fr. 17 N., trad. Caciagli)31

Le fr. 17 V. de Sappho présente de grandes difficultés: sauf le contexte festif (v. 2),

rien ne permet d'identifier avec assurance l'occasion de son exécution32. Pourtant,
on connaît probablement le contexte géographique de la performance, à savoir
l'Héraion de Messon, qui se trouve au centre de l'île de Lesbos: ce TÉpsvoç a été

fréquenté également par Alcée, qui en parle aux frr. 129 et 130ab V.33 En ce qui
concerne les Atrides, la poétesse a choisi une version du récit mythique différente
de celui de la poésie épique34: Sappho, en effet, nous montre Ménélas et Agamemnon

ensemble à Lesbos, probablement sur la route qui devait les conduire en
Grèce continentale. Au contraire, Proclus (Chr. 277-286) raconte une dispute entre
les deux au moment de quitter Troie: Ménélas décida de partir immédiatement,
alors qu'Agamemnon choisit de s'attarder pour apaiser Athéna, qui était en colère
à cause du sacrilège d'Ajax. Dans YOdyssée (3,167-175) seul Ménélas - après son

départ de Troie - fait escale à Lesbos pour interroger un dieu anonyme sur la

meilleure route à prendre pour rentrer en Grèce. La comparaison entre Sappho et

1'Odyssee pourrait laisser croire que le thème des w. 7 s. du fragment sapphique

31 Le texte suit celui de C. Neri, Saffo op. cit. (n. 20).

32 Cf. C. Calame, «Referential Fiction and Poetic Ritual: towards a Pragmatic of Myth (Sappho 17

and Bacchylides 13)», Trends in Classics 1/1 (2009) 4-7. Je reviens dans le détail sur la question du

fr. 17 V. à la lumière des nouvelles acquisitions textuelles dans S. Caciagli, « Sappho fragment 17:

wishing Charaxos a safe trip?», dans A. Bierl/A. Lardinois (éds.), The Newest Sappho op. cit. (n. 4)
424-448.
33 Cf. S. Caciagli, «Il temenos di Messon: uno stesso contesto per Saffo e Alceo», Lexis 28 (2010)

227-256 avec bibliographie.
34 Au v. 3 il faudrait lire un nominatif pluriel ArplélSaJi et non un datif singulier Aip[EÏSa]i: cf. C.

Neri, «Una festa auspicata? (Sapph. fr. 17 V. e P. GC. inv. 105 fr. 2 c. II rr. 9-28)», Eikasmôs 25 (2014)

11-23 et S. Caciagli, Sappho fragment 17 op. cit. (n. 32), 430 s.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 16-30 | DOI 10.24894/2673-2963.00098



L'usage du mythe chez les poètes éoliens 29

est le même que dans le récit homérique, où la réponse donnée à Ménélas

concernait la condition de la mer. La version mythique connue par Sappho serait
voisine de celle de 1 'Agamemnon d'Eschyle (w. 615-680), où les Atrides partent
ensemble de Troie: certains interprètes de la pièce croient que cette variante a été

inventée par Eschyle, sans accorder d'importance au témoignage sapphique35.

Une question importante concerne la raison pour laquelle Sappho a choisi
cette variante. A Lesbos, les Atrides jouissaient d'un prestige particulier, car leurs
descendants auraient été les chefs de la colonisation de l'île36: de fait, l'ancienne
famille royale de Lesbos - les Penthilides - tirait son nom du petit-fils d'Agamemnon,

Penthilos. La présence des deux Atrides à Lesbos chez Sappho pourrait alors
être en relation avec la tradition épichorique de l'île. Quoi qu'il en soit, la prière
des Atrides est présentée comme paradigmatique pour le hic et le nunc (v. 11 vùv
5é). Comme à l'époque héroïque (v. 12 kùt tô nàÀjai)37, les dieux doivent aussi

intervenir maintenant, probablement pour aider quelqu'un lors d'un voyage par
mer. Pour quelle occasion, alors, a été chanté ce poème? Malgré l'état fragmentaire

des w. 11 ss., on peut tout de même postuler que Sappho prie Héra pour
qu'elle assure à quelqu'un une bonne navigation à l'instar de son intervention au
bénéfice des Atrides: étant donné qu'un des frères de Sappho, Charaxos, était un
commerçant maritime et était exposé aux intempéries marines, on peut croire que
le poème concernait sa condition dans le hic et le nunc de la performance (cf.

Sapph. frr. 5 et 15 V.). Si Sappho se référait à son frère, les Atrides avaient certes

un caractère paradigmatique pour les tpîÀot et les familiers de Sappho, mais on

pourrait aussi supposer un auditoire plus large que la famille de Sappho, lorsque
l'occasion du poème était liée au calendrier festif du sanctuaire de Messon: cette

occasion, où Ton commémorait un des aida du sanctuaire, aurait pu demander un
rituel exécuté par des jeunes filles et des femmes adultes (v. 14), peut-être
membres du groupe sapphique38.

Pour conclure, les figures héroïques dans la poésie archaïque et, notamment
chez Sappho et Alcée, sont souvent présentées comme paradigmes de comportement:

elles sont des modèles positifs ou négatifs. La valeur du paradigme et son
caractère dépendent de l'occasion et, donc, de l'auditoire: par exemple, un modèle

très général comme celui du sacrilège peut être mis en relation avec une situation

35 Cf. E. Fraenkel, Agamemnon (Oxford 21962) 629; E. Medda, dans V. Di Benedetto, E. Medda, L.

Battezzato, M.P. Pattoni (éds.), Eschilo. Orestea, Milano 1995, 242 s.; P. Judet de La Combe,
L'«Agamemnon» d'Eschyle, Villeneuve d'Ascq 2001,248.
36 Cf. D. Page, Sappho op. cit. (n. 3) 149 s. et F. Ferrari, Una mitra per Kleis. Saffo e il suo pubblico
(Pisa 2007) 33 s.: voir Plut. Mor. 162a-d et 984e.

37 Cf. C. Calame, Referential op. cit. (n. 32) 6.

38 A propos des data du sanctuaire de Messon, cf. P. Oxy. 3711 avec les commentaires de G. Li-

berman, Alcée op. cit. (n. 9) 127 ss., A. Porro, Vetera Alcaica, Milano 1994,149-155 et Ibid., Alcaeus,
dans G. Bastianini/M. Haslam/H. Maehler/F. Montanari/C. Römer/M. Stroppa (éds.), Commentaria et

Lexica Graeca in Papyris reperta, 1/1 (München/Leipzig 2004) 225-239. Sur la présence des femmes
adultes à l'intérieur du groupe sapphique, cf. Caciagli, Poeti op. cit. (n. 3) 97-132.

Museum Helveticum 81/1 (2024) 16-30 | DOI 10.24894/2673-2963.00098



30 Stefano Caciagli

spécifique, éclairée d'une lumière très partisane. L'interprétation d'un récit, alors,

peut se révéler multiforme sous l'influence de l'occasion, de la composition de

l'auditoire ou de l'intention communicative du poète. La même figure héroïque

peut ainsi connaître des lectures différentes, sinon opposées, comme le cas

d'Hélène chez Sappho et chez Alcée le montre très bien. Le fait que l'occasion soit

décisive pour saisir la valeur d'un épisode mythique est évident dans le ff. 17 V. de

Sappho, où l'état fragmentaire de la section finale du poème efface la connexion
du récit avec le hic et nunc: l'interprétation du séjour des Atrides à Lesbos, en

effet, dépend des raisons qui ont poussé Sappho à s'adresser à Héra. A vrai dire, le

problème ne concerne pas seulement l'état du texte, car, en tant que pragmatique,
la poésie grecque archaïque est pour sa nature difficile à comprendre: si l'on
pense au fr. 17 V., Sappho a pu faire seulement une brève allusion au rite des

jeunes filles et des femmes, sans éclairer son contexte religieux, tandis que, si l'on
soutient la référence à Charaxos, il est aussi possible qu'elle se réfère à lui sans le

nommer. Dans une poésie qui présuppose un rapport visuel entre locuteur et

auditoire, en effet, beaucoup des sous-entendus peuvent être communs au poète et

à son public, car ils appartiennent à la même réalité historique et sociale. En ce

qui concerne plus spécifiquement les figures héroïques dans la poésie de la Grèce

archaïque, leur utilisation et leur fonction dépendent en grande partie de l'occasion

souvent très particulière et bée à la performance: le modèle mythique est

donc valable seulement pour un auditoire bien défini et pour une circonstance
d'énonciation déterminée. L'analyse des figures héroïques dans la poésie de

Lesbos peut alors être un échantillon montrant les difficultés que les savants

rencontrent, quand ils essaient d'interpréter du point de vue historique, social et

anthropologique les produits d'une poésie qui, à l'origine, était orale et qui visait à

une communication in praesentia, devant un auditoire qui avait des relations
directes avec le poète.

Stefano Caciagli, Université di Bologna, Dipartimento di Filologia Classica e italianistica,
Via Zamboni 32,1-40126 Bologna, stefano.caciagli@unibo.it

Museum Helveticum 81/1 (2024) 16-30 | DOI 10.24894/2673-2963.00098


	L'usage du mythe chez les poètes éoliens

