Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 80 (2023)

Heft: 1

Artikel: Erodoto e il logos Atlantikos di Platone: in margine a Ti. 22d e Ceriti.
112a

Autor: Silvano, Luigi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1042194

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1042194
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Erodoto e il Jogos Atlantikos di Platone:
in margine a Ti. 22d e Criti. 112a

Luigi Silvano, Torino

Abstract: Behind the mention of recurrent catastrophes connected to the anomalous
motion of the astral bodies in Plat. Ti.22d and Criti. 112a there is probably a remi-
niscence of Hdt. 2,142,4. This allusion is unlikely to be coincidental, given the many cross-
references to Herodotus’ logos Aigyptios found in Plato’s Atlantis story in the Timaeus-
Critias.

Keywords: Plato, Critias, Timaeus, Herodotus, flood myth, natural catastrophes, Great
Year, Atlantis story, Egypt.

Ha scritto Jean-Frangois Pradeau che «si I’on supprimait du Timée et du Critias
tout ce qui semble redevable a Hérodote, il ne resterait guére du récit que la seule
description d’ Athénes»'. In particolare @ il logos Aigyptios la parte dell’opera ero-
dotea ad aver fornito i maggiori spunti per il logos Atlantikos platonico?: allo stori-
co di Alicarnasso sembrano ispirarsi la cornice del racconto, la cui voce narrante
si allaccia a una tradizione che si vuol far risalire a certe antiche scritture degli
Egizi e ai sacerdoti che se ne fanno interpreti; non pochi tratti della topografia e

* Sono grato a Marco Barbero e Francesco Bertani per I’attenta rilettura di queste pagine; devo
preziose indicazioni ai lettori e ai redattori della rivista e a Federico Maria Petrucci, che ringrazio
inoltre per avermi messo a disposizione in anteprima i materiali preparatori della nuova edizione
del Timeo da lui curata per la collana degli Scrittori greci e latini della Fondazione Lorenzo Valla.
Nelle citazioni dal Timeo-Crizia e dal Politico i numeri di linea fanno riferimento rispettivamente alle
edizioni Burnet (1902) e Robinson (1995).

1 Pradeau (1997: 185). Si veda anche come Luc Brisson (1982: 22), sulla scorta di Pierre Vidal-
Naquet (1964; 1982), definisce nel suo insieme il racconto platonico dell’ Atene preistorica e di Atlan-
tide: «il s’agit d’un pastiche, et plus précisément d’un récit pseudo-historique ou Platon prend pour
modeéle Hérodote».

2 Il tema é toccato tangenzialmente nei lavori di Bidez (1945, Append. 2, 33-34), Friedlander
(1958 [1954]: 319-320, 395 n. 5), Weil (1959: 42-54, passim), Vidal-Naquet (1964: 427-428), Luce
(1978: 61-62, 68, passim), Brisson (1982: passim; 1987: 154), Griffiths (1985: 5-6, 9, passim), Meulder
(1993: 199-200), mentre & oggetto di piu attenta riflessione da parte di Froidefond (1971: 288-289,
296, passim) e soprattutto del gia citato Pradeau (1997: 157-183), cui si deve una rassegna di passi
paralleli ampia, ancorché non esaustiva; vd. inoltre Nesselrath (2006: ad indicem). Per un’esemplifi-
cazione vd. infra, nn. 3 e 4.

3 Crizia riporta una storia da lui udita durante la fanciullezza dalla viva voce dell’omonimo avo,
il quale I’avrebbe ascoltata da Solone, che a sua volta I’avrebbe appresa dai sacerdoti egizi (Ti. 20d-
21c; per il dibattito sull’identificazione di questo Crizia e per i legami di parentela tra Platone e i
Dropidi vd. Nails 2002: 106-111 e 244; Nesselrath 2002: 18-19 e 53-54 nn. 39-41; 2006: 43-50). Del
soggiorno in Egitto di Solone Erodoto riferisce diffusamente (Hdt. 1,30; 2,177; vd. Brisson 1987: 155 e
n. 9); gia Taylor (1928: 53) accostava la scena di Solone a dialogo con i sacerdoti in merito alle epoche
piu remote di Ti 22b a Hdt. 2,143, dove Ecateo espone le antiche genealogie dei Greci ai sacerdoti
egizi, i quali a loro volta illustrano quelle a loro note. Si aggiunga che nel medesimo passo platonico
si puo ravvisare quella “blatant contradiction between Egyptian tradition and Greek mythical and
legendary chronology” rilevata a proposito di Hdt. 2,142,2 da Lloyd (in Asheri/Lloyd/Corcella 2007:

Museum Helveticum 80/1 (2023) 35-48 | DOI 10.24894/2673-2963.00047



Luigi Silvano

della descrizione di usi e costumi delle citta di Sais e Atlantide?; e finanche alcune
movenze espressive e scelte lessicali®. A questa lista gia molto nutrita di loci paral-
leli ne vorrei aggiungere uno, sinora trascurato, che a mio avviso permette di
meglio comprendere, proprio alla luce di questa possibile allusione, un passo piut-
tosto discusso del Crizia.

Secondo il racconto riportato da Crizia, circa novemila anni prima dell’epoca
di Solone® I Atene vittoriosa antagonista di Atlantide sarebbe stata completamente
distrutta da terremoti e da una tremenda alluvione, che nel volgere di poche ore

344). Sulla funzione del personaggio di Solone e del suo presunto epos incompiuto nell’economia del
Timeo-Crizia vd. almeno, dopo Laplace (1984), Tulli (2013; 2017).

4 Per la descrizione di Sais cfr. Plat. Ti. 21e-22a vs Hdt. 2,59; 164-168 (divisione in caste analoga
a quella dell’antica Atene); 2,28; 169-171 (culto di Atena; vd. Brisson 1987: 155 e n. 8). Per I’Atene
arcaica cfr. Ti. 24a-b (suddivisione in classi della cittadinanza, che rispecchia quella di Sais: vd.
Gorgemanns 2000: 406) vs Hdt. 2,164 (specializzazione in sette classi degli Egiziani); Ti. 23e, 24b-c e
Criti. 109c (origine divina della genia degli Ateniesi antichi, cui Atena ha insegnato la divinazione, la
medicina e le altre arti) vs Hdt. 2,83-84 (I’arte divinatoria risale agli dei; non si precisa se cid valga
anche per la medicina: forse lo si pud inferire dal fatto che essa viene presentata come scienza raffi-
natissima). Per Atlantide cfr. Criti. 115¢-116¢ vs Hdt. 1,98 (le cinta di mura concentriche di Ecbhatana,
con merlature di colori differenti; vd. Nesselrath 2006: 309-310); Criti. 118b-e vs Hdt. 1,178-186;
193.1-2 (mura, opere di canalizzazione, ponti e fossati di Babilonia); 2,148-149 (la costruzione
dell’enorme AapupivBov e il vicino lago Meride; vd. Nesselrath 2006: 372-373; la cittadella di
Atlantide ricorda inoltre la descrizione del santuario di Artemide a Bubastis di Hdt. 2,137-138:
Nesselrath 2006: 328); Criti. 119c-120d (suddivisione del regno in dieci regioni ciascuna con a capo
un re; il sacrificio che i dieci re Atlantidi compiono ogni dieci anni prima di rendere giustizia) e 120
e-121b (grandezza e decadenza della monarchia atlantide) vs Hdt. 2,147, 151-152 (dodici re regna-
no di comune accordo in altrettante regioni; promuovono costruzioni di straordinaria mole, come il
summenzionato <labirinto»; si riuniscono per celebrare periodicamente un sacrificio in comune;
dapprima governano secondo giustizia, poi agiscono ingiustamente nei confronti di uno di loro dan-
do avvio al conflitto che comportera I’affermazione di Psammetico e la rovina degli altri; molto ras-
somiglianti, in particolare, le due scene di sacrificio di Criti. 119d-120d e Hdt. 2,147, su cui vd. Griff-
iths 1985: 21-22; Nesselrath 2006: 394, 400-401). Ulteriori punti di contatto si ravvisano con altri
libri erodotei: cfr. Criti. 118e-119b ('immenso esercito di Atlantide) vs Hdt. 7,60; 185-186 (I’armata
persiana: Nesselrath 2006: 385-387); I’ etnico ‘AtAavteg si legge in Hdt. 4,184-185, ancorché associato
a stirpi che vivono all’estremita occidentale della ALB¥n (in proposito vd. Vidal-Naquet 1964: 428 n.
40: «il ne me parait pas douteux que le nom méme de I’ Atlantide est emprunté par Platon a Héro-
dote»).

5 Pradeau (1997: 157-167) («Le lexique hérodoteen du Critias»). Che questa e le altre allusioni al
logos Aigyptios erodoteo disseminate nel racconto di Crizia potessero essere colte dal pubblico di
Platone é plausibile. Si ritiene che le storie erodotee (in versione integrale ¢ parziale, grazie a letture
pubbliche o a testi scritti) possano aver circolato ad Atene a partire almeno dagli anni ’20 del V sec. a.
C. (Asheri 1988: LXIII; Marincola 2001: 22-23, con ulteriore bibliografia). Per la definizione del pub-
blico di riferimento di Platone, che si deve intendere come stratificato e composto di lettori e uditori,
rimando alle considerazioni di Capra (2001, specialmente 17, 61-62).

6 Questa indicazione cronologica figura in Ti. 23e4-5 ed é ribadita in Criti. 108e2 e 111a7-8: nel
primo caso sembra associata alla fondazione di Atene, nel secondo alla guerra con Atlantide. Che
Platone possa aver inteso 9.000 anni come «a round figure way of indicating an <early» date by Egyp-
tian standards», con riferimento alla cronologia della civilta egiziana fornita in Hdt. 2,142,2 (infra e
n. 31), & opinione condivisibile di Luce (1978: 62); sulla presunta discrepanza fra i due dati vd. inoltre
Gill (2017: 114-136) e Nesselrath (2006: 114-115).

Museum Helveticum 80/1 (2023) 35-48 | DOI 10.24894/2673-2963.00047



Erodoto e il logos Atlantikos di Platone

avrebbe causato un’erosione subitanea e profonda di gran parte del territorio
dell’antica acropoli, allora assai piu vasto di quello attuale:

TPAOTOV eV T T Akpondrews elxe TOTE 0VY 0§ T VOV £xeL. vV pév yap pia yevo-
pévn vOE Vypa Slagepovtwg yig avtnv Yy nepitiaca nemoinke, oelopdv dua
Kai mpo Tig éni Agukaiiwvog @Bopidg Tpitov mpdtepov V8atog ¢gataiov yevouévou
(Plat. Criti. 111e6-112a1).

Prima di tutto la conformazione dell’acropoli era allora diversa da quella odierna.
Poi una sola notte di piogge torrenziali, in cui si verificarono simultaneamente terre-
moti e un grande diluvio - il terzo antecedente la catastrofe avvenuta al tempo di
Deucalione -, ne dilavo il terreno tutt’intorno (trad. mia).

La catastrofe di cui si parla qui e senza dubbio la medesima che annientd anche
Atlantide, di cui a Tim. 25c6-d27; Crizia precisa che questo fu il pill antico di tre
diluvi antecedenti a quello cui sopravvissero Deucalione e Pirra: sembra quindi
presupporre una serie di quattro diluvi storicamente documentabili®. Heinz-Giin-
ther Nesselrath, autore del piu analitico e dettagliato commento al Crizia a oggi
disponibile, fa tuttavia notare che il conteggio, cosi com’® formulato, potrebbe
anche essere inclusivo, ossia indicare una serie di tre cataclismi in tutto®. A favore
dell’interpretazione tradizionale milita Godefroid de Callatay, secondo cui il passo
va letto nell’ottica della concezione platonica delle distruzioni cicliche del
mondo'?, cui sarebbe abbinata una scansione della storia dell’umanita in quattro
eta, ciascuna delle quali inaugurata, appunto, da un diluvio.

Ripercorriamo brevemente alcuni dei brani presi in considerazione dallo stu-
dioso, prima di introdurre il comparandum erodoteo cui si e accennato. La storia
che Crizia inizia a narrare nel prologo del Timeo si apre con un episodio legato al
celebre soggiorno in Egitto di Solone': costui, discorrendo con un gruppo di sacer-

7 UoTépw 8¢ ypdvw celopdv EEaloinv Kai KaTakALouGV yeEVoHEVWY, PLEG UEPag Kai VUKTOG
XaAemiic éneABovang, T6 Te map’ LIV paypov nav aBpdov E8v kata yijg, fj T ATAQVTIS Vijo0g Woav-
TwE Kata Tii¢ Barattng Soa fpaviadn.

8  Cosi intendono perlopiu i traduttori, a partire da Ficino (in Bekker 1826: 280): vd. ad es. Bury
(1929), Giarratano (*1947), Rivaud (1949), Taylor (1954 [1804]), Bultrighini (1997), Nesselrath (2006),
Gill (2017).

9  Nesselrath (2006: 218). Cid che sembra certo & che qui si intendono soltanto i maggiori tra i
katakAvopoi che colpirono I’ Attica di cui a Criti. 111a6-7.

10  La concezione di ricorrenti catastrofi naturali legate a fenomeni cosmici risale al pensiero pre-
socratico, e pitagorico in particolare, e fu poi fatta propria dal pensiero stoico: in proposito basti
rinviare a Schopsdau (1994: 358-361), anche per una rassegna dei diluvi noti ai Greci. Per una infor-
mata ed esaustiva trattazione di questa teoria e della sua penetrazione nel pensiero di Platone
rimando all’importante monografia di de Callatay (1996, di cui si vedano specialmente le pp. 1-32),
le cui conclusioni sono accolte da van der Sluijs (2006; i due lavori non sono citati nei recenti com-
menti di Nesselrath 2006 e Gill 2017).

1" Il racconto di Crizia, che gli interlocutori del dialogo a piu riprese qualificano come fededegno
e sorretto da prove certe (cfr. Ti. 20d6-7; 26e4-5; Criti. 110e6; 111c4-5, con ripetizione del termine-
chiave tekpuripilov, erodoteo e tucidideo: Nesselrath 2006: 185), & stato variamente interpretato come

Museum Helveticum 80/1 (2023) 35-48 | DOI 10.24894/2673-2963.00047



38

Luigi Silvano

doti in merito al passato pit remoto dell’'umanita, ammette candidamente che le
tradizioni della propria gente non risalgono oltre i tempi di Foroneo e Niobe e dei
due sopravvissuti al diluvio, Deucalione e Pirra (Ti. 22a5-b1); a queste parole uno
dei pil1 anziani tra i presenti replica che i Greci, eterni fanciulli (22b4-5), serbano
memoria soltanto del passato recente, e quindi di un solo diluvio (23b5-6 £va yijg
KatakAvopov), ignari delle numerose altre catastrofi naturali verificatesi prima di
quello (23b6 OAAGV EunpoaBev yeyovotwv)'?, che provocarono - e continueranno
a provocare -, in piu luoghi dell’ecumene contemporaneamente, I’annientamento
di intere popolazioni (22c1-2 moAAai kai kata moAAa @Bopai yeydvaotv avOpwmwy
kai £€oovtal). Le calamita piu distruttive, prosegue il sacerdote, hanno luogo per
opera del fuoco e dell’acqua (22c2 mopi ... kai D8atL péylotal’) e causano la deva-
stazione della maggior parte delle terre abitate, con I’eccezione dell’Egitto, sino ad
ora risparmiato tanto dagli effetti delle conflagrazioni innescate dai movimenti
anomali dei pianeti, quali quelle che i Greci adombrano nel mito di Fetonte', quan-
to dalle inondazioni, da intendersi come necessarie purificazioni della superficie
terrestre (22d6-7 étav §'av Beol v yijv 08act kKabaipovteg katakALlwaowv). Tali
cataclismi determinarono nel mondo greco la scomparsa delle citta, e con esse di
ogni cultura scritta. A sopravvivere ai diluvi, in queste regioni, furono soltanto i

«allegedly historical account (i.e. a <documentary>)», p06og dotato di un fondo di verita (vd. Johan-
sen 1998: 195 - da cui il virgolettato — e 202; Gill 2017: 14-17, 35-38), «pseudo-history» (Broadie
2012:132). L’ambientazione in Egitto del racconto, com’é da pilu parti riconosciuto, non ha soltanto a
che vedere con la ricerca di un tratto esotico, ma serve a conferire un punto di partenza storicamen-
te verificabile per quello che viene presentato come un resoconto veritiero risalente alla cultura tra-
dizionalmente considerata come la piu antica e depositaria di un’autorevole tradizione storica (Jo-
hansen 1998: 205). Sulla questione, sovente abbinata al problema del presunto poema soloniano di
cui a Ti. 21c-d, e troppo ampia per essere ripresa in questa sede, si vedano - oltre alla bibliografia
citata supra n. 3 — Weil (1959: 23-25), Rosenmeyer (1956: 165), Welliver (1977: 39), Brisson (1982:
32-49), Arrighetti (1991, in particolare 25-29), Johansen (2004: 24-47, passim), Ruben (2020: 16-19)
e soprattutto I’ampia discussione di Broadie (2012: 115-172). La studiosa sottolinea, tra I’altro, come
le conoscenze degli Egizi, da cui deriva il resoconto di Crizia, siano basate su constatazioni empiriche
e non su un piu solido fondamento metafisico, come invece il successivo logos di Timeo - cosi gia
Donini (1988: 30-32), che distingue tra la «sapienza tutta mondana di Crizia» e quella posseduta da
Timeo, unico vero sapiente tra i tre interlocutori di Socrate (ivi, 50) —; rileva peraltro come
quest’ultimo non sia necessariamente in contrasto con il discorso di Crizia, cui é sottesa una molte-
plicita di significati.

12 Cfr. Criti. 111a6-8 noAAGV 00V yeyovoTwy Kai peydAwv katakAvoudv év Toig évakioyitiolg éte-
ot (scil. quelli intercorsi tra la distruzione di Atlantide e Solone; in proposito vd. Nesselrath 2006: 192
e supran.6).

13 Crizia soggiunge che ve ne furono molte altre di entita minore (22c3 popioig ¢ GAroig Etepat
Bpayutepal), senza precisarne cause, effetti e frequenza.

14 Quello di Fetonte & dunque un mito che contiene un fondo di verita: «one might say that the
scientific truth behind it does not so much refute the mythos of Phaethon as translate it into a diffe-
rent form (schéma), a form in which it is explained as an instance of a more general scientific pheno-
menon» (Johansen 2004: 36). Secondo van der Sluijs (2006) la vicenda di Fetonte costituirebbe la
trasfigurazione mitica della caduta di meteoriti e altro materiale igneo; e Platone, come molti pre-
socratici, I’avrebbe associata a fenomeni quali il passaggio di comete e le congiunzioni astrali, in
particolare quelle che si verificano ai «turning points» del <grande anno» (ivi, 84).

Museum Helveticum 80/1 (2023) 35-48 | DOI 10.24894/2673-2963.00047



Erodoto e il Jogos Atlantikos di Platone

montanari, perlopiu illetterati; trascorsero cosi generazioni prima che la scrittura -
unica garanzia di perpetuazione della memoria storica - vi potesse riapparire, non
prima che gli uomini avessero acquisito mezzi e tecnologie sufficienti a soddisfare i
propri bisogni primari (22d3-23c2; cfr. Criti. 109d4-110a6).

Soffermiamoci sul primo tipo di catastrofe globale, le cui cause e conse-
guenze sono illustrate nei termini seguenti:

... TOV TePL YAV Xat’ obpavov i6vTwv napdAAagig Kai Sta pakpiv XpOvwY YLYVOUEVN
THOV &7l yiig mupl TOAAD @Bopd. TdTE 0UV HooL KaT 6pn Kai év VYNA0LG TémoLg Kai v
Enpoig oikodowy pdArov StoAAvvtal Tdv moTapoic kai BaAATTN TPOCOKOVVTWVY: HUTV
8¢ 0 Nethog €ig te TAAAQ OWTNHP Kai TOTE €K TaUTNG TAS aropiag owlel Avopevog (Plat.
Ti. 22d1-6).

... una inversione dei corpi che si muovono nel cielo intorno alla Terra comporta, a
grandi intervalli di tempo, la distruzione di quanto si trova sulla superficie del pia-
neta per opera di una ingente quantita di fuoco. In tali circostanze si contano molte
piu vittime tra coloro che abitano in zone montagnose e in luoghi elevati e aridi che
tra coloro che vivono presso i fiumi e il mare. Quanto a noi, & il Nilo, nostro salva-
tore anche in altre circostanze, a preservarci incolumi da questa calamita altri-
menti letale, grazie ai suoi straripamenti (trad. mia).

L’interpretazione del passo dipende in larga parte dal significato che si vuole attri-
buire a mapdiAaic. Per la maggioranza dei commentatori il termine indicherebbe
una «deviazione»>'® dei corpi celesti dalla loro orbita regolare di rivoluzione intor-
no alla Terra. Tali scostamenti si spiegherebbero, a detta di Lorenzo Perilli, come
dovuti alle «imperfezioni costitutive della realizzazione fisica» dei pianeti, impos-

15 Cosi, e.g., Giarratano (*1947), Adorno (1988), Reale (1994), Fronterotta (2003); analogamente
Rivaud (1949) rende «déviation», Cornford (1937) e Waterfield (2008) traducono «deviation». Anche
mundi circumactionis exorbitatio di Calcidio (Bakhouche 2011: 146) implica uno scartamento dalla
linea orbitale. Questa interpretazione (condivisa anche da Gundel, che intende «Abirren der um die
Erde laufenden Gestirne», ovvero «Storung der geordneten Planeten- und Fixsternbewegung» [in
Boll/Bezold/Gundel 1977: 202]) non convince, anche perché non preclude la possibilita di collisioni
planetarie, che Platone non sembra, invece, contemplare (con buona pace di chi ha ritenuto che cosi
fosse, supponendo in 7i. 22 il riecheggiamento di una concezione piu arcaica, la stessa poi avallata da
Berosso: vd. van der Sluijs 2006: 61-63, 67 n. 27). Piu neutre, e preferibili, le rese di Brisson (2001:
«variation»), Lamb (1925) e Bury (1929: «shifting»), Ramage (1978b: 7 «movement»), come pure coe-
lestis circuitus permutatio quaedam di Ficino (in Bekker 1826: 240), che si prestano anche a fungere
da equivalenti del piu appropriato «inversione» (infra). Merita ancora di essere citata I’opinione di
Proclo, che spiega map@AAagig come una «mancanza di armonia» o allineamento tra le realta terres-
tri e quelle celesti, connessa a una variazione della configurazione (puetaoynudtioig) dei corpi che
ruotano intorno alla Terra, dovuta a mutamenti nei rispettivi intelletti (Procl. in Tim. I 114, 22-1186,
30 Diehl; vd. Festugiere 1966: 158—-159; Tarrant 2006: 209-210). Si noti che le anomalie qui descritte
da Platone coinvolgono non soltanto il Sole, ma anche gli altri pianeti (la sezione cosmologica del
Timeo ne conosce cinque oltre al Sole e alla Luna: Venere, Mercurio, e tre «che non hanno nomi
precisi», ovvero Marte, Giove, Saturno; il loro movimento & descritto in Ti 38c-40c; in proposito, e
pit in generale sulle concezioni platoniche del moto degli astri, vd. de Callatay 1996: 2-7; Cavagnaro
1997; Gregory 2001: 101-123, 128-158; e il commento ad loc. di Petrucci in Ferrari/Petrucci forthcom-

ing).

Museum Helveticum 80/1 (2023) 35-48 | DOI 10.24894/2673-2963.00047

39



Luigi Silvano

sibilitati a conformarsi al movimento «perfetto e perfettamente circolare» pensato
dal demiurgo'®; di conseguenza, Platone alluderebbe all’avvicinamento anomalo
alla Terra di uno o pil pianeti, la cui natura ignea' sarebbe causa di surriscalda-
mento eccessivo o - piu probabilmente - di incendi diffusi (e rovinosi) sulla
superficie terrestre'®.

Secondo de Callatay invece, che seguiamo nella nostra traduzione, qui Pla-
tone si riferirebbe all’<inversione> del senso di marcia dei pianeti lungo le rispetti-
ve orbite che ha luogo a intervalli di tempo determinati nel corso del «grande
anno> cosmico': del resto I'accezione del termine nell’unica altra sua occorrenza
all’interno del corpus platonico (Plt. 269e4-5) & proprio quella di «world rever-
sal»?. Accogliendo tale ipotesi, si comprenderebbe forse meglio anche la 7upi moA-
A® @Bopa, che sarebbe la logica conseguenza della pioggia di materiali incande-
scenti che si produce, come mostrano di credere diverse fonti antiche, proprio in
occasione dell’allineamento degli astri che segna I’avvio di ciascuna inversione?'.
Non offre elementi decisivi a favore dell’'una o dell’altra interpretazione, ma é
comungque significativa ai fini di quanto si dira in seguito, la seconda parte della

16 Perilli (1990: 282-283), secondo cui in questo brano Platone «assume una incrinatura nella
immutabilita cosmica». In realta, come mi fa notare F. M. Petrucci (per litteras), questa inter-
pretazione da una parte non tiene conto del fatto che «la mutevolezza del moto planetario [é] parte
integrante del piano provvidenziale» delineato nel dialogo; dall’altra che la prospettiva del discorso
di Crizia «dev’essere in qualche modo meno raffinata, filosoficamente e cosmologicamente, rispetto
a quella proposta da Timeo, che Platone rivendica come innovativa rispetto alla tradizione» (questo
va tenuto presente anche per il prosieguo della nostra argomentazione).

17 Sulla componente ignea dei pianeti vd. Ti. 40a2-4 e Gregory (2001: 165).

18 E.g Fronterotta (2003: 158-159 e n. 41) ritiene che qui si intenda qualcosa come «aridita pro-
vocata dall’eccesso di «calore»» o «completa «desertificazione»»; tuttavia traduce mupl moAA® con
«eccesso di fuoco», in maniera analoga a Brisson (2001: «excés de feu»), Rivaud (1949: «sur-
abondance du feu»), Adorno (1988: «sovrabbondanza del fuoco»), Pegone («grande quantita di fuo-
co»), Calcidio (Bakhouche 2011: 146) e Ficino (in Bekker 1826: 240) (ambedue inflammationis vasti-
tas), Cornford (1937: «great conflagration»; cosi pure Ramage 1978b: 9), Waterfield (2008: «massive
conflagrations»), Gill (2017: «huge fires»).

19  La cui durata é calcolata da de Callatay (1996: 15) in 25.920 anni. Le ragioni di tale alternanza
risiederebbero nella refrattarietd da parte dell’universo sensibile, regno della advopoiétng e della
molteplicita, a uniformarsi ai movimenti perfetti congegnati dal demiurgo, che possono sussistere
soltanto a livello metafisico (proprio in quanto pseudo-scienza basata sull’osservazione di fenomeni
imperfetti, I’astronomia tradizionale viene svalutata in Resp. 530a-d: sullo status della disciplina nei
due dialoghi vd. da ultimo Bodnéar 2020).

20 De Callatay (1996: 23-24). Questo passo, quindi, non va letto in contrasto con quanto esposto
nel Timeo, sebbene tale sia la linea prevalente nei commenti (oltre agli esempi addotti da de Callatay
vd. almeno Froidefond 1971: 288 e n. 197, che parla di «deux théories — distinctes en droit - de la
napdAra€ig (Timéee, 22d) et de I'avaxivkAnaoig», con riferimento a «Plt. 269b sq.»; e Gregory [/Water-
field] 2008: 124; in favore di una continuita tra il racconto di Crizia e il discorso cosmologico di
Timeo ha argomentato recentemente Ruben 2020). L’associazione tra la napdAagig di Ti. 22 e I’alli-
neamento dei pianeti che segna la fine dell’annus magnus era gia stata suggerita da Solmsen (1951:
7), che pure rendeva il termine con «deviation»; prima di lui il concetto di «Great Year» era stato
introdotto, ma soltanto in riferimento a Ti. 39d-e e a Plt. 270a-273d (vd. infra), da Adam (1907: 297~
299, 306).

21 Vd. supra, n. 14 e i loci passati in rassegna da van der Slujis (2006).

Museum Helveticum 80/1 (2023) 35-48 | DOI 10.24894/2673-2963.00047



Erodoto e il logos Atlantikos di Platone

pericope sopra riportata, secondo cui in tali circostanze patiscono maggiormente
le genti che vivono in luoghi elevati e siccitosi, mentre soffrono meno, o periscono
in misura minore, coloro i quali risiedono nelle vicinanze di fiumi e del mare, e in
particolare gli abitanti dell’Egitto, protetti come sono dal provvidenziale inter-
vento del Nilo, che con le sue piene? limita fortemente o azzera I'impatto del fuo-
co - o del caldo eccessivo.

Osserva de Callatay che una delle piu antiche enunciazioni, ancorché non si-
stematica, della concezione dell’annus magnus si trova poco oltre nello stesso dia-
logo, all’interno della trattazione fisica di Timeo (che Crizia in Ti. 27a3 qualifica
come dotpovopkwtaro[g] nu@v). Qui si introduce il concetto di TéAeog éviavtdg
come ciclo cosmico concluso dal ritorno delle otto orbite astrali — quella delle stel-
le fisse e quelle dei sette pianeti, che si muovono ciascuno secondo una velocita
propria — alla posizione dalla quale iniziarono il loro movimento (39c5-e3)%.
Questa teoria, come si e gia accennato, viene ripresa nel Politico (268e sgg.), dove il
forestiero Eleate?® spiega le ragioni dell’alternanza di due cicli cosmici, I'uno carat-
terizzato dalla presenza del demiurgo, che accompagna il moto di tutte le compo-
nenti dell’universo, I'altro dalla sua assenza, durante la quale I'intero sistema,
incapace di mantenersi immutabile secondo I’ordine tracciato dall’artefice, ri-
prende a ruotare nel senso opposto, essendo il movimento all’indietro ad esso con-
naturato (269d1-2); in occasione di tali rivolgimenti si producono sulla Terra
distruzioni su larga scala (270c11 ¢@Bopai ... péyiotac: la stessa locuzione che
abbiamo riscontrato in Ti. 22c1-2), a seguito delle quali sopravvivono soltanto
pochi uomini®,

Come rileva ancora de Callatay, benché in Ti. 22c-d soltanto le conflagrazioni
siano esplicitamente associate agli stravolgimenti dell’ordine cosmico, «it is clear
that the recurrences of both kinds of destruction is fixed by some sort of mathe-
matical law», e che pertanto anche i diluvi, che rientrano nella stessa categoria

22 1l participio Av6pevog (22d6) é di interpretazione controversa, ma pud probabilmente leggersi
in riferimento allo straripamento naturale del fiume (Brisson 2001: 108, 226 n. 60; Fronterotta 2003:
159) piuttosto che al rilascio controllato da dighe (Waterfield 2008: «by being released»; in pro-
posito, dopo Taylor 1928: 53-54 e Cornford 1937: 365-366, vd. Raith 1967 e Gill 2017: 110). Sul «Nil
saveur» rimando alle considerazioni di Brisson (1987: 155-158; e cfr. Procl. in Tim. I 118,1-14 Diehl).
Anche questa notazione del racconto di Crizia/Solone trova un parallelo, seppure piuttosto labile, in
Erodoto (2,19), che colloca proprio nel periodo pit caldo, a partire dal solstizio dell’estate, le inon-
dazioni provocate da Nilo.

23 Sulla complementarieta di Ti. 22c-d e Ti. 39c—e vd. da ultimo van der Sluijs (2006: 66-67, 70—
71).

24 Sinoti che qui, come gia in Ti. 22 e 39, la trattazione & affidata a un interlocutore altro rispetto
a Socrate; inoltre, come in Ti 22, la spiegazione di un fenomeno astronomico prende I’abbrivio dal
ricordo di un’antica leggenda cui esso avrebbe dato origine: I'inversione del corso del Sole e degli
astri operata da Zeus per risolvere in favore di Atreo la contesa con il fratello Tieste per il regno
(Plt. 268e8-269a5; cfr. Apollod. 2,11-12; Acc. Atr. 169-177; Sen. Thy. 222-235).

25  Per una rassegna delle principali proposte esegetiche sul complesso mito narrato in Plt. 268d-
277d vd. almeno Naas (2017) e Dixsaut et al. (2018: 333-382).

Museum Helveticum 80/1 (2023) 35-48 | DOI 10.24894/2673-2963.00047

4



42

Luigi Silvano

delle «distruzioni grandissime» e hanno analoghe ripercussioni sull’ umanita, pos-
sono in qualche misura essere legati ai cicli del «grande anno»?. Le conflagrazioni
occorrerebbero all’inizio, a meta (cioé dopo 12.960 anni) e alla fine dell’annus
magnus; mentre i diluvi, in ragione della loro asserita funzione purificatrice
(Ti. 22d6-7, cit. supra; cf. Procl. in Tim. 1 118,15-119,6 Diehl)?’, marcherebbero la
transizione da una eta dell’'uomo all’altra, e si verificherebbero anch’essi a inter-
valli regolari?®, Il primo diluvio andrebbe collocato, in abbinamento a una confla-
grazione, al principio del «grande anno», subito prima dell’inizio dell’eta dell’oro,
che vede il fiorire delle civilta proto-ateniese e atlantide, ambedue di fondazione
divina; il secondo diluvio segnerebbe il discrimine tra I’eta aurea e quella argen-
tea, in cui si collocano il declino morale e civile di Atlantide e la guerra con Atene;
il terzo avrebbe messo fine a quest’epoca, e con essa alle due civilta, e inaugurato
I’etd del bronzo; il quarto, quello di Deucalione e Pirra, avrebbe sancito il passag-
gio all’eta ferrea, tuttora in corso. Tale ricostruzione implica che Criti. 112a1-4
presupponga, appunto, quattro diluvi e non tre.

Veniamo ora al passo erodoteo di cui potrebbe essere reminiscente, a giudi-
zio di chi scrive, il Platone di Ti. 22 c-d e di Criti. 112 a. In 2,142,1-3% lo storico

26  De Callatay (1996: 23). Anche in Lg. 3,676¢c-679e Platone ricorda il periodico verificarsi di xata-
KAvopol senza accennare a connessioni con movimenti degli astri, ma soffermandosi piuttosto sulle
conseguenze di tali inondazioni, tratteggiate in termini analoghi a quelli di Ti. 22-23 (sopravvivono
gli abitanti dei monti; ogni volta scompaiono le arti), e senza riferimenti all’Egitto. Rileva van der
Sluijs (2006: 66 n. 26) che non é dimostrabile che Platone postulasse una alternanza perfetta di diluvi
e conflagrazioni a suggello dei vari cicli del <grande anno»: tale concezione si affermo in epoca elle-
nistica, ed é attestata, ad es., da Berosso, che associa le inondazioni e i diluvi al solstizio invernale
dell’anno cosmico, le ekpyroseis a quello estivo (Bab. fr. 19 apud Sen. nat. 3,28,7-29,2: sul frammento
e il suo rapporto con il pensiero stoico vd. van der Sluijs 2006: 57-58; Dumas-Reungoat 2012: 24-26;
sulla persistenza di questa teoria vd. ancora van der Sluijs 2006: 67 n. 29).

27 Funzione che risulta evidente anche dalla chiusa del Crizia, dove affiora il motivo della decisio-
ne divina di punire la genia corrotta degli Atlantidi (Fredericks 1978: 91-92; ivi, 89 e 98, lo studioso
propone di leggere I’intero racconto di Atlantide come una variante, o una rielaborazione complessa,
dell’antico motivo folclorico del diluvio); sul passo vd. almeno Nesselrath (2006: 442-450).

28 Secondo la ricostruzione di de Callatay, invero su questo punto piuttosto speculativa, ma coe-
rente con il suo impianto teorico, i diluvi interverrebbero a suddividere I’anno cosmico in segmenti
di durata via via decrescente, calcolabili secondo la proporzione della tetractys (4:3:2:1): le eta dell’
uomo cosi delimitate misurerebbero pertanto 10.368, 7.776, 5.184 e 2.592 anni rispettivamente (de
Callatay 1996: 32).

29  Mentre Hdt. 2,142,1-3 viene spesso chiamato in causa dai commentatori del Timeo-Crizia (e.g.
Nesselrath 2006: 115) per sottolineare la verisimiglianza della cronologia fornita dai sacerdoti inter-
rogati da Solone (vd. supra nn. 6 e 12, infra n. 31; del resto Platone non avrebbe potuto far risalire il
mito di Atlantide in un’epoca piu antica rispetto a quella delle prime testimonianze scritte tout court,
cioé appunto quelle degli Egizi), non altrettanto pud dirsi per 2,142,4. Gli unici ad aver suggerito una
qualche corrispondenza con Ti. 22c-d, per quanto ho potuto accertare, sono Weil (1959: 15), Luce
(1978: 180 n. 36) e Froidefond (1971: 289 n. 197), che vede questa e altre riprese erodotee come espe-
dienti impiegati da Platone ai fini della ««égyptisation» du récit» (da Froidefond dipende la citazione,
priva di indicazione precisa del passo e del corrispettivo erodoteo, di Meulder 1993: 196 n. 81); de
Callatay (1996: 17 n. 42) invece chiama in causa 2,142 come comparandum per PIt. 269a, ma non per
Criti. 112a, che pure discute in dettaglio. Decisamente vago Joly (1982: 260), che si astiene da rimandi

Museum Helveticum 80/1 (2023) 35-48 | DOI 10.24894/2673-2963.00047



Erodoto e il logos Atlantikos di Platone

riferisce di aver appreso dai sacerdoti e da altri non meglio precisati informatori
egiziani*® che a partire dal primo re (Min) sino all’'ultimo regnante (Sethos) si
sono succedute trecentoquarantuno generazioni di uomini, per un totale di circa
undicimilatrecentoquarant’anni®!. A questo punto soggiunge (2,142,4):

&v toivuv ToUTw TO XpOvw TeTpaxig EAeyov €€ 0wV Tov f{jAlov avaotijvar &vBa e
viv katadvetal, évBeltev 8i¢ émavateidal, kal €vBev viv avatéAdel, évBalta 8ig
katadUvar kai o08ev T@v kat’ Alyvntov UTO tadta étepowwdijval, olte @ anod Tig
yiig oUte Ta ano ol motapod oL yvéueva, o0te Ta dpgi vovooug olTe Th KAT TOUG
Bavdrovc.3?

Dicevano che in questo periodo quattro volte il sole aveva mutato il suo corso: che
1a, dove ora tramonta, si levo due volte e che 13, dove ora sorge, due volte tramonto;
e che in questo periodo in Egitto non cambio nulla, né per quanto proveniva agli
Egiziani dalla terra o dal fiume, né riguardo alle malattie, né a proposito delle morti
(trad. Fraschetti in Lloyd 1989).

puntuali, limitandosi a osservare che «selon un systéme de contraires et d’oppositions déja structuré
chez Hérodote, la Grece est classée comme une terre de catastrophes et de ruptures, avec toutes leur
conséquences géo-historiques: temporalité discontinue, destructions en chaine, retour périodique au
degré zero de I'histoire et de la culture, mémoire courte et sans écriture [...]».

30  Le traduzioni proposte per Aiyumtiol 1 kal ol ipéeg oscillano tra «the Egyptians and their
priests» (Godley 1920) e un piu restrittivo «die Agypter, d.h. die Priester» ovvero «die Agypter, und
zwar in erster Linie die Priester» (Fehling 1971: 57).

31 Sulla cronologia qui fornita vd. Moyer (2013: 300) e Bichler (2013: 138); poco oltre Erodoto
(145,2) quantifica in quindicimila anni la distanza intercorrente tra Dioniso e Amasi. In generale sul-
la nozione erodotea di tempo e spatium historicum vd. Vannicelli (2001) e Cobet (2002).

32 La questione delle fonti di questo passo e della sua interpretazione & stata ampiamente discus-
sa: basti ricordare quanto segue. Non & acclarato se Erodoto, da cui dipendono Pomponio Mela 1,9,59
(... mandatumque litteris servant, dum Aegyptii sunt, quater cursus suos vertisse sidera ac solem iam
bis occidisse unde nunc oritur: cfr. Parroni 1984: 225-226) e Solino 32,39 (iidem populi ferunt a primis
sibi gentis suae avis traditum, ubi nunc occasus est, quondam ibi ortus solis fuisse), abbia davvero
potuto attingere questa nozione da informatori egiziani, o se abbia viceversa elaborato un motivo -
quello dell’inversione del corso degli astri — ben attestato nel folklore vicino-orientale e classico. A
detta di Lloyd (1988: 106-107; in proposito vd. anche Haziza 2009: 68-69) questo brano sarebbe
frutto di un cortocircuito innescato da una domanda dello storico ai sacerdoti egizi sulla presenza,
nei loro archivi, di testimonianze relative all’esistenza di cicli cosmici paragonabili a quelli a lui noti
da Empedocle e da altri pensatori; i sacerdoti avrebbero risposto ricorrendo a narrazioni mitiche
(ad es. il conflitto tra Horus e Seth quale evocato nella Stele di Metternich), che ammettevano la
possibilita di temporanee inversioni nel corso del moto degli astri, non pero legate, come nella conce-
zione greca, a distruzioni e annientamento della stirpe umana. Di qui la notazione finale kai o08&v
TOV KaT Alyvntov Ood tadta étepowwdijval KTA. (ibid.). Corcella (2013: 69) rileva come il fatto che
Erodoto non commenti la notizia pud essere indice di un certo scetticismo e al contempo di rispetto
per i sacerdoti egizi. Si tenga presente che anche in 2,77,3 Erodoto collega il fatto che gli Egizi godano
di ottima salute e siano secondi solo agli abitanti della Libia nella speciale classifica degli vywnpéota-
7ol alla stabilita delle stagioni e pil in generale alla mancanza di petapoAat di sorta alcuna nella
regione da loro abitata — i commentatori rilevano qui I’eco di un determinismo ambientale di stam-
po ippocratico: vd. Lloyd 1976: 332-333; Thomas 2000: 37-38, con loci similes; analoga concezione
affiora nella descrizione della chora ateniese di Criti. 110d4-112d3: si veda, in economia, Ruben
2020:11 n. 15.

Museum Helveticum 80/1 (2023) 35-48 | DOI 10.24894/2673-2963.00047



Luigi Silvano

Esattamente come il sacerdote consultato dal Solone di Ti. 22d1-6, anche quelli
interrogati da Erodoto riferiscono di ricorrenti anomalie astronomiche che non
provocano ripercussioni sul territorio dell’Egitto né sulla salute dei suoi abitanti;
sebbene qui si parli del Sole e non anche di altri corpi celesti, & tuttavia significa-
tivo che, come nei passi del Timeo e del Politico sopra citati, I'irregolarita riscon-
trata riguardi un fenomeno di inversione del moto astrale. Si aggiunga che una
reminiscenza del medesimo paragrafo erodoteo, anche a livello verbale, non é da
escludersi per Plt. 269a®, passo che, come si & visto, appare strettamente inter-
relato tanto con Criti. 112a quanto con Ti. 22c-d; e che diverse notizie contenute in
capitoli contigui a Hdt. 2,142 sono verosimilmente alla base di altri passaggi del
Timeo-Crizia®. Non parrebbe, quindi, infondato ipotizzare che la pericope erodo-
tea abbia ispirato ’aneddoto di Ti. 22d1-6 sull’immunita dell’Egitto rispetto alle
conflagrazioni. Forse meno palese, ma non trascurabile, & la corrispondenza tra il
numero delle alterazioni del corso solare registrate da Erodoto e quello dei diluvi
cui fa riferimento Criti. 112a. Vero & che il dato numerico del Crizia e di per sé in
linea con I'idea di una successione quadrifasica dei cataclismi all’interno di una
lunga dimensione storica che si pud attribuire a Platone con una qualche certezza,
e che il filosofo puo aver attinto da altre fonti®*; e che, d’altra parte, se ci si attiene
alla ricostruzione di de Callatay, una identica sequela di world reversals occupe-
rebbe un lasso di tempo piu che doppio rispetto a quello indicato da Erodoto®.
Non sfugge, inoltre, che sia in Criti. 112a che in Ti. 22d1-6 non é possibile cogliere
inequivocabili rimandi lessicali alla pericope erodotea, e che quindi sia forse
azzardato postulare una reminiscenza diretta e consapevole.

Cionondimeno, sono propenso a credere che non sia da scartare I’ipotesi che
a monte di questi due passi platonici operi una memoria latente del locus erodoteo
- e, piu in generale, che la presenza sottotraccia di Erodoto nel Timeo-Crizia possa
essere pill pervasiva di quanto sino ad oggi rilevato.

33 Pit. 269a1-5 [...] 10 mepi Tij¢ petaPoAiic SVoews Te Kai avatoAijg NAlov kai TV GAAwY GoTpwv,
g Gpa 60ev pev avatéArel vy eig ToUTov TOTE TOV TOMOV €8VETO, AvéTeAAe §'¢k ToD €vavtiov, ToTe &€
paptupnioag Gpa & Oedg ATpel petéParev avto eni 16 viv oxijpa. Vd. supra, n. 24.

34  Hdt. 2,137-138; 143; 147-152: vd. supra, nn. 3 e 4.

35  Vd.supra, nn. 10, 27, passim.

36 Come si e detto, secondo i calcoli di de Callatay (1996: 32, passim) la concezione platonica
dell’annus mundi prevede il verificarsi «world reversals» all’inizio, a meta e alla fine di ciascun ciclo
cosmico, quindi ogni 12.960 anni. Erodoto sembra invece attestare, in un lasso di tempo di gran
lunga inferiore (per la precisione 1.620 anni in meno), due passaggi dal movimento normale a quello
retrogrado e viceversa, per un totale di quattro inversioni. La discrepanza si potrebbe spiegare
anche in riferimento alla scarsa accuratezza che si vorrebbe attribuire al resoconto di Crizia (supra,
n. 16).

Museum Helveticum 80/1 (2023) 35-48 | DOI 10.24894/2673-2963.00047



Erodoto e il Jogos Atlantikos di Platone

Bibliografia

Adam, J. (1907): The Republic of Plato. Edited with critical notes, commentary and appen-
dices, Vol. IT (Cambridge).

Adorno, F. (1988 ['1953]): Platone. Dialoghi politici. Lettere. Volume primo. Repubblica,
Timeo, Crizia, Politico (Torino).

Arrighetti, G. (1991): «Platone fra mito, poesia e storia», Studi classici e orientali 41, 13-
34.

Asheri, D. (1988): Erodoto. Le Storie. Volume I. Libro I. La Lidia e la Persia. Introduzione
generale, testo e commento (Milano).

Asheri, D./Lloyd, A./Corcella, A. (2007): A Commentary on Herodotus. Books I-IV (Oxford/
New York).

Bakhouche, B. (2011): Calcidius. Commentaire au Timée de Platon. Tome I. Edition critique
et traduction francaise, avec la collaboration de L. Brisson (Paris).

Bekker, I. (1826 ed.): Platonis Dialogi latine juxta interpretationem Ficini aliorumque, Vol.
XI (Londini).

Bichler, R. (2013): «Zur Funktion der Autopsiebehauptungen bei Herodot», in: Dunsch,
B./Ruffing, K. (Hg.): Herodots Quellen — Die Quellen Herodots (Wiesbaden) 135-151.

Bidez, ]. (1945): Eos ou Platon et I’Orient (Bruxelles).

Bodnar, I. M. (2020): «The Day, the Month, and the Year: What Plato Expects from Astro-
nomy», in: Jorgenson/Karfik/Spinka (2020) 112-130.

Boll, F./Bezold, C./Gundel, W. (1977 [Leipzig *1926]): Sternglaube und Sterndeutung. Die
Geschichte und das Wegen der Astrologie (Darmstadt).

Brisson, L. (1982): Platon. Les mots et les mythes (Paris).

— (1987): «L’Egypte de Platon», Les Etudes philosophiques 2.3, 153-168.

— (2001 [*1992]): Platon. Timée - Critias. Traduction inédite, introduction et notes, avec la
collaboration de M. Patillon [...], 5¢ éd. corr. (Paris).

Broadie, S. (2012): Nature and Divinity in Plato’s Timaeus (Cambridge).

Bultrighini, U. (1997): Crizia, in: E. V. Maltese (a cura di): Platone. Tutte le opere. Vol. IV
(Roma) 657-687.

Burnet, J. (1902): Platonis Opera. Tomus IV tetralogiam VIII continens (Oxonii).

Bury, R. G. (1929): Timaeus, Critias, Cleitophon, Menexenus, Epistles (London/New York).

Callatay, G. de (1996): Annus platonicus: a study of world cycles in Greek, Latin and Arabic
sources (Louvain).

Capra, A. (2001): Agon logon: il Protagora di Platone tra eristica e commedia (Milano).

Cavagnaro, E. (1997): «The Timaeus of Plato and the erratic motion of the planets», in:
Calvo, T./Brisson, L. (eds.): Interpreting the Timaeus - Critias. Proceedings of the IV
Symposium Platonicum. Selected Papers (Sankt Augustin) 351-362.

Cobet, J. (2002): «The organization of time in the Histories», in: Bakker, E. ]./De Jong, L. J.
F./van Wees, H. (eds.): Brill’s Companion to Herodotus (Leiden/Boston/Kdln) 387-
412.

Corcella, A. (2013 ['1984]): «Herodotus and analogy», in: Vignolo Munson, R. (ed.): Hero-
dotus: Volume 2. Herodotus and the World (Oxford) 44-77.

Cornford, F. M. (1937): Plato’s Cosmology. The Timaeus of Plato (London; repr. Indiana-
polis, IN/Cambridge 1997).

Dixsaut, M. et alii (2018): Platon, Le Politique. Introduction, traduction et commentaire
(Paris).

Museum Helveticum 80/1 (2023) 35-48 | DOI 10.24894/2673-2963.00047

45



46

Luigi Silvano

Donini, P. (1988): «Il Timeo: unita del dialogo, verisimiglianza del discorso», Elenchos 9,
5-52.

Dumas-Reungoat, C. (2012): «Bérose, de I’emprunt au faux», Kentron 28, 159-186 (con-
sultato nella versione online il 21/2/2021. URL: http://journals.openedition.org/ken-
tron/1176).

Fehling, D. (1971): Die Quellenangaben bei Herodot. Studien zur Erzdhlkunst Herodots
(Berlin/New York).

Ferrari, F./Petrucci, F. M. (2022): Platone. Timeo (Milano).

Festugiére, A. J. (1966): Proclus. Commentaire sur le Timée. Traduction et notes, Tome I —
Livre I (Paris).

Fredericks, S. C. (1978): «Plato’s Atlantis: A Mythologist Looks at Myth», in: Ramage
(1978a) 81-99.

Friedldnder, P. (1958 [11954]): Plato. 1. An introduction, transl. H. Meyerhoff (New York).

Froidefond, Chr. (1971): Le mirage Egyptien dans la littérature grecque d’Homére a Aristo-
te (Aix-en-Provence).

Fronterotta, F. (2003): Platone. Timeo. Introduzione, traduzione e note (Milano).

Giarratano, E. (31947): Platone. Dialoghi: Timeo, Crizia, Minosse (Bari).

Gill, C. (2017): Plato’s Atlantis Story. Text, Translation and Commentary (Liverpool).

Godley, A. D. (1920): Herodotus, with an English Translation (Cambridge, MA).

Gorgemanns, H. (2000): « Wahrheit und Fiktion in Platons Atlantis-Erzdhlung», Hermes
128.4, 405-419.

Gregory, A. (2001): Plato’s Philosophy of Science (London/New York).

Griffiths, J. G. (1985): «Atlantis and Egypt», Historia 34.1, 3-28.

Haziza, T. (2009): Le Kaléidoscope hérodotéen. Images, imaginaire et représentations de
UEgypte a travers le livre II d’Hérodote (Paris).

Johansen, T. K. (1998): «Truth, lies and history in Plato’s Timaeus-Critias», Histos 2, 192-
215.

— (2004): Plato’s natural philosophy. A study of the Timaeus-Critias (Cambridge).

Joly, H. (1982): «Platon Egyptologue», Revue Philosophique de la France et de U'Etranger
172.2, 255-266.

Jorgenson, C./Karfik, F./Spinka, S. (eds., 2020): Plato’s Timaeus. Proceedings of the Tenth
Symposium Platonicum Pragense (Leiden).

Lamb, W. R. M. (1925): Timaeus, in: Plato in Twelve Volumes. Vol. 9 (Cambridge, MA).

Laplace, M. (1984): «Le Critias de Platon, ou 'ellipse d’une épopée», Hermes 112.3, 377~
382.

Lloyd, A. B. (1976): Herodotus. Book II. Commentary 1-98 (Leiden).

— (1988): Herodotus. Book II. Commentary 99-182 (Leiden).

— (1989): Erodoto. Le Storie. Volume II. Libro II. L’Egitto. Introduzione generale, testo e
commento. Traduzione di A. Fraschetti (Milano).

Luce, J. V. (1978): «The Sources and Literary Form of Plato’s Atlantis Narrative», in:
Ramage (1978a) 49-78.

Marincola, J. (2001): Greek Historians (Cambridge/New York).

Meulder, M. (1993): «L’Atlantide ou Platon face a I’exotisme (Critias, 112 et sqq.)», Revue
de Philosophie Ancienne 11.2, 177-209.

Moyer, I S. (2013 [12002]): «Herodotus and an Egyptian mirage: The genealogies of the
Theban priests», in: Vignolo Munson, R. (ed.): Herodotus: Volume 2. Herodotus and
the World (Oxford) 292-320.

Museum Helveticum 80/1 (2023) 35-48 | DOI 10.24894/2673-2963.00047



Erodoto e il logos Atlantikos di Platone

Naas, M. (2017): «From Spontaneity to Automaticity: Polar (Opposite) Reversal at States-
man 269c-274d», in: ]. Sallis (ed.): Plato’s Statesman. Dialectic, Myth, and Politics
(Albany, NY) 15-31.

Nails, D. (2002): The People of Plato. A Prosopography of Plato and Other Socratics (Indi-
anapolis, IN/Cambridge).

Nesselrath, H.-G. (2002): Platon und die Erfindung von Atlantis (Miinchen/Leipzig).

— (2006): Platon. Kritias. Ubersetzung und Kommentar (Gottingen).

Parroni, P. (1984): Pomponii Melae De Chorographia libri tres (Roma).

Pegone, E. (1997): Timeo, in: E. V. Maltese (a cura di): Platone. Tutte le opere. Vol. IV
(Roma) 533-655.

Perilli, L. (1990): «<Empedocle, Platone ed il clinamen epicureo», Museum Criticum 25-28,
281-289.

Pradeau, J.-F. (1997): Le Monde de la Politique. Sur le récit atlante de Platon, Timée (17-27)
et Critias (Sankt Augustin).

Raith, 0. (1967): «O NetAog Avopevog», Philologus 11, 27-33.

Ramage, E. S. (1978a): Atlantis: Fact of Fiction? (Bloomington, IN/London).

— (1978b): «Perspectives Ancient and Modern», in: Ramage (1978a) 3-45.

Reale, G. (1994): Platone. Timeo. Introduzione, note, apparati e appendice iconografica
(Milano).

Rivaud, A. (1949): Platon. Oeuvres complétes. Tome X. Timée — Critias (Paris).

Robinson, D.B. (1995): Politicus, in: Platonis Opera. Tomus I tetralogias I-II continens (O-
xonii) 473-559.

Rosenmeyer, T. G. (1956): «Plato’s Atlantis Myth: Timaeus or Critias ?», Phoenix 10.4, 163-
172.

Ruben, T. (2020): «Genos, chora et guerre dans le prologue du Timée-Critias», in: Jorgen-
son/Karfik/Spinka (2020) 1-21.

Schépsdau, K. (1994): Platon. Nomoi (Gesetze). Buch I-III. Ubersetzung und Kommentar
(Gottingen).

Solmsen, F. (1951): «Epicurus and Cosmological Heresies», American Journal of Philology
72.1, 1-23.

Tarrant, H. (2006): Proclus, Commentary on Plato’s Timaeus, Vol. I, Book 1: Proclus on the
Socratic State and Atlantis, translated with introduction and notes (Cambridge/New
York/al.)

Taylor, A. E. (1928): A Commentary on Plato’s Timaeus (Oxford).

Thomas, R. (2000): Herodotus in Context. Ethnography, Science and the Art of Persuasion
(Cambridge).

Tulli, M. (2013): «The Atlantis poem in the Timaeus-Critias», in: Boys-Stones, G./E1 Murr,
D./Gill, Chr. (eds.): The Platonic Art of Philosophy (Cambridge) 269-311.

— (2017) «L’eredita di Solone. Tradizione del racconto e ricerca sulla citta ideale nel
Timeo e nel Crizia di Platone», in: Conti Bizzarro, F./Massimilla, G./Matino, G. (a
cura di): PHILOI LOGOI. Giornate di studio su Antico, Tardoantico e Bizantino dedi-
cate ad Ugo Criscuolo (Napoli) 1-15.

van der Sluijs, M. A. (2006): «Phaeton and the Great Year», Apeiron 39, 57-90.

Vannicelli, P. (2001): «Herodotus’ Egypt and the Foundations of Universal History», in:
Luraghi, N. (ed.) The Historian’s Craft in the Age of Herodotus (Oxford/New York)
211-240.

Museum Helveticum 80/1 (2023) 35-48 | DOI 10.24894/2673-2963.00047

47



Luigi Silvano

Vidal-Naquet, P. (1964): «Athénes et I’ Atlantide. Structure et signification d’un mythe pla-
tonicien», Revue des études grecques 77, 420-444 (repr. Id., Le chasseur noir, Paris
21983, 335-360).

—(1982) «Hérodote et I’Atlantide: entre les Grecs et les Juifs. Réflexions sur I’historiogra-
phie du siécle des lumiéres», Quaderni di storia 16, 3-75.

Waterfield, R./Gregory, A. (2008): Plato. Timaeus and Critias. Transl. by R.W., Introd. and
Notes by A.G. (Oxford).

Weil, R. (1959): L’«Archéologie» de Platon (Paris).

Welliver, W. (1977): Character Plot and Thought in Plato’s Timaeus-Critias (Leiden).

Corrispondenza: Luigi Silvano, Universita degli Studi di Torino, Dipartimento di Studi
Umanistici, via Sant’Ottavio 20, I-10124 Torino, luigi.silvano@unito.it

Museum Helveticum 80/1 (2023) 35-48 | DOI 10.24894/2673-2963.00047



	Erodoto e il logos Atlantikos di Platone: in margine a Ti. 22d e Criti. 112a

