
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 80 (2023)

Heft: 1

Artikel: Erodoto e il logos Atlantikos di Platone: in margine a Ti. 22d e Criti.
112a

Autor: Silvano, Luigi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1042194

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1042194
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erodoto e il logos Atlantikos di Platone:
in margine a 77. 22d e Criti. 112a

Luigi Silvano, Torino

Abstract: Behind the mention of recurrent catastrophes connected to the anomalous
motion of the astral bodies in Plat. Ti. 22d and Criti 112a there is probably a

reminiscence of Hdt. 2,142,4- This allusion is unlikely to be coincidental, given the many cross-
references to Herodotus' logos Aigyptios found in Plato's Atlantis story in the Timaeus-

Critias.

Keywords: Plato, Critias, Timaeus, Herodotus, flood myth, natural catastrophes, Great

Year, Atlantis story, Egypt.

Ha scritto Jean-François Pradeau che «si l'on supprimait du Timée et du Critias

tout ce qui semble redevable à Hérodote, il ne resterait guère du récit que la seule

description d'Athènes»1. In particolare è il logos Aigyptios la parte dell'opera ero-
dotea ad aver fornito i maggiori spunti per il logos Atlantikos platonico2: alio stori-

co di Alicarnasso sembrano ispirarsi la cornice del racconto, la cui voce narrante
si allaccia a una tradizione che si vuol far risalire a certe antiche scritture degli
Egizi e ai sacerdoti che se ne fanno interpreti3; non pochi tratti délia topografia e

* Sono grato a Marco Barbero e Francesco Bertani per l'attenta rilettura di queste pagine; devo

preziose indicazioni ai lettori e ai redattori délia rivista e a Federico Maria Petrucci, che ringrazio
inoltre per avermi messo a disposizione in anteprima i materiali preparatori délia nuova edizione
del Timeo da lui curata per la collana degli Scrittori greci e latini délia Fondazione Lorenzo Valla.
Nelle citazioni dal Timeo-Crizia e dal Politico i numeri di linea fanno riferimento rispettivamente aile
edizioni Burnet (1902) e Robinson (1995).
1 Pradeau (1997: 185). Si veda anche come Luc Brisson (1982: 22), sulla scorta di Pierre Vidal-

Naquet (1964; 1982), definisce nel suo insieme il racconto platonico dell'Atene preistorica e di Atlantide:

«il s'agit d'un pastiche, et plus précisément d'un récit pseudo-historique où Platon prend pour
modèle Hérodote».
2 II tema è toccato tangenzialmente nei lavori di Bidez (1945, Append. 2, 33-34), Friedländer
(1958 11954]: 319-320, 395 n. 5), Weil (1959: 42-54, passim), Vidal-Naquet (1964: 427-428), Luce
(1978: 61-62, 68, passim), Brisson (1982: passim; 1987:154), Griffiths (1985: 5-6, 9, passim), Meulder
(1993: 199-200), mentre è oggetto di più attenta riflessione da parte di Froidefond (1971: 288-289,
296, passim) e soprattutto del già citato Pradeau (1997: 157-183), cui si deve una rassegna di passi

paralleli ampia, ancorché non esaustiva; vd. inoltre Nesselrath (2006: ad indicem). Per un'esemplifl-
cazione vd. infra, nn. 3 e 4.

3 Crizia riporta una storia da lui udita durante la fanciullezza dalla viva voce dell'omonimo avo,

il quale l'avrebbe ascoltata da Solone, che a sua volta l'avrebbe appresa dai sacerdoti egizi (TL 20d-
21c; per il dibattito sull'identificazione di questo Crizia e per i legami di parentela tra Platone e i
Dropidi vd. Nails 2002: 106-111 e 244; Nesselrath 2002: 18-19 e 53-54 nn. 39-41; 2006: 43-50). Del

soggiorno in Egitto di Solone Erodoto riferisce diffusamente (Hdt. 1,30; 2,177; vd. Brisson 1987:155 e

n. 9); già Taylor (1928: 53) accostava la scena di Solone a dialogo con i sacerdoti in merito alle epoche

più remote di TL 22b a Hdt. 2,143, dove Ecateo espone le antiche genealogie dei Greci ai sacerdoti

egizi, i quali a loro volta illustrano quelle a loro note. Si aggiunga che nel medesimo passo platonico
si puö rawisare quella "blatant contradiction between Egyptian tradition and Greek mythical and

legendary chronology" rilevata a proposito di Hdt. 2,142,2 da Lloyd (in Asheri/Lloyd/Corcella 2007:

Museum Helveticum 80/1 (2023) 35-48 | DOI 10.24894/2673-2963.00047



Luigi Silvano

délia descrizione di usi e costumi delle città di Sais e Atlantide4; e finanche alcune

movenze espressive e scelte lessicali5. A questa lista già molto nutrita di loci paral-
leli ne vorrei aggiungere uno, sinora trascurato, che a mio awiso permette di

meglio comprendere, proprio alla luce di questa possibile allusione, un passo piut-
tosto discusso del Crizia.

Secondo il racconto riportato da Crizia, circa novemila anni prima dell'epoca
di Solone6 l'Atene vittoriosa antagonista di Atlantide sarebbe stata completamente
distrutta da terremoti e da una tremenda alluvione, che nel volgere di poche ore

344). Sulla funzione del personaggio di Solone e del suo presunto epos incompiuto nell'economia del
Timeo-Crizia vd. almeno, dopo Laplace (1984), Tulli (2013; 2017).

4 Per la descrizione di Sais cfr. Plat. Ti. 21e-22a vs Hdt. 2,59; 164-168 (divisione in caste analoga
a quella dell'antica Atene); 2,28; 169-171 (culto di Atena; vd. Brisson 1987: 155 e n. 8). Per l'Atene
arcaica cfr. Ti. 24a-b (suddivisione in classi della cittadinanza, che rispecchia quella di Sais: vd.

Görgemanns 2000: 406) vs Hdt. 2,164 (specializzazione in sette classi degli Egiziani); TL 23e, 24b-c e

Criti. 109c (origine divina della genia degli Ateniesi antichi, cui Atena ha insegnato la divinazione, la
medicina e le altre arti) vs Hdt. 2,83-84 (l'arte divinatoria risale agli dèi; non si précisa se ciô valga
anche per la medicina: forse lo si puö inferire dal fatto che essa viene presentata corne scienza raffi-
natissima). Per Atlantide cfr. Criti. 115c-116c vs Hdt. 1,98 (le cinta di mura concentriche di Ecbatana,
con merlature di colori différend; vd. Nesselrath 2006: 309-310); Criti. 118b-e vs Hdt. 1,178-186;
193.1-2 (mura, opere di canalizzazione, pond e fossati di Babilonia); 2,148-149 (la costruzione
dell'enorme /.aßüpivOov e il vicino lago Meride; vd. Nesselrath 2006: 372-373; la cittadella di
Atlandde ricorda inoltre la descrizione del santuario di Artemide a Bubasds di Hdt. 2,137-138:
Nesselrath 2006: 328); Criti 119c-120d (suddivisione del regno in dieci regioni ciascuna con a capo
un re; il sacrificio che i dieci re Atlantidi compiono ogni dieci anni prima di rendere giusdzia) e 120

e-121b (grandezza e decadenza della monarchia adandde) vs Hdt. 2,147,151-152 (dodici re regna-
no di comune accordo in altrettante regioni; promuovono costruzioni di straordinaria mole, corne il
summenzionato <labirinto>; si riuniscono per celebrare periodicamente un sacrificio in comune;
dapprima governano secondo giustizia, poi agiscono ingiustamente nei confronti di uno di loro dan-
do awio al conflitto che comportera l'affermazione di Psammetico e la rovina degli altri; molto ras-

somiglianti, in particolare, le due scene di sacrificio di Criti 119d-120d e Hdt. 2,147, su cui vd. Griffiths

1985: 21-22; Nesselrath 2006: 394, 400-401). Ulteriori punti di contatto si rawisano con altri
libri erodotei: cfr. Criti 118e-119b (l'immenso esercito di Atlantide) vs Hdt. 7,60; 185-186 (l'armata
persiana: Nesselrath 2006:385-387); l'etnico AtAovtec; si legge in Hdt. 4,184-185, ancorché associato

a stirpi che vivono all'estremità occidentale della Aißuq (in proposito vd. Vidal-Naquet 1964: 428 n.
40: «il ne me paraît pas douteux que le nom même de l'Atlantide est emprunté par Platon à

Hérodote»).

5 Pradeau (1997:157-167) («Le lexique hérodoteen du Critias»). Che questa e le altre allusioni al

logos Aigyptios erodoteo disseminate nel racconto di Crizia potessero essere coite dal pubblico di
Platone è plausibile. Si ritiene che le storie erodotee (in versione integrale o parziale, grazie a letture
pubbliche o a testi scritti) possano aver circolato ad Atene a partire almeno dagli anni '20 del V sec. a.

C. (Asheri 1988: LXIII; Marincola 2001: 22-23, con ulteriore bibliografia). Per la definizione del
pubblico di riferimento di Platone, che si deve intendere corne stratificato e composto di lettori e uditori,
rimando aile considerazioni di Capra (2001, specialmente 17,61-62).
6 Questa indicazione cronologica figura in Ti. 23e4-5 ed è ribadita in Criti. 108e2 e llla7-8: nel

primo caso sembra associata alla fondazione di Atene, nel secondo alla guerra con Atlantide. Che

Platone possa aver inteso 9.000 anni corne «a round figure way of indicating an <early> date by Egyptian

standards», con riferimento alla cronologia della civiltà egiziana fornita in Hdt. 2,142,2 (infra e

n. 31), è opinione condivisibile di Luce (1978: 62); sulla presunta discrepanza fra i due dati vd. inoltre
Gill (2017:114-136) e Nesselrath (2006:114-115).

Museum Helveticum 80/1 (2023) 35-48 | DOI 10.24894/2673-2963.00047



Erodoto e il logos Atlantikos di Platone 37

avrebbe causato un'erosione subitanea e profonda di gran parte del territorio
dell'antica acropoli, allora assai più vasto di quello attuale:

npdiTov (ièv to Trjç ùkpottoXeojc; elxe tote oi>x tù vûv ëxei. vOv pèv yap pia yevo-
pévq vùi; ùypà StaipEpövTux; yrjç; aùir)v ipiAr|v jtEpiTnÇaaa 7iETtoir|K£, aEtapwv dpa
Kai Tipö rfjç énl Aeukoàîûjvoç ipBopàc; xpiiou npoiEpov (jSaioç Étjaiaiou yEvopévou

(Plat. CritL llle6-112al).

Prima di tutto la conformazione dell'acropoli era allora diversa da quella odierna.
Poi una sola notte di piogge torrenziali, in cui si verificarono simultaneamente terre-
moti e un grande diluvio - il terzo antecedente la catastrofe awenuta al tempo di
Deucalione -, ne dilavô il terreno tutt'intorno (trad. mia).

La catastrofe di cui si parla qui è senza dubbio la medesima che annientö anche

Atlantide, di cui a Tim. 25c6-d27; Crizia précisa che questo fu il più antico di tre
diluvi antecedenti a quello cui soprawissero Deucalione e Pirra : sembra quindi

presupporre una serie di quattro diluvi storicamente documentabili8. Heinz-Günther

Nesselrath, autore del più analitico e dettagliato commento al Crizia a oggi

disponibile, fa tuttavia notare che il conteggio, cosi com'è formulato, potrebbe
anche essere inclusivo, ossia indicare una serie di tre cataclismi in tutto9. A favore

dell'interpretazione tradizionale milita Godefroid de Callatay, secondo cui il passo

va letto nell'ottica délia concezione platonica delle distruzioni cicliche del
mondo10, cui sarebbe abbinata una scansione délia storia dell'umanità in quattro
età, ciascuna delle quali inaugurata, appunto, da un diluvio.

Ripercorriamo brevemente alcuni dei brani presi in considerazione dallo stu-

dioso, prima di introdurre il comparandum erodoteo cui si è accennato. La storia
che Crizia inizia a narrare nel prologo del Timeo si apre con un episodio legato al

célébré soggiorno in Egitto di Solone11: costui, discorrendo con un gruppo di sacer-

7 ÔGTÉpûj 6è xpövu aeiapüv éÇaiaiwv Kai KaiaKÀuapûv yevopéviov, piâç /ipépaç Kai vuktôç
XaÀEnrjc èneÀOoùaqc;, tô te nap' ùpîv paxipov nàv 69p6ov ëSu Kara yfjç, i] te ÂTÀavxiç vrjaoç ùaaù-

tox; Kara xrjç 6aAaxxr|c; Sùaa t|<pavia6q.

s Cosi intendono perlopiù i traduttori, a partira da Ficino (in Bekker 1826: 280): vd. ad es. Bury
(1929), Giarratano (31947), Rivaud (1949), Taylor (1954 [1804]), Bultrighini (1997), Nesselrath (2006),

Gill (2017).
9 Nesselrath (2006: 218). Ciö che sembra certo è che qui si intendono soltanto i maggiori tra i

KaTaKAuopoi che colpirono 1'Attica di cui a CritL Hla6-7.
10 La concezione di ricorrenti catastrofi naturali legate a fenomeni cosmici risale al pensiero pre-
socratico, e pitagorico in particolare, e fu poi fatta propria dal pensiero stoico: in proposito basti

rinviare a Schöpsdau (1994: 358-361), anche per una rassegna dei diluvi noti ai Greci. Per una informata

ed esaustiva trattazione di questa teoria e della sua penetrazione nel pensiero di Platone

rimando all'importante monografia di de Callatay (1996, di cui si vedano specialmente le pp. 1-32),
le cui conclusioni sono accolte da van der Sluijs (2006; i due lavori non sono citati nei recenti com-
menti di Nesselrath 2006 e Gill 2017).
11 II racconto di Crizia, che gli interlocutori del dialogo a più riprese qualificano come fededegno
e sorretto da prove certe (cfr. TL 20d6-7; 26e4-5; CritL 110e6; lllc4-5, con ripetizione del termine-
chiave TEKpqpiov, erodoteo e tucidideo: Nesselrath 2006:185), è stato variamente interpretato come

Museum Helveticum 80/1 (2023) 35-48 | DOI 10.24894/2673-2963.00047



Luigi Silvano

doti in merito al passato più remoto dell'umanità, ammette candidamente che le

tradizioni della propria gente non risalgono oltre i tempi di Foroneo e Niobe e dei
due soprawissuti al diluvio, Deucalione e Pirra (Ti. 22a5-bl); a queste parole uno
dei più anziani tra i presenti replica che i Greci, eterni fanciulli (22b4-S), serbano

memoria soltanto del passato recente, e quindi di un solo diluvio (23b5-6 ëva yn?
KaraKXuapöv), ignari delle numerose altre catastrofi naturali verificatesi prima di

quello (23b6 noAAwv epnpooGev ysyovoTLov)12, che provocarono - e continueranno
a provocare -, in più luoghi dell'ecumene contemporaneamente, l'annientamento
di intere popolazioni (22cl-2 rtoAAal ko'l Kara rtoÀAà (p0opal ysyovaaiv ctvOpumwv

Kai EoovxaO. Le calamità più distruttive, prosegue il sacerdote, hanno luogo per
opera del fuoco e dell'acqua (22c2 nupi... Kai ùôaxi psyiorai13) e causano la deva-
stazione della maggior parte delle terre abitate, con l'eccezione dell'Egitto, sino ad

ora risparmiato tanto dagh effetti delle conflagrazioni innescate dai movimenti
anomah dei pianeti, quali quelle che i Greci adombrano nel mito di Fetonte14, quan-
to dalle inondazioni, da intendersi come necessarie purificazioni della superficie
terrestre (22d6-7 örav S'au 0eoi rqv yrjv (38aat Ka0aipovteç KataKÀùÇwatv). Tali
cataclismi determinarono nel mondo greco la scomparsa delle città, e con esse di

ogni cultura scritta. A soprawivere ai diluvi, in queste regioni, furono soltanto i

«allegedly historical account (i.e. a <documentary))», pûOoç dotato di un fondo di verità (vd. Johan-
sen 1998: 195 - da cui il virgolettato - e 202; Gill 2017: 14-17, 3S-38), «pseudo-history» (Broadie
2012:132). L'ambientazione in Egitto del racconto, com'è da più parti riconosciuto, non ha soltanto a

che vedere con la ricerca di un tratto esotico, ma serve a conferire un punto di partenza storicamen-
te verificabile per quello che viene presentato come un resoconto veritiero risalente alia cultura tra-
dizionalmente considerata come la più antica e depositaria di un'autorevole tradizione storica (Jo-
hansen 1998: 205). Sulla questione, sovente abbinata al problema del presunto poema soloniano di
cui a TL 21c-d, e troppo ampia per essere ripresa in questa sede, si vedano - oltre alia bibliografia
citata supra n. 3 - Weil (1959: 23-25), Rosenmeyer (1956: 165), Welliver (1977: 39), Brisson (1982:

32-49), Arrighetti (1991, in particolare 25-29), Johansen (2004: 24-47, passim), Ruben (2020:16-19)
e soprattutto 1'ampia discussione di Broadie (2012:115-172). La studiosa sottolinea, tra l'altro, come
le conoscenze degli Egizi, da cui dériva il resoconto di Crizia, siano basate su constatazioni empiriche
e non su un più solido fondamento metafisico, corne invece il successivo logos di Timeo - cosi già
Donini (1988: 30-32), che distingue tra la «sapienza tutta mondana di Crizia» e quella posseduta da

Timeo, unico vero sapiente tra i tre interlocutori di Socrate (ivi, 50) -; rileva peraltro corne

quest'ultimo non sia necessariamente in contrasto con il discorso di Crizia, cui è sottesa una molte-

plicità di significati.
12 Cfr. Criti. llla6-8 ttoAXùv ouv yeyovoxuv Kai peyàÀuiv KaraKXuapûv év toîç évaxiaxlAiou; êt£-

ai (seil, quelli intercorsi tra la distruzione di Atlantide e Solone; in proposito vd. Nesselrath 2006:192
e supra n. 6).

13 Crizia soggiunge che ve ne furono moite altre di entità minore (22c3 pupioiç Sè ôXÀoig ëtepai
ßpaxÜTepai), senza précisante cause, effetti e frequenza.
14 Quello di Fetonte è dunque un mito che contiene un fondo di verità: «one might say that the

scientific truth behind it does not so much refute the mythos of Phaethon as translate it into a different

form (schema), a form in which it is explained as an instance of a more general scientific
phenomenon» (Johansen 2004: 36). Secondo van der Sluijs (2006) la vicenda di Fetonte costituirebbe la

trasfigurazione mitica della caduta di meteoriti e altro materiale igneo; e Platone, come molti pre-
socratici, l'avrebbe associata a fenomeni quali il passaggio di comete e le congiunzioni astrali, in
particolare quelle che si verificano ai «turning points» del «grande anno> (ivi, 84).

Museum Helveticum 80/1 (2023) 35-48 | DOI 10.24894/2673-2963.00047



Erodoto e il logos Atlantikos di Platone 39

montanari, perlopiù illetterati; trascorsero cosi generazioni prima che la scrittura -
unica garanzia di perpetuazione della memoria storica - vi potesse riapparire, non

prima che gli uomini avessero acquisito mezzi e tecnologie sufficienti a soddisfare i

propri bisogni primari (22d3-23c2; cfr. Criti. 109d4-110a6).

Soffermiamoci sul primo tipo di catastrofe globale, le cui cause e conse-

guenze sono illustrate nei termini seguenti:

tùv rrcpi yfjv Kax' oùpavov iövTtov napàAAaÇiç Kai Stà paKpwv xpövwv yiyvopévq
twv eni yqç nupi noXXö <p0opä. tore ouv öaot Kai' öpq Kai èv ùQqÀotc; TÔrtoiç Kai év

ÇqpoTç oiKOÙaiv pàÀÀov SioXAuvtai tojv Ttoxapotç Kai 0aÀctrrq jxpoaoïKOÛviwv- qptv
8è ô NeîAoç Etç te tiïAÀa aortqp Kai tote ék Taurqç Tfjç ùnopiaç atoÇEt Auopevoc; (Plat.
Ti. 22dl-6).

una inversione dei corpi che si muovono nel cielo intorno alla Terra comporta, a

grandi intervalli di tempo, la distruzione di quanto si trova sulla superficie del pia-
neta per opera di una ingente quantité di fuoco. In tali circostanze si contano moite

più vittime tra coloro che abitano in zone montagnose e in luoghi elevati e aridi che

tra coloro che vivono presso i fiumi e il mare. Quanto a noi, è il Nilo, nostro salva-

tore anche in altre circostanze, a preservarci incolumi da questa calamité altri-
menti letale, grazie ai suoi straripamenti (trad. mia).

L'interpretazione del passo dipende in larga parte dal significato che si vuole
attribute a napdAAa^tq. Per la maggioranza dei commentatori il termine indicherebbe

una <deviazione>1s dei corpi celesti dalla loro orbita regolare di rivoluzione intorno

alla Terra. Tali scostamenti si spiegherebbero, a detta di Lorenzo Perilli, corne

dovuti aile «imperfezioni costitutive della realizzazione fisica» dei pianeti, impos-

15 Cosi, e.g., Giarratano (31947), Adorno (1988), Reale (1994), Fronterotta (2003); analogamente
Rivaud (1949) rende «déviation», Cornford (1937) e Waterfïeld (2008) traducono «déviation». Anche

mundi circumactionis exorbitatio di Calcidio (Bakhouche 2011: 146) implica uno scartamento dalla

linea orbitale. Questa interpretazione (condivisa anche da Gundel, che intende «Abirren der um die
Erde laufenden Gestirne», owero «Störung der geordneten Planeten- und Fixsternbewegung» [in
Boll/Bezold/Gundel 1977: 202]) non convince, anche perché non preclude la possibilité di collisioni
planetarie, che Platone non sembra, invece, contemplare (con buona pace di chi ha ritenuto che cosi

fosse, supponendo in Ti. 22 il riecheggiamento di una concezione più arcaica, la stessa poi avallata da

Berosso: vd. van der Sluijs 2006: 61-63, 67 n. 27). Più neutre, e preferibili, le rese di Brisson (2001:

«variation»), Lamb (192S) e Bury (1929: «shifting»), Ramage (1978b: 7 «movement»), come pure coe-

lestis circuitus permutatio quaedam di Ficino (in Bekker 1826: 240), che si prestano anche a fungere
da equivalent! del più appropriato <inversione> (.infra). Merita ancora di essere citata l'opinione di
Proclo, che spiega napàAAaÇu; come una «mancanza di armonia» o allineamento tra le realtà terres-
tri e quelle celesti, connessa a una variazione della configurazione (peTaaxqpàTtatç) dei corpi che

ruotano intorno alla Terra, dovuta a mutamenti nei rispettivi inteiletti (Procl. in Tim. I 114, 22-116,
30 Diehl; vd. Festugière 1966:158-159; Tarrant 2006: 209-210). Si noti che le anomalie qui descritte
da Platone coinvolgono non soltanto il Sole, ma anche gli altri pianeti (la sezione cosmologica del

Timeo ne conosce cinque oltre al Sole e alla Luna: Venere, Mercurio, e tre «che non hanno nomi
precisi», owero Marte, Giove, Saturno; il loro movimento è descritto in Ti. 38c-40c; in proposito, e

più in generale sulle concezioni platoniche del moto degli astri, vd. de Callatay 1996:2-7; Cavagnaro
1997; Gregory 2001:101-123,128-158; e il commento ad loc. di Petrucci in Ferrari/Petrucci forthcoming).

Museum Helveticum 80/1 (2023) 35-48 | DOI 10.24894/2673-2963.00047



Luigi Silvano

sibilitati a conformarsi al movimento «perfetto e perfettamente circolare» pensato
dal demiurgo16; di conseguenza, Platone alluderebbe all'awicinamento anomalo
alia Terra di uno o più pianeti, la cui natura ignea17 sarebbe causa di surriscalda-

mento eccessivo o - più probabilmente - di incendi diffusi (e rovinosi) sulla

superficie terrestre18.

Secondo de Callatay invece, che seguiamo nella nostra traduzione, qui
Platone si riferirebbe all'<inversione> del senso di marcia dei pianeti lungo le rispetti-
ve orbite che ha luogo a intervalli di tempo determinati nel corso del < grande
anno> cosmico19: del resto l'accezione del termine nell'unica altra sua occorrenza
all'interno del corpus platonico (Pit. 269e4-5) è proprio quella di «world
reversal»20. Accogliendo tale ipotesi, si comprenderebbe forse meglio anche la ttupi noA-

ÀÔ) cpGopa, che sarebbe la logica conseguenza della pioggia di materiah incande-

scenti che si produce, come mostrano di credere diverse fonti antiche, proprio in
occasione dell'allineamento degli astri che segna l'awio di ciascuna inversione21.

Non offre elementi decisivi a favore dell'una o dell'altra interpretazione, ma è

comunque significativa ai fini di quanto si dirà in seguito, la seconda parte della

16 Perilli (1990: 282-283), secondo cui in questo brano Platone «assume una incrinatura nella

immutabilité cosmica». In realtà, come mi fa notare F. M. Petrucci (per litteras), questa
interpretazione da una parte non tiene conto del fatto che «la mutevolezza del moto planetario [è] parte
intégrante del piano prowidenziale» delineate nel dialogo; dall'altra che la prospettiva del discorso

di Crizia «dev'essere in qualche modo meno raffinata, filosoficamente e cosmologicamente, rispetto
a quella proposta da Timeo, che Platone rivendica come innovativa rispetto alla tradizione» (questo
va tenuto présente anche per il prosieguo della nostra argomentazione).
17 Sulla componente ignea dei pianeti vd. Ti. 40a2-4 e Gregory (2001:165).
is E.g. Fronterotta (2003:158-159 e n. 41) ritiene che qui si intenda qualcosa come «aridité pro-
vocata dall'eccesso di <calore>» o «compléta <desertificazione>»; tuttavia traduce nupi jtoXXû con

«eccesso di fuoco», in maniera analoga a Brisson (2001: «excès de feu»), Rivaud (1949:
«surabondance du feu»), Adorno (1988: «sovrabbondanza del fuoco»), Pegone («grande quantité di
fuoco»), Calcidio (Bakhouche 2011:146) e Ficino (in Bekker 1826: 240) (ambedue inflammation^ vasti-

tas), Cornford (1937: «great conflagration»; cosi pure Ramage 1978b: 9), Waterfield (2008: «massive

conflagrations»), Gill (2017: «huge fires»).
19 La cui durata è calcolata da de Callatay (1996:15) in 25.920 anni. Le ragioni di taie alternanza
risiederebbero nella refrattarieté da parte dell'universo sensibile, regno della dvopotorpg e della

molteplicité, a uniformarsi ai movimenti perfetti congegnati dal demiurgo, che possono sussistere

soltanto a livello metafisico (proprio in quanto pseudo-scienza basata sull'osservazione di fenomeni

imperfetti, l'astronomia tradizionale viene svalutata in Resp. 530a-d: sullo status della disciplina nei
due dialoghi vd. da ultimo Bodnâr 2020).
20 De Callatay (1996: 23-24). Questo passo, quindi, non va letto in contraste con quanto esposto
nel Timeo, sebbene taie sia la linea prevalente nei commenti (oltre agli esempi addotti da de Callatay
vd. almeno Froidefond 1971: 288 e n. 197, che parla di «deux théories - distinctes en droit - de la

TtapdXXaÇw; (Timéee, 22d) et de l'àvaKÙKAqau;», con riferimento a »Plt. 269b sq.»; e Gregory [/Water-
field] 2008: 124; in favore di una continuité tra il racconto di Crizia e il discorso cosmologico di

Timeo ha argomentato recentemente Ruben 2020). L'associazione tra la ttapaUaâjiç di 71.22 e l'alli-
neamento dei pianeti che segna la fine dell'annus magnus era gié stata suggerita da Solmsen (1951:

7), che pure rendeva il termine con «déviation»; prima di lui il concetto di «Great Year» era stato

introdotto, ma soltanto in riferimento a TL 39d-e e a Pit. 270a-273d (vd. infra), da Adam (1907: 297-

299,306).
21 Vd. supra, n. 14 e i loci passati in rassegna da van der Slujis (2006).

Museum Helveticum 80/1 (2023) 35-48 | DOI 10.24894/2673-2963.00047



Erodoto e il logos Atlantikos di Platone 41

pericope sopra riportata, secondo cui in tali circostanze patiscono maggiormente
le genti che vivono in luoghi elevati e siccitosi, mentre sofffono meno, o periscono
in misura minore, coloro i quali risiedono nelle vicinanze di fiumi e del mare, e in
particolare gli abitanti dell'Egitto, protetti come sono dal prowidenziale inter-
vento del Nilo, che con le sue piene22 limita fortemente o azzera 1'impatto del fuo-

co - o del caldo eccessivo.

Osserva de Callatay che una delle piti antiche enunciazioni, ancorché non si-

stematica, della concezione dell' annus magnus si trova poco oltre nello stesso dia-

logo, all'interno della trattazione fisica di Timeo (che Crizia in Ti. 27a3 qualifica
come àaTpovopncdiTaTolç] qpwv). Qui si introduce il concetto di xéXeoç éviaurôç
come ciclo cosmico concluso dal ritorno delle otto orbite astrali - quella delle stelle

fisse e quelle dei sette pianeti, che si muovono ciascuno secondo una velocità

propria - alla posizione dalla quale iniziarono il loro movimento (39c5-e3)23.

Questa teoria, come si è già accennato, viene ripresa nel Politico (268e sgg.), dove il
forestiero Eleate24 spiega le ragioni dell'alternanza di due cicli cosmici, l'uno carat-
terizzato dalla presenza del demiurgo, che accompagna il moto di tutte le compo-
nenti dell'universo, l'altro dalla sua assenza, durante la quale l'intero sistema,

incapace di mantenersi immutabile secondo l'ordine tracciato dall'artefice, ri-
prende a ruotare nel senso opposto, essendo il movimento all'indietro ad esso con-

naturato (269dl-2); in occasione di tali rivolgimenti si producono sulla Terra
distruzioni su larga scala (270cll cpGopai péytarai: la stessa locuzione che

abbiamo riscontrato in Ti. 22cl-2), a seguito delle quali soprawivono soltanto

pochi uomini25.

Corne rileva ancora de Callatay, benché in Ti. 22c-d soltanto le conflagrazioni
siano esplicitamente associate agli stravolgimenti dell'ordine cosmico, «it is clear

that the recurrences of both kinds of destruction is fixed by some sort of
mathematical law», e che pertanto anche i diluvi, che rientrano nella stessa categoria

22 II participio Àuôpevoç (22d6) è di interpretazione controversa, ma puô probabilmente leggersi
in riferimento alio straripamento naturale del fiume (Brisson 2001:108, 226 n. 60; Fronterotta 2003:

159) piuttosto che al rilascio controllato da dighe (Waterfield 2008: «by being released»; in pro-
posito, dopo Taylor 1928: 53-54 e Cornford 1937: 365-366, vd. Raith 1967 e Gill 2017:110). Sul «Nil
saveur» rimando alle considerazioni di Brisson (1987:155-158; e cfr. Procl. in Tim. 1118,1-14 Diehl).
Anche questa notazione del racconto di Crizia/Solone trova un parallelo, seppure piuttosto labile, in
Erodoto (2,19), che colloca proprio nel periodo più caldo, a partire dal solstizio dell'estate, le inon-
dazioni provocate da Nilo.
23 Sulla complementarietà di Ti. 22c-d e TL 39c-e vd. da ultimo van der Sluijs (2006: 66-67, 70-
71).

24 Si noti che qui, come già in TL 22 e 39, la trattazione è affidata a un interlocutore altro rispetto
a Socrate; inoltre, come in TL 22, la spiegazione di un fenomeno astronomico prende l'abbrivio dal

ricordo di un'antica leggenda cui esso avrebbe dato origine: l'inversione del corso del Sole e degli
astri operata da Zeus per risolvere in favore di Atreo la contesa con il fratello Tieste per il regno
(Pit. 268e8-269a5; cfr. Apollod. 2,11-12; Acc. Atr. 169-177; Sen. Thy. 222-235).
25 Per una rassegna delle principali proposte esegetiche sul complesso mito narrato in Pit. 268d-
277d vd. almeno Naas (2017) e Dixsaut et al (2018: 333-382).

Museum Helveticum 80/1 (2023) 35-48 | DOI 10.24894/2673-2963.00047



Luigi Silvano

delle «distruzioni grandissime» e hanno analoghe ripercussioni sull'umanità, pos-
sono in qualche misura essere legati ai cicli del «grande anno>26. Le conflagrazioni
occorrerebbero all'inizio, a metà (cioè dopo 12.960 anni) e alia fine dell'annus

magnus; mentre i diluvi, in ragione délia loro asserita funzione purificatrice
(TL 22d6-7, cit. supra; cf. Procl. in Tim. 1118,15-119,6 Diehl)27, marcherebbero la
transizione da una età dell'uomo all'altra, e si verificherebbero anch'essi a inter-
valli regolari28. Il primo diluvio andrebbe collocato, in abbinamento a una confla-

grazione, al principio del «grande anno>, subito prima dell'inizio dell'età dell'oro,
che vede il fiorire delle civiltà proto-ateniese e atlantide, ambedue di fondazione

divina; il secondo diluvio segnerebbe il discrimine tra l'età aurea e quella argen-
tea, in cui si collocano il declino morale e civile di Atlantide e la guerra con Atene;
il terzo avrebbe messo fine a quest' epoca, e con essa aile due civiltà, e inaugurato
l'età del bronzo; il quarto, quello di Deucalione e Pirra, avrebbe sancito il passag-
gio all'età ferrea, tuttora in corso. Tale ricostruzione implica che Criti. 112al-4

presupponga, appunto, quattro diluvi e non tre.
Veniamo ora al passo erodoteo di cui potrebbe essere reminiscente, a giudi-

zio di chi scrive, il Platone di Ti. 22 c-d e di Criti 112 a. In 2,142,l-329 lo storico

26 De Callatay (1996:23). Anche inLg. 3,676c-679e Platone ricorda ilperiodico veriflcarsi di koto-
xXuapoi senza accennare a connessioni con movimenti degli astri, ma soffermandosi piuttosto suite

conseguenze di tali inondazioni, tratteggiate in termini analoghi a quelli di Ti. 22-23 (soprawivono
gli abitanti dei monti; ogni voita scompaiono le arti), e senza riferimenti all'Egitto. Rileva van der
Sluijs (2006: 66 n. 26) che non è dimostrabile che Platone postulasse una alternanza perfetta di diluvi
e conflagrazioni a suggello dei vari cicli del «grande anno>: tale concezione si affermit in epoca elle-
nistica, ed è attestata, ad es., da Berosso, che associa le inondazioni e i diluvi al solstizio invernale
dell'anno cosmico, le ekpyroseis a quello estivo (Bab. fr. 19 apud Sen. nat. 3,28,7-29,2: sul frammento
e il suo rapporta con il pensiero stoico vd. van der Sluijs 2006: 57-58; Dumas-Reungoat 2012: 24-26;
sulla persistenza di questa teoria vd. ancora van der Sluijs 2006: 67 n. 29).
27 Funzione che risulta evidente anche dalla chiusa del Crizia, dove affiora il motivo délia decisio-

ne divina di punire la genia corrotta degli Atlantidi (Fredericks 1978: 91-92; ivi, 89 e 98, lo studioso

propone di leggere l'intero racconto di Atlantide come una variante, o una rielaborazione complessa,
dell'antico motivo folclorico del diluvio); sul passo vd. almeno Nesselrath (2006: 442-450).
28 Secondo la ricostruzione di de Callatay, invero su questo punto piuttosto speculativa, ma coe-

rente con il suo impianto teorico, i diluvi interverrebbero a suddividere l'anno cosmico in segmenti
di durata via via decrescente, calcolabili secondo la proporzione délia tetractys (4:3:2:1): le età dell'
uomo cosi delimitate misurerebbero pertanto 10.368, 7.776, 5.184 e 2.592 anni rispettivamente (de
Callatay 1996: 32).

29 Mentre Hdt. 2,142,1-3 viene spesso chiamato in causa dai commentatori del Timeo-Crizia (e.g.
Nesselrath 2006: 115) per sottolineare la verisimiglianza délia cronologia fornita dai sacerdoti inter-
rogati da Solone (vd. supra nn. 6 e 12, infra n. 31; del resta Platone non avrebbe potato far risalire il
mita di Atlantide in un'epoca più antica rispetto a quella delle prime testimonianze scritte tout court,
cioè appunto quelle degli Egizi), non altrettanto puô dirsi per 2,142,4. Gli unici ad aver suggerito una
qualche corrispondenza con Ti. 22c-d, per quanta ho potato accertare, sono Weil (1959: 15), Luce

(1978:180 n. 36) e Froidefond (1971: 289 n. 197), che vede questa e altre riprese erodotee come espe-
dienti impiegati da Platone ai fini délia ««égyptisation» du récit» (da Froidefond dipende la citazione,
priva di indicazione précisa del passo e del corrispettivo erodoteo, di Meulder 1993: 196 n. 81); de

Callatay (1996: 17 n. 42) invece chiama in causa 2,142 come comparandum per Pit. 269a, ma non per
CritL 112a, che pure discute in dettaglio. Decisamente vago Joly (1982: 260), che si astiene da rimandi

Museum Helveticum 80/1 (2023) 35-48 | DOI 10.24894/2673-2963.00047



Erodoto e il logos Atlantikos di Platone

riferisce di aver appreso dai sacerdoti e da altri non meglio precisati informatori
egiziani30 che a partire dal primo re (Min) sino all'ultimo régnante (Sethos) si

sono succedute trecentoquarantuno generazioni di uomini, per un totale di circa

undicimilatrecentoquarant'anni31. A questo punto soggiunge (2,142,4):

év xoivuv toütü) tG) xpôvw TETpdKiç ÊÂEyov èî, nGÉoiv tôv rjÀiov àvaaxfjvat- Ëv0a te
vûv KaiaSÙETai, évGeûtev 8lç EJiavaxEtAat, Kai evGev vùv àvarÉXÀEi, évGaûxa Sic;

KaxaSövai- Kai otiôèv xûv kot' Aiyuntov üttö xaüxa EXEpoiwGrjvai, oüte xà àno xrjq

yrjç oüte xà àrtô xoû noxapoù acpt yivöpEva, oüte xà àpcpi votiaouç oüte xà Kaxà xoùç
Gavàxouç.32

Dicevano che in questo periodo quattro volte il sole aveva mutato il suo corso: che

là, dove ora tramonta, si levô due volte e che là, dove ora sorge, due volte tramontö;
e che in questo periodo in Egitto non cambiô nulla, né per quanto proveniva agli
Egiziani dalla terra o dal flume, né riguardo aile malattie, né a proposito delle morti
(trad. Fraschetti in Lloyd 1989).

puntuali, limitandosi a osservare che «selon un système de contraires et d'oppositions déjà structuré
chez Hérodote, la Grèce est classée comme une terre de catastrophes et de ruptures, avec toutes leur
conséquences géo-historiques: temporalité discontinue, destructions en chaine, retour périodique au

degré zero de l'histoire et de la culture, mémoire courte et sans écriture [...]».
30 Le traduzioni proposte per Aiyunxioi te Kai oi ipécç oscillano tra «the Egyptians and their
priests» (Godley 1920) e un più restrittivo «die Ägypter, d.h. die Priester» owero «die Ägypter, und
zwar in erster Linie die Priester» (Fehling 1971: 57).
31 Sulla cronologia qui fornita vd. Moyer (2013: 300) e Bichler (2013: 138); poco oltre Erodoto
(145,2) quantifica in quindicimila anni la distanza intercorrente tra Dioniso e Amasi. In generale sul-

la nozione erodotea di tempo e spatium historicum vd. Vannicelli (2001) e Cobet (2002).
32 La questione delle fonti di questo passo e délia sua interpretazione è stata ampiamente discus-

sa: basti ricordare quanto segue. Non è acclarato se Erodoto, da cui dipendono Pomponio Mela 1,9,59

mandatumque litteris servant, dumAegyptii sunt, quater cursus suos vertisse sidera ac solem iam
bis occidisse unde nunc oritur: cfr. Parroni 1984: 225-226) e Solino 32,39 (iidem populi ferunt a primis
sibi gentis suae avis traditum, ubi nunc occasus est, quondam ibi ortus solis fuisse), abbia dawero
potuto attingere questa nozione da informatori egiziani, o se abbia viceversa elaborato un motivo -
quello deil'inversione del corso degli astri - ben attestato nel folklore vicino-orientale e classico. A
detta di Lloyd (1988: 106-107; in proposito vd. anche Haziza 2009: 68-69) questo brano sarebbe

frutto di un cortocircuito innescato da una domanda dello storico ai sacerdoti egizi sulla presenza,
nei loro archivi, di testimonianze relative all'esistenza di cicli cosmici paragonabili a quelli a lui noti
da Empedocle e da altri pensatori; i sacerdoti avrebbero risposto ricorrendo a narrazioni mitiche
(ad es. il conflitto tra Horus e Seth quale evocato nella Stele di Metternich), che ammettevano la

possibilité di temporanee inversioni nel corso del moto degli astri, non perö legate, come nella conce-
zione greca, a distruzioni e annientamento délia Stirpe umana. Di qui la notazione finale Kai où8èv

xôjv Kax' Aïyutixov ùnô xaùxa éxepoio)0fjvai ktA. (.ibid.). Corcella (2013: 69) rileva corne il fatto che

Erodoto non commenti la notizia pué essere indice di un certo scetticismo e al contempo di rispetto

per i sacerdoti egizi. Si tenga présente che anche in 2,77,3 Erodoto collega il fatto che gli Egizi godano
di ottima salute e siano secondi solo agli abitanti délia Libia nella speciale classifica degli ûyinpécrra-
Toi alla stabilité delle stagioni e più in generale alla mancanza di pexaßoXal di sorta alcuna nella

regione da loro abitata - i commentatori rilevano qui l'eco di un determinismo ambientale di stam-

po ippocratico: vd. Lloyd 1976: 332-333; Thomas 2000: 37-38, con loci similes; analoga concezione

affiora nella descrizione délia chora ateniese di Criti. 110d4-112d3: si veda, in economia, Ruben

2020:11 n. 15.

Museum Helveticum 80/1 (2023) 35-48 | DOI 10.24894/2673-2963.00047



Luigi Silvano

Esattamente come il sacerdote consultato dal Solone di Ti. 22dl-6, anche quelli
interrogati da Erodoto riferiscono di ricorrenti anomalie astronomiche che non

provocano ripercussioni sul territorio dell'Egitto né sulla salute dei suoi abitanti;
sebbene qui si parli del Sole e non anche di altri corpi celesti, è tuttavia signifka-
tivo che, come nei passi del Timeo e del Politico sopra citati, l'irregolarità riscon-

trata riguardi un fenomeno di inversione del moto astrale. Si aggiunga che una
reminiscenza del medesimo paragrafo erodoteo, anche a livello verbale, non è da

escludersi per Pit. 269a33, passo che, corne si è visto, appare strettamente inter-
relato tanto con Criti. 112a quanto con Ti. 22c-d; e che diverse notizie contenute in
capitoli contigui a Hdt. 2,142 sono verosimilmente alla base di altri passaggi del
Timeo-Crizia34. Non parrebbe, quindi, infondato ipotizzare che la pericope erodo-

tea abbia ispirato l'aneddoto di Ti. 22dl-6 sull'immunità dell'Egitto rispetto alle

conflagrazioni. Forse meno palese, ma non trascurabile, è la corrispondenza tra il
numéro delle alterazioni del corso solare registrate da Erodoto e quello dei diluvi
cui fa riferimento Criti. 112a. Vero è che il dato numerico del Crizia è di per sé in
linea con l'idea di una successione quadrifasica dei cataclismi all'interno di una

lunga dimensione storica che si puö attribuire a Piatone con una qualche certezza,
e che il filosofo puö aver attinto da altre fonti35; e che, d'altra parte, se ci si attiene

alla ricostruzione di de Callatay, una identica sequela di world reversals occupe-
rebbe un lasso di tempo più che doppio rispetto a quello indicato da Erodoto36.

Non sfugge, inoltre, che sia in Criti. 112a che in Ti. 22dl-6 non è possibile cogliere

inequivocabili rimandi lessicali alla pericope erodotea, e che quindi sia forse

azzardato postulare una reminiscenza diretta e consapevole.

Cionondimeno, sono propenso a credere che non sia da scartare l'ipotesi che

a monte di questi due passi platonici operi una memoria latente del locus erodoteo

- e, più in generale, che la presenza sottotraccia di Erodoto nel Timeo-Crizia possa

essere più pervasiva di quanto sino ad oggi rilevato.

33 Pit. 269al-5 [...] to nepi rfjç peiaßoXrft Sùoeùç te Kai àvatoÀfjç f|Aiou Kal rûv ôAAuv âorpojv,
cbç äpa ö0ev pèv àvaiÉAAEi vûv eLç toûtov töte töv töjtov öSöeto, ôvéteààe Sek toû èvavTiou, töte 8è

papTuppaat; äpa ö 0eôç Arpe! peießaAev aÛTÔ en! tô vöv axqpa. Vd. supra, n. 24.

34 Hdt. 2,137-138; 143; 147-152: vd. supra, nn. 3 e 4.

35 Vd. supra, nn. 10,27, passim.
36 Come si è detto, secondo i calcoli di de Callatay (1996: 32, passim) la concezione platonica
del!annus mundiprevede il verifîcarsi «world reversais» all'inizio, a metà e alla fine di ciascun ciclo

cosmico, quindi ogni 12.960 anni. Erodoto sembra invece attestare, in un lasso di tempo di gran
lunga inferiore (per la precisione 1.620 anni in meno), due passaggi dal movimento normale a quello
retrogrado e viceversa, per un totale di quattro inversioni. La discrepanza si potrebbe spiegare
anche in riferimento alla scarsa accuratezza che si vorrebbe attribuire al resoconto di Crizia (supra,
n. 16).

Museum Helveticum 80/1 (2023) 35-48 | DOI 10.24894/2673-2963.00047



Erodoto e il logos Atlantlkos di Platone 45

Bibliografia

Adam, J. (1907): The Republic ofPlato. Edited with critical notes, commentary and appen¬
dices, Vol. II (Cambridge).

Adorno, F. (1988 [11953]): Platone. Dialoghi politici. Lettere. Volume primo. Repubblica,
Timeo, Crizia, Politico (Torino).

Arrighetti, G. (1991): «Platone fra mito, poesia e storia», Studi classici e orientali 41, 13-
34.

Asheri, D. (1988): Erodoto. Le Storie. Volume I. Libro I. La Lidia e la Persia. Introduzione
generale, testo e commento (Milano).

Asheri, D./Lloyd, A./Corcella, A. (2007): A Commentary on Herodotus. Books I-TV (Oxford/
New York).

Bakhouche, B. (2011): Calcidius. Commentaire au Timée de Platon. Tome I. Édition critique
et traduction française, avec la collaboration de L. Brisson (Paris).

Bekker, I. (1826 ed.): Piatonis Dialogi latine juxta interpretationem Ficini aliorumque, Vol.

XI (Londini).
Bichler, R. (2013): «Zur Funktion der Autopsiebehauptungen bei Herodot», in: Dunsch,

B./Ruffing, K. (Hg.): Herodots Quellen -Die Quellen Herodots (Wiesbaden) 135-151.
Bidez, J. (1945): Eos ou Platon et l'Orient (Bruxelles).
Bodnär, I. M. (2020): «The Day, the Month, and the Year: What Plato Expects from Astro¬

nomy », in: Jorgenson/Karfik/Spinka (2020) 112-130.
BoE, F./Bezold, C./Gundel, W. (1977 [Leipzig 31926]): Sternglaube und Sterndeutung. Die

Geschichte und das Wegen der Astrologie (Darmstadt).
Brisson, L. (1982): Platon. Les mots et les mythes (Paris).
— (1987): «L'Égypte de Platon», Les Études philosophiques 2.3,153-168.
— (2001 [11992]): Platon. Timée - Critias. Traduction inédite, introduction et notes, avec la

coUaboration de M. PatiEon [...], 5e éd. corr. (Paris).
Broadie, S. (2012): Nature and Divinity in Plato's Timaeus (Cambridge).
Bultrighini, U. (1997): Crizia, in: E. V. Maltese (a cura di): Platone. Tutte le opere. Vol. IV

(Roma) 657-687.

Burnet, ]. (1902): Piatonis Opera. Tomas IV tetralogiam VIII continens (Oxonii).
Bury, R. G. (1929): Timaeus, Critias, Cleitophon, Menexenus, Epistles (London/New York).
CaEatay, G. de (1996): Annus platonicus: a stucfy ofworld cycles in Greek, Latin and Arabic

sources (Louvain).
Capra, A. (2001): Agon logon: il Protagora di Platone tra eristica e commedia (MEano).
Cavagnaro, E. (1997): «The Timaeus of Plato and the erratic motion of the planets», in:

Calvo, T./Brisson, L. (eds.): Interpreting the Timaeus - Critias. Proceedings of the IV
Symposium Platonicum. Selected Papers (Sankt Augustin) 351-362.

Cobet, J. (2002): «The organization of time in the Histories», in: Bakker, E. J./De Jong, I. J.

F./van Wees, H. (eds.): Brill's Companion to Herodotus (Leiden/Boston/Köln) 387-
412.

CorceEa, A. (2013 [11984]): «Herodotus and analogy», in: Vignolo Munson, R. (ed.): Hero¬

dotus: Volume 2. Herodotus and the World (Oxford) 44-77.
Cornford, F. M. (1937): Plato's Cosmology. The Timaeus of Plato (London; repr. Indiana-

poüs, IN/Cambridge 1997).

Dixsaut, M. et alii (2018): Platon, Le Politique. Introduction, traduction et commentaire
(Paris).

Museum Helveticum 80/1 (2023) 35-48 | DOI 10.24894/2673-2963.00047



Luigl Silvano

Donini, P. (1988): «Il Timeo: unità del dialogo, verisimiglianza del discorso», Elenchos 9,

5-52.
Dumas-Reungoat, C. (2012): «Bérose, de l'emprunt au faux», Kentron 28, 159-186 (con-

suitato nella versione online il 21/2/2021. URL: http://journals.openedition.org/ken-
tron/1176).

Fehling, D. (1971): Die Quellenangaben bei Herodot. Studien zur Erzählkunst Herodots

(Berlin/New York).
Ferrari, F./Petrucci, F. M. (2022): Piatone. Timeo (Milano).
Festugière, A. j. (1966): Proclus. Commentaire sur le Timée. Traduction et notes, Tome I -

Livre I (Paris).
Fredericks, S. C. (1978): «Plato's Atlantis: A Mythologist Looks at Myth», in: Ramage

(1978a) 81-99.
Friedländer, P. (1958 [11954]): Plato. 1. An introduction, transi. H. Meyerhoff (New York).
Froidefond, Chr. (1971): Le mirage Égyptien dans la littérature grecque d'Homère à Aristo-

te (Aix-en-Provence).
Fronterotta, F. (2003): Platone. Timeo. Introduzione, traduzione e note (Milano).
Giarratano, E. (31947): Platone. Dialoghi: Timeo, Crizia, Minosse (Bari).
Gill, C. (2017): Plato's Atlantis Story. Text, Translation and Commentary (Liverpool).
Godley, A. D. (1920): Herodotus, with an English Translation (Cambridge, MA).
Görgemanns, H. (2000): «Wahrheit und Fiktion in Piatons Atlantis-Erzählung», Hermes

128.4,405-419.
Gregory, A. (2001): Plato's Philosophy ofScience (London/New York).
Griffiths, J. G. (1985): «Atlantis and Egypt», Historia 34.1, 3-28.
Haziza, T. (2009): Le Kaléidoscope hérodotéen. Images, imaginaire et représentations de

l'Egypte à travers le livre IId'Hérodote (Paris).
Johansen, T. K. (1998): «Truth, lies and history in Plato's Timaeus-Critias», Histos 2,192-

215.

— (2004): Plato's natural philosophy. A study of the Timaeus-Critias (Cambridge).
Joly, H. (1982): «Platon Égyptologue», Revue Philosophique de la France et de l'Étranger

172.2, 255-266.
Jorgenson, C./Karffk, F./Spinka, S. (eds., 2020): Plato's Timaeus. Proceedings of the Tenth

Symposium Platonicum Pragense (Leiden).
Lamb, W. R. M. (1925): Timaeus, in: Plato in Twelve Volumes. Vol. 9 (Cambridge, MA).
Laplace, M. (1984): «Le Critias de Platon, ou l'ellipse d'une épopée», Hermes 112.3, 377-

382.

Lloyd, A. B. (1976): Herodotus. BookII. Commentary 1-98 (Leiden).
— (1988): Herodotus. BookII. Commentary 99-182 (Leiden).
— (1989): Erodoto. Le Storie. Volume II. Libro II. L'Egitto. Introduzione generale, testo e

commento. Traduzione di A. Fraschetti (Milano).
Luce, J. V. (1978): «The Sources and Literary Form of Plato's Atlantis Narrative», in:

Ramage (1978a) 49-78.
Marincola, J. (2001): Greek Historians (Cambridge/New York).
Meulder, M. (1993): «L'Atlantide ou Platon face à l'exotisme (Critias, 112 et sqq.)», Revue

de Philosophie Ancienne 11.2,177-209.

Moyer, I. S. (2013 [12002]): «Herodotus and an Egyptian mirage: The genealogies of the

Theban priests», in: Vignolo Munson, R. (ed.): Herodotus: Volume 2. Herodotus and

the World (Oxford) 292-320.

Museum Helveticum 80/1 (2023) 35-48 | DOI 10.24894/2673-2963.00047



Erodoto e il logos Atlantlkos di Platone 47

Naas, M. (2017): «From Spontaneity to Automaticity: Polar (Opposite) Reversal at States¬

man 269c-274d», in: }. Sallis (ed.): Plato's Statesman. Dialectic, Myth, and Politics
(Albany, NY) 15-31.

Nails, D. (2002): The People of Plato. A Prosopography ofPlato and Other Socratics (Indi¬

anapolis, IN/Cambridge).
Nesselrath, H.-G. (2002): Piaton und die Erfindung von Atlantis (München/Leipzig).
— (2006): Platon. Kritias. Übersetzung und Kommentar (Göttingen).
Parroni, P. (1984): Pomponii Melae De Chorographia libri très (Roma).
Pegone, E. (1997): Timeo, in: E. V. Maltese (a cura di): Platone. Tutte le opere. Vol. IV

(Roma) 533-655.
Perilli, L. (1990): «Empedocle, Platone ed il clinamen epicureo», Museum Criticum 25-28,

281-289.

Pradeau, J.-F. (1997): Le Monde de la Politique. Sur le récit atlante de Platon, Timée (17-27)
et Critias (Sankt Augustin).

Raith, O. (1967): «0 NeTÀoç Àuôpevoç», Philologus 11, 27-33.

Ramage, E. S. (1978a): Atlantis: Fact ofFiction (Bloomington, IN/London).
— (1978b): «Perspectives Ancient and Modem», in: Ramage (1978a) 3-45.
Reale, G. (1994): Platone. Timeo. Introduzione, note, apparati e appendice iconografica

(Milano).
Rivaud, A. (1949): Platon. Oeuvres complètes. Tome X. Timée - Critias (Paris).
Robinson, D.B. (1995): Politicus, in: Platonis Opera. Tomus I tetralogias I-II continens (0-

xonii) 473-559.

Rosenmeyer, T. G. (1956): «Plato's Atlantis Myth: Timaeus or Critias?», Phoenix 10.4,163-
172.

Ruben, T. (2020): «Genos, chöra et guerre dans le prologue du Timée-Critias», in: Jorgen-
son/Karfik/Spinka (2020) 1-21.

Schöpsdau, K. (1994): Platon. Nomoi (Gesetze). Buch I-1I1. Übersetzung und Kommentar
(Göttingen).

Solmsen, F. (1951): «Epicurus and Cosmological Heresies», American Journal ofPhilology
72.1,1-23.

Tarrant, H. (2006): Proclus, Commentary on Plato's Timaeus, Vol. I, Book 1: Proclus on the

Socratic State and Atlantis, translated with introduction and notes (Cambridge/New
York/al.)

Taylor, A. E. (1928): A Commentary on Plato's Timaeus (Oxford).
Thomas, R. (2000): Herodotus in Context. Ethnography, Science and the Art ofPersuasion

(Cambridge).
Tulli, M. (2013): «The Atlantis poem in the Timaeus-Critias», in: Boys-Stones, G./El Murr,

D./Gill, Chr. (eds.): The Platonic Art ofPhilosophy (Cambridge) 269-311.
— (2017) «L'eredità di Solone. Tradizione del racconto e ricerca sulla città ideale nel

Timeo e nel Crizia di Platone», in: Conti Bizzarro, F./Massimilla, G./Matino, G. (a
cura di): PHILOILOGOI. Giornate di studio su Antico, Tardoantico e Bizantino dedicate

ad Ugo Criscuolo (Napoli) 1-15.

van der Sluijs, M. A. (2006): «Phaeton and the Great Year», Apeiron 39, 57-90.

Vannicelli, P. (2001): «Herodotus' Egypt and the Foundations of Universal History», in:
Luraghi, N. (ed.) The Historian's Craft in the Age of Herodotus (Oxford/New York)
211-240.

Museum Helveticum 80/1 (2023) 35-48 | DOI10.24894/2673-2963.00047



48 Luigi Silvano

Vidal-Naquet, P. (1964): «Athènes et l'Atlantide. Structure et signification d'un mythe pla¬

tonicien», Revue des études grecques 77, 420-444 (repr. Id., Le chasseur noir, Paris
21983, 335-360).

— (1982) «Hérodote et l'Atlantide: entre les Grecs et les Juifs. Réflexions sur l'historiogra¬
phie du siècle des lumières», Quaderni di storia 16, 3-75.

Waterfield, R./Gregory, A. (2008): Plato. Timaeus and Critias. Transi, by R.W., Introd. and
Notes by A.G. (Oxford).

Weil, R. (1959): L'«Archéologie» de Platon (Paris).
Welliver, W. (1977): Character Plot and Thought in Plato's Timaeus-Critias (Leiden).

Corrispondenza : Luigi Silvano, Université degli Studi di Torino, Dipartimento di Studi
Umanistici, via Sant'Ottavio 20,1-10124 Torino, luigi.silvano@unito.it

Museum Helveticum 80/1 (2023) 35-48 | DOI 10.24894/2673-2963.00047


	Erodoto e il logos Atlantikos di Platone: in margine a Ti. 22d e Criti. 112a

