
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 79 (2022)

Heft: 2

Artikel: Die Christenverfolgung nach dem Brand Roms im Jahre 64 (Tac. ann.
15,44) : eine Bilanz

Autor: Städele, Alfons

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1035084

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1035084
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Christenverfolgung nach dem Brand Roms
im Jahre 64 (Tac. ann. 15,44)- eine Bilanz

Alfons Städele, Vaterstetten bei München

Abstract: There are clues of considerable importance supporting the opinion that the

sentence in Tac. ann. 15,44,3 auctor - erat is most likely a Christian interpolation. The

consequence of this means that in the year 64 under Nero's reign there was no persecution

of the Christians triggered by the Great Fire of Rome. For Tacitus is the only author
who establishes a connection between the two events, before the time when Christians
started to create legends.

Keywords: Early Christians, Chrestiani/Christiani, the burning of Rome under Nero and
the persecution of the Christians, Tacitus, Annals, Pliny the Younger, Pontius Pilatus,

interpolation.

1. Der handschriftliche Befund

Tac. ann. 15,44,2-4 lautet in der Ausgabe Heinrich Heubners (Stuttgart und Leipzig

1994):

(2) Sed non ope humana, non largitionibus principis aut deum placamentis decede-

bat infamia, quin iussum incendium crederetur. ergo abolendo rumori Nero subdi-

dit reos et quaesitissimis poenis adfecit, quos per flagitia invisos vulgus Chrestianos

appellabat. (3) auctor nominis eius Christus Tiberio imperitante per procuratorem
Pontium Pilatum supplicio adfectus erat; repressaque in praesens exitiabilis super-
stitio rursum erumpebat, non modo per Iudaeam, originem eius mali, sed per
urbem etiam, quo cuncta undique atrocia aut pudenda confluunt celebranturque.
(4) igitur primum correpti qui fatebantur, deinde indicio eorum multitudo ingens
haud proinde in crimine incendii quam odio humani generis convicti sunt.

1902 hatte Georg Andresen bei der Überprüfung der von Enrico (Henricus) Ros-

tagno veröffentlichten Photographien des Mediceus 68.21 bemerkt, dass bei dem

am Ende des Paragraphen 2 überlieferten Wort Christianos «das (sc. erste) i aus

ursprünglichem e korrigiert ist.» Er beliess es dann aber ohne weitere Folgerungen

bei der Feststellung: «Doch bin ich geneigt zu glauben, dass der Schreiber,

was er ursprünglich geschrieben hatte, in seiner Vorlage gefunden hat, nämlich
Chrestianos, obwohl sogleich Christus folgt.»2

1 H. Rostagno, Tacitus: Codex Laurentianus Mediceus 68 phototypice editus, 2 vol. (Lugduni Ba-

tavorum 1902).

2 G. Andresen, «Neue Lesungen in Tacitus Annalen», Wochenschrift für klassische Philologie 19

(1902) 780 f.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



Die Christenverfolgung nach dem Brand Roms im Jahre 64 269

Die Handschrift selbst wurde zur Klärung des Befunds erst ein knappes halbes

Jahrhundert später auf Bitten von Harald Fuchs in Augenschein genommen.
Seinen und Erik Zaras Untersuchungen3 zufolge, die auf den Auskünften der

Direktorin der Biblioteca Medicea Laurenziana im Jahre 1950 und der Leiterin der

dortigen Handschriftenabteilung im Jahre 2008 beruhen, übernahm der Schreiber

des Mediceus aus seiner Vorlage die Schreibweisen chrestianos und Christus. Mit
an Sicherheit grenzender Wahrscheinlichkeit wurde chrestianos erst von einem

Bearbeiter - Zara verweist a.0.4 auf «the humanist and Latin professor Zanobi da

Strada (1312-1361)» - zu christianos korrigiert. Dieser vermerkte auch marginal
als Lesezeichen christiani in littera textualis, während der Text selbst in Beneventana

abgefasst ist, einer vom 8. bis 13. Jahrhundert in Süditalien, vor allem in Monte

Cassino gebräuchlichen langobardischen Buchschrift. Aber selbst wenn die

Änderung bereits durch den Schreiber des Mediceus erfolgt sein sollte, «verliert
das ursprüngliche e nichts von seiner Bedeutung. Denn der Schreiber kann die

Namensform chrestianos sehr wohl in seiner Vorlage gefunden und das befremdliche

e selbständig in das geläufige i verwandelt haben.»4

2. Editionen und Kommentare seit Andresen (1902)

Fisher (Oxford 1906) und Furneaux/Pelham/Fisher (2nd ed. Oxford 1907) erwähnten

Andresens Veröffentlichung nicht und schrieben (weiter) Christianos.

Andresen selbst blieb ebenfalls bei Christianos mit der Begründung (Nipper-
dey/Andresen, 6. verb. Aufl. Berlin 1908): «Diese Namensform ist in der Hdschr.

erst durch Korrektur geschaffen Es ist aber nicht glaublich, dass Tac. sie (sc. die

Form Chrestianos) gebraucht hat, da er sogleich die richtige Namensform Christus

folgen lässt; auch nicht, dass er die falsche Form Chrestiani dem vulgus
zugeschrieben habe, um sie alsbald dadurch stillschweigend zu korrigieren, dass er
dem Stifter der Sekte den richtigen Namen gibt.»5

1949 übernahm dann Fuchs Chrestianos in die Editio Helvetica (3. verb. Aufl.
Frauenfeld 1973) und vermerkte dazu im kritischen Apparat: «chrestianos in

christ- corr. man. ut vid. poster, litt, ipro e in ras. pos....» Nach ihm schrieben mit
drei Ausnahmen sämtliche Herausgeber Chrestianos: H. Drexler, Heidelberg 1955;

3 E. Zara, «The Chrestianos Issue in Tacitus Reinvestigated», http://www.textexcavation.com/
documents/zaratacituschrestianos.pdf (2009; 21.10.2020).
4 H. Fuchs, «Tacitus über die Christen», VigChr 4 (1950) 70 Anm. 6; auch in V. Pöschl (Hg.), Tacitus

(Darmstadt 1969) 565 Anm. 6 (WdFXCVII; Überarb. Aufl. 21986).

5 R. E. van Voorst, «Tacitus: The Executed Christ» in T. Holmén/St. E. Porter (Hg.), Handbook for
the Study of the Historical Jesus, vol.3 (Leiden/Boston 2011) 2156 behauptet dagegen: «Tacitus can

spell <Christus> correctly, and he uses this spelling to correct the common misspelling <Chrestians>.»

Dem «American theologian and educator» (Wikipedia) kommt es aber vor allem darauf an, Tacitus'

Bedeutung für die Historizität der Person Jesu zu betonen (a. 0. 2159): «In his sparse but accurate

detail, Tacitus gives the strongest evidence outside the New Testament for the death of Jesus.» Diese

Tatsache scheint mir die gesamte Diskussion in starkem Masse beeinflusst zu haben.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



270 Alfons Städele

E. Koestermann, Heidelberg 1968; F. Römer, Wien/Köln/Graz 1976; P. Wuilleu-
mier, Paris 31978 (2003); K. Wellesley, Leipzig 1986; H. Heubner, Stuttgart 1983

sowie Stuttgart und Leipzig 1994.

Die eine Ausnahme stellte zunächst Koestermann dar (Halm/Andresen/Koes-

termann, Leipzig 1952). Er schloss sich zwar mit der Erläuterung: «christianos

corr. ex chrestianos m. post., ut vid.» ebenfalls Fuchs an, fuhr dann aber im Sinne

Andresens fort: «(chrestianos al, lectio sine dubio melior, nisi sequeretur etymolo-

gia nominis)». In der 2. Auflage (Leipzig 1965) sah er eine Bestätigung für seine

Auffassung im berüchtigten Kodex L (Leidensis BPL.16B), der die Konjekturen des

Humanisten Rudolf Agricola enthält: «christianos L; corr. ex chrestianos M m.

post.» Erst in seinen Kommentar6 und in die 3. Auflage (Leipzig 1971) übernahm

er Chrestianos als Folge der in seinem Historia-Aufsatz7 von 1967 gewonnenen
neuen Erkenntnisse: «christianos corr. ex chrestianos M m. post, (christianos
etiam L; cf. Koestermann, Historia 457)». Offen blieb dabei, abgesehen von
seinem Hinweis von 1952 auf die etymologia nominis, das Verhältnis Chrestianos -
Christus; denn kein Herausgeber sah sich veranlasst, Chrestus zu schreiben,
obwohl auch das schon vorgeschlagen worden war.8

Die beiden anderen Ausnahmen sind: « Tacitus Annals XV, edited by N. P. Miller,

London 1973 (repr. 1995)» und «Tacitus Annals Book XV, edited by Rhiannon

Ash, Cambridge 2018». Millers kommentierte Ausgabe «is not a «critical edition>»

(a.O. VII). Die Autorin übernimmt im Ganzen Furneaux' Text und stützt sich sonst

vor allem auf Koestermann und Syme (a.O. VIII). Tacitus konnte ihrer Meinung
nach klar zwischen Juden und Christen unterscheiden. Dass es gleichzeitig jüdische

Fanatiker gegeben haben soll, die als Chrestiani bekannt waren, bedeute, «to
stretch coincidence rather far» (a.O. XXX). Aber selbst wenn der Verfasser der An-
nalen etwa 50 Jahre später Juden und Christen auseinanderhalten konnte und

wollte, sagt das nichts darüber aus, ob im Rom des Jahres 64 Christus- oder Chres-

tusanhänger wegen ihrer Schandtaten verhasst waren. Ash schreibt wie Miller
Christianos und geht auf das textkritische Problem ebenfalls nicht ein, obwohl sie

a.O. 28 angibt, ihrer Ausgabe den Text Heubners von 1994 zugrunde gelegt zu

haben, und Koestermanns Kommentar im Literaturverzeichnis anführt.

6 Koestermann, Cornelius Tacitus, Annalen, Band IV, Buch 14-16 (Heidelberg 1968).

7 Koestermann, «Ein folgenschwerer Irrtum des Tacitus (ann. 15,44,2ff.)?», Historia 16 (1967)

456-469; vgl. dazu unten 6.2.1.

s K. Linck, De antiquissimis veterum quae ad Iesum Nazarenum spectant testimoniis (Gießen

1913; Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten 14,1) 80 Anm. 2; R. Renehan, «Christus or
Chrestus in Tacitus?», La Parola del Passato 122 (1968) 368-370; B. D. Shaw, «The Myth of the Nero-
nian Persecution», JRS 105 (2015) 80f.; weitere Hinweise bietet Fuchs, a.O. (Anm. 4) 74 Anm. 13 und
ders., «Tacitus in der Editio Helvetica», MusHelv 20 (1963) 223 Anm. 69.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



Die Christenverfolgung nach dem Brand Roms im Jahre 64 271

3. Chrestiani - Christus

Tacitus behauptet, die nach dem Brand Roms von Nero zu Sündenböcken gestempelte

Gruppe sei allgemein verhasst gewesen und habe beim einfachen Volk
Chrestiani geheissen, also «Anhänger eines Mannes namens Chrestus». Da die

Bezeichnung anschliessend mit auctor nominis eius Christus erklärt wird, muss

der eigentliche Name der Betroffenen Christiani («Anhänger... Christus») gelautet
haben. Xpnotöq, «der Brauchbare, Tüchtige», war ein geläufiger, vor allem für
Sklaven üblicher Name, Xpiarôç, «der Gesalbte» ist in der latinisierten Form
Christus ausschliesslich für Jesus Christus belegt.9 Im Volk hat sich demnach

anscheinend, weil man sich unter Christiani nichts vorstellen konnte, der vertrauter

klingende Name eingebürgert; vielleicht wurde aber auch die wegen ihrer
Schandtaten berüchtigte Gruppe als «Anhänger des Biedermanns» und damit
selbst als «Biedermänner» (Hildebrecht Hommel) verspottet.

Angehörige des von Tacitus verachteten römischen Pöbels verfügten allerdings

kaum über ein derartiges sprachliches Bewusstsein und Kenntnisse der
griechischen Sprache, dass sie das zweisprachige Paradoxon flagitia - xpn°Ç nutzen
konnten, und zum allgemeinen Gebrauch des Begriffs Chrestiani stellt Koester-
mann10 fest: «Die Verballhornung des Christennamens zu Chrestiani... scheint...
erst einer späteren Zeit anzugehören.» Diese Auffassung bestätigt Heinrich Marti11

mit seinen rhetorischen Fragen: «Und wie kann denn diese offensichtlich apologetische

Namensform (die <Chresten> als die «Wackeren») bei der Volksmasse des

neronischen Rom oder bei einem heidnischen Historiker vorausgesetzt werden?
Oder treibt hier Tacitus tatsächlich, ohne deutlich zu werden, mit dem Leser ein
ironisches Spiel (Chresten «Biedermänner»)? Doch gibt es für solche <stillen>

Etymologien gerade im umfangreichen Oeuvre des Tacitus keine Belege»; auf ihr
Vorkommen «bei den antiken Schriftstellern» hatte Fuchs12 hingewiesen. Sämtliche

Textzeugnisse sprechen vielmehr dafür, dass es sich bei der Bezeichnung

9 Zu den Chrestus-Christus-Belegen in der lateinischen Literatur und der Übersetzung unctus
sowie zu den Wortspielen mit chrest-/christ- bzw. xpnar-/xpioT- vgl. das Onomasticon des ThLL II: C,

407 f. bzw. 409-414, und Fuchs, a.O. (Anm. 4) 71 Anm. 7. Hierbei handelt es sich um literarische Belege.

Die Aussprache des latinisierten Chrestus wurde durch den Itazismus nicht berührt. Zu Xptoroi;/
unctus stellt P. de Labriolle, «Christianus», Bulletin du Cange 5 (1930) 75 die Frage: «Y eut-il, comme
certains le veulent, une intention railleuse dans l'esprit de ceux qui le répétèrent, Chrestos étant un
nom quelquefois attribué aux esclaves, Christos ne pouvant guère signifier pour les païens non initiés

aux idées juives que «l'huilé, le pommadé«?» (die Hervorhebung von mir).
10 Koestermann, a.O. (Anm. 6) 254.

11 Mard, «Nec nominis certa est notitia penes vos. Zu den Namensableitungen bei Tacitus», Mus-
Helv 38 (1981) 261. Weil Marti (a.O. 261 Anm. 16) die Begründung von Koestermanns «Lagerwechsel»

von 1967 (vgl. unten 6.2.1) nicht für stichhalüg hält, spricht er sich konsequenterweise für Chris-

tianos aus. Die Zeugnisse zu den Ursprüngen und zur Entwicklung des Christennamens haben B. van
der Lans/J. N. Bremmer, «Tacitus and the persecution of the Christians: an invention of tradition?»,
Eirene. Studia Graeca et Latina LIII (2017) 317-322 zusammengetragen https://www.academia.edu/
35878331/; 20.10.2020).
12 Fuchs, a.O. (Anm. 4) 73 Anm. 12.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



272 Alfons Städele

Chrestiani für Christen um eine im Verlauf der zweiten Hälfte des 2. Jahrhunderts
aufkommende, der Schriftsprache angehörende gelehrte Konstruktion handelt,
die sich bei der Auseinandersetzung mit Gegnern des nun erstarkenden Christentums

herausbildete und von der einen Partei apologetisch, von der anderen
ironisch verwendet wurde.

Falls aber Christiani im Rom des Jahres 64 eine gängige «Outgroup »-Bezeichnung

war, die das Volk leicht verfälscht benutzte, fragt sich, worauf diese zu
einem Zeitpunkt beruht haben soll, als die geläufigen Selbstbezeichnungen der

Mitglieder der neuen Glaubensrichtung noch oi maroi (tuoteûovteç, niaxeijaav-
reç), öl àSeÀcpoi, ol äytot, oi KÀrjioi, ÉKKÀrjaLa toû 0eoC lauteten.13 Den Paulusbriefen

können wir entnehmen, dass ihre Organisationsform griechischsprachige
«Hausgemeinden»14 mit einer überschaubaren Anzahl von Gläubigen waren. Zur
Grösse der römischen christlichen Gemeinschaft in den fünfziger und sechziger

Jahren des 1. Jahrhunderts enthalten unsere Quellen darüber hinaus keine
Angaben.15

Deshalb beruhen sämtliche Schätzungen oder Berechnungen zur Zahl der
frühen Christen im Römischen Reich oder in Rom auf aus der Luft gegriffenen
Werten, sodass die Ergebnisse, legt man statistische Kriterien zugrunde, keine

Aussagekraft besitzen. Schnelle zum Beispiel nimmt in einer petitio principii
«hypothetisch»16 an: «Die Verfolgung unter Nero 64 n.Chr.... setzt... eine relativ grosse

Gruppe von Christen in der Millionenstadt Rom voraus, die bereits stadtbekannt
und identifizierbar war (mindestens 800 Personen, vielleicht auch 1000)» und
rechnet für das gesamte Reich im Jahr 60 mit insgesamt etwa 4000 Christen. Das

würde bedeuten, dass ungefähr ein Fünftel bis ein Viertel der Anhänger der neuen

13 De Labriolle, a.O. (Anm. 9) 69 mit Anm. 1. «... the term <Christiaii> as an insider designation
took off slowly and did not become more widely used before the second half of the second century»
(van der Lans/Bremmer, oben Anm. 11, 318). Zur Problematik der ersten Belege von xptcmavoç in
der Apostelgeschichte 11,26. 26,28 vgl. de Labriolle, a.O. 72-76; van der Lans/Bremmer, a.O. 319 f.

14 Zu diesem Begriff vgl. U. Schnelle, Die ersten 100 Jahre des Christentums 30-130 n. Chr. Die

Entstehungsgeschichte einer Weltreligion, 3., neubearb. Aufl. (Göttingen 2019) 258f. - er benennt Koes-

termann konsequent in «Klostermann» um - und I. Prchlik, «Auetor nominis eius Christus. Tacitus'

Knowledge of the Origins of Christianity», Acta Universitatis Carolinae philologica 2 / Graecolatina

Pragensia (2017) 96 Anm. 5 https://karolinum.cz/data/clanek/4207/7_Prchlik.pdf; 20.10.2020): Aus

dem Römerbrief 16,3-S.lOf. geht hervor, dass sich die römischen Christen um 56 in mindestens drei
Häusern versammelten. «But one of them was not completely Christian, and since the owner of
another one is not greeted by name, we can be sure of only one house.»

15 «Aus der Zeit Cyprians» - also mehr als 150 Jahre später - «besitzen wir die erste Angabe über
die Zahl der Christen in einer Gemeinde, nämlich in der römischen Freilich ist die Angabe nur
eine indirekte: der römische Bischof Cornelius gibt die Zahl der Kleriker und die Zahl der von der
Kirche Unterstützten an» (A. von Harnack, Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten

drei Jahrhunderten, 4., verbesserte und vermehrte Aufl., 2. Band: Die Verbreitung, Leipzig 1924,

548 Anm. 1 ; zuletzt Darmstadt 2018).

16 Schnelle, a.O. (Anm. 14) 537; das folgende Zitat a.O. 538 f.

Museum Helveücum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



Die Christenverfolgung nach dem Brand Roms im Jahre 64 273

orientalischen Religion in der Hauptstadt lebte. Rodney Stark17 dagegen legt
seinen Berechnungen eine Zahl von reichsweit 1000 Christen im Jahre 40 zugrunde
und kommt mit Hilfe weiterer ungesicherter Annahmen - zum Beispiel einer
Wachstumsrate von 40 Prozent pro Jahrzehnt - 60 n. Chr. auf insgesamt rund 1960

Personen. Matteo Fini18 wiederum beziffert unter Berufung auf Beaujeu (1960)

und Sordi (1965) allein die römische Gemeinde auf ungefähr 3000 Mitglieder und

vermutet, in Zusammenhang mit der Brandkatastrophe sei 200 bis 300 Personen

der Prozess gemacht worden. Der Wahrheit näher kommen dürfte Kyle Harper,
der nach Auswertung eines halben Dutzends einschlägiger Veröffentlichungen zur
Verfolgung unter Decius in der Mitte des 3. Jahrhunderts feststellt: «... es wird
übersehen, wie verschwindend klein die christliche Bewegung immer noch war
Bis zum Jahr 200 waren die Christen in den schriftlichen Quellen praktisch
unsichtbar. Ohne die späteren Ereignisse wären die Christen der ersten zwei
Jahrhunderte kaum mehr als eine Fussnote der Geschichte geblieben.»19 Daher ist es

unwahrscheinlich, dass das einfache Volk in der Millionenstadt Rom und ihrer
Umgebung im Jahre 64 von der Existenz von Christiani wusste oder gar zwischen

Juden und jüdischen Chrestiani oder Christiani unterscheiden konnte und wollte.
Shaw sieht hier zu Recht «a manifest anachronism».20

Deshalb kommt als andere Erklärung in Betracht: Auf der Suche nach einem

Chrestus, der im Jahre 64 als Anführer einer solchen Gruppe gelten konnte, stösst

man bei Sueton auf die Notiz, unter Claudius hätten die von einem Träger dieses

Namens dazu angestifteten Juden in Rom andauernd derartige Unruhen ausgelöst,
dass der Kaiser sie aus der Stadt warf.21 Das kann bei der grossen Zahl der
römischen Juden nur bedeuten, dass sich die Rädelsführer vorübergehend entfernten
und die übrigen Beteiligten eine Zeitlang Ruhe gaben. Dann kehrte man zurück,

17 Stark, Der Aufstieg des Christentums. Neue Erkenntnisse aus soziologischer Sicht. Aus dem
Amerikanischen von W. F. Müller (Weinheim 1997)10-12 (The Rise of Christianity : A Sociologist Reconsiders

History, Princeton 1996).

is Fini, Nero. Zweitausend Jahre Verleumdung. Die andere Biographie. Aus dem Italienischen von
P. Kaiser (München 1994) 166 (Nerone: duemila anni di calunnie, Milano 1993).
19 Harper, Fatum. Das Klima und der Untergang des Römischen Reiches. Aus dem Englischen von
A. Leubeund W. H. Leube (München 2020) 231 mit Anm. 70 (The Fate ofRome. Climate, Disease, and
the End ofan Empire, Princeton, NJ/Woodstock, Oxfordshire 2017).
20 Shaw, a.O. (Anm. 8) 87; so auch M. Meier, Die neronische Christenverfolgung und ihre Kontexte

(Heidelberg 2021; PhiL-Hist. Kl. Heidelb. Akad. Wiss. 62) 23. Van der Lans/Bremmer, a.O. (Anm. 11)

322 geben Shaw zunächst recht, um dann zu schliessen: «While these points may warrant the
conclusion that Nero' victims were perhaps not labelled Christians, although Tacitus' Chrestiani seems to

suggest otherwise (above), it does not necessarily follow that they were not followers ofChrist.» Was

soll man dieser Argumentation entgegenhalten? Am Rande sei bemerkt, dass die Autoren a.O. 321

Anm. 120 das Paradoxon flagitia - xpnotôç neu entdecken.
21 Suet. Claud. 25,4 Iudaeos impulsore Chresto assidue tumultuantis Roma expulit. Die Verbindung
zwischen dem Sueton'sehen Chrestus und den Chrestiani des Tacitus hat Koestermann hergestellt
(vgl. Anm. 7 und unten 6.2.1).

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



274 Alfons Städele

und das Spiel konnte von Neuem beginnen.22 Denn die römischen Behörden

waren nicht imstande, die Einhaltung eines solchen Verbots längere Zeit zu
überwachen. Daher könnte sein, dass die nach wie vor als subversive Staatsfeinde,

zumindest als verdächtige Aussenseiter betrachteten Juden oder eine ihrer
Untergruppierungen seit den mehr als zehn Jahre zurückliegenden, schweren Chrestus-

unruhen im Volksmund ohne Anspielung auf die Bedeutung des Eigennamens

abschätzig das «Chrestusgesindel»23 Messen: Chrestiani.

Einen Eindruck davon, wie sich der Hass des einfachen Volks auf Angehörige
einer Gruppierung auswirkte, der man «Schandtaten» nachsagte, kann der Brief
vermitteln, den die zu dieser Zeit immer noch griechischsprachige christliche
Gemeinde von Lugdunum (Lyon) unter Mark Aurel an ihre «Brüder in Asien und

Phrygien» richtete:24 «(5) Man versperrte uns nicht nur die Wohnungen, die

Bäder und den Markt; ja, es durfte sich überhaupt keiner mehr von uns vor ihnen

irgendwo erblicken lassen (7) Zunächst ertrugen sie heldenmütig die Angriffe
vereinter, pöbelhafter Volksmassen: Beschimpfungen, Schläge, Zerren, Beraubungen,

Steinwürfe, Verhaftungen, kurz alles, was eine aufgehetzte Masse gegen
private und öffentliche Feinde zu verüben pflegt. (8) Als sie dann auf den Marktplatz
geschleppt, hier von dem Kommandanten (sc. der in Lugdunum stationierten
Kohorte) und den Häuptern der Stadt in Gegenwart der ganzen Menge verhört
worden waren und ihren Glauben bekannten, wurden sie bis zur Ankunft des

Statthalters in Haft gesetzt.»25

22 Vgl. das folgende repressaque in praesens rursum erumpebat. Tac. ann. 2,85,4 zufolge waren
die Juden bereits 19 n. Chr. aus Italien ausgewiesen worden. Von dieser Massnahme betroffen waren
auch Astrologen, Magier und Schauspieler, vgl. ann. 2,32,3. 4,14,3.13,25,4 und 12,52,3 (aus dem Jahr
52): de mathematicis Italia pellendis factum senatus consultum atrox et inritum («... und wirkungslos»).

Koestermann, a. 0. (Anm. 7) 459f. verweist auf mehrere Judenunruhen in der frühen Kaiserzeit,

deren Ursachen er unter anderem in der engen Verbindung der römischen Juden mit ihrem
Ursprungsland sieht.

23 T. Schmitt, «Die Christenverfolgung unter Nero» in St. Heid u.a. (Hg.), Petrus und Paulus in
Pom. Fine interdisziplinäre Debatte (Freiburg 2011) 524 geht noch weiter: «Der Name Christiani muss
wie <Christus-Armee-Fraktion» geklungen haben. Er bezeichnete politische Verbrecher oder Terroristen,

die sich auf einen Christus beriefen.» Dagegen spricht, dass -iani z.B. bei Augustiani - auf sie

verweist Schmitt a.0.531 -, den in den pseudocaesarischen «Kriegen» mehrfach belegten Caesariani
und den taciteischen Flaviani, Othoniani, Vitelliani... nichts anderes bedeutet als «Anhänger,
Parteigänger von...»
24 Eus. hist. eccl. 5,1,5-8 in der Übersetzung H. Krafts (.Eusebius von Caesarea Kirchengeschichte,
München 21981).

25 (5) ücrre pf| pövov oIklûv kcù ßaXavcitov Kai dyopäg etpyeaOai, 6AAa Kai to ko06Aou

(paiveaOai (|püv rtva autoTg dtietpfjaOat èv fmotui Sptiore tôtiui (7) npüiov pèv rà furo toü öxAou

jtavSnpei atoppSôv emipepôpeva yevvaùitç imcpevov, ämßoijaeu; Kai nÀriyàc; Kai auppoùg Kai

Siapttayàç Kai Àt0iov ßoAag Kai cruyKÀeiaEu; Kai 7iâv0' öaa (|ypiû)pévtp itÀpSet ùç ttpog éxOpoùg Kai

jtoAcpiouç tpiAeT yiveaOai. (8) Kai 8ij àvaxOévTEç sic; rijv àyopdv ùttô te toü xiAtapxou Kai tûv
npoearpKÖTtov rfjç nbÀecoi; èÇouatùv èni navrai; toû nAijOouç 6vaKpi0évTEÇ Kai àpoAoypaavTEç,

CTUvEKAeta0r|aav Etc; rijv EipKojv ëioç xtjc; toû ijyepôvoç napouaiai;.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | D0110.24894/2673-2963.00073



Die Christenverfolgung nach dem Brand Roms im Jahre 64 275

Nach Andresens Entdeckung verteidigte Kurt Linck26 Chrestianos mit dem

Argument: «Sumendum est <Chrestus> quoque primitus in annalibus scriptum esse.

Nam Chrestianorum auctor est Chrestus, non Christus. Cum igitur Christus iuxta
Chrestianos in codice Mediceo legeretur, < Chrestus> prius in < Christus> correctum
esse videtur quam <Chrestianos> in <Christianos>», während sich Richard Reitzen-
stein27 Sorgen um die Aufmerksamkeit des Lesers machte und empfand: «Die

Überlieferung Chrestianos, die sich nur scheinbar durch den Gegensatz zu per
flagitia empfiehlt, würde die Aufmerksamkeit des Lesers nur ablenken und
stören.» Pierre de Labriolle28 beliess es dabei, Tacitus habe gewusst, dass das Volk
Chrestianus aussprach, aber selbst «correctement» Christus geschrieben, weil er
in groben Zügen über die wahren Ursprünge der Sekte informiert gewesen sei,

Fuchs29 jedoch legte auf Tacitus' Korrektheit in diesem Zusammenhang keinen

Wert und behauptete im Gegenteil: «Aber die Abneigung, sich mit den Christen

gründlicher zu befassen, war in Tacitus, wie seine ganze Schüderung zeigt, so

stark, dass ihm die ungenaue Wiedergabe des Namens, den er vermutlich wie Pli-

nius nur aus den Akten kannte wohl zugetraut werden darf.» Hier geht es

jedoch nicht um die blosse Wiedergabe, sondern die Ableitung eines Namens von
einem anderen.

Van der Lans/Bremmer30 versuchen sich damit zu behelfen, Konsequenz sei

ein modernes, kein antikes (sprachliches) Prinzip, und Prchlik31 verweist darauf,
dass antike Etymologien Wörter nur sehr locker miteinander verbinden. Aber in
Tacitus' historischen Werken sind die wenigen Variationen von Eigennamen auf
Schluss- und unbetonte Nebensilben beschränkt (Cartimandua/-us, Treveri/-viri,
Vologaeses/-us), und die Herleitung der Iudaei vom kretischen Berg Ida (hist. 5,2,1)

stellt eine der üblichen, oft auf rein lautlichen Anklängen beruhenden gelehrten
Spielereien dar, die zudem mit einer umständlichen Erklärung32 verbunden ist.

Entsprechendes dürfte man auch an unserer Stelle erwarten.
John G. Cook33 verweist auf die ungefähr 70 späten Inschriften und Papyri, in

denen der Christenname «with some form of the word» auftaucht.34 Seine gegen
Koestermann gerichtete Folgerung: «This evidence vitiates the need to see in the
<Chrestians> some kind of obscure Jewish group associated with Suetonius' <Chres-

26 Linck, a.O. (Anm. 8) 80 Anm. 2.

27 Reitzenstein, Die hellenistischen Mysterienreligionen (Stuttgart 31927; Nachdr. Darmstadt 1956;

zuerst Leipzig u.a. 1910) 118 Anm. 2.

28 De Labriolle, a.O. (Anm. 9) 81.

29 Fuchs, a.O. (Anm. 8) 223 Anm. 69.

30 Van der Lans/Bremmer, a.O. (Anm. 11) 321 Anm. 123.

31 Prchlik, a.O. (Anm. 14) 97 Anm. 13.

32 Marti, a.O. (Anm. 11) 261.

33 Cook, «Roman Attitudes Toward the Christians. From Claudius to Hadrian» (Tübingen 2010;

Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament 261) 49.

34 Im Einzelnen aufgeführt von van der Lans/Bremmer, a.O. (Anm. 11) 317 mit Anm. 91 und 93:
«such as Chreistianos, Chrestianos and Christianos».

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



276 Alfons Städele

tus»> kann aber wegen des disparaten Materials, auf dem sie beruht, nicht
überzeugen: Auf den späten Inschriften und in den Papyri verdankt die jeweilige Form
ihr Dasein häufig nur dem Itazismus und damit dem Zufall. Anders ist das in
einem sprachlich bewusst gestalteten Geschichtswerk wie den Annalen; dort wird
in griechischen Eigennamen enthaltenes rj unabhängig von seiner Aussprache in
der latinisierten Form durchgehend mit e wiedergegeben: Anicetus, Eudemus,

Helius, Mnester Umgekehrt lässt sich lat. Chrest- auf griech. XprjoT-, nicht aber

auf Xp igt- zurückführen.

Auffällig ist in jedem Fall, dass der Geschichtsschreiber beim erklärungsbedürftigen

Namen Christus auf eine etymologische Erläuterung verzichtet, die er

wenigstens «pour les païens non initiés aux idées juives»35 hätte einfügen sollen,

während er bei Chrestiani angeblich auf eine bei ihm sonst nicht belegte, überdies
dem einfachen Volk zugeschriebene «<stille> Etymologie» anspielt. Denn jeder des

Griechischen mächtige Leser muss sich gefragt haben, wieso der Gründer der
Verbrecherbande der «Biedermänner: Chrestiani» der «Eingeölte/Gefärbte/Gesalbte/
Geschminkte: Christus» hiess - es sei denn, er war mit ihm und seiner Geschichte

vertraut. Syme und Koestermann, denen jeder Gedanke an einen christlichen
Eingriff in die Überlieferung fernlag, flüchteten sich deshalb in die nicht zu widerlegende

Annahme, Tacitus sei vorab in den verlorenen Annalen- oder Historienbüchern

auf Pilatus und Christus eingegangen, und rechneten offensichtlich

damit, der Leser habe sich noch Jahre und Bücher später an beide erinnert.36 Seine

Kenntnisse beruhten ihrer Meinung nach auf den Nachforschungen, die er als

Prokonsul von Asia bei seinen Begegnungen mit Christen angestellt hatte, und auf
dem Gedankenaustausch mit seinem Freund Plinius.

Aber Plinius, der Tacitus für dessen Historien detailliert über den Vesuvausbruch

des Jahres 79 berichtete (ep. 6,16), weiss, obwohl er als Statthalter der Asia

benachbarten Provinz Pontus et Bithynia ungefähr zur gleichen Zeit nachweislich
mit Christen zu tun hatte, von diesen nicht viel mehr, als dass sie dem Hörensagen
nach, befangen in ihren Wahnvorstellungen (amentia), irgendwelche Verbrechen

begingen. Christus selbst ist ihm kein Wort der Erklärung wert.37 Vielleicht hatte

35 De Labriolle, a.O. (Anm. 9) 7S.

36 Vgl. das Folgende und unten 6.2.1. H. Furneaux, Cornelii Taciti Annalium ab excessu divi Augus-
ti libri. The Annals of Tacitus edited with introduction and notes by H. F., second ed., vol. I: books I-VI
(Oxford 1896; '18831; vol. II: books XI-XV1, rev. by H. F. Pelham and C. D. Fisher (Oxford 1907; '1891,

zahlreiche Nachdrucke) II 418 Anm. 1 bemerkt zu Recht, dass im Falle einer früheren Erwähnung an

unserer Stelle ut rettuli oder Ähnliches zu erwarten wäre.
37 Shaw, a.O. (Anm. 8) 90; R. Carrier, «The Prospect of a Christian Interpolation in Tacitus, Annals
15,44», VigChr 68 (2014) 266: «... Pliny the Younger attests to a pervasive ignorance of Christians and
Christian believes among even the most informed Roman elite at the time of Tacitus (between 110-
120 A. D.).» Ashs (vgl. oben 2. Ende, a.O. 205) Vermutung, Plinius' Schweigen verrate «terminology
familiar to contemporaries, but T., considering future audiences, explains clearly in case Christianity
lacked staying-power», dürfte christliches Wunschdenken sein, das Verbreitung und Bedeutung des

Christentums ausserhalb Kleinasiens zu Beginn des 2. Jahrhunderts stark überschätzt.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



Die Christenverfolgung nach dem Brand Roms im Jahre 64 277

er es zunächst nicht einmal für nötig befunden, Prozesse gegen Peregrine persönlich

zu führen;38 römische Bürger schickte er zur Aburteilung nach Rom (ep. 96,4).

4. per procuratorem Pontium Pilatum

Wellesley (Leipzig 1986) und Ash (Cambridge 2018) setzen die Partie 15,44,3 auc-

tor - celebranturque in runde Klammern und kennzeichnen sie damit als

(verdächtigen?) Exkurs. Andere halten diesen für «probably genuine Tacitus»39 oder
sehen in dessen erstem Satz eine christliche Interpolation40. Er bietet die Informationen,

dass der Mann, auf den die Bezeichnung Chrestiani zurückging, während
der Regierungszeit des Tiberius vom zuständigen Magistrat namens Pontius Pilatus

in irgendeiner kleinen (Grenz-)Provinz hingerichtet wurde. Denn diese wurden

von Prokuratoren oder Präfekten verwaltet.
Dass ein römischer Leser im 2. Jahrzehnt des 2. Jahrhunderts allerdings die

Person des Pilatus, der von keinem im 1. Jahrhundert lateinisch schreibenden

Autor angeführt wird, darüber hinaus historisch einordnen konnte und Wert
darauflegte zu erfahren, dass der Verbrecher nicht zwischen 14 und 37, sondern
zwischen 26 und 36 hingerichtet worden war, ist kaum anzunehmen. Syme schreibt
Pilatus' Erwähnung Tacitus' Streben nach «documentary precision»41 zu. Aber
selbst wenn sich Tacitus während seiner Statthalterschaft in Asia entgegen aller
Wahrscheinlichkeit persönlich mit Christen, in der Regel Angehörigen der
einheimischen Unterschicht also, abgegeben haben sollte, dürfte er es nicht darauf angelegt

haben, danach einem gewissen Pontius Pilatus dafür ein literarisches Denkmal

zu setzen, dass dieser unbedeutende ritterliche Verwalter, der nach brutalen
Übergriffen gegen die Juden42 von seinem Vorgesetzten, dem syrischen Prokonsul

38 So fasst Fuchs, a.O. (Anm. 8) 223 Anm. 69 cognitionibus de Christianis interfui numquam (Plin.

ep. 96,1) auf. A. N. Sherwin-Whites Schlussfolgerung (The Letters ofPliny. A historical and social

commentary, Oxford 1966,694): «This implies that Pliny knew that such trials had taken place within the

period of his public career, and hence at Rome» ist nicht zwingend. Der Satz kann auch bedeuten,
dass solche Prozesse in Plinius' vorherigen Amtsbereichen nicht stattgefunden hatten. Andernfalls

gilt das in Anm. 37 Gesagte: Dass er sich noch Jahr(zehnt)e später an Prozesse gegen Mitglieder einer
obskuren Verbrecherbande erinnert haben soll, an denen er nicht teilgenommen hatte, spräche

lediglich für die angenommene Wichtigkeit dieser Organisation. - Zu Fuchs' Vermutung, a.O. (Anm.
8) 223 Anm. 69, Tacitus habe wie Plinius den Namen «Christus» nur aus den Akten gekannt, vgl.
Mommsens Ausführungen zu den Aufgaben der comités und assessores eines Statthalters (Th.

Mommsen, Römisches Strafrecht, Part 1, Cambridge 1899,140; New York 2010): «Einzelne derselben
sind unter den ersten Kaisern von den Statthaltern geradezu als Stellvertreter für die Jurisdiction
verwendet worden ...»; die Einschränkung des «Schwertrechts» betraf «insbesondere Legaten des

senatorischen Statthalters» (a.O. 247), also zumindest nicht den von Trajan mit besonderen
Vollmachten ausgestatteten legatus pro praetore provinciae Ponti et Bithyniae consulari potestate Plinius.

39 Shaw, a.O. (Anm. 8) 73.

40 Carrier, a.O. (Anm. 37) 264 Anm. 1; 283.

41 R. Syme, Tacitus, 2 vol. (Oxford 1958) II 469.

42 Davon berichten den erhaltenen Belegen zufolge nur die jüdischen Autoren Philon und Flavius

Josephus (vgl. «Pontius Pilatus»: P/R2 VI 815; G. Winkler, «Pontius»:KIP4,1049).

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



278 Alfons Städele

Vitellius, abgelöst worden war, in diesem Fall nur seine Pflicht getan und den

Gründer einer die öffentliche Ordnung störenden Bewegung liquidiert hatte,
deren Anhänger besonders uneinsichtig und masslos abergläubisch waren.43

Den Ort des Geschehens muss man zudem aus dem folgenden Satz erschlies-

sen. Koestermann hält es sogar für auffällig, «dass der Amtsbezirk des Pontius

Pilatus nicht näher umrissen wird, wie denn das ganze Kapitel anscheinend gewisse

Anzeichen einer fehlenden letzten Überarbeitung aufweist.»44 Das hindert ihn
aber nicht daran, kurz darauf zu betonen, es zeige «nach Inhalt und Formgebung
alle Eigenheiten des taciteischen Gestaltungswillens, so dass keinerlei Zweifel an
der Echtheit des gesamten Abschnittes zulässig ist.» Zuvor hatte er bereits den

«unverkennbar taciteischen Stilcharakter»45 hervorgehoben, den er in seinem

Kommentar zu quo cuncta - celebranturque mit dem Hinweis auf die «in hohem
Masse» charakteristischen Assonanzen weiter herauszustellen versucht. Auch

Jacques Moreau46 betont den «echt taciteischen Charakter» des Christenkapitels.
De Labriolle war hier konkreter geworden und behauptete apodiktisch und letztlich

doch überzeugend: «Le style et le vocabulaire du morceau crient son origine
(subdere, quaesitissimus, invisus per, Tiberio imperitante, repressa, exitiabilis).»47

Als erklärungsbedürftig oder sogar als Beleg für christliche Autorschaft wurde

betrachtet, dass Pilatus als Prokurator bezeichnet wird, da wir aus einer 1961

in der Provinzhauptstadt Caesarea Maritima gefundenen Inschrift wissen, dass er
die Amtsbezeichnung praefectus führte,48 und davon ausgingen, Judäa sei erst

unter Claudius von einem Prokurator verwaltet worden. Carrier hat nun aber im
Anschluss an andere wahrscheinlich gemacht, dass Pilatus wie viele ritterliche

43 Eusebios' Behauptung, Pilatus habe Tiberius von der Auferstehung, der Himmelfahrt und den

Wundertaten des neuen Gottes berichtet (hist. eccl. 2,2,1), zeugt lediglich von der Bedeutung, die das

Christentum im frühen 4. Jahrhundert in den Augen einer seiner führenden Persönlichkeiten von
Anfang an für den römischen Staat hatte. Der Kaiser hat dann pflichtschuldigst dem Senat gegenüber
betont, dass er an der neuen Lehre Gefallen finde (Tert. apol. 5,2; Eus. hist. eccL 2,2,6). «Was hier
Tertullian und ihm folgend Eusebius auf Grund der Überlieferung über des Tiberius Stellung zum
Christentum berichten, mag wohl von gutmütigen Christen zu apologetischen Zwecken erfunden
worden sein», lautet das äusserst nachsichtige Urteil Krafts dazu (a.O. [Anm. 24] 121 Anm. 17). Sogar
ein völlig unwahrscheinlicher Zufallsfund wie die Niederschrift über den Pilatusprozess in den

hauptstädtischen Archiven hätte zum Stichwort «Christus» nichts ergeben.
44 Koestermann, a.O. (Anm. 7) 463f. Im Einzelnen gehen A. A. Barrett/E. Fantham/J. C. Yardley,
The Emperor Nero. A Guide to the Ancient Sources (Princeton/Oxford 2016) 164 darauf ein, nachdem
sie konstatierten: «It is not well integrated into the narrative» und auf «internal difficulties» hinwiesen.

45 Koestermann, a.O. (Anm. 7) 456.

46 Moreau, «Die Christenverfolgung im Römischen Reich» (Berlin 1961; Aus der Welt der
Religion, Forschungen und Berichte, Neue Folge 2) 36.

47 De Labriolle, a.O. (Anm. 9) 88 Anm. 2.

48 G. Alföldy, «L'iscrizione di Ponzio Pilato: una discussione senza fine?» in Iudaea socia - Iudaea

capta. Atti del convegno internazionale Cividale del Friuli, 22-24 settembre 2011, a cura di Gianpaolo
Urso (Pisa 2012) 137-150.

Museum Helveücum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



Die Christenverfolgung nach dem Brand Roms im Jahre 64 279

Statthalter beides war, praefectus und procurator,49 «The term procurator
means someone who takes care of something on someone else's behalf.»50 Ein

solch privater Vermögensverwalter verfügte über kein offizielles Regierungsamt51

und damit auch über keine Zuständigkeit in Strafprozessen, es sei denn, er nahm
diese im Rahmen seines Amts als iudex, praeses oder eben praefectus wahr. Das

bedeutet, dass der Verfasser des auctor-Satzes entweder keinen Wert auf
«documentary precision» legte und die erst seit Claudius übliche Bezeichnung procurator

übernahm oder die Vetus Latina kannte, in der NT Lk 3,1 ijyEpovsûovToç
IIovtLou niAarou wie später in der Vulgata mit procurante Pontio Pilato wiedergegeben

wurde.52

5. correpti quifatebantur

Der Beginn des Paragraphen 4 igitur primum correpti qui fatebantur zeigt, dass für
Tacitus' Publikum Verhaltensweisen und Abläufe, die uns erklärungsbedürftig
erscheinen, selbstverständlich oder nebensächlich waren und deshalb nicht
eigens angesprochen werden mussten: «Wie die Behörden im einzelnen

vorgegangen sind, können wir aus dem Bericht des Tacitus überhaupt nicht bestimmen

Auf jeden Fall haben wir mit einem ausserordentlichen Verfahren zu rechnen

(Es wird) auf Veranlassung des Kaisers zu einer cognitio extra ordinem vor dem

praefectus praetorio gekommen sein.»53 Erschwerend mag die von Koestermann
konstatierte «fehlende letzte Überarbeitung» hinzukommen. Vor diesem Hintergrund

ist die Formulierung correpti qui fatebantur zu beurteilen.
Nach der peniblen Untersuchung des taciteischen Sprachgebrauchs durch

Fuchs bedeutet corripere hier «verhaften, festsetzen»54 und nicht wie an anderen
Stellen «anklagen». Aber warum wurden (nur) die Personen verhaftet, die sich

zum Schuldvorwurf bekannten? Was geschah mit den anderen? Der Zenturio, der

ein Zugreifkommando anführte, hat einen Verdächtigen gewiss nicht gefragt:
«Bist du ein Brandstifter oder ein Chrestianus?» und dann den abführen lassen,

49 Carrier, «On the Dual Office of Procurator and Prefect» (2012; https://www.academia.edu/
2211986; 20.10.2020); ders., «Herod the Procurator: Was Herod the Great a Roman Governor of
Syria?» (2011; https://www.richardcarrier.info/HerodSyrianGovernor.pdf - beide Beiträge auch über

https://independent.academia.edu/RichardCarrier einzusehen; 20.10.2020).
so Carrier, «Herod the Procurator» (Anm. 49) 29.

51 Carrier, «Herod the Procurator» (Anm. 49) 34 mit Anm. 99. Tacitus führt als Beispiel für diese

«Emporkömmlinge», die sich manchmal mehr herausnahmen, als ihnen zustand, Lucilius Capito an,
der für seine Amtsanmassung als Prokurator von Tiberius' Privatvermögen in Asia bestraft wurde
(arm. 4,15,2 f.).

52 Barrett/Fantham/Yardley, a.O. (Anm. 44) 165.

53 A. Wlosok, Rom und die Christen. Zur Auseinandersetzung zwischen Christentum und
römischem Staat (Stuttgart 1970; Der altsprachliche Unterricht, Beiheft 1 zu Reihe XIII) 17f.

54 Fuchs, a.O. (Anm. 4) 79 Anm. 27 und ders, a.O. (Anm. 8) 224 Anm. 74; ebenso Wlosok, a.O.

(Anm. 53) 16 f. und Schmitt, a.O. (Anm. 23) 537.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



280 Alfons Städele

der die Frage bejahte. Vielmehr werden Trupps der cohortes praetoriae oder der
auch für die innere Sicherheit in Rom zuständigen cohortes vigilum losgeschickt
worden sein, die aus irgendwelchen Gründen bekannte oder von Nachbarn oder

Rivalen denunzierte Mitglieder der verhassten Gruppierung aufspüren und
vorführen sollten. In der Regel wird es sich dabei um Familienväter oder junge Männer

gehandelt haben. Dass man es für nötig befand, sie bereits in dieser Phase mit
dem Schuldvorwurf zu konfrontieren, oder gar ein Geständnis (qui fatebantur)
erwartete, ist nicht anzunehmen. Denn das sind Bestandteile oder Folgen eines

Verhörs vor Gericht. Man hat sie allenfalls nach ihrem Namen gefragt und dann

abgeführt. Was anschliessend mit ihnen geschehen sein dürfte, zeigt Tacitus'
Bericht über das Ende der ein Jahr später missglückten Pisonischen Verschwörung
(arm. 15,55-58): Die durch Soldaten herbeigeschleppten Beschuldigten werden
verhört, man legt sie in Ketten, zeigt ihnen die Folterwerkzeuge, zwingt sie auf
diese Weise zu einem Geständnis und zur Preisgabe von Komplizen und bringt sie

danach um.
Nimmt man unter diesen Voraussetzungen an, dass Tacitus' knappe

Zusammenfassung des Verfahrens gegen die Chrestiani erst mit dem Verhör einsetzt,

weil das Vorgehen der zuständigen Behörde bei der Verhaftung selbstverständlich
oder für die Darstellung gänzlich unwichtig war, dann lösen sich die mit correpti
qui fatebantur verbundenen Verständnisschwierigkeiten55 weitgehend in Nichts
auf. Da man mit dem «Chrestusgesindel» sicherlich nicht zurückhaltender
umgegangen ist als mit den honestiores, die sich gegen Nero verschworen hatten, dürfte
es in den meisten Fällen zu Geständnissen und in deren Gefolge zur Angabe von
Komplizen gekommen sein. Die wenigen, die dazu nicht bereit waren, werden
freigelassen worden sein oder das Schicksal der von unserem Autor römischen Männern

als leuchtendes Vorbild vor Augen gestellten Freigelassenen Epicharis erlitten

haben, die zwar der Tortur widerstand, dabei aber so übel zugerichtet wurde,
dass ihr nur der Selbstmord durch Strangulieren blieb (ann. 15,57). Correpti meint
also, dass die Betroffenen nach ihrem Geständnis nicht sofort umgebracht,
sondern festgesetzt wurden, weil sie als Opfer für das im Folgenden erwähnte, ausser-

gewöhnliche Hinrichtungsspektakel vorgesehen waren. Dass der Kaiser die dafür
erforderlichen verschärften Urteile persönlich fällte, lässt sich, wie Detlef Liebs

55 Der von Fuchs, a.O. (Anm. 8) 224 Anm. 73, Wlosok, a.O. (Anm. 53) 17 und Schmitt, a.O. (Anm.
23) 521 f. mit Anm. 24 geführte Disput über Gleichzeitigkeit oder Vorzeitigkeit von correpti und
fatebantur entfällt, und der Inhalt des Geständnisses wird zur Nebensache, weil dieses sowohl im Fall
der Brandstiftung als auch der aus dem Hass auf die Menschheit abgeleiteten Verbrechen summa
supplicia nach sich zog; bei humiliores waren das in Laktanz' knappen Worten wie an unserer Stelle

ignis, crux, ferae (mort. pers. 22,2). Auch Ashs (vgl. oben 2. Ende, a.O. 206) von R. J. Getty, «Nero's
indictment of the Christians in AD 64: Tacitus' Annals 15.44.2-4», in L. Wallach (ed.), The Classical

Tradition: Literary and Historical Studies in Honor ofHarry Caplan (Ithaca, New York 1966) 287-289
übernommene Konjektur correpti qui<dam> fatebantur, «after being arrested, some suspects confessed»,

erübrigt sich.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



Die Christenverfolgung nach dem Brand Roms im Jahre 64 281

das tut,56 der Formulierung 15,44,5 tamquam in saevitiam unius absumerentur

nicht entnehmen. Da Nero selbst von Mitgliedern der Senatsopposition57 verdächtigt

wurde, hätte ihm ein öffentliches Eingreifen als Richter nur schaden können,
und der praefectus praetorio Tigelünus oder ein anderer Beauftragter wusste

schon, wie er in diesem besonderen Fall vorzugehen hatte.

6. Der Stand der Diskussion

6.1 Allgemeine Abhandlungen

Die zahlreichen Veröffentlichungen, die auf das Problem nur am Rande eingehen

können, wie Nero-Biographien oder geschichts- und religionswissenschaftliche

Abhandlungen zum frühen Christentum weisen zum Teil zwar auf Zweifel an der

Echtheit des Christenexkurses hin, halten diese aber letztlich für unbegründet.58

6.2 Untersuchungen zu Tac. ann. 15,44

In jüngeren Veröffentlichungen wird der Nachweis versucht, dass die laut Tacitus

von Nero nach dem Brand Roms im Jahre 64 als Brandstifter oder Staatsfeinde

hingerichtete Gruppierung nicht, wie üblicherweise angenommen, die Christiani,

sondern, wie überliefert, die Chrestiani waren. Dies geschieht entweder durch die

Relativierung der taciteischen Aussagen als Missverständnis oder die Athetierung
des auctor-Satzes als christliche Interpolation.

56 Liebs, Vor den Richtern Roms. Berühmte Prozesse der Antike (München 2007) 108; 2. Überarb.

Fassung unter dem Titel «Die neronische Christenverfolgung - Persecution of Christians by the

Roman Emperor Nero»: JOSHA 3,7 (2016) 6 (DOI: 10.17160/josha.3.7.251 ; 20.10.2020).
57 Schmitt, a.O. (Anm. 23) 528. Zu den verschiedenen Gruppierungen vgl. A. Städele, «Die Darstellung

des Thrasea Paetus in den Annalen des Tacitus», in P. Neukam (Hg.), Die Antike als Begleiterin
(München 1990; Dialog Schule-Wissenschaft - Klassische Sprachen und Literaturen 24) Ulf.
58 Herangezogen wurden: K. Baus, Von der Urgemeinde zur frühchristlichen Grosskirche. Einleitung

in die Kirchengeschichte von H. Jedin (Freiburg/Basel/Wien 1962 Jedin, H. [Hg.], Handbuch der

Kirchengeschichte, Bd. 1). - E. Dassmann, Kirchengeschichte 1. Ausbreitung, Leben und Lehre der Kirche

in den ersten drei Jahrhunderten (Stuttgart/Berlin/Köln 1991; Studienbücher Theologie 10). - J. F.

Drinkwater, Nero. Emperor and Court (Cambridge 2019). - M. Fiedrowicz, «Die römische
Christenverfolgung nach dem Brand Roms im Jahre 64» in J. Merten (Hg.), Begleitband zur Ausstellung «Nero

- Kaiser, Künstler und Tyrann» (Trier 2016; Schriftenreihe des Rheinischen Landesmuseums Trier 40).

- M. Fini (oben Anm. 18). - J. Ignacio San Vicente, Nerôn: La falsificaciôn de un mito, Madrid 2020 (De

Falsa et Vera Historia 3). - J. Krüger, Nero. Der römische Kaiser und seine Zeit (Köln/Weimar/Wien
2012). - J. Malitz, Nero (München 32016). - H. Sonnabend, Nero. Inszenierung der Macht (Darmstadt
2016). - G. Theißen/A. Merz, Der historischeJesus: ein Lehrbuch: Christoph Burchard zum 65. Geburtstag,

3., durchges. und um Literaturnachträge erg. Aufl. (Göttingen 2001). - Ph. Vandenberg, Nero.

Kaiser und Gott, Künstler und Narr (Bindlach 1991; zuerst München 1981). - G. H. Waldherr, Nero.

Eine Biografie (Regensburg 2005).

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



282 Alfons Städele

6.2.1 Erich Koestermann (1967): Ein folgenschwerer Irrtum des Tacitus

(ann. 15,44,2ff.)?

Den ersten Schritt dazu tat Erich Koestermann. Er glaubte die Diskrepanz Chrestiani

- Christus auf einen Irrtum des Tacitus zurückführen zu können. Während
seiner Statthalterschaft in Asia habe dieser mit Christen zu tun gehabt und als

gewissenhafter Historiker nähere Erkundigungen über sie eingezogen.59 Als er dann bei
der Abfassung der Annalen in seiner Quelle auf die ihm unbekannten Chrestiani

stiess, habe er die «jüdische(n) Anhänger des... Agitators Chrestus»60 fälschlicherweise

für die ihm vertrauten Christiani gehalten und aus eigener Kenntnis die

Erläuterung auctor - celebranturque eingefügt.
Koestermann war im Hinblick auf die Konsequenzen seiner Hypothese

vorsichtig genug, diese in Frageform zu kleiden, vertrat von da an aber mit
Nachdruck die Auffassung, es sei Chrestiani und Christus zu schreiben. Voraussetzung
für seine Argumentation war die Überzeugung, Tacitus sei auf Christus bereits vor
dem 15. Annalenbuch eingegangen. Symes Meinung nach61 hatte er im verlorenen
7. Buch Pilatus' vicissitudes («unberechenbares Verhalten»?) als Provinzverwalter
dargestellt. Koestermann mutmasst sogar, der Kreuzestod Christi könne ins 5.

Buch der Annalen aufgenommen worden sein. «Jedenfalls setzt der Wortlaut voraus,

dass der Name des Pilatus dem Leser der Annalen nicht unbekannt war.»62

Das war aber, da andere Zeugnisse fehlen, nur dann der Fall, wenn ihn Tacitus

selbst zuvor in den Annalen oder Historien erwähnt hatte. Im Umkehrschluss

bedeutet dies, dass der Satz auctor - erat nicht von ihm stammen kann, falls er
Pilatus nicht die Ehre erwies, in seinen historischen Werken mehrfach vorgestellt
zu werden. In den Historien 5,9,2 hatte er allerdings Judäa betreffend schon festgestellt:

sub Tiberio quies, und der Wanderprediger Je(ho)schu(a) war dort wie
andere Störenfriede rechtzeitig beseitigt worden, als er eine Gefahr für die öffentliche

Ordnung darzustellen begann. Wieso sollte ausgerechnet dieser Verbrecher
oder sein Richter womöglich mehrfach Aufnahme in ein römisches Geschichtswerk

finden - es sei denn an unserer Stelle, weil man in ihm hier zu Unrecht den

Gründer der in anderem Zusammenhang erwähnten Chrestiani sah?

Gegen Koestermanns «geniale Hypothese», Chrestiani sei «zur Zeit Neros ein
verbreiteter Name für eine jüdisch-nationale Gruppe» gewesen, wandte sich als

Erste Wlosok63 mit dem Argument, es handle sich um «ein reines Postulat, das

keinerlei Anhalt in der historischen oder sonstigen Überlieferung hat.» Es ist jedoch

59 Koestermann, a.O. (Anm. 7) 463.466.
60 Koestermann, a.O. (Anm. 6) 253.

61 Syme, a.O. (Anm. 41) II 469.

62 Koestermann, a.O. (Anm. 7) 463 Anm. 5. Ash (vgl. oben 2. Ende, a.O. 205) dagegen stellt fest:
«T.'s explanation suggests that the episode of Christus (<Anointed One>) and the crucification first
appears here in the narrative, displaced from its proper chronological setting. Yet since the first
hexad is incomplete, certainty is impossible» (vgl. Furneaux' Hinweis oben Anm. 36).

63 Wlosok, a.O. (Anm. 53) 9 Anm. 11.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



Die Christenverfolgung nach dem Brand Roms im Jahre 64 283

nachvollziehbar begründet und vermeidet Schwächen der traditionellen Deutung.
Zudem gibt es für die Christenverfolgung nach dem Brand Roms auch nur einen

Anhaltspunkt: den zur Diskussion stehenden Satz ann. 15,44,3 auctor - erat.

6.2.2 Tassilo Schmitt (2011): Die Christenverfolgung unter Nero

Der Althistoriker Schmitt nahm von Koestermanns Neuansatz keine Notiz und
beharrte auf der Lesung Christiani; Chrestiani schrieb er einem möglichen
«Missverständnis» der Herausgeber zu, bei denen es sich immerhin um ein halbes
Dutzend renommierter Philologen handelt.64 Das Verbum appellare bedeutete seiner

Meinung nach im Zusammenhang «anklagend nennen; beschuldigen, etwas zu
sein» (a.O. 523f. 536), haud proinde «allerdings nicht» (a.O. 524). Nero habe den

Brand Roms als willkommene Gelegenheit dazu benützt, gegen die verhasste
Verbrecherbande der Christiani wegen ihrer piaavOptojita vorzugehen, um sich selbst

beim Volk als Philanthrop, der sich aller Menschen annahm, anbiedern zu können
(a.O. 531). Einziger Anklagepunkt sei dementsprechend nicht die Brandstiftung,
sondern das odium humani generis gewesen.65

Dass ein Römer den Satz appello te Christianum selbst «in rechtsrelevanten

Zusammenhängen» (a.O. 523) als: «Ich beschuldige dich, Christusanhänger zu
sein» verstanden hat, ist allerdings zu bezweifeln. Die beiden als Belege für appello

in dieser Bedeutung angeführten Cicerostellen hat Schmitt wohl ThLL 2,274,38-
42 entnommen: «accuso: Cic. Deiot. 3 servus qui quem in eculeo appellare non

posset, eum accusaret solutus, off. 1,89 ne isdem de causis alii plectantur, alii ne

appellentur quidem.» Von ihnen ist die erste wenig aussagekräftig, weü sie appello
durch accuso erklärt, Cicero die beiden Begriffe aber voneinander absetzt. Da es

«letztlich verboten (war), Sklaven vor dem Hintergrund der Folter oder unter ihr,
kurz: peinlich zu befragen, um etwas gegen ihren Herrn herauszubekommen»66,

konnte ein auf dem «(Folter-)Pferdchen» ausgestreckter Sklave seinen Herrn nicht
«namenüich anführen; erwähnen» - das meint hier appellare67 -, und in Gegen-

64 Schmitt, a.O. (Anm. 23) 523 Anm. 30.

65 Das betont auch M. Meier, «Odium humani generis. Tacitus, Nero und die Christen (zu Tac.

ann. XV 44,4)», Mediterraneo antico 15 (2012) 427f. und ders., a.O. (Anm. 20) 42. Im Gegensatz zu
ihm und zu Schmitt halte ich es durchaus für möglich, dass die Beschuldigten je nach der Intention
des mit der cognitio extra ordinem beauftragten Amtsträgers eine «Brandstiftung gestehen konnten»
(a.O. 428): Gefoltert wurde so lange, bis der Richter der Überzeugung war, den wahren Sachverhalt

festgestellt zu haben.
66 Liebs, «Der Schutz der Privatsfare (sie) in einer Sklavenhaltergesellschaft. Aussagen von Sklaven

gegen ihre Herren nach römischem Recht», Bullettino dell'Istituto di diritto romano «Vittorio
Scialoja» 83 (1980) 147. Von den zahlreichen Ausnahmen vom Verhörverbot kennt Cicero nur zwei,
Inzest und coniuratio (a.O. 150). Vor der zitierten Stelle aus der Deiotarus-Rede hatte er darauf
hingewiesen: Nam cum more maiorum de servo in dominum ne tormentis quidem quaeri liceat...
67 So schon H. Ashton Holden, M. Tulli Ciceronis de ofßciis libri très with introduction analysis and

commentary (Amsterdam 1966) z. St.: «ne appellentur quidem] <should not so much as be spoken to>»

und M. Fuhrmann, Marcus Tullius Cicero, Sämtliche Reden. Eingel., übers, u. erläutert v. M. F., 7 Bän-

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



284 Alfons Städele

Überstellung zu plectere lässt es sich mit «(auf etwas) ansprechen; zur Rede

stellen»68 wiedergeben. Bei Sali. Catil. 48,7, das von Schmitt (a.O. 522) zusätzlich

herangezogen wird, genügt es, appellato Crasso als Variation von 48,5 sed ubi Tarqui-
nius Crassum nominavit zu verstehen. Im Übrigen klagt Tarquinius nicht an,

sondern macht eine Aussage (48,4 se indicaturum; 48,6 Tarquini indicium), die

durch die blosse Erwähnung des prominenten Crassus ein besonderes Gewicht

erhält.
Haud proinde betreffend erweckt Schmitt unter Verweis auf Fuchs69 den

Eindruck, er schliesse sich einer von zwei im Kontext gleichberechtigten Alternativen
an. Fuchs hat aber klar herausgestellt: «Stets soll nicht etwa die eine Möglichkeit
die andere ausschliessen, sondern die erste soll der zweiten gegenüber als eine

Möglichkeit geringeren Grades erscheinen.» Nun können Brandstifter nicht in hellen

Scharen auftreten. Deshalb lief der Vorwurf der Brandstiftung nach Kurzem
ins Leere, als immer mehr Chrestiani (beiderlei Geschlechts?) festgenommen wurden.

Dafür war offensichtlich das odium humani generis ein geeigneter Anklagepunkt.

Der in haud proinde zum Ausdruck kommende geringere Grad ist deshalb

nur quantitativ70 zu verstehen, und der Satz würde nichttaciteisch e.g. lauten:
deinde indicio eorum ingenti multitudine indagata multo pauciores in crimine incen-

dii quam odio humani generis convicti sunt. Dem Volk dürfte es gleichgültig gewesen

sein, weswegen die Verbrecher bestraft wurden. Es bekam ein einzigartiges
Schauspiel geboten, und der bei ihm ausserordentlich behebte Nero tat weiterhin
ahes, um es bei Laune zu halten. Besondere philanthropische Bestrebungen
braucht man dahinter nicht zu vermuten.

Zuzustimmen ist Schmitt71 bei seiner Beobachtung, der Vorwurf der
Brandstiftung durch den Kaiser selbst sei nicht vom Volk, sondern von senatorischen

Kreisen ausgegangen. Er verweist dazu auf das Gerücht, Nero habe während des

de (Zürich und Stuttgart 1970-1982), Bd. VII (München 1982): «... den er nicht einmal auf dem
Folterstuhl hätte nennen dürfen ...» Fügt man «nicht (einmal)» nach «Folterstuhl» ein, kommt der

Gegensatz appellare - accusare deutlicher zum Ausdruck.
68 Bei der Wiedergabe von plectere changieren die Übersetzungen zwischen « schlagen » K. Büchner,

München 31987), «zur Verantwortung ziehen» (H. Gunermann, Stuttgart 1976, zuletzt Ditzingen
2019), «bestrafen» (H. D. und L. Huchthausen, Berlin und Weimar 1989, sowie R. Nickel, Düsseldorf

2008) und «belangen» (Schmitt, a.O. 522). - Zum prädikativen Akkusativ wird von J. B. Hofmann/A.

Szantyr, Lateinische Syntax und Stilistik (München 1972; HbAw II 2,2) 43 bemerkt, die klassische

Sprache beschränke sich «hier auf die allgemein gebräuchlichen Verbindungen mit appellare,
nominare, vocare...»
69 Schmitt, a.O. (Anm. 23) 524 Anm. 35; Fuchs, a.O. (Anm. 8) 225 mit Anm. 75-77.
70 Zum gleichen Ergebnis war bereits K. Büchner, «Tacitus über die Christen», Aegyptus 33 (1953)
184 K. B., Humanitas Romana, Heidelberg 1957, 233) gekommen: «Die unglückliche grosse Zahl,

die auf die Anzeige der zuerst Ergriffenen mithineingezogen wurde, büsste also nicht wegen
Brandstiftung (haud proinde nicht in gleicher Weise), sondern als Christen, die man für sontes sowieso

hielt ...» Dass er haud proinde hier modal wiedergab, trug ihm allerdings zu Recht Fuchs'

Widerspruch ein (a.O. 225 Anm. 77).
71 Schmitt, a.O. (Anm. 23) 528.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



Die Christenverfolgung nach dem Brand Roms im Jahre 64 285

Brands auf seiner Hausbühne den Untergang Trojas besungen und das aktuelle

Unglück damit verglichen (ann. 15,39,2f.), hätte als Belege aber auch die anderen

negativen Kommentare heranziehen können, von denen die Brandbekämpfung
und die dem Volk zugutekommenden Massnahmen (popularia) begleitet werden.
Tacitus bemerkt abschliessend, es habe Leute gegeben, die Parallelen zwischen

dem Brand Roms beim Galliereinfall des Jahres 390 v.Chr. und dem des Jahres 64

n. Chr. zogen - Rom wird Opfer seines jeweils schlimmsten Feindes - und die

Verknüpfung beider Ereignisse durch die Umrechnung der dazwischen vergangenen
454 Jahre in 418 Jahre, 418 Monate und 418 Tage besonders hervorhoben
(15,41,2). Hier ist mit Händen zu greifen, dass alle diese Überlegungen und auf
ihnen beruhenden Gerüchte nicht im Volk umgingen, sondern in den Köpfen

oppositioneller Senatoren, die an den Brandstifter Nero glaubten oder ihm das

Verbrechen unterstellten.
Schmitt72 ist der Meinung, der Philanthrop Nero habe den Brand Roms als

willkommene Gelegenheit dazu benützt, gegen die verhasste Verbrecherbande der

Christiani wegen ihrer Misanthropie vorzugehen. Erklärungsbedürftig bleibt
dabei, warum es der Kaiser dann bei dieser einmaligen Massnahme beliess. Dass

die Hinrichtungen anders begründet waren, geht zudem aus der Schlussbemerkung

des Tacitus zum Verhalten der Bevölkerung beim Ausbruch des Brandes

hervor: nec quisquam defendere audebat crebris multorum minis restinguere prohiben-
tibus et quia alii palam faces iaciebant atque esse sibi auctorem vociferabantur, sive

ut raptus licentius exercerent, seu iussu (15,38,7). Sie soll den Eindruck erwecken,

Agenten des Kaisers hätten anfangs an vielen Stellen dafür gesorgt, dass sich der

Brand schnell ausbreitete. Wenn dieser aber durch Zufall (15,38,1 forte) ausgebrochen

war und Fackeln schleudernde Personen laut riefen, sie handelten auf Befehl

- das stellt Tacitus als Tatsache dar -, dann kann das einerseits meinen, dass es

zunächst Versuche gab, durch kontrollierte Gegenfeuer Schneisen in die Wohnbebauung

zu schlagen, die ein Überspringen der Flammen auf weitere Stadtteile
verhindern sollten; das schien dann ja auch nach Tagen zu gelingen, als ganze Wohnviertel

niedergelegt waren (15,40,1). Andererseits deutet der Nebensatz ut raptus
licentius exercerent darauf hin, dass kriminelle Elemente das entstandene Chaos

zu Raubüberfällen, Plünderungen und Brandstiftungen zur Vertuschung der

begangenen Verbrechen missbrauchten. Wurden die Banditen bemerkt, versuchten

sie den Eindruck zu erwecken, ebenfalls in offiziellem Auftrag zu handeln.

Man wird alles getan haben, ihnen schnell das Handwerk zu legen und sie für ihr
besonders schändliches Verhalten73 angemessen zu bestrafen.

72 Schmitt, a.O. (Anm. 23) S31.

73 Dig. 48,19,28,12 incendiarii capite puniuntur, qui ob inimicitias vel praedae causa incenderint

intra oppidum (dazu Liebs, oben Anm. 56,110). Cassius Dio 62b,17,1 weiss etwa einhundert Jahre

später, dass es Soldaten, darunter Nachtwächter (vuKTocpuÀctKEÇ) waren, die, anstatt zu löschen,
Brände legten, um plündern zu können.

Museum Helveücum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



286 Alfons Städele

Die passende Gelegenheit dazu boten die von Nero in seinem Park veranstalteten

Zirkusspiele, bei denen sich der angebliche incendiarius persönlich unter die

Zuschauer mischte und in einer seiner Lieblingsrollen als Rennfahrer zur
Volksbelustigung beitrug (15,44,5). Ob zu den Brandstiftern Chrestiani gehörten oder ob

man wegen anderer Verbrechen verurteilte Mitglieder der verhassten Gruppierung

in das Hinrichtungsspektakel einbezog, um dieses zu Ehren des Kaisers

ansehnlicher74 zu gestalten, kann offenbleiben.

6.2.3 Brent D. Shaw (2015): The Myth of the Neronian Persecution

Shaw hält den Christenexkurs für «probably genuine Tacitus»75 und begründet
die Tatsache, dass dieser in den Historien noch nichts von Christus weiss, ihn dann
aber in den Annalen erwähnt, damit, dass Männer wie Plinius und Tacitus «like

other Roman officials of the time» (a.O. 91) ihre Erfahrungen mit der ungewöhnlichen

Sektierergruppe nach ihren Prokonsulaten ausgetauscht hätten. Die Bezeichnung

Christiani sei zu Neros Zeit «a manifest anachronism»76. Erst um 110 wiesen

die überlieferten Nachrichten auf Personen hin, die beschuldigt wurden, Christ zu

sein, und deswegen hingerichtet wurden. Der Christenexkurs gebe deshalb den

Stand der Jahre um 115 wieder, der von Tacitus zu Unrecht auf das Jahr 64

übertragen worden sei.

Wie Syme und Koestermann hält es Shaw für möglich, dass Angehörige der

römischen Senatsaristokratie, die am Beginn des 2. Jahrhunderts als Prokonsuln
in einer Provinz tätig waren, ihren Aufenthalt unter anderem dazu nützten, der

provinziellen Unterschicht angehörende Mitglieder einer suspekten Vereinigung,
mit denen sie ausserhalb eines Kapitalprozesses nie in Berührung gekommen
wären, nach dem abscheulichen Programm und der Geschichte ihrer Organisation
und deren Gründer zu befragen. Aber Tacitus hat sich sogar bei seinen Ausführungen

über die viel bekannteren Juden am Beginn des 5. Historienbuchs weit-

74 Darauf lässt sich die Formulierung multitudo ingens reduzieren: «Tacitus' multitudo ingens

applies to the number of those sentenced during the persecution as compared with the numbers of
those sentenced during common trials» (Prchllk, oben Anm. 14, 96 Anm. 5). Miller (oben 2. Ende, a.

0.97) stellt fest: «Such terms (sc. multitudo ingens) are relative to the context... Tacitus is describing
executions, and in such circumstances quite moderate numbers can give the impression of a

holocaust.» In jedem Fall besagt der Ausdruck nichts über die Zahl der römischen Christen in den 60er-

Jahren des 1. Jahrhunderts.
75 Shaw, a.O. (Anm. 8) 73.

76 Shaw, a.O. (Anm. 8) 87. Auf die Kritik von C. P. Jones, ««The Historicity of the Neronian
Persecution: A Response to Brent Shaw»>, New Testament Studies 63 (2017) 146-152 ist Shaw umgehend
eingegangen: «Response to Christopher Jones: The Historicity of the Neronian Persecution», NTS 64

(2018) 231-242. Prchllk, a.O. (Anm. 14) 102, versucht nachzuweisen, Tacitus habe seine Kenntnisse
über das Christentum ausschliesslich in Asia gewonnen, muss dazu aber annehmen, «that the Christians

whom he interrogated in Asia, were not followers of the received tradition», und zeigt damit
selbst, dass dieser Nachweis kaum zu führen ist. Van der Lans/Bremmer, a.O. (Anm. 11) 322-330,
nehmen Koestermann und Carrier zwar in ihre erschöpfende «up to date »-Bibliographie auf, erwähnen

beide dann aber nur beiläufig in einer Fussnote.

Museum Helveticum 79/2 (2022)268-294 | D0110.24894/2673-2963.00073



Die Christenverfolgung nach dem Brand Roms im Jahre 64 287

gehend damit begnügt, (eine) phantastische judenfeindliche Quelle(n)
auszuschreiben, obwohl er genügend Gelegenheit gehabt hätte, sich bei den Betroffenen
selbst sachkundig zu machen - das gilt mutatis mutandis auch für die Germania

und antike Ethnographien insgesamt -, und Plinius wusste, wie oben ausgeführt,
von den Christen nach deren Verurteilungen nicht viel mehr, als dass sie in ihrer
amentia irgendwelche Verbrechen begangen hatten. Die acta der Scillitaner aus

dem Jahr 180 und die Passio sanctorum Perpetuae et Felicitatis von 203 zeigen,77

dass sich daran das gesamte 2. Jahrhundert hindurch nichts geändert hat. Selbst

wenn die Darstellungen dieser Gerichtsverfahren christlich überarbeitet sind,

geht aus ihnen klar hervor, dass die als Richter fungierenden Statthalter mit der

allein schon ihrem «gesunden Menschenverstand» grundlegend widersprechenden

christlichen Lehre und ihren verstockten Vertretern nichts zu tun haben wollten

und von ihnen lediglich wie von der übrigen Bevölkerung den für sie
selbstverständlichen Nachweis der Loyalität zum römischen Staat verlangten, der in einer
einfachen Opferhandlung bestand. Dass sich Tacitus anders verhielt, ist
unwahrscheinlich.

6.2.4 Richard Carrier (2014): The Prospect of a Christian Interpolation
in Tacitus, Annals 15,44

Diesen im Jahr zuvor erschienenen Beitrag78 führt Shaw zwar in seiner Bibliographie

an, konnte ihn aber offensichtlich nicht mehr berücksichtigen. Carrier wendet

sich gegen die auf blossen Vermutungen beruhende Theorie von der Bedeutung

der christlichen Sekte beim angenommenen Gedankenaustausch von
Autoren wie Tacitus, Sueton und Plinius dem Jüngeren, der sich nicht auf seinen

Onkel beziehe, weil dieser Zeitzeuge des Brands von Rom zwar den Brandstifter
Nero kenne, aber nichts von Christen gewusst habe (a.O. 268f.), und kommt unter
Berücksichtigung des Tacituszitats bei Sulpicius Severus (chron. 2,29,1 f.) zu dem

Schluss, der Satz auctor - erat sei nach der Mitte des 4. Jahrhunderts eingefügt
worden. Barrett/Fantham/Yardley79 wenden die «internal difficulties», die das

Christenkapitel bietet, hin und her und belassen es schliesslich bei der Feststellung,

es gebe schwerwiegende Hinweise darauf, dass es sich wenigstens bei
diesem Satz um eine christliche Interpolation handle. Das ist auch das weitgehend
auf anderem Wege erzielte Ergebnis dieser Bestandsaufnahme.

Prchlik80 setzt sich mit Carrier auseinander und fragt sich zunächst, wieso

der Interpolator nicht einfach Chrestianos korrigiert habe. Dieser konnte jedoch
die - in seinen Augen - falsche Form neben Christus stehen lassen, weil sie ein

77 Die Texte sind zugänglich unter https://www.livius.org/sources/content/acts-of-the-scillitan-mar
tyrs/ und unter https ://www.thelatinlihrary.com/perp.html (20.10.2020).
78 Vgl. Anm. 37.

79 Barrett/Fantham/Yardley, a.O. (Anm. 44) 164f.

80 Prchlik, a.O. (Anm. 14) 98 Anm. 21.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



288 Alfons Städele

nichtchristlicher Autor dem unbedarften Pöbel in den Mund gelegt hatte und es

ihm nur darum ging, die für christliche Leser bestimmte Botschaft «Christus ist

vom Prokurator Pontius Pilatus hingerichtet worden» auch in denAnnalen zu
verankern. Ausserdem passt Prchliks Meinung nach die Bezeichnung superstitio nicht
zu der politischen Bewegung der Chrestiani. Aber man sollte eine Gruppierung,
die man mit den Begriffen flagitia, malum, atrocia aut pudenda verband und der

man wie den Juden allgemein nachsagte (Tac. hist. 5,4,1): profana illic omnia, quae

apud nos sacra, rursum concessa apud illos, quae nobis incesta und 5,5,2 nec

quidquam prius imbuuntur quam contemnere deos, exuere patriam, parentes liberos

fratres vilia habere, nicht darauf reduzieren. Auch mit tumultuari81 muss kein

gegen den römischen Staat gerichteter Aufruhr gemeint sein. Vielmehr ist an die

ständigen Auseinandersetzungen der Juden mit anderen Bevölkerungsgruppen zu
denken. Prchlik schliesst a.O. Anm. 21 mit dem Satz: «... the arguments
definitely cast some suspicion over this passage, but none of them can be acknowledged

as capable of proving it a unique ancient forgery of totally modern pattern, or
even as compelling to concede this even being plausible» und lässt damit offen,
wie man mit dem Christenkapitel umgehen soll.

6.2.5 Mischa Meier (2021): Die neronische Christenverfolgung
und ihre Kontexte

Meier geht in seinem Akademiebeitrag von der seiner Meinung nach nur schwer

zu bezweifelnden Annahme aus, der Sueton'sche Chrestus sei mit Jesus Christus

zu identifizieren.82 Suetons Gewährsmänner hätten den unbekannteren Namen
Christus dem weit verbreiteten Chrestus angeglichen. Der im griechischen Osten

aufgekommene Terminus Xp^oTiavoi/Xpiaiiavoi wiederum habe sich in seiner

lateinischen Form «vorwiegend in Anhörungen oder Gerichtsverfahren gegen

Anhänger des verurteilten Aufrührers vor römischen Amtsträgern» (a.O. 20)

ausgebildet. Da aber bei der geringen Zahl der Anhänger der neuen Religion, von
denen wiederum nur ein Bruchteil in Rom und in östlichen Provinzen vor Gericht

gestellt wurde, lediglich einige wenige Amtspersonen mit Christenprozessen
befasst gewesen sein können, fragt man sich, auf welche Weise ausgerechnet dieser

kaum bekannte amtliche Ausdruck vom hauptstädtischen Pöbel übernommen
worden sein soll.

Auf der anderen Seite scheint im frühen 2. Jahrhundert das mit dem Terminus

Christiani bezeichnete Phänomen «zumindest in senatorischen Milieus noch

erklärungsbedürftig gewesen zu sein» (a.O. 22). Meiers Meinung nach lieferte diese

Erklärung der senatorische Amtsträger Tacitus dann dadurch, dass er seinen

Standesgenossen den Namen Christus zur Erläuterung der im Volk bereits im Jah-

81 Vgl. Anm. 21.

82 Meier, a.O. (Anm. 20) 18.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



Die Christenverfolgung nach dem Brand Roms im Jahre 64 289

re 64 verbreiteten Bezeichnung Chrestiani vorsetzte. Was allerdings ein mit
jüdischen Vorstellungen nicht vertrauter Römer unter diesem Namen verstanden
haben soll,83 lässt er offen. Ihm kommt es nur darauf an zu betonen, dass die

anachronistische Bezeichnung nicht bedeute, das mit ihr in Verbindung gebrachte

Ereignis habe nicht stattgefunden, und dass es Juden waren, die die römischen
Behörden, womöglich sogar den Kaiser selbst dazu brachten, gegen die ihnen

gefährlich werdenden Abweichler vorzugehen (a.O. 23-31). Koestermanns
Kommentar und den Aufsatz von 1967 führt er nur zu Problemen der Textgestaltung in
Fussnoten und im Literaturverzeichnis an, Carriers Beitrag nicht einmal in Letzterem.

Die im 1. Klemensbrief (6,2) als Verfolgungsopfer erwähnten Danaiden und

Dirken, also Leidtragende an mythologische Vorbilder angelehnter Hinrichtungsspektakel,

kombiniert er a.O. 36 mit Tacitus' Darstellung der von Hunden
zerfleischten Misanthropen84 (ann. 15,44,4), deren Hintergrund im Aktaion-Mythos
zu suchen sei. Für die Verbrennung der Verbrecher habe Hercules Oetaeus als

Vorbild gedient; die darüber hinausgehende Kreuzigung könne man als «zusätzliche,

besondere Form der Entehrung» (a.O. 51) verstehen. Allerdings lasse sich

kein Zusammenhang zwischen dem Brand Roms und Neros antichristlichen
Massnahmen herstellen. Da sich überdies kein Apologet gegen den Vorwurf der
Brandstiftung verteidige, handle es sich dabei um «ein Konstrukt des Tacitus » (a.O. 41),

der erst im 4. Jahrhundert wieder gelesen worden sei (a.O. 38).

Den mit «vielfältigen Forschungsprobleme(n)» behafteten Brief datiert Meier
mit Schmitt und anderen in die letzten Jahre Domitians und befindet, Otto Zwier-
lein könne für seine Spätdatierung «um 125» keine überzeugenden Argumente
vorbringen (a.O. 34), während van der Lans/Bremmer im Gegenteü die Auffassung

vertraten, «... 1 Clement, which Zwierlein has persuasively dated to about

120-125 »85. Doch selbst wenn man Meiers Bemühen anerkennt, den Abstand
zwischen der neronischen Verfolgung und dem Zeitpunkt der Abfassung des Briefs

gering zu halten, sind zwischen beiden Ereignissen etwa 30 Jahre vergangen, in
denen allein in Rom ausserhalb systematischer Verfolgungsmassnahmen eine

ganze Reihe solch grauenhafter Inszenierungen stattgefunden haben wird. Auf
fällt, dass der Brief die «fürchterlichen und entsetzlichen Misshandlungen» (1

Clem 6,2 aiKtapaxa Setvà Kai avöaia) von Christinnen als Danaiden und Dirken
hervorhebt, während die kurz davor erwähnten Leiden der Männer in keinen

mythologischen Kontext eingeordnet werden. Das mag damit zusammenhängen,
dass «Hinrichtungen von Frauen ein Ereignis»86 darstellten, das Tacitus
erstaunlicherweise für nicht erwähnenswert hält.

83 Vgl. Anm. 9.

84 Vgl. Anm. 65.

85 Van der Lans/Bremmer, a.O. (Anm. 11) 312.

86 J.-U. Krause, Gefängnisse im Römischen Reich (Stuttgart 1996; Heidelberger Althistorische
Beiträge und Epigraphische Studien 23) 177.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



290 Alfons Städele

Es kann aber auch bedeuten, dass im Klemensbrief verschiedene Erlebnisse

zusammengefasst wurden, bei denen Christen in Konflikt mit den Behörden gerieten

und als Verbrecher zum Tod in einer Arena verurteilt worden waren. Tacitus

gäbe dann in ann. 15,44,4 lediglich die für humiliores üblichen Strafen wieder, in
Laktanz' Worten: ignis, crux, feraeF Die besondere Grausamkeit (ann. 15,44,2

quaesitissimis poenis) hätte einerseits in der Kombination von Feuer und Kreuzigung,

andererseits im Einsatz von Hunden bestanden, die ähnlich wie Bären im

Gegensatz zu Raubkatzen für ein langsames, besonders qualvolles Ende gesorgt
haben dürften.88 Begründen liesse sie sich damit, dass die Veranstalter, um ihr
Publikum zufriedenzustellen, immer wieder für Überraschungen sorgen mussten.

Meier weist a.0.14 zu Recht darauf hin, dass in den 60-er Jahren des 1.

Jahrhunderts in Rom überhaupt nur Juden in der Lage - ich würde hinzufügen: «und
interessiert daran» - gewesen sein können, «die Christiani/Chrestiani als

eigenständige Gruppe zu identifizieren». Dass die zahlreichen hauptstädtischen Juden
die verschwindend geringe Anhängerschaft der neuen Bewegung bereits zu dieser

Zeit als derart ernst zu nehmende Rivalen empfanden, dass sie sich nicht mehr
anders zu behelfen wussten, als die Abtrünnigen bei den Behörden zu denunzieren,

oder dass die winzige Splittergruppe in der Millionenstadt anderswie sogar
«das kaiserliche Interesse» auf sich zog (a.O. 30f.), ist allein schon angesichts der

Grössenverhältnisse unwahrscheinlich. Gegen diese Vorgehensweise spräche
auch, dass die Betroffenen schliesslich nicht wegen einer konkret benannten Straftat,

sondern wegen des unbestimmt gehaltenen odium humani generis verurteilt
wurden, also genau wegen des Vorwurfs, mit dem sich die Ankläger selbst

konfrontiert sahen. Da die Nachricht, unter Nero sei in Rom ein obskures Grüppchen
besonders fanatischer Juden für seine Vergehen angemessen bestraft worden, für
sich allein genommen, kaum Eingang in ein römisches Geschichtswerk gefunden
hätte, müsste Tacitus' Quellenautor sie in Verbindung mit einem besonderen

Ereignis erwähnt haben. Tacitus hätte sie dann aus ihrem ursprünglichen
Zusammenhang herausgelöst und mit dem Brand verknüpft. Damit hätte er allerdings
den Wahrheitsbegriff, dem er auch als antiker Historiker verpflichtet war,
ausserordentlich weit gedehnt.89

87 Vgl. Anm. 55.

88 Beispielshalber sei auf den Leoparden verwiesen, der in der Passio Perpetuae et Felicitatis sein

Opfer mit einem einzigen Biss in den Hals tötete, während zwei andere Verurteilte von einem Bären

gequält wurden (vgl. Passio 19,1 f. 21,1 f. in H. Musurillo, The Acts of the Christian Martyrs, Oxford

1972,106-130), und auf Galerius' Bären, die mit den Verurteilten «spielten», dafür sorgten, dass Blut
floss, und sie dann «aufschlürften»: Lact. mort. pers. 21,6 His (ursis) homines non plane comedendi,

sed obsorbendi obiectabantur (vgl. A. Städele, Laktanz, De mortibus persecutorum - Die Todesarten

der Verfolger, übers, u. eingel. v. A. S., Turnhout 2003,148 f. mit Anm. 78f.; Fontes Christiani 43).
89 Kienasts Vermutung, es gehe bei der Verknüpfung von Feuer und Verfolgung darum, Tacitus
«eine bewusste Manipulation der historischen Fakten» zu unterstellen (D. Kienast, «Der Brand Roms

und die Christen» in R. von Haehling/O. von Vacano/R. Ziegler [Hg.], Dietmar Kienast, Kleine Schriften,

Aalen 1994, 431), versucht Meier a.O. 41 Anm. 126 mehr schlecht als recht mit dem Argument zu

begegnen, er arbeite nur heraus, «wie sich für ihn (sc. Tacitus) vor dem Hintergrund seines

Museum Helveücum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



Die Christenverfolgung nach dem Brand Roms im Jahre 64 291

7. Zusammenfassung der Einwände gegen die Echtheit
des Christenexkurses

Der Exkurs ist für das Verständnis des Textes nicht erforderlich;90 die Erzählung
wird danach nahtlos mit igitur wieder aufgenommen. Streicht man ann. 13,44,3,

kam es Tacitus nur darauf an herauszustellen, dass Adressat von Neros Gegen-

massnahme das einfache Volk war, das einen Kaiser als Brandstifter nicht
hingenommen hätte. Die Chrestiani eigneten sich als Sündenböcke, weil sie schon jahrelang

wegen anderer Verbrechen verhasst und im Volk bekannt waren. Der in
15,44,4 erhobene Vorwurf der ptaavBpwma (odium humani generis), der die

Mehrheit von ihnen traf, legt nahe, dass man in ihnen Juden sah, denen Tacitus in
den Historien 5,5,1 «allen anderen Menschen gegenüber feindseligen Hass (adver-

sus omnes alios hostile odium)» zugeschrieben hatte. Weiterer Ausführungen zu

ihnen bedurfte es nicht.
Beschränkt man sich dagegen auf die Streichung des auctor-Satzes, dann bot

Tacitus zunächst die wichtigen Informationen exitiabilis superstitio und Iudaea

und wies darauf hin, dass Neros harte Strafen gegen die zu den Juden gehörenden
Chrestiani in Rom - wie üblich - nur kurzfristig wirkten und sich im Mutterland
der Widerstand gegen die römische Herrschaft verstärkte.91 Erst danach stellt er
das aussergewöhnlich grausame Vorgehen des Kaisers gegen die (vermeintlichen)
Brandstifter dar, um die gesamte Episode 15,38-44, die mit der Alternative forte
an dolo principis begonnen hatte, wirkungsvoll im Sinne seiner Leserlenkung
abschliessen zu können: unde quamquam adversus sontes et novissima exempla
meritos miseratio oriebatur, tamquam non utilitate publica, sed in saevitiam unius

absumerentur. Damit verschwindet forte endgültig aus dem Blickfeld.
Es ist unwahrscheinlich, dass Angehörige der Senatsaristokratie zu Beginn

des 2. Jahrhunderts als Statthalter und Autoren Nachforschungen zu den Christen

anstellten, die über die für eine Verurteilung vor Gericht erforderlichen Feststellungen

hinausgingen - bei ihnen spielten Glaubensfragen keine Rolle -, und dass

Geschichtsbildes und Wertehorizontes die Geschehnisse zu einem Gesamtbild fügen mussten, das

nicht unbedingt historisch sein musste» (die Hervorhebungen von mir). Tertullian betreffend
verweist er a.O. 38 zwar darauf, dieser erkenne in Nero ebenfalls den ersten Christenverfolger, erwähnt
aber nicht, dass der Apologet Tacitus benützt hat - nämlich die Historien für apol. 16,3 -, ohne es für
nötig zu erachten, anderswo ein Wort über die Brandstiftung zu verlieren.
90 Vgl. Wellesleys und Ashs Ausgaben (oben 4. Anfang).
91 Genauer wird er darauf in den Historien eingegangen sein. Wir stehen ja am Vorabend des

Jüdischen Kriegs, und die Amtsführung der beiden letzten Prokuratoren Lucceius Albinus und Gessi-

us Florus in den Jahren 62 bis 64 und 64 bis 66 wurde Flavius Josephus zufolge von den Betroffenen
als reine Willkürherrschaft empfunden. Über Albinus sagt er bell. lud. 2,272: oük Ëoxtv 6è (jvxtva
KaKoupylaç iSÉav ttapÉÀeutEV und 275: auröt pèv üanep àpxiAnatijç rj xùpawoç npoavEtxcv èk toù
Àôxou, aber Florus stellte ihn sogar noch weit in den Schatten: 277 Toioüxov 8' övxa xôv ÄAßTvov

àitéôet^EV 6 per' cartöv éÀOùv réaaioç OÀûpoç ayaOùxaxov Kara auyicpiaiv. Deshalb wurden damals

in Jerusalem die Rebellen wieder aktiver: 274 xr|VLKaöxa Kai xöv VEWxepiijEiv ßouXopevuv év

'IepoaoAüpou; ÉSâpapaav ai xoApm.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



292 Alfons Städele

ein des Griechischen mächtiger, nichtchristlicher Römer wie Tacitus die Bezeichnung

Chrestiani auf Christus zurückführte, ohne sich zur Etymologie dieser

Namen zu äussern.

Es ist unwahrscheinlich, dass ausgerechnet der Wanderprediger Jehoschua

unter dem ihm später von seinen Anhängern zugelegten, in jedem Fall
erklärungsbedürftigen griechisch-lateinischen Namen Christus oder der unbedeutende
Verwalter der kleinen Grenzprovinz Judäa namens Pontius Pilatus in den historischen

Schriften des Tacitus an einer anderen Stelle als Annalen 15,44 erwähnt
wurde, zumal dieser in den Historien 5,9,2 festgestellt hatte, unter Tiberius habe

dort - für römische Begriffe - Ruhe geherrscht.
Die Verfolgung nach dem Brand Roms, deren Kenntnis christlichen Apologeten

sehr zupassgekommen wäre, hat bis ins späte 4. Jahrhundert hinein - selbst

bei dem sämtlichen Martyrien nachspürenden Eusebios und bei Laktanz, der

mort. pers. 2,6f. berichtet, Nero, das «so böse wilde Tier» (tarn mala bestia), habe

Petrus ans Kreuz schlagen und Paulus hinrichten lassen - keinen erkennbaren
Widerhall in der christlichen Literatur gefunden, sodass «die Darstellung des Tacitus

des inneren Wahrheitsgehaltes ermangelt.»92

Van der Lans/Bremmer93 korrigieren Shaws Feststellung, « Tacitus is the only
source that connects Christians, their persecution, and the fire»94, mit dem
Hinweis auf die verlorenen Historien des älteren Plinius, in denen sehr wohl Christen

in diesem Zusammenhang erwähnt worden sein könnten: «it is surely more
correct to state that he is the only surviving source.» Auf den Hinweis Carriers, dass

sich selbst Plinius der Jüngere nicht auf seinen Onkel beziehe,95 gehen sie nicht
ein. Auch sämtliche anderen Belege etwa in den Werken des Cluvius Rufus und
Fabius Rusticus müssten untergegangen sein, bevor die ersten Apologeten sie

heranziehen konnten. Deshalb ist van der Lans'/Bremmers Einwand zwar formal
richtig, führt aber inhaltlich nicht weiter.

8. Fazit

Gegen die Auffassung, der gesamte Christenexkurs sei nachträglich eingefügt worden,

spricht neben den hauptsächlich von Koestermann und de Labriolle
angeführten sprachlich-stilistischen Argumenten96, dass der von einem christlichen

Interpolator erwünschte Effekt im Zusammenhang bereits mit der Erwähnung
Christi erreicht war. Jeder weitere Satz hätte die Gefahr, entlarvt zu werden, nur

92 Koestermann, a.O. (Anm. 7) 461.

93 Van der Lans/Bremmer, a.O. (Anm. 11) 301 Anm. 9.

94 Shaw, a.O. (Anm. 8) 80.

95 Carrier, a.O. (Anm. 37) 268f.
96 Weitere Gesichtspunkte tragen Barrett/Fantham/Yardley, a.O. (Anm. 44) 162 und Prchlik, a.O.

(Anm. 14) 98 Anm. 21 in seiner sorgfältigen Bestandsaufnahme zusammen.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



Die Christenverfolgung nach dem Brand Roms im Jahre 64 293

erhöht, und gegen die Ansicht des «Hyperkritikers» Polydore Hochart, der Exkurs
stelle eine pia fraus dar, hatte sich bereits Furneaux gewandt.97

Es gibt aber gewichtige Hinweise darauf, dass es sich bei dem Satz

ann. 15,44,3 auctor - erat um eine christliche Interpolation handelt, die von einem

Bearbeiter eingefügt wurde, der das Stichwort Chrestiani irrtümlich mit den Chris-

tiani in Verbindung brachte oder die Gelegenheit nutzte, dem unter anderem

wegen des angeblichen Martyriums der Apostelfürsten Petrus und Paulus in
Rom98 später bei den Christen als Vorläufer des Antichrists verhassten Nero

zusätzlich die grausame Hinrichtung einer grossen Zahl unschuldiger Glaubensgenossen

zur Vertuschung eines eigenen Verbrechens anzuhängen.

Möglicherweise verfügte Tacitus die Chrestiani betreffend aber auch über
eine ähnliche Information wie Sueton" und begann den Chrestianerexkurs mit
einem Satz wie: auctor nominis eius Chrestus Claudio imperitante Iudaeos impule-
rat adsidue tumultuari, donec Roma expulsi sunt, repressaque Dann musste der
christliche Bearbeiter nur wenige Worte austauschen, um sein Ziel zu erreichen.

Das bedeutet: Solange kein vom Mediceus unabhängiger Textzeuge auftaucht

- also wohl für immer -, sind wir in allen wichtigen Fragen auf mehr oder weniger

gut begründete Vermutungen angewiesen. Diese liessen sich allerdings auf
festeren Grund stellen, wenn wir uns wenigstens darauf einigen könnten, dass

- im Jahre 64 in der Millionenstadt Rom selbst ein paar Hundert auf verschiedene

voneinander weitgehend unabhängige Hausgemeinden verteilte, von ihrer
unmittelbaren Nachbarschaft als jüdische Gruppierung betrachtete Christen für
ihre pagane Umwelt insgesamt keine beachtenswerte, eigenständige Grösse

darstellten und

- die Christen und ihr verhängnisvoller, einem römischen Senatsaristokraten

völlig unverständlicher Aberglaube bei dem vermuteten Gedankenaustausch

ehemaliger Statthalter im 2. Jahrzehnt des 2. Jahrhunderts keine derartige Rolle spielten,

dass sie womöglich mehrfach Aufnahme in Tacitus' Annalen verdient gehabt
hätten.

97 Furneaux, a.O. (Anm. 36) II 416f. und P. Hochart, Études au sujet de la persécution des chrétiens

sous Néron (Paris 1885). Hochart vertrat dann nach J. W. Ross, Tacitus and BracciolinL The Annals

forged in the XVth century (London 1878) die Auffassung, auch die Historien seien ein Werk Poggio
Bracciolinis (De l'authenticité des Annales et des Histoires de Tacite, Paris 1890). Furneaux, a.O. I 8-
12 hat ihn überzeugend widerlegt; dennoch stellt die Lektüre der «Hyperkritiker» einen Gewinn dar
(vgl. dazu auch L. Baus, Chronologie der kritischen Nero-Biographie. Was deutsche und französische
Nero-Biographen den antiken Autoren nicht glauben, Homburg/Saar 2015).
98 Man vergleiche die heftige Debatte, die 0. Zwierlein ausgelöst hat: Petrus in Pom: Die literarischen

Zeugnisse: mit einer kritischen Edition der Martyrien des Petrus und Paulus auf neuer
handschriftlicher Grundlage (Berlin/New York 2009); St Peter in Rome: Die literarischen Zeugnisse 2.,

durchgesehene und ergänzte Auflage (Berlin/Boston 2010); ders., Petrus und Paulus in Jerusalem und
Rom: vom Neuen Testament zu den apokryphen Apostelakten (Berlin u.a. 2013). - Zur «interdisziplinären

Debatte» s. Heid u.a., a.O. (oben Anm. 23).

99 Vgl. Anm. 21.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



294 Alfons Städele

Zudem sollte überzeugend100 dargelegt werden, warum sämtliche christlichen

Apologeten vor der Mitte des 4. Jahrhunderts darauf verzichten, Nero die

Schandtat schlechthin anzulasten, der späterer Überlieferung zufolge sogar die

beiden Apostelfürsten Petrus und Paulus zum Opfer gefallen waren.
Daraus ergibt sich, dass es höchstwahrscheinlich keine durch den Brand

Roms ausgelöste Christenverfolgung gab. Im Gegensatz zum «Dramatiker» Tacitus,

der das sich beschleunigende Abgleiten des Künstlers Nero101 in Realitätsverlust

und Verbrechen ausgestalten musste, scheinen andere Autoren dem Vorgehen

des Kaisers gegen die Chrestiani keine Bedeutung beigemessen zu haben.

Diese verschwanden wohl schon zwei Jahre nach dem Brand mit dem Beginn des

Jüdischen Kriegs ganz aus dem öffentlichen Bewusstsein - und tauchten mehr als

einhundert Jahre später unter völlig anderen Voraussetzungen im gelehrten Disput

wieder auf.

Korrespondenz :

Alfons Städele

Dohlenweg 10

D-85591 Vaterstetten
alfostad@web.de

ioo D. Älvarez Cineira, «La persecution neroniana de los cristianos tras el incendio de Roma (Täci-

to, Anales XVI», Salmanticensis 66 (2019) 7-50 bemerkt zu den von ihm wiedergegebenen
Erklärungsversuchen (a.O. 45): „Se han ofrecido diferentes explicaciones, pero ninguna totalmente
satisfactory." Aus der Tatsache, dass die Märtyrerverehrung in Rom erst in der 2. Hälfte des 2. Jh.s

einsetzte, schliesst er nun nicht etwa, es habe dort zuvor keine erwähnenswerten Martyrien gegeben,

sondern spricht der römischen Christengemeinde des 1. Jh.s ohne weitere Begründung das

Interesse an diesen und vor allem an „den äusseren historischen Umständen der neronischen Verfolgung"

(.las circunstancias histôricas externas de la persecution neroniana) ab (a.O. 46 f.). Aber auch
diese auf blossen Vermutungen beruhende Argumentation erklärt nicht, warum bis in die Mitte des

4. Jh.s hinein kein christlicher Apologet das von Tacitus angeblich der historiographischen Tradition
entnommene, das Urbild des Verfolgers mehr als alles andere charakterisierende Motiv aufgegriffen
hat.

toi Ich kann mich des Eindrucks nicht erwehren, dass das Nerobild meiner Generation auch heute

noch sehr stark durch den zweifachen Oscar-Preisträger (Sir) Peter (Alexander Baron von) Ustinov

in der Verfilmung des Romans «Quo vadis?» von 1951 bestimmt wird, für den der Pole Henryk
Sienkiewicz 1905 den Literaturnobelpreis erhalten hatte.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOl 10.24894/2673-2963.00073


	Die Christenverfolgung nach dem Brand Roms im Jahre 64 (Tac. ann. 15,44) : eine Bilanz

