Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 79 (2022)

Heft: 2

Artikel: Die Christenverfolgung nach dem Brand Roms im Jahre 64 (Tac. ann.
15,44) : eine Bilanz

Autor: Stadele, Alfons

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1035084

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1035084
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Christenverfolgung nach dem Brand Roms
im Jahre 64 (Tac. ann. 15,44) - eine Bilanz

Alfons Stddele, Vaterstetten bei Miinchen

Abstract: There are clues of considerable importance supporting the opinion that the
sentence in Tac. ann. 15,44,3 auctor - erat is most likely a Christian interpolation. The
consequence of this means that in the year 64 under Nero’s reign there was no persecu-
tion of the Christians triggered by the Great Fire of Rome. For Tacitus is the only author
who establishes a connection between the two events, before the time when Christians
started to create legends.

Keywords: Early Christians, Chrestiani/Christiani, the burning of Rome under Nero and
the persecution of the Christians, Tacitus, Annals, Pliny the Younger, Pontius Pilatus,
interpolation.

1. Der handschriftliche Befund

Tac. ann. 15,44,2-4 lautet in der Ausgabe Heinrich Heubners (Stuttgart und Leip-
zig 1994):

(2) Sed non ope humana, non largitionibus principis aut deum placamentis decede-
bat infamia, quin iussum incendium crederetur. ergo abolendo rumori Nero subdi-
dit reos et quaesitissimis poenis adfecit, quos per flagitia invisos vulgus Chrestianos
appellabat. (3) auctor nominis eius Christus Tiberio imperitante per procuratorem
Pontium Pilatum supplicio adfectus erat; repressaque in praesens exitiabilis super-
stitio rursum erumpebat, non modo per Iudaeam, originem eius mali, sed per
urbem etiam, quo cuncta undique atrocia aut pudenda confluunt celebranturque.
(4) igitur primum correpti qui fatebantur, deinde indicio eorum multitudo ingens
haud proinde in crimine incendii quam odio humani generis convicti sunt.

1902 hatte Georg Andresen bei der Uberpriifung der von Enrico (Henricus) Ros-
tagno veroffentlichten Photographien des Mediceus 68.2" bemerkt, dass bei dem
am Ende des Paragraphen 2 tberlieferten Wort Christianos «das (sc. erste) i aus
urspriinglichem e korrigiert ist.» Er beliess es dann aber ohne weitere Folgerun-
gen bei der Feststellung: «Doch bin ich geneigt zu glauben, dass der Schreiber,
was er urspriinglich geschrieben hatte, in seiner Vorlage gefunden hat, nédmlich
Chrestianos, obwohl sogleich Christus folgt.»?

1 H. Rostagno, Tacitus: Codex Laurentianus Mediceus 68 phototypice editus, 2 vol. (Lugduni Ba-
tavorum 1902).

2 G. Andresen, «Neue Lesungen in Tacitus Annalen», Wochenschrift fiir klassische Philologie 19
(1902) 780f.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



Die Christenverfolgung nach dem Brand Roms im Jahre 64

Die Handschrift selbst wurde zur Kldrung des Befunds erst ein knappes hal-
bes Jahrhundert spéater auf Bitten von Harald Fuchs in Augenschein genommen.
Seinen und Erik Zaras Untersuchungen® zufolge, die auf den Auskiinften der
Direktorin der Biblioteca Medicea Laurenziana im Jahre 1950 und der Leiterin der
dortigen Handschriftenabteilung im Jahre 2008 beruhen, ibernahm der Schreiber
des Mediceus aus seiner Vorlage die Schreibweisen chrestianos und christus. Mit
an Sicherheit grenzender Wahrscheinlichkeit wurde chrestianos erst von einem
Bearbeiter - Zara verweist a.0. 4 auf «the humanist and Latin professor Zanobi da
Strada (1312-1361)» — zu christianos korrigiert. Dieser vermerkte auch marginal
als Lesezeichen christiani in littera textualis, wiahrend der Text selbst in Beneven-
tana abgefasst ist, einer vom 8. bis 13. Jahrhundert in Siiditalien, vor allem in Mon-
te Cassino gebrduchlichen langobardischen Buchschrift. Aber selbst wenn die
Anderung bereits durch den Schreiber des Mediceus erfolgt sein sollte, «verliert
das urspriingliche e nichts von seiner Bedeutung. Denn der Schreiber kann ... die
Namensform chrestianos sehr wohl in seiner Vorlage gefunden und das befremdli-
che e selbstindig in das gel4ufige i verwandelt haben.»*

2. Editionen und Kommentare seit Andresen (1902)

Fisher (Oxford 1906) und Furneaux/Pelham/Fisher (2nd ed. Oxford 1907) erwahn-
ten Andresens Verdffentlichung nicht und schrieben (weiter) Christianos.

Andresen selbst blieb ebenfalls bei Christianos mit der Begrindung (Nipper-
dey/Andresen, 6. verb. Aufl. Berlin 1908): «Diese Namensform ist in der Hdschr.
erst durch Korrektur geschaffen ... Es ist aber nicht glaublich, dass Tac. sie (sc. die
Form Chrestianos) gebraucht hat, da er sogleich die richtige Namensform Christus
folgen lédsst; auch nicht, dass er die falsche Form Chrestiani dem vulgus zuge-
schrieben habe, um sie alsbald dadurch stillschweigend zu korrigieren, dass er
dem Stifter der Sekte den richtigen Namen gibt.»>

1949 tibernahm dann Fuchs Chrestianos in die Editio Helvetica (3. verb. Aufl.
Frauenfeld 1973) und vermerkte dazu im kritischen Apparat: «chrestianos in
christ- corr. man. ut vid. poster. litt. i pro e in ras. pos. ...» Nach ihm schrieben mit
drei Ausnahmen sdmtliche Herausgeber Chrestianos: H. Drexler, Heidelberg 1955;

3 E. Zara, «The Chrestianos Issue in Tacitus Reinvestigated», http://www.textexcavation.com/
documents/zaratacituschrestianos.pdf (2009; 21.10.2020).

4 H. Fuchs, «Tacitus iiber die Christen», VigChr 4 (1950) 70 Anm. 6; auch in V. Péschl (Hg.), Taci-
tus (Darmstadt 1969) 565 Anm. 6 (WdF XCVII; (iberarb. Aufl. 21986).

5 R. E. van Voorst, «Tacitus: The Executed Christ» in T. Holmén/St. E. Porter (Hg.), Handbook for
the Study of the Historical Jesus, vol. 3 (Leiden/Boston 2011) 2156 behauptet dagegen: «Tacitus can
spell «Christus> correctly, and he uses this spelling to correct the common misspelling «Chrestians».»
Dem «American theologian and educator» (Wikipedia) kommt es aber vor allem darauf an, Tacitus’
Bedeutung fiir die Historizitét der Person Jesu zu betonen (a. 0. 2159): «In his sparse but accurate
detail, Tacitus gives the strongest evidence outside the New Testament for the death of Jesus.» Diese
Tatsache scheint mir die gesamte Diskussion in starkem Masse beeinflusst zu haben.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073

269



270 Alfons Stadele

E. Koestermann, Heidelberg 1968; F. Romer, Wien/Kéln/Graz 1976; P. Wuilleu-
mier, Paris *1978 (2003); K. Wellesley, Leipzig 1986; H. Heubner, Stuttgart 1983
sowie Stuttgart und Leipzig 1994.

Die eine Ausnahme stellte zundchst Koestermann dar (Halm/Andresen/Koes-
termann, Leipzig 1952). Er schloss sich zwar mit der Erlduterung: «christianos
corr. ex chrestianos m. post., ut vid.» ebenfalls Fuchs an, fuhr dann aber im Sinne
Andresens fort: «(chrestianos al, lectio sine dubio melior, nisi sequeretur etymolo-
gia nominis)». In der 2. Auflage (Leipzig 1965) sah er eine Bestdtigung fiir seine
Auffassung im beriichtigten Kodex L (Leidensis BPL.16B), der die Konjekturen des
Humanisten Rudolf Agricola enthélt: «christianos L; corr. ex chrestianos M m.
post.» Erst in seinen Kommentar® und in die 3. Auflage (Leipzig 1971) iibernahm
er Chrestianos als Folge der in seinem Historia-Aufsatz’ von 1967 gewonnenen
neuen Erkenntnisse: «christianos corr. ex chrestianos M m. post. (christianos
etiam L; cf. Koestermann, Historia ... 457)». Offen blieb dabei, abgesehen von sei-
nem Hinweis von 1952 auf die etymologia nominis, das Verhdltnis Chrestianos -
Christus; denn kein Herausgeber sah sich veranlasst, Chrestus zu schreiben,
obwohl auch das schon vorgeschlagen worden war.®

Die beiden anderen Ausnahmen sind: «Tacitus Annals XV, edited by N. P. Mil-
ler, London 1973 (repr. 1995)» und «Tacitus Annals Book XV, edited by Rhiannon
Ash, Cambridge 2018». Millers kommentierte Ausgabe «is not a «critical edition»»
(a.0. VII). Die Autorin iibernimmt im Ganzen Furneaux’ Text und stiitzt sich sonst
vor allem auf Koestermann und Syme (a.0O. VIII). Tacitus konnte ihrer Meinung
nach klar zwischen Juden und Christen unterscheiden. Dass es gleichzeitig judi-
sche Fanatiker gegeben haben soll, die als Chrestiani bekannt waren, bedeute, «to
stretch coincidence rather far» (a.0. XXX). Aber selbst wenn der Verfasser der An-
nalen etwa 50 Jahre spater Juden und Christen auseinanderhalten konnte und
wollte, sagt das nichts dartiiber aus, ob im Rom des Jahres 64 Christus- oder Chres-
tusanhanger wegen ihrer Schandtaten verhasst waren. Ash schreibt wie Miller
Christianos und geht auf das textkritische Problem ebenfalls nicht ein, obwohl sie
a.0. 28 angibt, ihrer Ausgabe den Text Heubners von 1994 zugrunde gelegt zu
haben, und Koestermanns Kommentar im Literaturverzeichnis anfiihrt.

6 Koestermann, Cornelius Tacitus, Annalen, Band IV, Buch 14-16 (Heidelberg 1968).

7 Koestermann, «Ein folgenschwerer Irrtum des Tacitus (ann. 15,44,2ff.)?», Historia 16 (1967)
456-469; vgl. dazu unten 6.2.1.
8 K. Linck, De antiquissimis veterum quae ad Iesum Nazarenum spectant testimoniis (GiefSen

1913; Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten 14,1) 80 Anm. 2; R. Renehan, «Christus or
Chrestus in Tacitus ?», La Parola del Passato 122 (1968) 368-370; B. D. Shaw, «The Myth of the Nero-
nian Persecution», JRS 105 (2015) 80f.; weitere Hinweise bietet Fuchs, a.0. (Anm. 4) 74 Anm. 13 und
ders., «Tacitus in der Editio Helvetica», MusHelv 20 (1963) 223 Anm. 69.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



Die Christenverfolgung nach dem Brand Roms im Jahre 64

3. Chrestiani - Christus

Tacitus behauptet, die nach dem Brand Roms von Nero zu Siindenbdcken gestem-
pelte Gruppe sei allgemein verhasst gewesen und habe beim einfachen Volk
Chrestiani geheissen, also «Anhédnger eines Mannes namens Chrestus». Da die
Bezeichnung anschliessend mit auctor nominis eius Christus erklart wird, muss
der eigentliche Name der Betroffenen Christiani («Anhdnger ... Christus») gelautet
haben. Xpnotog, «der Brauchbare, Tiichtige», war ein geldufiger, vor allem fiir
Sklaven iiblicher Name, XpLotog, «der Gesalbte» (?), ist in der latinisierten Form
Christus ausschliesslich fiir Jesus Christus belegt. Im Volk hat sich demnach
anscheinend, weil man sich unter Christiani nichts vorstellen konnte, der vertrau-
ter klingende Name eingebirgert; vielleicht wurde aber auch die wegen ihrer
Schandtaten beriichtigte Gruppe als «Anh&nger des Biedermanns» und damit
selbst als « Biederménner» (Hildebrecht Hommel) verspottet.

Angehorige des von Tacitus verachteten rémischen Pobels verfligten aller-
dings kaum tiber ein derartiges sprachliches Bewusstsein und Kenntnisse der grie-
chischen Sprache, dass sie das zweisprachige Paradoxon flagitia — xpnotog nutzen
konnten, und zum allgemeinen Gebrauch des Begriffs Chrestiani stellt Koester-
mann? fest: «Die Verballhornung des Christennamens zu Chrestiani ... scheint ...
erst einer spiteren Zeit anzugehéren.» Diese Auffassung bestitigt Heinrich Marti®!
mit seinen rhetorischen Fragen: «Und wie kann denn diese offensichtlich apologe-
tische Namensform (die «Chresten» als die «Wackeren») bei der Volksmasse des
neronischen Rom oder bei einem heidnischen Historiker vorausgesetzt werden?
Oder treibt hier Tacitus tatsachlich, ohne deutlich zu werden, mit dem Leser ein
ironisches Spiel (Chresten = «Biederménner»)? Doch gibt es fiir solche «stillen»
Etymologien gerade im umfangreichen Oeuvre des Tacitus keine Belege»; auf ihr
Vorkommen «bei den antiken Schriftstellern» hatte Fuchs'? hingewiesen. Sémtli-
che Textzeugnisse sprechen vielmehr dafiir, dass es sich bei der Bezeichnung

9 Zu den Chrestus-Christus-Belegen in der lateinischen Literatur und der Ubersetzung unctus
sowie zu den Wortspielen mit chrest-/christ- bzw. ypnat-/xpLot- vgl. das Onomasticon des ThLL II: C,
407 f. bzw. 409-414, und Fuchs, a.0. (Anm. 4) 71 Anm. 7. Hierbei handelt es sich um literarische Bele-
ge. Die Aussprache des latinisierten Chrestus wurde durch den Itazismus nicht beriihrt. Zu Xpiotdg/
unctus stellt P. de Labriolle, « Christianus», Bulletin du Cange 5 (1930) 75 die Frage: «Y eut-il, comme
certains le veulent, une intention railleuse dans I’esprit de ceux qui le répétérent, Chrestos étant un
nom quelquefois attribué aux esclaves, Christos ne pouvant gueére signifier pour les paiens non initiés
aux idées juives que ’huilé, le pommadé>?» (die Hervorhebung von mir).

10  Koestermann, a.0. (Anm. 6) 254.

1 Marti, « Nec nominis certa est notitia penes vos. Zu den Namensableitungen bei Tacitus», Mus-
Helv 38 (1981) 261. Weil Marti (a.0. 261 Anm. 16) die Begriindung von Koestermanns «Lagerwech-
sel» von 1967 (vgl. unten 6.2.1) nicht fiir stichhaltig hélt, spricht er sich konsequenterweise fiir Chris-
tianos aus. Die Zeugnisse zu den Urspriingen und zur Entwicklung des Christennamens haben B. van
der Lans/]. N. Bremmer, «Tacitus and the persecution of the Christians: an invention of tradition?»,
Eirene. Studia Graeca et Latina LIII (2017) 317-322 zusammengetragen (= https:/www.academia.edu/
35878331/;20.10.2020).

12 Fuchs, a.0. (Anm. 4) 73 Anm. 12.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073

271



272 Alfons Stadele

Chrestiani fir Christen um eine im Verlauf der zweiten Hélfte des 2.Jahrhunderts
aufkommende, der Schriftsprache angehdrende gelehrte Konstruktion handelt,
die sich bei der Auseinandersetzung mit Gegnern des nun erstarkenden Christen-
tums herausbildete und von der einen Partei apologetisch, von der anderen iro-
nisch verwendet wurde.

Falls aber Christiani im Rom des Jahres 64 eine gangige « Outgroup»-Bezeich-
nung war, die das Volk leicht verfialscht benutzte, fragt sich, worauf diese zu
einem Zeitpunkt beruht haben soll, als die geldufigen Selbstbezeichnungen der
Mitglieder der neuen Glaubensrichtung noch ot miotol (miotevovteg, niotevoav-
T£¢), ol a8eApoi, ol &ylol, ol kKAntoi, éxkAnoia Tod Oeod lauteten.™ Den Paulusbrie-
fen kénnen wir entnehmen, dass ihre Organisationsform griechischsprachige
«Hausgemeinden»'® mit einer iiberschaubaren Anzahl von Gldubigen waren. Zur
Grosse der romischen christlichen Gemeinschaft in den fiinfziger und sechziger
Jahren des 1. Jahrhunderts enthalten unsere Quellen dariiber hinaus keine Anga-
ben."

Deshalb beruhen sdmtliche Schiatzungen oder Berechnungen zur Zahl der
frihen Christen im Romischen Reich oder in Rom auf aus der Luft gegriffenen
Werten, sodass die Ergebnisse, legt man statistische Kriterien zugrunde, keine Aus-
sagekraft besitzen. Schnelle zum Beispiel nimmt in einer petitio principii «hypo-
thetisch»'® an: «Die Verfolgung unter Nero 64 n.Chr. ... setzt ... eine relativ grosse
Gruppe von Christen in der Millionenstadt Rom voraus, die bereits stadtbekannt
und identifizierbar war (mindestens 800 Personen, vielleicht auch 1000)» und
rechnet fiir das gesamte Reich im Jahr 60 mit insgesamt etwa 4000 Christen. Das
wiirde bedeuten, dass ungefdahr ein Fiinftel bis ein Viertel der Anhdanger der neuen

13 De Labriolle, a.0. (Anm. 9) 69 mit Anm. 1. «... the term «Christian> as an insider designation
took off slowly and did not become more widely used before the second half of the second century»
(van der Lans/Bremmer, oben Anm. 11, 318). Zur Problematik der ersten Belege von xpiotiavdg in
der Apostelgeschichte 11,26. 26,28 vgl. de Labriolle, a.0. 72-76; van der Lans/Bremmer, a.0. 319f.

14 Zu diesem Begriff vgl. U. Schnelle, Die ersten 100 Jahre des Christentums 30-130 n. Chr. Die Ent-
stehungsgeschichte einer Weltreligion, 3., neubearb. Aufl. (Gottingen 2019) 258f. — er benennt Koes-
termann konsequent in «Klostermann» um - und I. Prchlik, «Auctor nominis eius Christus. Tacitus’
Knowledge of the Origins of Christianity», Acta Universitatis Carolinae philologica 2 / Graecolatina
Pragensia (2017) 96 Anm. 5 (= https://karolinum.cz/data/clanek/4207/7_Prchlik.pdf; 20.10.2020): Aus
dem Rdmerbrief 16,3-5.10f. geht hervor, dass sich die rémischen Christen um 56 in mindestens drei
Hausern versammelten. « But one of them was not completely Christian, and since the owner of ano-
ther one is not greeted by name, we can be sure of only one house.»

15 «Aus der Zeit Cyprians» — also mehr als 150 Jahre spéter - «besitzen wir die erste Angabe t{iber
die Zahl der Christen in einer Gemeinde, ndmlich in der romischen ... Freilich ist die Angabe nur
eine indirekte: der romische Bischof Cornelius gibt die Zahl der Kleriker und die Zahl der von der
Kirche Unterstiitzten an» (A. von Harnack, Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ers-
ten drei Jahrhunderten, 4., verbesserte und vermehrte Aufl, 2. Band: Die Verbreitung, Leipzig 1924,
548 Anm. 1; zuletzt Darmstadt 2018).

16  Schnelle, a.0. (Anm. 14) 537; das folgende Zitat a.0. 538f.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



Die Christenverfolgung nach dem Brand Roms im Jahre 64

orientalischen Religion in der Hauptstadt lebte. Rodney Stark'” dagegen legt sei-
nen Berechnungen eine Zahl von reichsweit 1000 Christen im Jahre 40 zugrunde
und kommt mit Hilfe weiterer ungesicherter Annahmen - zum Beispiel einer
Wachstumsrate von 40 Prozent pro Jahrzehnt — 60 n.Chr. auf insgesamt rund 1960
Personen. Matteo Fini'® wiederum beziffert unter Berufung auf Beaujeu (1960)
und Sordi (1965) allein die romische Gemeinde auf ungefdhr 3000 Mitglieder und
vermutet, in Zusammenhang mit der Brandkatastrophe sei 200 bis 300 Personen
der Prozess gemacht worden. Der Wahrheit ndher kommen diirfte Kyle Harper,
der nach Auswertung eines halben Dutzends einschlégiger Verdffentlichungen zur
Verfolgung unter Decius in der Mitte des 3. Jahrhunderts feststellt: «... es wird
tibersehen, wie verschwindend klein die christliche Bewegung immer noch war ...
Bis zum Jahr 200 waren die Christen in den schriftlichen Quellen praktisch
unsichtbar. Ohne die spdteren Ereignisse waren die Christen der ersten zwei Jahr-
hunderte kaum mehr als eine Fussnote der Geschichte geblieben.»'® Daher ist es
unwahrscheinlich, dass das einfache Volk in der Millionenstadt Rom und ihrer
Umgebung im Jahre 64 von der Existenz von Christiani wusste oder gar zwischen
Juden und jidischen Chrestiani oder Christiani unterscheiden konnte und wollte.
Shaw sieht hier zu Recht «a manifest anachronism».2°

Deshalb kommt als andere Erklarung in Betracht: Auf der Suche nach einem
Chrestus, der im Jahre 64 als Anfiihrer einer solchen Gruppe gelten konnte, stosst
man bei Sueton auf die Notiz, unter Claudius hétten die von einem Tréger dieses
Namens dazu angestifteten Juden in Rom andauernd derartige Unruhen ausgelost,
dass der Kaiser sie aus der Stadt warf.?' Das kann bei der grossen Zahl der rémi-
schen Juden nur bedeuten, dass sich die Radelsfiihrer voriibergehend entfernten
und die tbrigen Beteiligten eine Zeitlang Ruhe gaben. Dann kehrte man zurtick,

17 Stark, Der Aufstieg des Christentums. Neue Erkenntnisse aus soziologischer Sicht. Aus dem Ame-
rikanischen von W. F. Miiller (Weinheim 1997)10-12 (The Rise of Christianity: A Sociologist Reconsi-
ders History, Princeton 1996).

18 Fini, Nero. Zweitausend Jahre Verleumdung. Die andere Biographie. Aus dem Italienischen von
P. Kaiser (Miinchen 1994) 166 (Nerone: duemila anni di calunnie, Milano 1993).

19  Harper, Fatum. Das Klima und der Untergang des Romischen Reiches. Aus dem Englischen von
A. Leube und W. H. Leube (Miinchen 2020) 231 mit Anm. 70 (The Fate of Rome. Climate, Disease, and
the End of an Empire, Princeton, NJ/Woodstock, Oxfordshire 2017).

20  Shaw, a.0. (Anm. 8) 87; so auch M. Meier, Die neronische Christenverfolgung und ihre Kontexte
(Heidelberg 2021; Phil.-Hist. Kl. Heidelb. Akad. Wiss. 62) 23. Van der Lans/Bremmer, a.0. (Anm. 11)
322 geben Shaw zunéchst recht, um dann zu schliessen: « While these points may warrant the con-
clusion that Nero’ victims were perhaps not labelled Christians, although Tacitus’ Chrestiani seems to
suggest otherwise (above), it does not necessarily follow that they were not followers of Christ.» Was
soll man dieser Argumentation entgegenhalten? Am Rande sei bemerkt, dass die Autoren a.O. 321
Anm. 120 das Paradoxon flagitia — xpnotog neu entdecken.

21 Suet. Claud. 25,4 Tudaeos impulsore Chresto assidue tumultuantis Roma expulit. Die Verbindung
zwischen dem Sueton’schen Chrestus und den Chrestiani des Tacitus hat Koestermann hergestellt
(vgl. Anm. 7 und unten 6.2.1).

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073

273



274 Alfons Stadele

und das Spiel konnte von Neuem beginnen.?? Denn die rémischen Behorden
waren nicht imstande, die Einhaltung eines solchen Verbots ldngere Zeit zu iiber-
wachen. Daher konnte sein, dass die nach wie vor als subversive Staatsfeinde,
zumindest als verdachtige Aussenseiter betrachteten Juden oder eine ihrer Unter-
gruppierungen seit den mehr als zehn Jahre zurtickliegenden, schweren Chrestus-
unruhen im Volksmund ohne Anspielung auf die Bedeutung des Eigennamens
abschitzig das «Chrestusgesindel »? hiessen: Chrestiani.

Einen Eindruck davon, wie sich der Hass des einfachen Volks auf Angehorige
einer Gruppierung auswirkte, der man «Schandtaten» nachsagte, kann der Brief
vermitteln, den die zu dieser Zeit immer noch griechischsprachige christliche
Gemeinde von Lugdunum (Lyon) unter Mark Aurel an ihre «Briider in Asien und
Phrygien» richtete:*® «(5) ... Man versperrte uns nicht nur die Wohnungen, die
Béader und den Markt; ja, es durfte sich iiberhaupt keiner mehr von uns vor ihnen
irgendwo erblicken lassen ... (7) Zunéchst ertrugen sie heldenmiitig die Angriffe
vereinter, pobelhafter Volksmassen: Beschimpfungen, Schlédge, Zerren, Beraubun-
gen, Steinwiirfe, Verhaftungen, kurz alles, was eine aufgehetzte Masse gegen pri-
vate und offentliche Feinde zu vertiben pflegt. (8) Als sie dann auf den Marktplatz
geschleppt, hier von dem Kommandanten (sc. der in Lugdunum stationierten
Kohorte) und den H&uptern der Stadt in Gegenwart der ganzen Menge verhort
worden waren und ihren Glauben bekannten, wurden sie bis zur Ankunft des
Statthalters in Haft gesetzt.»?

22 Vgl. das folgende repressaque in praesens ... rursum erumpebat. Tac. ann. 2,85,4 zufolge waren
die Juden bereits 19 n.Chr. aus Italien ausgewiesen worden. Von dieser Massnahme betroffen waren
auch Astrologen, Magier und Schauspieler, vgl. ann. 2,32,3. 4,14,3. 13,25,4 und 12,52,3 (aus dem Jahr
52): de mathematicis Italia pellendis factum senatus consultum atrox et inritum («... und wirkungs-
los»). Koestermann, a. O. (Anm. 7) 459f. verweist auf mehrere Judenunruhen in der frithen Kaiser-
zeit, deren Ursachen er unter anderem in der engen Verbindung der rémischen Juden mit ihrem
Ursprungsland sieht.

23 T. Schmitt, «Die Christenverfolgung unter Nero» in St. Heid u.a. (Hg.), Petrus und Paulus in
Rom. Eine interdisziplindre Debatte (Freiburg 2011) 524 geht noch weiter: «Der Name Christiani muss
wie «Christus-Armee-Fraktion» geklungen haben. Er bezeichnete politische Verbrecher oder Terroris-
ten, die sich auf einen Christus beriefen.» Dagegen spricht, dass -iani z.B. bei Augustiani — auf sie
verweist Schmitt a.0. 531 -, den in den pseudocaesarischen «Kriegen» mehrfach belegten Caesariani
und den taciteischen Flaviani, Othoniani, Vitelliani ... nichts anderes bedeutet als « Anhédnger, Partei-
ganger von ...»

24 Eus. hist. eccl. 5,1,5-8 in der Ubersetzung H. Krafts (Eusebius von Caesarea, Kirchengeschichte,
Miinchen *1981).

25 (5) .. @ote pn povov olkiwyv kal PBokaveiwv kal ayopdg elpyecBal, dd kai 10 kafdAov
@aivesBatl Huav Tva avtolg anepfjobal év omoiw 8\mote TONW ... (7) Mp@TOV pév Ta &rtd o0 HYAov
navénuel owpndov empepdueva yevvaiwg vmépevov, énmiBofoelg kal mAnydg kal ocvppols Kai
Slapmayag kal AltBwv BoAag kal cuykAeloelg kal ndve’ doa Rypuwpéve mARBeL wg pog Exdpolg Kal
noAepiovg @Ael yiveaBal (8) kal 8n dvaybévteg eig v ayopav VMO Te TOTU YLALGpXOL Kal TGV
MPOEOTNKOTWV TAG MOAEwS Efovolv énmi mavtog Tol mARBoug avaxkplOévteg xal opoAoyrjoavtes,
ouvekieioOnoav eig TV elpkTiVv Ewg Tii§ TOD yepodvog mapovaiac.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



Die Christenverfolgung nach dem Brand Roms im Jahre 64

Nach Andresens Entdeckung verteidigte Kurt Linck?® Chrestianos mit dem
Argument: «Sumendum est «Chrestus> quoque primitus in annalibus scriptum esse.
Nam Chrestianorum auctor est Chrestus, non Christus. Cum igitur Christus iuxta
Chrestianos in codice Mediceo legeretur, «Chrestus»> prius in «<Christus» correctum
esse videtur quam «Chrestianos> in «Christianos>», wahrend sich Richard Reitzen-
stein® Sorgen um die Aufmerksamkeit des Lesers machte und empfand: «Die
Uberlieferung Chrestianos, die sich nur scheinbar durch den Gegensatz zu per
flagitia empfiehlt, wiirde die Aufmerksamkeit des Lesers nur ablenken und sté-
ren.» Pierre de Labriolle?® beliess es dabei, Tacitus habe gewusst, dass das Volk
Chrestianus aussprach, aber selbst «correctement» Christus geschrieben, weil er
in groben Ziigen uber die wahren Urspriinge der Sekte informiert gewesen sei,
Fuchs?® jedoch legte auf Tacitus’ Korrektheit in diesem Zusammenhang keinen
Wert und behauptete im Gegenteil: «Aber die Abneigung, sich mit den Christen
grindlicher zu befassen, war in Tacitus, wie seine ganze Schilderung zeigt, so
stark, dass ihm die ungenaue Wiedergabe des Namens, den er vermutlich wie Pli-
nius nur aus den Akten kannte ..., wohl zugetraut werden darf.» Hier geht es
jedoch nicht um die blosse Wiedergabe, sondern die Ableitung eines Namens von
einem anderen.

Van der Lans/Bremmer3® versuchen sich damit zu behelfen, Konsequenz sei
ein modernes, kein antikes (sprachliches) Prinzip, und Prchlik®' verweist darauf,
dass antike Etymologien Worter nur sehr locker miteinander verbinden. Aber in
Tacitus’ historischen Werken sind die wenigen Variationen von Eigennamen auf
Schluss- und unbetonte Nebensilben beschrankt (Cartimandua/-us, Treveri/-viri,
Vologaeses/-us), und die Herleitung der Iudaei vom Kretischen Berg Ida (hist. 5,2,1)
stellt eine der tblichen, oft auf rein lautlichen Ankldngen beruhenden gelehrten
Spielereien dar, die zudem mit einer umstdndlichen Erklarung®? verbunden ist.
Entsprechendes diirfte man auch an unserer Stelle erwarten.

John G. Cook®? verweist auf die ungefihr 70 spéten Inschriften und Papyri, in
denen der Christenname «with some form of the word» auftaucht.> Seine gegen
Koestermann gerichtete Folgerung: «This evidence vitiates the need to see in the
«Chrestians> some kind of obscure Jewish group associated with Suetonius’ «Chres-

26 Linck, a.0. (Anm. 8) 80 Anm. 2.

27 Reitzenstein, Die hellenistischen Mysterienreligionen (Stuttgart *1927; Nachdr. Darmstadt 1956;
zuerst Leipzigu.a. 1910) 118 Anm. 2.

28 De Labriolle, a.0. (Anm. 9) 81.

29 Fuchs, a.0. (Anm. 8) 223 Anm. 69.

30 Van der Lans/Bremmer, a.0. (Anm. 11) 321 Anm. 123.

3 Prchlik, a.0. (Anm. 14) 97 Anm. 13.

32 Marti, a.0. (Anm. 11) 261.

33 Cook, «Roman Attitudes Toward the Christians. From Claudius to Hadrian» (Tiibingen 2010;
Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament 261) 49.

34 Im Einzelnen aufgefiihrt von van der Lans/Bremmer, a.0. (Anm. 11) 317 mit Anm. 91 und 93:
«such as Chreistianos, Chrestianos and Christianos».

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073

275



276 Alfons Stadele

tus»>» kann aber wegen des disparaten Materials, auf dem sie beruht, nicht tiber-
zeugen: Auf den spaten Inschriften und in den Papyri verdankt die jeweilige Form
ihr Dasein hdufig nur dem Itazismus und damit dem Zufall. Anders ist das in
einem sprachlich bewusst gestalteten Geschichtswerk wie den Annalen; dort wird
in griechischen Eigennamen enthaltenes n unabhdngig von seiner Aussprache in
der latinisierten Form durchgehend mit e wiedergegeben: Anicetus, Eudemus,
Helius, Mnester ... Umgekehrt 14sst sich lat. Chrest- auf griech. Xpnot-, nicht aber
auf XpLot- zurtickfiihren.

Auffallig ist in jedem Fall, dass der Geschichtsschreiber beim erklarungsbe-
dirftigen Namen Christus auf eine etymologische Erlduterung verzichtet, die er
wenigstens «pour les paiens non initiés aux idées juives»* hitte einfiigen sollen,
wéhrend er bei Chrestiani angeblich auf eine bei ihm sonst nicht belegte, tiberdies
dem einfachen Volk zugeschriebene «stille> Etymologie» anspielt. Denn jeder des
Griechischen machtige Leser muss sich gefragt haben, wieso der Griinder der Ver-
brecherbande der «Biederménner: Chrestiani» der «Eingedlte/Gefarbte/Gesalbte/
Geschminkte: Christus» hiess — es sei denn, er war mit ihm und seiner Geschichte
vertraut. Syme und Koestermann, denen jeder Gedanke an einen christlichen Ein-
griff in die Uberlieferung fernlag, fliichteten sich deshalb in die nicht zu widerle-
gende Annahme, Tacitus sei vorab in den verlorenen Annalen- oder Historien-
biichern auf Pilatus und Christus eingegangen, und rechneten offensichtlich
damit, der Leser habe sich noch Jahre und Biicher spéter an beide erinnert.3® Sei-
ne Kenntnisse beruhten ihrer Meinung nach auf den Nachforschungen, die er als
Prokonsul von Asia bei seinen Begegnungen mit Christen angestellt hatte, und auf
dem Gedankenaustausch mit seinem Freund Plinius.

Aber Plinius, der Tacitus fiir dessen Historien detailliert tiber den Vesuvaus-
bruch des Jahres 79 berichtete (ep. 6,16), weiss, obwohl er als Statthalter der Asia
benachbarten Provinz Pontus et Bithynia ungefdhr zur gleichen Zeit nachweislich
mit Christen zu tun hatte, von diesen nicht viel mehr, als dass sie dem Horensagen
nach, befangen in ihren Wahnvorstellungen (amentia), irgendwelche Verbrechen
begingen. Christus selbst ist ihm kein Wort der Erklarung wert.?’ Vielleicht hatte

35 De Labriolle, a.0. (Anm. 9) 75.

36 Vgl. das Folgende und unten 6.2.1. H. Furneaux, Cornelii Taciti Annalium ab excessu divi Augus-
ti libri. The Annals of Tacitus edited with introduction and notes by H. F., second ed., vol. I: books I-VI
(Oxford 1896; *1883); vol. I1: books XI-XVI, rev. by H. F. Pelham and C. D. Fisher (Oxford 1907; 1891,
zahlreiche Nachdrucke) II 418 Anm. 1 bemerkt zu Recht, dass im Falle einer fritheren Erwdhnung an
unserer Stelle ut rettuli oder Ahnliches zu erwarten wire.

37 Shaw, a.0. (Anm. 8) 90; R. Carrier, «The Prospect of a Christian Interpolation in Tacitus, Annals
15,44», VigChr 68 (2014) 266: «... Pliny the Younger attests to a pervasive ignorance of Christians and
Christian believes among even the most informed Roman elite at the time of Tacitus (between 110-
120 A. D.).» Ashs (vgl. oben 2. Ende, a.0. 205) Vermutung, Plinius’ Schweigen verrate «terminology
familiar to contemporaries, but T., considering future audiences, explains clearly in case Christianity
lacked staying-power», diirfte christliches Wunschdenken sein, das Verbreitung und Bedeutung des
Christentums ausserhalb Kleinasiens zu Beginn des 2. Jahrhunderts stark iiberschétzt.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



Die Christenverfolgung nach dem Brand Roms im Jahre 64

er es zundchst nicht einmal fiir ndtig befunden, Prozesse gegen Peregrine person-
lich zu fithren;*® romische Biirger schickte er zur Aburteilung nach Rom (ep. 96,4).

4. per procuratorem Pontium Pilatum

Wellesley (Leipzig 1986) und Ash (Cambridge 2018) setzen die Partie 15,44,3 auc-
tor — celebranturque in runde Klammern und kennzeichnen sie damit als (ver-
ddchtigen?) Exkurs. Andere halten diesen fiir «probably genuine Tacitus»*? oder
sehen in dessen erstem Satz eine christliche Interpolation®. Er bietet die Informa-
tionen, dass der Mann, auf den die Bezeichnung Chrestiani zuriickging, wahrend
der Regierungszeit des Tiberius vom zustdndigen Magistrat namens Pontius Pila-
tus in irgendeiner kleinen (Grenz-)Provinz hingerichtet wurde. Denn diese wur-
den von Prokuratoren oder Préafekten verwaltet.

Dass ein rémischer Leser im 2. Jahrzehnt des 2. Jahrhunderts allerdings die
Person des Pilatus, der von keinem im 1.Jahrhundert lateinisch schreibenden
Autor angefiihrt wird, dariiber hinaus historisch einordnen konnte und Wert dar-
auf legte zu erfahren, dass der Verbrecher nicht zwischen 14 und 37, sondern zwi-
schen 26 und 36 hingerichtet worden war, ist kaum anzunehmen. Syme schreibt
Pilatus’ Erwdhnung Tacitus’ Streben nach «documentary precision»*' zu. Aber
selbst wenn sich Tacitus wahrend seiner Statthalterschaft in Asia entgegen aller
Wahrscheinlichkeit persdnlich mit Christen, in der Regel Angehérigen der einhei-
mischen Unterschicht also, abgegeben haben sollte, diirfte er es nicht darauf ange-
legt haben, danach einem gewissen Pontius Pilatus dafiir ein literarisches Denk-
mal zu setzen, dass dieser unbedeutende ritterliche Verwalter, der nach brutalen
Ubergriffen gegen die Juden*? von seinem Vorgesetzten, dem syrischen Prokonsul

38 So fasst Fuchs, a.0. (Anm. 8) 223 Anm. 69 cognitionibus de Christianis interfui numquam (Plin.
ep.96,1) auf. A. N. Sherwin-Whites Schlussfolgerung (The Letters of Pliny. A historical and social com-
mentary, Oxford 1966, 694): «This implies that Pliny knew that such trials had taken place within the
period of his public career, and hence at Rome» ist nicht zwingend. Der Satz kann auch bedeuten,
dass solche Prozesse in Plinius’ vorherigen Amtsbereichen nicht stattgefunden hatten. Andernfalls
gilt das in Anm. 37 Gesagte: Dass er sich noch Jahr(zehnt)e spéter an Prozesse gegen Mitglieder einer
obskuren Verbrecherbande erinnert haben soll, an denen er nicht teilgenommen hatte, spréche
lediglich fiir die angenommene Wichtigkeit dieser Organisation. — Zu Fuchs’ Vermutung, a.0. (Anm.
8) 223 Anm. 69, Tacitus habe wie Plinius den Namen «Christus» nur aus den Akten gekannt, vgl.
Mommsens Ausfithrungen zu den Aufgaben der comites und assessores eines Statthalters (Th.
Mommsen, Romisches Strafrecht, Part 1, Cambridge 1899, 140; New York 2010): «Einzelne derselben
sind ... unter den ersten Kaisern von den Statthaltern geradezu als Stellvertreter fiir die Jurisdiction
verwendet worden ...»; die Einschrankung des « Schwertrechts» betraf «insbesondere ... Legaten des
senatorischen Statthalters» (a.0. 247), also zumindest nicht den von Trajan mit besonderen Voll-
machten ausgestatteten legatus pro praetore provinciae Ponti et Bithyniae consulari potestate Plinius.
39 Shaw, a.0.(Anm. 8) 73.

40 Carrier, a.0. (Anm. 37) 264 Anm. 1; 283.

M R. Syme, Tacitus, 2 vol. (Oxford 1958) II 469.

42 Davon berichten den erhaltenen Belegen zufolge nur die jiidischen Autoren Philon und Flavius
Josephus (vgl. «Pontius Pilatus»: PIR? VI 815; G. Winkler, «Pontius»: KIP 4, 1049).

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073

277



278 Alfons Stadele

Vitellius, abgelost worden war, in diesem Fall nur seine Pflicht getan und den
Grinder einer die offentliche Ordnung storenden Bewegung liquidiert hatte, de-
ren Anhédnger besonders uneinsichtig und masslos abergldubisch waren.*?

Den Ort des Geschehens muss man zudem aus dem folgenden Satz erschlies-
sen. Koestermann hdlt es sogar fir auffallig, «dass der Amtsbezirk des Pontius
Pilatus nicht ndher umrissen wird, wie denn das ganze Kapitel anscheinend gewis-
se Anzeichen einer fehlenden letzten Uberarbeitung aufweist.»* Das hindert ihn
aber nicht daran, kurz darauf zu betonen, es zeige «nach Inhalt und Formgebung
alle Eigenheiten des taciteischen Gestaltungswillens, so dass keinerlei Zweifel an
der Echtheit des gesamten Abschnittes zuléssig ist.» Zuvor hatte er bereits den
«unverkennbar taciteischen Stilcharakter»* hervorgehoben, den er in seinem
Kommentar zu quo cuncta — celebranturque mit dem Hinweis auf die «in hohem
Masse» charakteristischen Assonanzen weiter herauszustellen versucht. Auch
Jacques Moreau®® betont den «echt taciteischen Charakter» des Christenkapitels.
De Labriolle war hier konkreter geworden und behauptete apodiktisch und letzt-
lich doch tiberzeugend: «Le style et le vocabulaire du morceau crient son origine
(subdere, quaesitissimus, invisus per, Tiberio imperitante, repressa, exitiabilis).»*

Als erkldarungsbediirftig oder sogar als Beleg fiir christliche Autorschaft wur-
de betrachtet, dass Pilatus als Prokurator bezeichnet wird, da wir aus einer 1961
in der Provinzhauptstadt Caesarea Maritima gefundenen Inschrift wissen, dass er
die Amtsbezeichnung praefectus fithrte,*® und davon ausgingen, Judia sei erst
unter Claudius von einem Prokurator verwaltet worden. Carrier hat nun aber im
Anschluss an andere wahrscheinlich gemacht, dass Pilatus wie viele ritterliche

43 Eusebios’ Behauptung, Pilatus habe Tiberius von der Auferstehung, der Himmelfahrt und den
Wundertaten des neuen Gottes berichtet (hist. eccl 2,2,1), zeugt lediglich von der Bedeutung, die das
Christentum im frithen 4. Jahrhundert in den Augen einer seiner fithrenden Persénlichkeiten von
Anfang an fiir den rémischen Staat hatte. Der Kaiser hat dann pflichtschuldigst dem Senat gegeniiber
betont, dass er an der neuen Lehre Gefallen finde (Tert. apol. 5,2; Eus. hist. eccl. 2,2,6). « Was hier
Tertullian und ihm folgend Eusebius auf Grund der Uberlieferung iiber des Tiberius Stellung zum
Christentum berichten, mag wohl von gutmiitigen Christen zu apologetischen Zwecken erfunden
worden sein», lautet das dusserst nachsichtige Urteil Krafts dazu (a.0. [Anm. 24] 121 Anm. 17). Sogar
ein vollig unwahrscheinlicher Zufallsfund wie die Niederschrift (iber den Pilatusprozess in den
hauptstiddtischen Archiven héitte zum Stichwort « Christus» nichts ergeben.

44 Koestermann, a.0. (Anm. 7) 463f. Im Einzelnen gehen A. A. Barrett/E. Fantham/]. C. Yardley,
The Emperor Nero. A Guide to the Ancient Sources (Princeton/Oxford 2016) 164 darauf ein, nachdem
sie konstatierten: «It is not well integrated into the narrative» und auf «internal difficulties» hinwie-
sen.

45 Koestermann, a.0. (Anm. 7) 456.

46 Moreau, «Die Christenverfolgung im Rémischen Reich» (Berlin 1961; Aus der Welt der Reli-
gion, Forschungen und Berichte, Neue Folge 2) 36.

47 De Labriolle, a.0. (Anm. 9) 88 Anm. 2.

48 G. Alfoldy, «L’iscrizione di Ponzio Pilato: una discussione senza fine?» in Iudaea socia - Iudaea
capta. Atti del convegno internazionale Cividale del Friuli, 22-24 settembre 2011, a cura di Gianpaolo
Urso (Pisa 2012) 137-150.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



Die Christenverfolgung nach dem Brand Roms im Jahre 64

Statthalter beides war, praefectus und procurator.** «The term procurator ...
means someone who takes care of something on someone else’s behalf.»*® Ein
solch privater Vermogensverwalter verfiigte iiber kein offizielles Regierungsamt®'
und damit auch tber keine Zustdndigkeit in Strafprozessen, es sei denn, er nahm
diese im Rahmen seines Amts als iudex, praeses oder eben praefectus wahr. Das
bedeutet, dass der Verfasser des auctor-Satzes entweder keinen Wert auf «docu-
mentary precision» legte und die erst seit Claudius tbliche Bezeichnung procu-
rator libernahm oder die Vetus Latina kannte, in der NT Lk 3,1 fjyepovetovtog
[Tovtiov ITAdTov wie spéter in der Vulgata mit procurante Pontio Pilato wiederge-
geben wurde.??

5. correpti qui fatebantur

Der Beginn des Paragraphen 4 igitur primum correpti qui fatebantur zeigt, dass fiir
Tacitus’ Publikum Verhaltensweisen und Abldufe, die uns erkldrungshedurftig
erscheinen, selbstverstdndlich oder nebensachlich waren und deshalb nicht
eigens angesprochen werden mussten: « Wie die Behorden im einzelnen vorge-
gangen sind, kénnen wir aus dem Bericht des Tacitus tiberhaupt nicht bestimmen
... Auf jeden Fall haben wir mit einem ausserordentlichen Verfahren zu rechnen ...
(Es wird) auf Veranlassung des Kaisers zu einer cognitio extra ordinem vor dem
praefectus praetorio ... gegkommen sein.»>3 Erschwerend mag die von Koestermann
konstatierte «fehlende letzte Uberarbeitung» hinzukommen. Vor diesem Hinter-
grund ist die Formulierung correpti qui fatebantur zu beurteilen.

Nach der peniblen Untersuchung des taciteischen Sprachgebrauchs durch
Fuchs bedeutet corripere hier «verhaften, festsetzen»> und nicht wie an anderen
Stellen «anklagen». Aber warum wurden (nur) die Personen verhaftet, die sich
zum Schuldvorwurf bekannten? Was geschah mit den anderen? Der Zenturio, der
ein Zugreifkommando anfiihrte, hat einen Verdachtigen gewiss nicht gefragt:
«Bist du ein Brandstifter oder ein Chrestianus?» und dann den abfiihren lassen,

49 Carrier, «On the Dual Office of Procurator and Prefect» (2012; https://www.academia.edu/
2211986; 20.10.2020); ders., «Herod the Procurator: Was Herod the Great a Roman Governor of
Syria?» (2011; https://www.richardcarrier.info/HerodSyrianGovernor.pdf - beide Beitrdge auch tiber
https://independent.academia.edu/RichardCarrier einzusehen; 20.10.2020).

50 Carrier, «Herod the Procurator» (Anm. 49) 29.

51 Carrier, «Herod the Procurator» (Anm. 49) 34 mit Anm. 99. Tacitus fiihrt als Beispiel fiir diese
« Emporkommlinge », die sich manchmal mehr herausnahmen, als ihnen zustand, Lucilius Capito an,
der fiir seine Amtsanmassung als Prokurator von Tiberius’ Privatvermdgen in Asia bestraft wurde
(ann. 4,15,21)).

52 Barrett/Fantham/Yardley, a.0. (Anm. 44) 165.

53  A. Wlosok, Rom und die Christen. Zur Auseinandersetzung zwischen Christentum und rémi-
schem Staat (Stuttgart 1970; Der altsprachliche Unterricht, Beiheft 1 zu Reihe XIII) 17f.

54 Fuchs, a.0. (Anm. 4) 79 Anm. 27 und ders, a.0. (Anm. 8) 224 Anm. 74; ebenso Wlosok, a.O.
(Anm. 53) 16f. und Schmitt, a.0. (Anm. 23) 537.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073

279



280 Alfons Stadele

der die Frage bejahte. Vielmehr werden Trupps der cohortes praetoriae oder der
auch fir die innere Sicherheit in Rom zustdndigen cohortes vigilum losgeschickt
worden sein, die aus irgendwelchen Griinden bekannte oder von Nachbarn oder
Rivalen denunzierte Mitglieder der verhassten Gruppierung aufspiiren und vor-
fiihren sollten. In der Regel wird es sich dabei um Familienvéter oder junge Méan-
ner gehandelt haben. Dass man es fiir nétig befand, sie bereits in dieser Phase mit
dem Schuldvorwurf zu konfrontieren, oder gar ein Gestidndnis (qui fatebantur)
erwartete, ist nicht anzunehmen. Denn das sind Bestandteile oder Folgen eines
Verhors vor Gericht. Man hat sie allenfalls nach ihrem Namen gefragt und dann
abgefiihrt. Was anschliessend mit ihnen geschehen sein diirfte, zeigt Tacitus’
Bericht tiber das Ende der ein Jahr spater missgliickten Pisonischen Verschworung
(ann. 15,55-58): Die durch Soldaten herbeigeschleppten Beschuldigten werden
verhort, man legt sie in Ketten, zeigt ihnen die Folterwerkzeuge, zwingt sie auf
diese Weise zu einem Gestdndnis und zur Preisgabe von Komplizen und bringt sie
danach um.

Nimmt man unter diesen Voraussetzungen an, dass Tacitus’ knappe Zusam-
menfassung des Verfahrens gegen die Chrestiani erst mit dem Verhor einsetzt,
weil das Vorgehen der zustdndigen Behérde bei der Verhaftung selbstverstdndlich
oder fiir die Darstellung ganzlich unwichtig war, dann 16sen sich die mit correpti
qui fatebantur verbundenen Verstindnisschwierigkeiten®® weitgehend in Nichts
auf. Da man mit dem «Chrestusgesindel» sicherlich nicht zurtickhaltender umge-
gangen ist als mit den honestiores, die sich gegen Nero verschworen hatten, diirfte
es in den meisten Fillen zu Gestdndnissen und in deren Gefolge zur Angabe von
Komplizen gekommen sein. Die wenigen, die dazu nicht bereit waren, werden frei-
gelassen worden sein oder das Schicksal der von unserem Autor rémischen Man-
nern als leuchtendes Vorbild vor Augen gestellten Freigelassenen Epicharis erlit-
ten haben, die zwar der Tortur widerstand, dabei aber so iibel zugerichtet wurde,
dass ihr nur der Selbstmord durch Strangulieren blieb (ann. 15,57). Correpti meint
also, dass die Betroffenen nach ihrem Gestdndnis nicht sofort umgebracht, son-
dern festgesetzt wurden, weil sie als Opfer fiir das im Folgenden erwéhnte, ausser-
gewodhnliche Hinrichtungsspektakel vorgesehen waren. Dass der Kaiser die dafiir
erforderlichen verschirften Urteile personlich féllte, 1dsst sich, wie Detlef Liebs

55  Der von Fuchs, a.0. (Anm. 8) 224 Anm. 73, Wlosok, a.0. (Anm. 53) 17 und Schmitt, a.0. (Anm.
23) 521f. mit Anm. 24 gefiithrte Disput iiber Gleichzeitigkeit oder Vorzeitigkeit von correpti und fate-
bantur entfallt, und der Inhalt des Gestdndnisses wird zur Nebensache, weil dieses sowohl im Fall
der Brandstiftung als auch der aus dem Hass auf die Menschheit abgeleiteten Verbrechen summa
supplicia nach sich zog; bei humiliores waren das in Laktanz’ knappen Worten wie an unserer Stelle
ignis, crux, ferae (mort. pers. 22,2). Auch Ashs (vgl. oben 2. Ende, a.0. 206) von R. ]. Getty, «Nero’s
indictment of the Christians in AD 64: Tacitus’ Annals 15.44.2-4», in L. Wallach (ed.), The Classical
Tradition: Literary and Historical Studies in Honor of Harry Caplan (Ithaca, New York 1966) 287—289
libernommene Konjektur correpti quicdam> fatebantur, «after being arrested, some suspects confes-
sed», eriibrigt sich.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



Die Christenverfolgung nach dem Brand Roms im Jahre 64

das tut,*® der Formulierung 15,44,5 tamquam ... in saevitiam unius absumerentur
nicht entnehmen. Da Nero selbst von Mitgliedern der Senatsopposition®’ verdéch-
tigt wurde, hétte ihm ein 6ffentliches Eingreifen als Richter nur schaden konnen,
und der praefectus praetorio Tigellinus oder ein anderer Beauftragter wusste
schon, wie er in diesem besonderen Fall vorzugehen hatte.

6. Der Stand der Diskussion
6.1 Alilgemeine Abhandlungen

Die zahlreichen Verdéffentlichungen, die auf das Problem nur am Rande eingehen
konnen, wie Nero-Biographien oder geschichts- und religionswissenschaftliche
Abhandlungen zum friithen Christentum weisen zum Teil zwar auf Zweifel an der
Echtheit des Christenexkurses hin, halten diese aber letztlich fiir unbegriindet.®

6.2 Untersuchungen zu Tac. ann. 15,44

In jingeren Verdffentlichungen wird der Nachweis versucht, dass die laut Tacitus
von Nero nach dem Brand Roms im Jahre 64 als Brandstifter oder Staatsfeinde
hingerichtete Gruppierung nicht, wie iiblicherweise angenommen, die Christiani,
sondern, wie Uiberliefert, die Chrestiani waren. Dies geschieht entweder durch die
Relativierung der taciteischen Aussagen als Missverstdndnis oder die Athetierung
des auctor-Satzes als christliche Interpolation.

56 Liebs, Vor den Richtern Roms. Beriihmte Prozesse der Antike (Miinchen 2007) 108; 2. {iberarb.
Fassung unter dem Titel «Die neronische Christenverfolgung - Persecution of Christians by the
Roman Emperor Nero»: JOSHA 3,7 (2016) 6 (DOI: 10.17160/josha.3.7.251; 20.10.2020).

57  Schmitt, a.0. (Anm. 23) 528. Zu den verschiedenen Gruppierungen vgl. A. Stiadele, «Die Darstel-
lung des Thrasea Paetus in den Annalen des Tacitus», in P. Neukam (Hg.), Die Antike als Begleiterin
(Miinchen 1990; Dialog Schule-Wissenschaft — Klassische Sprachen und Literaturen 24) 111f.

58  Herangezogen wurden: K. Baus, Von der Urgemeinde zur friihchristlichen Grosskirche. Einlei-
tung in die Kirchengeschichte von H. Jedin (Freiburg/Basel/Wien 1962 = Jedin, H. [Hg.], Handbuch der
Kirchengeschichte, Bd. 1). — E. Dassmann, Kirchengeschichte I. Ausbreitung, Leben und Lehre der Kir-
che in den ersten drei Jahrhunderten (Stuttgart/Berlin/Koln 1991; Studienbiicher Theologie 10). - ]. F.
Drinkwater, Nero. Emperor and Court (Cambridge 2019). — M. Fiedrowicz, «Die rémische Christen-
verfolgung nach dem Brand Roms im Jahre 64» in J. Merten (Hg.), Begleitband zur Ausstellung «Nero
- Kaiser, Kiinstler und Tyrann» (Trier 2016; Schriftenreihe des Rheinischen Landesmuseums Trier 40).
- M. Fini (oben Anm. 18). - J. Ignacio San Vicente, Neron: La falsificacion de un mito, Madrid 2020 (De
Falsa et Vera Historia 3). - ]. Kriiger, Nero. Der rémische Kaiser und seine Zeit (K6ln/Weimar/Wien
2012). - J. Malitz, Nero (Miinchen 32016). - H. Sonnabend, Nero. Inszenierung der Macht (Darmstadt
2016). — G. Theifien/A. Merz, Der historische Jesus: ein Lehrbuch; Christoph Burchard zum 65. Geburts-
tag, 3., durchges. und um Literaturnachtrége erg. Aufl. (Géttingen 2001). — Ph. Vandenberg, Nero.
Kaiser und Gott, Kiinstler und Narr (Bindlach 1991; zuerst Miinchen 1981). — G. H. Waldherr, Nero.
Eine Biografie (Regensburg 2005).

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073

281



282 Alfons Stadele

6.2.1 Erich Koestermann (1967): Ein folgenschwerer Irrtum des Tacitus
(ann. 15,44,2ff.)?

Den ersten Schritt dazu tat Erich Koestermann. Er glaubte die Diskrepanz Chresti-
ani - Christus auf einen Irrtum des Tacitus zurtickfithren zu kénnen. Wahrend sei-
ner Statthalterschaft in Asia habe dieser mit Christen zu tun gehabt und als gewis-
senhafter Historiker nihere Erkundigungen tiber sie eingezogen.® Als er dann bei
der Abfassung der Annalen in seiner Quelle auf die ihm unbekannten Chrestiani
stiess, habe er die «jiidische(n) Anhénger des ... Agitators Chrestus»®° filschlicher-
weise fiir die ihm vertrauten Christiani gehalten und aus eigener Kenntnis die
Erlauterung auctor - celebranturque eingefigt.

Koestermann war im Hinblick auf die Konsequenzen seiner Hypothese vor-
sichtig genug, diese in Frageform zu kleiden, vertrat von da an aber mit Nach-
druck die Auffassung, es sei Chrestiani und Christus zu schreiben. Voraussetzung
fiir seine Argumentation war die Uberzeugung, Tacitus sei auf Christus bereits vor
dem 15. Annalenbuch eingegangen. Symes Meinung nach®' hatte er im verlorenen
7. Buch Pilatus’ vicissitudes («unberechenbares Verhalten»?) als Provinzverwalter
dargestellt. Koestermann mutmasst sogar, der Kreuzestod Christi kénne ins 5.
Buch der Annalen aufgenommen worden sein. «Jedenfalls setzt der Wortlaut vor-
aus, dass der Name des Pilatus dem Leser der Annalen nicht unbekannt war.»%
Das war aber, da andere Zeugnisse fehlen, nur dann der Fall, wenn ihn Tacitus
selbst zuvor in den Annalen oder Historien erwdhnt hatte. Im Umkehrschluss
bedeutet dies, dass der Satz auctor - erat nicht von ihm stammen kann, falls er
Pilatus nicht die Ehre erwies, in seinen historischen Werken mehrfach vorgestellt
zu werden. In den Historien 5,9,2 hatte er allerdings Judéda betreffend schon festge-
stellt: sub Tiberio quies, und der Wanderprediger Je(ho)schu(a) war dort wie
andere Storenfriede rechtzeitig beseitigt worden, als er eine Gefahr fiir die 6ffent-
liche Ordnung darzustellen begann. Wieso sollte ausgerechnet dieser Verbrecher
oder sein Richter womaoglich mehrfach Aufnahme in ein rémisches Geschichts-
werk finden - es sei denn an unserer Stelle, weil man in ihm hier zu Unrecht den
Grunder der in anderem Zusammenhang erwéhnten Chrestiani sah?

Gegen Koestermanns «geniale Hypothese», Chrestiani sei «zur Zeit Neros ein
verbreiteter Name fiir eine judisch-nationale Gruppe» gewesen, wandte sich als
Erste Wlosok®® mit dem Argument, es handle sich um «ein reines Postulat, das kei-
nerlei Anhalt in der historischen oder sonstigen Uberlieferung hat.» Es ist jedoch

59 Koestermann, a.0. (Anm. 7) 463. 466.

60 Koestermann, a.0. (Anm. 6) 253.

61 Syme, a.0. (Anm. 41) II 469.

62  Koestermann, a.0. (Anm. 7) 463 Anm. 5. Ash (vgl. oben 2. Ende, a.0. 205) dagegen stellt fest:
«T’s explanation suggests that the episode of Christus (<Anointed One>) and the crucification first
appears here in the narrative, displaced from its proper chronological setting. Yet since the first
hexad is incomplete, certainty is impossible» (vgl. Furneaux’ Hinweis oben Anm. 36).

63 Wilosok, a.0. (Anm. 53) 9 Anm. 11.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



Die Christenverfolgung nach dem Brand Roms im Jahre 64

nachvollziehbar begriindet und vermeidet Schwéchen der traditionellen Deutung.
Zudem gibt es fiir die Christenverfolgung nach dem Brand Roms auch nur einen
Anhaltspunkt: den zur Diskussion stehenden Satz ann. 15,44,3 auctor - erat.

6.2.2 Tassilo Schmitt (2011): Die Christenverfolgung unter Nero

Der Althistoriker Schmitt nahm von Koestermanns Neuansatz keine Notiz und
beharrte auf der Lesung Christiani; Chrestiani schrieb er einem moglichen «Miss-
verstdndnis» der Herausgeber zu, bei denen es sich immerhin um ein halbes Dut-
zend renommierter Philologen handelt.®* Das Verbum appellare bedeutete seiner
Meinung nach im Zusammenhang «anklagend nennen; beschuldigen, etwas zu
sein» (a.0. 523f. 536), haud proinde «allerdings nicht» (a.0. 524). Nero habe den
Brand Roms als willkommene Gelegenheit dazu beniitzt, gegen die verhasste Ver-
brecherbande der Christiani wegen ihrer piosavBpwmnia vorzugehen, um sich selbst
beim Volk als Philanthrop, der sich aller Menschen annahm, anbiedern zu konnen
(a.0. 531). Einziger Anklagepunkt sei dementsprechend nicht die Brandstiftung,
sondern das odium humani generis gewesen.

Dass ein Romer den Satz appello te Christianum selbst «in rechtsrelevanten
Zusammenhdngen» (a.0. 523) als: «Ich beschuldige dich, Christusanhdnger zu
sein» verstanden hat, ist allerdings zu bezweifeln. Die beiden als Belege fiir appel-
lo in dieser Bedeutung angefiihrten Cicerostellen hat Schmitt wohl ThLL 2,274,38-
42 entnommen: «accuso: Cic. Deiot. 3 servus qui quem in eculeo appellare non
posset, eum accusaret solutus. off. 1,89 ne isdem de causis alii plectantur, alii ne
appellentur quidem.» Von ihnen ist die erste wenig aussagekréftig, weil sie appello
durch accuso erklart, Cicero die beiden Begriffe aber voneinander absetzt. Da es
«letztlich verboten (war), Sklaven vor dem Hintergrund der Folter oder unter ihr,
kurz: peinlich zu befragen, um etwas gegen ihren Herrn herauszubekommen »%,
konnte ein auf dem «(Folter-)Pferdchen» ausgestreckter Sklave seinen Herrn nicht
«namentlich anfiihren; erwihnen» - das meint hier appellare®” —, und in Gegen-

64  Schmitt, a.0. (Anm. 23) 523 Anm. 30.

65  Das betont auch M. Meier, «Odium humani generis. Tacitus, Nero und die Christen (zu Tac.
ann. XV 44,4)», Mediterraneo antico 15 (2012) 427f. und ders., a.0. (Anm. 20) 42. Im Gegensatz zu
ihm und zu Schmitt halte ich es durchaus fiir méglich, dass die Beschuldigten je nach der Intention
des mit der cognitio extra ordinem beauftragten Amtstrégers eine «Brandstiftung gestehen konnten»
(a.0. 428): Gefoltert wurde so lange, bis der Richter der Uberzeugung war, den wahren Sachverhalt
festgestellt zu haben.

66  Liebs, «Der Schutz der Privatsfire (sic) in einer Sklavenhaltergesellschaft. Aussagen von Skla-
ven gegen ihre Herren nach rémischem Recht», Bullettino dell’Istituto di diritto romano «Vittorio
Scialoja» 83 (1980) 147. Von den zahlreichen Ausnahmen vom Verhérverbot kennt Cicero nur zwei,
Inzest und coniuratio (a.0. 150). Vor der zitierten Stelle aus der Deiotarus-Rede hatte er darauf hin-
gewiesen: Nam cum more maiorum de servo in dominum ne tormentis quidem quaerti liceat ...

67  Soschon H. Ashton Holden, M. Tulli Ciceronis de officiis libri tres with introduction analysis and
commentary (Amsterdam 1966) z. St.: «ne appellentur quidem] «should not so much as be spoken to»»
und M. Fuhrmann, Marcus Tullius Cicero, Simtliche Reden. Eingel., (ibers. u. erldutert v. M. F., 7 Ban-

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073

283



284 Alfons Stadele

tiberstellung zu plectere lasst es sich mit «(auf etwas) ansprechen; zur Rede stel-
len»®® wiedergeben. Bei Sall. Catil. 48,7, das von Schmitt (a.0. 522) zusétzlich her-
angezogen wird, gentigt es, appellato Crasso als Variation von 48,5 sed ubi Tarqui-
nius Crassum nominavit zu verstehen. Im Ubrigen klagt Tarquinius nicht an,
sondern macht eine Aussage (48,4 se ... indicaturum; 48,6 Tarquini indicium), die
durch die blosse Erwdhnung des prominenten Crassus ein besonderes Gewicht
erhalt.

Haud proinde betreffend erweckt Schmitt unter Verweis auf Fuchs®® den Ein-
druck, er schliesse sich einer von zwei im Kontext gleichberechtigten Alternativen
an. Fuchs hat aber klar herausgestellt: «Stets soll nicht etwa die eine Mdglichkeit
die andere ausschliessen, sondern die erste soll der zweiten gegentiber als eine
Moglichkeit geringeren Grades erscheinen.» Nun kdnnen Brandstifter nicht in hel-
len Scharen auftreten. Deshalb lief der Vorwurf der Brandstiftung nach Kurzem
ins Leere, als immer mehr Chrestiani (beiderlei Geschlechts?) festgenommen wur-
den. Dafiir war offensichtlich das odium humani generis ein geeigneter Anklage-
punkt. Der in haud proinde zum Ausdruck kommende geringere Grad ist deshalb
nur quantitativ’’ zu verstehen, und der Satz wiirde nichttaciteisch e.g. lauten:
deinde indicio eorum ingenti multitudine indagata multo pauciores in crimine incen-
dii quam odio humani generis convicti sunt. Dem Volk diirfte es gleichgiiltig gewe-
sen sein, weswegen die Verbrecher bestraft wurden. Es bekam ein einzigartiges
Schauspiel geboten, und der bei ihm ausserordentlich beliebte Nero tat weiterhin
alles, um es bei Laune zu halten. Besondere philanthropische Bestrebungen
braucht man dahinter nicht zu vermuten.

Zuzustimmen ist Schmitt” bei seiner Beobachtung, der Vorwurf der Brand-
stiftung durch den Kaiser selbst sei nicht vom Volk, sondern von senatorischen
Kreisen ausgegangen. Er verweist dazu auf das Gerticht, Nero habe wahrend des

de (Zirich und Stuttgart 1970-1982), Bd. VII (Miinchen 1982): «... den er nicht einmal auf dem Fol-
terstuhl hatte nennen diirfen ...» Fligt man «nicht (einmal)» nach «Folterstuhl» ein, kommt der
Gegensatz appellare — accusare deutlicher zum Ausdruck.

68  Bei der Wiedergabe von plectere changieren die Ubersetzungen zwischen «schlagen» (K. Biich-
ner, Miinchen 31987), «zur Verantwortung ziehen» (H. Gunermann, Stuttgart 1976, zuletzt Ditzingen
2019), «bestrafen» (H. D. und L. Huchthausen, Berlin und Weimar 1989, sowie R. Nickel, Diisseldorf
2008) und «belangen» (Schmitt, a.0. 522). — Zum pradikativen Akkusativ wird von J. B. Hofmann/A.
Szantyr, Lateinische Syntax und Stilistik (Miinchen 1972; HbAw 1I 2,2) 43 bemerkt, die klassische
Sprache beschrénke sich «hier auf die allgemein gebrduchlichen Verbindungen mit ... appellare,
nominare, vocare ...»

69 Schmitt, a.0. (Anm. 23) 524 Anm. 35; Fuchs, a.0. (Anm. 8) 225 mit Anm. 75-77.

70 Zum gleichen Ergebnis war bereits K. Blichner, «Tacitus liber die Christen», Aegyptus 33 (1953)
184 (= K. B,, Humanitas Romana, Heidelberg 1957, 233) gekommen: «Die ungliickliche grosse Zahl,
die auf die Anzeige der zuerst Ergriffenen mithineingezogen wurde, bisste also nicht wegen Brand-
stiftung (haud proinde nicht in gleicher Weise), sondern als Christen, die man fiir sontes sowieso
hielt ...» Dass er haud proinde hier modal wiedergab, trug ihm allerdings zu Recht Fuchs’ Wider-
spruch ein (a.0. 225 Anm. 77).

71 Schmitt, a.0. (Anm. 23) 528.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



Die Christenverfolgung nach dem Brand Roms im Jahre 64

Brands auf seiner Hausbiihne den Untergang Trojas besungen und das aktuelle
Ungliick damit verglichen (ann. 15,39,2f.), hatte als Belege aber auch die anderen
negativen Kommentare heranziehen kénnen, von denen die Brandbekdmpfung
und die dem Volk zugutekommenden Massnahmen (popularia) begleitet werden.
Tacitus bemerkt abschliessend, es habe Leute gegeben, die Parallelen zwischen
dem Brand Roms beim Galliereinfall des Jahres 390 v.Chr. und dem des Jahres 64
n.Chr. zogen — Rom wird Opfer seines jeweils schlimmsten Feindes - und die Ver-
kniipfung beider Ereignisse durch die Umrechnung der dazwischen vergangenen
454 Jahre in 418]Jahre, 418 Monate und 418 Tage besonders hervorhoben
(15,41,2). Hier ist mit Hianden zu greifen, dass alle diese Uberlegungen und auf
ihnen beruhenden Geriichte nicht im Volk umgingen, sondern in den Kopfen
oppositioneller Senatoren, die an den Brandstifter Nero glaubten oder ihm das
Verbrechen unterstellten.

Schmitt’ ist der Meinung, der Philanthrop Nero habe den Brand Roms als
willkommene Gelegenheit dazu beniitzt, gegen die verhasste Verbrecherbande der
Christiani wegen ihrer Misanthropie vorzugehen. Erkladrungsbediirftig bleibt
dabei, warum es der Kaiser dann bei dieser einmaligen Massnahme beliess. Dass
die Hinrichtungen anders begriindet waren, geht zudem aus der Schlussbemer-
kung des Tacitus zum Verhalten der Bevilkerung beim Ausbruch des Brandes her-
vor: nec quisquam defendere audebat crebris multorum minis restinguere prohiben-
tibus et quia alii palam faces iaciebant atque esse sibi auctorem vociferabantur, sive
ut raptus licentius exercerent, seu iussu (15,38,7). Sie soll den Eindruck erwecken,
Agenten des Kaisers hitten anfangs an vielen Stellen daftir gesorgt, dass sich der
Brand schnell ausbreitete. Wenn dieser aber durch Zufall (15,38,1 forte) ausgebro-
chen war und Fackeln schleudernde Personen laut riefen, sie handelten auf Befehl
- das stellt Tacitus als Tatsache dar —, dann kann das einerseits meinen, dass es
zundchst Versuche gab, durch kontrollierte Gegenfeuer Schneisen in die Wohnbe-
bauung zu schlagen, die ein Uberspringen der Flammen auf weitere Stadtteile ver-
hindern sollten; das schien dann ja auch nach Tagen zu gelingen, als ganze Wohn-
viertel niedergelegt waren (15,40,1). Andererseits deutet der Nebensatz ut raptus
licentius exercerent darauf hin, dass kriminelle Elemente das entstandene Chaos
zu Raubiiberfidllen, Plinderungen und Brandstiftungen zur Vertuschung der
begangenen Verbrechen missbrauchten. Wurden die Banditen bemerkt, versuch-
ten sie den Eindruck zu erwecken, ebenfalls in offiziellem Auftrag zu handeln.
Man wird alles getan haben, ihnen schnell das Handwerk zu legen und sie fiir ihr
besonders schindliches Verhalten’® angemessen zu bestrafen.

72 Schmitt, a.0. (Anm. 23) 531.

73 Dig. 48,19,28,12 incendiarii capite puniuntur, qui ob inimicitias vel praedae causa incenderint
intra oppidum (dazu Liebs, oben Anm. 56, 110). Cassius Dio 62b,17,1 weiss etwa einhundert Jahre
spéter, dass es Soldaten, darunter Nachtwachter (vuktopiAakeg) waren, die, anstatt zu ldschen,
Brénde legten, um pliindern zu kénnen.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073

285



286 Alfons Stadele

Die passende Gelegenheit dazu boten die von Nero in seinem Park veranstal-
teten Zirkusspiele, bei denen sich der angebliche incendiarius persénlich unter die
Zuschauer mischte und in einer seiner Lieblingsrollen als Rennfahrer zur Volksbe-
lustigung beitrug (15,44,5). Ob zu den Brandstiftern Chrestiani gehérten oder ob
man wegen anderer Verbrechen verurteilte Mitglieder der verhassten Gruppie-
rung in das Hinrichtungsspektakel einbezog, um dieses zu Ehren des Kaisers
ansehnlicher’® zu gestalten, kann offenbleiben.

6.2.3 Brent D. Shaw (2015): The Myth of the Neronian Persecution

Shaw hélt den Christenexkurs fiir «probably genuine Tacitus»” und begriindet
die Tatsache, dass dieser in den Historien noch nichts von Christus weiss, ihn dann
aber in den Annalen erwéhnt, damit, dass Manner wie Plinius und Tacitus «like
other Roman officials of the time» (a.0. 91) ihre Erfahrungen mit der ungewohnli-
chen Sektierergruppe nach ihren Prokonsulaten ausgetauscht hétten. Die Bezeich-
nung Christiani sei zu Neros Zeit «a manifest anachronism»’¢. Erst um 110 wiesen
die tiberlieferten Nachrichten auf Personen hin, die beschuldigt wurden, Christ zu
sein, und deswegen hingerichtet wurden. Der Christenexkurs gebe deshalb den
Stand der Jahre um 115 wieder, der von Tacitus zu Unrecht auf das Jahr 64 iber-
tragen worden sei.

Wie Syme und Koestermann hélt es Shaw fiir méglich, dass Angehorige der
romischen Senatsaristokratie, die am Beginn des 2. Jahrhunderts als Prokonsuln
in einer Provinz tdtig waren, ihren Aufenthalt unter anderem dazu niitzten, der
provinziellen Unterschicht angehérende Mitglieder einer suspekten Vereinigung,
mit denen sie ausserhalb eines Kapitalprozesses nie in Berithrung gekommen
waéren, nach dem abscheulichen Programm und der Geschichte ihrer Organisation
und deren Griinder zu befragen. Aber Tacitus hat sich sogar bei seinen Ausfiih-
rungen uber die viel bekannteren Juden am Beginn des 5. Historienbuchs weit-

74  Darauf lédsst sich die Formulierung multitudo ingens reduzieren: «Tacitus’ multitudo ingens
applies to the number of those sentenced during the persecution as compared with the numbers of
those sentenced during common trials» (Prchlik, oben Anm. 14, 96 Anm. 5). Miller (oben 2. Ende, a.
0. 97) stellt fest: «Such terms (sc. multitudo ingens) are relative to the context ... Tacitus is describing
executions, and in such circumstances quite moderate numbers can give the impression of a holo-
caust.» In jedem Fall besagt der Ausdruck nichts iiber die Zahl der rémischen Christen in den 60er-
Jahren des 1. Jahrhunderts.

75 Shaw, a.0. (Anm. 8) 73.

76 Shaw, a.0. (Anm. 8) 87. Auf die Kritik von C. P. Jones, «The Historicity of the Neronian Per-
secution: A Response to Brent Shaw»», New Testament Studies 63 (2017) 146-152 ist Shaw umgehend
eingegangen: «Response to Christopher Jones: The Historicity of the Neronian Persecution», NTS 64
(2018) 231-242. Prchlik, a.0. (Anm. 14) 102, versucht nachzuweisen, Tacitus habe seine Kenntnisse
uber das Christentum ausschliesslich in Asia gewonnen, muss dazu aber annehmen, «that the Chris-
tians whom he interrogated in Asia, were not followers of the received tradition», und zeigt damit
selbst, dass dieser Nachweis kaum zu fiihren ist. Van der Lans/Bremmer, a.0. (Anm. 11) 322-330,
nehmen Koestermann und Carrier zwar in ihre erschiépfende «up to date»-Bibliographie auf, erwih-
nen beide dann aber nur beildufig in einer Fussnote.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



Die Christenverfolgung nach dem Brand Roms im Jahre 64

gehend damit begniigt, (eine) phantastische judenfeindliche Quelle(n) auszu-
schreiben, obwohl er geniligend Gelegenheit gehabt hdtte, sich bei den Betroffenen
selbst sachkundig zu machen - das gilt mutatis mutandis auch fiir die Germania
und antike Ethnographien insgesamt —, und Plinius wusste, wie oben ausgefiihrt,
von den Christen nach deren Verurteilungen nicht viel mehr, als dass sie in ihrer
amentia irgendwelche Verbrechen begangen hatten. Die acta der Scillitaner aus
dem Jahr 180 und die Passio sanctarum Perpetuae et Felicitatis von 203 zeigen,”’
dass sich daran das gesamte 2. Jahrhundert hindurch nichts gedndert hat. Selbst
wenn die Darstellungen dieser Gerichtsverfahren christlich {iberarbeitet sind,
geht aus ihnen klar hervor, dass die als Richter fungierenden Statthalter mit der
allein schon ihrem «gesunden Menschenverstand» grundlegend widersprechen-
den christlichen Lehre und ihren verstockten Vertretern nichts zu tun haben woll-
ten und von ihnen lediglich wie von der tibrigen Bevélkerung den fiir sie selbstver-
standlichen Nachweis der Loyalitdt zum romischen Staat verlangten, der in einer
einfachen Opferhandlung bestand. Dass sich Tacitus anders verhielt, ist unwahr-
scheinlich.

6.2.4 Richard Carrier (2014): The Prospect of a Christian Interpolation
in Tacitus, Annals 15,44

Diesen im Jahr zuvor erschienenen Beitrag’® fiihrt Shaw zwar in seiner Bibliogra-
phie an, konnte ihn aber offensichtlich nicht mehr berticksichtigen. Carrier wen-
det sich gegen die auf blossen Vermutungen beruhende Theorie von der Bedeu-
tung der christlichen Sekte beim angenommenen Gedankenaustausch von
Autoren wie Tacitus, Sueton und Plinius dem Jiingeren, der sich nicht auf seinen
Onkel beziehe, weil dieser Zeitzeuge des Brands von Rom zwar den Brandstifter
Nero kenne, aber nichts von Christen gewusst habe (a.0. 268f.), und kommt unter
Berticksichtigung des Tacituszitats bei Sulpicius Severus (chron. 2,29,1f) zu dem
Schluss, der Satz auctor — erat sei nach der Mitte des 4. Jahrhunderts eingefiigt
worden. Barrett/Fantham/Yardley’® wenden die «internal difficulties», die das
Christenkapitel bietet, hin und her und belassen es schliesslich bei der Feststel-
lung, es gebe schwerwiegende Hinweise darauf, dass es sich wenigstens bei die-
sem Satz um eine christliche Interpolation handle. Das ist auch das weitgehend
auf anderem Wege erzielte Ergebnis dieser Bestandsaufnahme.

Prchlik® setzt sich mit Carrier auseinander und fragt sich zunéchst, wieso
der Interpolator nicht einfach Chrestianos korrigiert habe. Dieser konnte jedoch
die — in seinen Augen - falsche Form neben Christus stehen lassen, weil sie ein

77 Die Texte sind zugénglich unter https://www.livius.org/sources/content/acts-of-the-scillitan-mar
tyrs/ und unter https://www.thelatinlibrary.com/perp.html (20.10.2020).

78 Vgl Anm. 37.

79 Barrett/Fantham/Yardley, a.0. (Anm. 44) 164 f.

80  Prchlik, a.0. (Anm. 14) 98 Anm. 21.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073

287



288 Alfons Stadele

nichtchristlicher Autor dem unbedarften Pébel in den Mund gelegt hatte und es
ihm nur darum ging, die fiir christliche Leser bestimmte Botschaft «Christus ist
vom Prokurator Pontius Pilatus hingerichtet worden» auch in den Annalen zu ver-
ankern. Ausserdem passt Prchliks Meinung nach die Bezeichnung superstitio nicht
zu der politischen Bewegung der Chrestiani. Aber man sollte eine Gruppierung,
die man mit den Begriffen flagitia, malum, atrocia aut pudenda verband und der
man wie den Juden allgemein nachsagte (Tac. hist. 5,4,1): profana illic omnia, quae
apud nos sacra, rursum concessa apud illos, quae nobis incesta und 5,5,2 ... nec
quidquam prius imbuuntur quam contemnere deos, exuere patriam, parentes liberos
fratres vilia habere, nicht darauf reduzieren. Auch mit tumultuari®' muss kein
gegen den romischen Staat gerichteter Aufruhr gemeint sein. Vielmehr ist an die
standigen Auseinandersetzungen der Juden mit anderen Bevolkerungsgruppen zu
denken. Prchlik schliesst a.0. Anm. 21 mit dem Satz: «... the ... arguments ... defi-
nitely cast some suspicion over this passage, but none of them can be acknowled-
ged as capable of proving it a unique ancient forgery of totally modern pattern, or
even as compelling to concede this even being plausible» und ldsst damit offen,
wie man mit dem Christenkapitel umgehen soll.

6.2.5 Mischa Meier (2021): Die neronische Christenverfolgung
und ihre Kontexte

Meier geht in seinem Akademiebeitrag von der seiner Meinung nach nur schwer
zu bezweifelnden Annahme aus, der Sueton’sche Chrestus sei mit Jesus Christus
zu identifizieren.?? Suetons Gewédhrsménner hitten den unbekannteren Namen
Christus dem weit verbreiteten Chrestus angeglichen. Der im griechischen Osten
aufgekommene Terminus Xpnotiavoi/Xplotiavoi wiederum habe sich in seiner
lateinischen Form «vorwiegend in Anhérungen oder Gerichtsverfahren gegen
Anhanger des verurteilten Aufrihrers vor romischen Amtstragern» (a.0. 20) aus-
gebildet. Da aber bei der geringen Zahl der Anhénger der neuen Religion, von
denen wiederum nur ein Bruchteil in Rom und in 6stlichen Provinzen vor Gericht
gestellt wurde, lediglich einige wenige Amtspersonen mit Christenprozessen
befasst gewesen sein kénnen, fragt man sich, auf welche Weise ausgerechnet die-
ser kaum bekannte amtliche Ausdruck vom hauptstaddtischen Pébel ibernommen
worden sein soll.

Auf der anderen Seite scheint im frithen 2. Jahrhundert das mit dem Termi-
nus Christiani bezeichnete Phanomen «zumindest in senatorischen Milieus noch
erklarungsbediirftig gewesen zu sein» (a.0. 22). Meiers Meinung nach lieferte die-
se Erkldrung der senatorische Amtstrdger Tacitus dann dadurch, dass er seinen
Standesgenossen den Namen Christus zur Erlduterung der im Volk bereits im Jah-

81 vgl. Anm. 21.
82 Meier, a.0. (Anm. 20) 18.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



Die Christenverfolgung nach dem Brand Roms im Jahre 64

re 64 verbreiteten Bezeichnung Chrestiani vorsetzte. Was allerdings ein mit jidi-
schen Vorstellungen nicht vertrauter Rémer unter diesem Namen verstanden
haben soll,®3 14sst er offen. Thm kommt es nur darauf an zu betonen, dass die ana-
chronistische Bezeichnung nicht bedeute, das mit ihr in Verbindung gebrachte
Ereignis habe nicht stattgefunden, und dass es Juden waren, die die romischen
Behorden, womoglich sogar den Kaiser selbst dazu brachten, gegen die ihnen
gefahrlich werdenden Abweichler vorzugehen (a.0. 23-31). Koestermanns Kom-
mentar und den Aufsatz von 1967 fiihrt er nur zu Problemen der Textgestaltung in
Fussnoten und im Literaturverzeichnis an, Carriers Beitrag nicht einmal in Letzte-
rem.

Die im 1. Klemensbrief (6,2) als Verfolgungsopfer erwédhnten Danaiden und
Dirken, also Leidtragende an mythologische Vorbilder angelehnter Hinrichtungs-
spektakel, kombiniert er a.0. 36 mit Tacitus’ Darstellung der von Hunden zer-
fleischten Misanthropen® (ann.15,44,4), deren Hintergrund im Aktaion-Mythos
zu suchen sei. Flr die Verbrennung der Verbrecher habe Hercules Oetaeus als
Vorbild gedient; die dariiber hinausgehende Kreuzigung kénne man als «zuséatzli-
che, besondere Form der Entehrung» (a.0. 51) verstehen. Allerdings lasse sich
kein Zusammenhang zwischen dem Brand Roms und Neros antichristlichen Mass-
nahmen herstellen. Da sich {iberdies kein Apologet gegen den Vorwurf der Brand-
stiftung verteidige, handle es sich dabei um «ein Konstrukt des Tacitus» (a.0. 41),
der erstim 4. Jahrhundert wieder gelesen worden sei (a.0. 38).

Den mit «vielfdltigen Forschungsprobleme(n)» behafteten Brief datiert Meier
mit Schmitt und anderen in die letzten Jahre Domitians und befindet, Otto Zwier-
lein kénne fiir seine Spatdatierung «um 125» keine iiberzeugenden Argumente
vorbringen (a.0. 34), wahrend van der Lans/Bremmer im Gegenteil die Auffas-
sung vertraten, «... 1 Clement, which Zwierlein has persuasively dated to about
120-125»%5. Doch selbst wenn man Meiers Bemiihen anerkennt, den Abstand zwi-
schen der neronischen Verfolgung und dem Zeitpunkt der Abfassung des Briefs
gering zu halten, sind zwischen beiden Ereignissen etwa 30 Jahre vergangen, in
denen allein in Rom ausserhalb systematischer Verfolgungsmassnahmen eine
ganze Reihe solch grauenhafter Inszenierungen stattgefunden haben wird. Auf
fallt, dass der Brief die «fiirchterlichen und entsetzlichen Misshandlungen» (1
Clem 6,2 aikioyata Sewva kal avoowa) von Christinnen als Danaiden und Dirken
hervorhebt, wiahrend die kurz davor erwdhnten Leiden der Manner in keinen
mythologischen Kontext eingeordnet werden. Das mag damit zusammenhéngen,
dass «Hinrichtungen von Frauen ein Ereignis»3® darstellten, das Tacitus erstaunli-
cherweise fiir nicht erwdahnenswert halt.

83  Vgl. Anm.9.

84 Vgl Anm. 65.

85  Vander Lans/Bremmer, a.0. (Anm. 11) 312.

86  J.-U. Krause, Gefiingnisse im Romischen Reich (Stuttgart 1996; Heidelberger Althistorische Bei-
trige und Epigraphische Studien 23) 177.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073

289



290 Alfons Stadele

Es kann aber auch bedeuten, dass im Klemensbrief verschiedene Erlebnisse
zusammengefasst wurden, bei denen Christen in Konflikt mit den Behtérden gerie-
ten und als Verbrecher zum Tod in einer Arena verurteilt worden waren. Tacitus
gdbe dann in ann. 15,44,4 lediglich die fiir humiliores tiblichen Strafen wieder, in
Laktanz’ Worten: ignis, crux, ferae® Die besondere Grausamkeit (ann. 15,44,2
quaesitissimis poenis) hatte einerseits in der Kombination von Feuer und Kreuzi-
gung, andererseits im Einsatz von Hunden bestanden, die &hnlich wie Biaren im
Gegensatz zu Raubkatzen fiir ein langsames, besonders qualvolles Ende gesorgt
haben diirften.®® Begriinden liesse sie sich damit, dass die Veranstalter, um ihr
Publikum zufriedenzustellen, immer wieder fiir Uberraschungen sorgen mussten.

Meier weist a.0. 14 zu Recht darauf hin, dass in den 60-er Jahren des 1. Jahr-
hunderts in Rom tiberhaupt nur Juden in der Lage - ich wirde hinzufiigen: «und
interessiert daran» — gewesen sein kénnen, «die Christiani/Chrestiani als eigen-
standige Gruppe zu identifizieren». Dass die zahlreichen hauptstadtischen Juden
die verschwindend geringe Anhédngerschaft der neuen Bewegung bereits zu dieser
Zeit als derart ernst zu nehmende Rivalen empfanden, dass sie sich nicht mehr
anders zu behelfen wussten, als die Abtriinnigen bei den Behoérden zu denunzie-
ren, oder dass die winzige Splittergruppe in der Millionenstadt anderswie sogar
«das kaiserliche Interesse» auf sich zog (a.0. 30f.), ist allein schon angesichts der
Grossenverhéltnisse unwahrscheinlich. Gegen diese Vorgehensweise sprache
auch, dass die Betroffenen schliesslich nicht wegen einer konkret benannten Straf-
tat, sondern wegen des unbestimmt gehaltenen odium humani generis verurteilt
wurden, also genau wegen des Vorwurfs, mit dem sich die Ankladger selbst kon-
frontiert sahen. Da die Nachricht, unter Nero sei in Rom ein obskures Griippchen
besonders fanatischer Juden fiir seine Vergehen angemessen bestraft worden, fiir
sich allein genommen, kaum Eingang in ein rémisches Geschichtswerk gefunden
hatte, miisste Tacitus’ Quellenautor sie in Verbindung mit einem besonderen
Ereignis erwahnt haben. Tacitus hatte sie dann aus ihrem urspringlichen Zusam-
menhang herausgelost und mit dem Brand verkniipft. Damit hétte er allerdings
den Wahrheitsbegriff, dem er auch als antiker Historiker verpflichtet war, ausser-
ordentlich weit gedehnt.?®

87 Vgl. Anm. 55.

88 Beispielshalber sei auf den Leoparden verwiesen, der in der Passio Perpetuae et Felicitatis sein
Opfer mit einem einzigen Biss in den Hals tdtete, wahrend zwei andere Verurteilte von einem Biren
gequélt wurden (vgl. Passio 19,1f. 21,1f. in H. Musurillo, The Acts of the Christian Martyrs, Oxford
1972, 106-130), und auf Galerius’ Béren, die mit den Verurteilten «spielten», dafiir sorgten, dass Blut
floss, und sie dann «aufschliirften»: Lact. mort. pers. 21,6 His (ursis) homines non plane comedendi,
sed obsorbendi obiectabantur (vgl. A. Stidele, Laktanz, De mortibus persecutorum — Die Todesarten
der Verfolger, libers. u. eingel. v. A. S., Turnhout 2003, 148f. mit Anm. 78f.; Fontes Christiani 43).

89  Kienasts Vermutung, es gehe bei der Verkniipfung von Feuer und Verfolgung darum, Tacitus
«eine bewusste Manipulation der historischen Fakten» zu unterstellen (D. Kienast, « Der Brand Roms
und die Christen» in R. von Haehling/O. von Vacano/R. Ziegler [Hg.], Dietmar Kienast, Kleine Schrif-
ten, Aalen 1994, 431), versucht Meier a.0. 41 Anm. 126 mehr schlecht als recht mit dem Argument zu
begegnen, er arbeite nur heraus, «wie sich fiir ihn (sc. Tacitus) vor dem Hintergrund seines

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



Die Christenverfolgung nach dem Brand Roms im Jahre 64

7. Zusammenfassung der Einwande gegen die Echtheit
des Christenexkurses

Der Exkurs ist fiir das Verstindnis des Textes nicht erforderlich;*® die Erzdhlung
wird danach nahtlos mit igitur wieder aufgenommen. Streicht man ann. 15,44,3,
kam es Tacitus nur darauf an herauszustellen, dass Adressat von Neros Gegen-
massnahme das einfache Volk war, das einen Kaiser als Brandstifter nicht hinge-
nommen hatte. Die Chrestiani eigneten sich als Stindenbdcke, weil sie schon jahre-
lang wegen anderer Verbrechen verhasst und im Volk bekannt waren. Der in
15,44,4 erhobene Vorwurf der pioavBpwmia (odium humani generis), der die
Mehrheit von ihnen traf, legt nahe, dass man in ihnen Juden sah, denen Tacitus in
den Historien 5,5,1 «allen anderen Menschen gegeniiber feindseligen Hass (adver-
sus omnes alios hostile odium)» zugeschrieben hatte. Weiterer Ausfithrungen zu
ihnen bedurfte es nicht.

Beschrankt man sich dagegen auf die Streichung des auctor-Satzes, dann bot
Tacitus zunédchst die wichtigen Informationen exitiabilis superstitio und Iudaea
und wies darauf hin, dass Neros harte Strafen gegen die zu den Juden gehdrenden
Chrestiani in Rom — wie {iblich — nur kurzfristig wirkten und sich im Mutterland
der Widerstand gegen die romische Herrschaft verstirkte.?! Erst danach stellt er
das aussergewohnlich grausame Vorgehen des Kaisers gegen die (vermeintlichen)
Brandstifter dar, um die gesamte Episode 15,38-44, die mit der Alternative forte
an dolo principis begonnen hatte, wirkungsvoll im Sinne seiner Leserlenkung
abschliessen zu kénnen: unde quamquam adversus sontes et novissima exempla
meritos miseratio oriebatur, tamquam non utilitate publica, sed in saevitiam unius
absumerentur. Damit verschwindet forte endgiiltig aus dem Blickfeld.

Es ist unwahrscheinlich, dass Angehdrige der Senatsaristokratie zu Beginn
des 2. Jahrhunderts als Statthalter und Autoren Nachforschungen zu den Christen
anstellten, die iiber die fiir eine Verurteilung vor Gericht erforderlichen Feststel-
lungen hinausgingen - bei ihnen spielten Glaubensfragen keine Rolle —, und dass

Geschichtsbildes und Wertehorizontes die Geschehnisse zu einem Gesamtbild filigen mussten, das
nicht unbedingt historisch sein musste» (die Hervorhebungen von mir). Tertullian betreffend ver-
weist er a.0. 38 zwar darauf, dieser erkenne in Nero ebenfalls den ersten Christenverfolger, erwdhnt
aber nicht, dass der Apologet Tacitus beniitzt hat — namlich die Historien fiir apol. 16,3 —, ohne es fiir
notig zu erachten, anderswo ein Wort iiber die Brandstiftung zu verlieren.

90 Vgl Wellesleys und Ashs Ausgaben (oben 4. Anfang).

91 Genauer wird er darauf in den Historien eingegangen sein. Wir stehen ja am Vorabend des
Jidischen Kriegs, und die Amtsfithrung der beiden letzten Prokuratoren Lucceius Albinus und Gessi-
us Florus in den Jahren 62 bis 64 und 64 bis 66 wurde Flavius Josephus zufolge von den Betroffenen
als reine Willkiirherrschaft empfunden. Uber Albinus sagt er bell. Iud. 2,272: oUk éoTv 8¢ fjvTiva
kaxkovpylag i8éav mapéheutev und 275: avTog uEv MOTEP APXLANCTAG | TOPOVVOG TPoavelyev £k Tod
Adxov, aber Florus stellte ihn sogar noch weit in den Schatten: 277 Toiwodtov § 6vta ov AABivov
trédel€ey 0 pet avtov EABLV T'éoolog PAGPog ayabwratov kath cvykplotv. Deshalb wurden damals
in Jerusalem die Rebellen wieder aktiver: 274 tnvikadta Kol TGV VEwTEPI(ely Boudopévwy év
TepogoAvpolg eéBaponoav ai téAuat

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073

291



292 Alfons Stéddele

ein des Griechischen machtiger, nichtchristlicher Romer wie Tacitus die Bezeich-
nung Chrestiani auf Christus zurilickfiithrte, ohne sich zur Etymologie dieser
Namen zu dussern.

Es ist unwahrscheinlich, dass ausgerechnet der Wanderprediger Jehoschua
unter dem ihm spéter von seinen Anhédngern zugelegten, in jedem Fall erklarungs-
bediirftigen griechisch-lateinischen Namen Christus oder der unbedeutende Ver-
walter der kleinen Grenzprovinz Judda namens Pontius Pilatus in den histori-
schen Schriften des Tacitus an einer anderen Stelle als Annalen 15,44 erwdhnt
wurde, zumal dieser in den Historien 5,9,2 festgestellt hatte, unter Tiberius habe
dort - flir rémische Begriffe — Ruhe geherrscht.

Die Verfolgung nach dem Brand Roms, deren Kenntnis christlichen Apologe-
ten sehr zupassgekommen waére, hat bis ins spate 4. Jahrhundert hinein - selbst
bei dem sdmtlichen Martyrien nachspiirenden Eusebios und bei Laktanz, der
mort. pers. 2,6f. berichtet, Nero, das «so bése wilde Tier» (tam mala bestia), habe
Petrus ans Kreuz schlagen und Paulus hinrichten lassen - keinen erkennbaren
Widerhall in der christlichen Literatur gefunden, sodass «die Darstellung des Taci-
tus des inneren Wahrheitsgehaltes ermangelt.»*

Van der Lans/Bremmer® korrigieren Shaws Feststellung, «Tacitus is the only
source that connects Christians, their persecution, and the fire»*, mit dem Hin-
weis auf die verlorenen Historien des dlteren Plinius, in denen sehr wohl Christen
in diesem Zusammenhang erwdhnt worden sein konnten: «it is surely more cor-
rect to state that he is the only surviving source.» Auf den Hinweis Carriers, dass
sich selbst Plinius der Jiingere nicht auf seinen Onkel beziehe,® gehen sie nicht
ein. Auch sdmtliche anderen Belege etwa in den Werken des Cluvius Rufus und
Fabius Rusticus miissten untergegangen sein, bevor die ersten Apologeten sie her-
anziehen konnten. Deshalb ist van der Lans’/Bremmers Einwand zwar formal
richtig, fithrt aber inhaltlich nicht weiter.

8. Fazit

Gegen die Auffassung, der gesamte Christenexkurs sei nachtréaglich eingefiigt wor-
den, spricht neben den hauptsdchlich von Koestermann und de Labriolle ange-
fiihrten sprachlich-stilistischen Argumenten®, dass der von einem christlichen
Interpolator erwtinschte Effekt im Zusammenhang bereits mit der Erwdhnung
Christi erreicht war. Jeder weitere Satz hétte die Gefahr, entlarvt zu werden, nur

92 Koestermann, a.0. (Anm. 7) 461.

93 Van der Lans/Bremmer, a.0. (Anm. 11) 301 Anm. 9.

94  Shaw, a.0. (Anm. 8) 80.

95 Carrier, a.0. (Anm. 37) 268f.

96 Weitere Gesichtspunkte tragen Barrett/Fantham/Yardley, a.0. (Anm. 44) 162 und Prchlik, a.0.
(Anm. 14) 98 Anm. 21 in seiner sorgfaltigen Bestandsaufnahme zusammen.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



Die Christenverfolgung nach dem Brand Roms im Jahre 64

erhoht, und gegen die Ansicht des « Hyperkritikers» Polydore Hochart, der Exkurs
stelle eine pia fraus dar, hatte sich bereits Furneaux gewandt.”’

Es gibt aber gewichtige Hinweise darauf, dass es sich bei dem Satz
ann. 15,44,3 auctor — erat um eine christliche Interpolation handelt, die von einem
Bearbeiter eingefiigt wurde, der das Stichwort Chrestiani irrtimlich mit den Chris-
tiani in Verbindung brachte oder die Gelegenheit nutzte, dem unter anderem
wegen des angeblichen Martyriums der Apostelfiirsten Petrus und Paulus in
Rom?® spiter bei den Christen als Vorldufer des Antichrists verhassten Nero
zusdtzlich die grausame Hinrichtung einer grossen Zahl unschuldiger Glaubens-
genossen zur Vertuschung eines eigenen Verbrechens anzuhédngen.

Moglicherweise verfiigte Tacitus die Chrestiani betreffend aber auch tber
eine dhnliche Information wie Sueton®® und begann den Chrestianerexkurs mit
einem Satz wie: auctor nominis eius Chrestus Claudio imperitante Iudaeos impule-
rat adsidue tumultuari, donec Roma expulsi sunt. repressaque ... Dann musste der
christliche Bearbeiter nur wenige Worte austauschen, um sein Ziel zu erreichen.

Das bedeutet: Solange kein vom Mediceus unabhédngiger Textzeuge auftaucht
- also wohl fiir immer -, sind wir in allen wichtigen Fragen auf mehr oder weni-
ger gut begriindete Vermutungen angewiesen. Diese liessen sich allerdings auf fes-
teren Grund stellen, wenn wir uns wenigstens darauf einigen kénnten, dass

— im Jahre 64 in der Millionenstadt Rom selbst ein paar Hundert auf verschie-
dene voneinander weitgehend unabhdngige Hausgemeinden verteilte, von ihrer
unmittelbaren Nachbarschaft als jiidische Gruppierung betrachtete Christen fiir
ihre pagane Umwelt insgesamt keine beachtenswerte, eigenstédndige Grosse dar-
stellten und

— die Christen und ihr verhangnisvoller, einem romischen Senatsaristokraten
vollig unverstédndlicher Aberglaube bei dem vermuteten Gedankenaustausch ehe-
maliger Statthalter im 2. Jahrzehnt des 2. Jahrhunderts keine derartige Rolle spiel-
ten, dass sie womdglich mehrfach Aufnahme in Tacitus’ Annalen verdient gehabt
hatten.

97 Furneaux, a.0. (Anm. 36) II 416 f. und P. Hochart, Etudes au sujet de la persécution des chrétiens
sous Néron (Paris 1885). Hochart vertrat dann nach J. W. Ross, Tacitus and Bracciolini. The Annals
forged in the XVth century (London 1878) die Auffassung, auch die Historien seien ein Werk Poggio
Bracciolinis (De I'authenticité des Annales et des Histoires de Tacite, Paris 1890). Furneaux, a.0. I 8—
12 hat ihn tiberzeugend widerlegt; dennoch stellt die Lektiire der « Hyperkritiker» einen Gewinn dar
(vgl. dazu auch L. Baus, Chronologie der kritischen Nero-Biographie. Was deutsche und franzdsische
Nero-Biographen den antiken Autoren nicht glauben, Homburg/Saar 2015).

98  Man vergleiche die heftige Debatte, die O. Zwierlein ausgeldst hat: Petrus in Rom: Die literari-
schen Zeugnisse: mit einer kritischen Edition der Martyrien des Petrus und Paulus auf neuer hand-
schriftlicher Grundlage (Berlin/New York 2009); St Peter in Rome: Die literarischen Zeugnisse ..., 2.,
durchgesehene und ergénzte Auflage (Berlin/Boston 2010); ders., Petrus und Paulus in Jerusalem und
Rom: vom Neuen Testament zu den apokryphen Apostelakten (Berlin u.a. 2013). — Zur «interdiszipli-
néaren Debatte» s. Heid u. a., a.0. (oben Anm. 23).

99 Vgl Anm. 21,

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073

293



294  Alfons Stadele

Zudem sollte tiberzeugend'® dargelegt werden, warum sdmtliche christli-
chen Apologeten vor der Mitte des 4. Jahrhunderts darauf verzichten, Nero die
Schandtat schlechthin anzulasten, der spaterer Uberlieferung zufolge sogar die
beiden Apostelfiirsten Petrus und Paulus zum Opfer gefallen waren.

Daraus ergibt sich, dass es hochstwahrscheinlich keine durch den Brand
Roms ausgeldste Christenverfolgung gab. Im Gegensatz zum «Dramatiker» Taci-
tus, der das sich beschleunigende Abgleiten des Kiinstlers Nero'' in Realitéts-
verlust und Verbrechen ausgestalten musste, scheinen andere Autoren dem Vorge-
hen des Kaisers gegen die Chrestiani keine Bedeutung beigemessen zu haben.
Diese verschwanden wohl schon zwei Jahre nach dem Brand mit dem Beginn des
Judischen Kriegs ganz aus dem offentlichen Bewusstsein — und tauchten mehr als
einhundert Jahre spédter unter vollig anderen Voraussetzungen im gelehrten Dis-
put wieder auf.

Korrespondenz:
Alfons Stédele
Dohlenweg 10
D-85591 Vaterstetten
alfostad@web.de

100 D. Alvarez Cineira, «La persecucién neroniana de los cristianos tras el incendio de Roma (Téci-
to, Anales XV)», Salmanticensis 66 (2019) 7-50 bemerkt zu den von ihm wiedergegebenen Erkla-
rungsversuchen (a.0. 45): ,,Se han ofrecido diferentes explicaciones, pero ninguna totalmente satis-
factoria.” Aus der Tatsache, dass die Martyrerverehrung in Rom erst in der 2. Hélfte des 2. Jh.s
einsetzte, schliesst er nun nicht etwa, es habe dort zuvor keine erwédhnenswerten Martyrien gege-
ben, sondern spricht der rémischen Christengemeinde des 1. Jh.s ohne weitere Begriindung das
Interesse an diesen und vor allem an ,den dusseren historischen Umstdnden der neronischen Verfol-
gung* (las circunstancias histdricas externas de la persecucién neroniana) ab (a.0. 46f.). Aber auch
diese auf blossen Vermutungen beruhende Argumentation erklért nicht, warum bis in die Mitte des
4. Th.s hinein kein christlicher Apologet das von Tacitus angeblich der historiographischen Tradition
entnommene, das Urbild des Verfolgers mehr als alles andere charakterisierende Motiv aufgegriffen
hat.

101 Ich kann mich des Eindrucks nicht erwehren, dass das Nerobild meiner Generation auch heu-
te noch sehr stark durch den zweifachen Oscar-Preistrdger (Sir) Peter (Alexander Baron von) Usti-
nov in der Verfilmung des Romans «Quo vadis?» von 1951 bestimmt wird, fiir den der Pole Henryk
Sienkiewicz 1905 den Literaturnobelpreis erhalten hatte.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 268-294 | DOI 10.24894/2673-2963.00073



	Die Christenverfolgung nach dem Brand Roms im Jahre 64 (Tac. ann. 15,44) : eine Bilanz

