Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 79 (2022)

Heft: 2

Artikel: Un orateur philosophe au banquet (Dion de Pruse, or. XXVII)
Autor: Goeken, Johann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1035083

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1035083
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Un orateur philosophe au banquet
(Dion de Pruse, or. XXVII)

Johann Goeken, Strasbourg

Abstract: Despite appearances, the so-called Short talk on what takes place at a sympo-
sium (or. 27) by Dio Chrysostom is well structured and its content corresponds to the title
given to it. Taking into account the philosophical, literary and sociological tradition in
which the author is embedded, it is possible to suggest the likely hypothesis that the
speech was intended to be delivered at a symposium, probably during a festival.

Keywords: symposium, table-talk, Statpir}, mavijyvpig, philosophy, medicine, consolation.

1. Introduction

Si les représentants de la Seconde Sophistique ont, entre autres missions, celle de
célébrer le passé et les valeurs de la Grece, un orateur comme Dion de Pruse
(c. 40 - ¢. 110 ap. ].-C.), pétri de philosophie et de morale’, se distingue par la pos-
ture d’observateur critique qu’il adopte, quand il met en question les rites et les
habitudes sociales propres a I’hellénisme? C’est ainsi qu’en voulant contréler et
réformer les moeurs de ses contemporains, Dion s’intéresse & leurs comporte-
ments au banquet. Le guunooiov, qui est une pratique identitaire majeure pour les
Grecs, constitue en effet un théme qui apparait a plusieurs occasions dans I’ceuvre
de I’orateur® et il fait 'objet d’un texte en particulier: le discours XXVII, intitulé
Aatpipr) mepl TV v oupnooiw.

Cet Entretien est un discours qui ne semble ni trés connu ni tres étudié dans
la recherche internationale®. L’opuscule, il est vrai, présente plusieurs caractéris-
tiques qui ont pu géner la critique. Tout d’abord, la forme bréve du discours et son
contenu apparemment désordonné (lequel fait penser a d’autres ceuvres de Dion),
ont suggéré qu’il ne constitue qu’une variation mineure sur des thémes (mieux)

1 Cf. L. Pernot, La Rhétorique dans I’Antiquité (Paris 2000) 251.

2 Sur cette posture, en lien avec le théme du banquet, cf. par exemple C. Bost-Pouderon, «Ethno-
graphie et utopie chez Dion Chrysostome (or. 35, 18-22 et or. 7, 1-80)», Kentron 24 (2008) 105-122.
3 Voir les repérages opérés par E. Amato, «Pntopwn Seurvifovoa - Il <banchetto» di Dione di
Prusa, Favorino e Luciano», Euphrosyne 33 (2005) 346-349.

4 Par exemple, il est classé parmi les «parua moralia» de Dion par M. Menchelli, Dione di Prusa,
Caridemo (Or. XXX). Testo critico, introduzione, traduzione e commento a cura di M. M. (Napoli 1999)
27. Aucune mention n’en est faite dans I'index du volume édité par S. Swain (éd.), Dio Chrysostom.
Politics, Letters, and Philosophy (Oxford 2000); méme constat dans C. P. Jones, The Roman World of
Dio Chrysostom (Cambridge, Mass./London 1978).

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080



Un orateur philosophe au banquet (Dion de Pruse, or. XXVII)

traités ailleurs par I’orateur®. Une autre difficulté concerne le titre de I’ceuvre,
qu’on a traduit de différentes maniéres et qui ne correspondrait pas, semble-t-il,
aux développements du discours®. Enfin, I’absence de renseignements explicites
sur la datation et sur les circonstances de prononciation contribue a entourer le
discours d’une part de mystére, méme si sa composition pourrait bien remonter a
I’exil (c’est-a-dire a la période qui va du milieu des années 80 jusqu’a I’avénement
de Nerva en 96)7.

La Awatpipn mepl t@v €v ouumooiw constitue donc un objet d’étude pertinent
mais délicat, car il présente un texte difficile & remettre en situation. Il vaut pour-
tant la peine d’en étudier en détail la composition (qui s’avere trés maitrisée)
pour préciser le rapport singulier qu’il instaure entre I’orateur et le public, puis de
mettre au jour la tradition littéraire, philosophique et sociologique dans laquelle il
s’inscrit. Une telle analyse permet, en effet, non seulement de comprendre I’ esprit
dans lequel le discours a été composé, mais aussi de formuler une hypothése sur
les circonstances de prononciation. Ainsi nous nous proposons de suggérer I’inspi-
ration conviviale de ce discours qui ressemble a bien des égards aux Propos de
table de Plutarque et qui a pu étre prononcé lors d’un banquet. Si une telle appro-
che est valide, elle permet d’affiner notre connaissance des contextes dans les-
quels I’éloquence de Dion pouvait se déployer. Il s’agit 14, il faut le préciser, seule-
ment d’une hypothése que le manque de témoignages externes sur le texte en
question rend fragile, mais qui est corroborée par notre connaissance des activités
des orateurs de la Seconde Sophistique.

2. Traduction frangaise du discours XXVII

Avant de commencer I’étude proprement dite, nous donnons ici une traduction
personnelle du discours XXVII, tel qu’il a été édité par J. W. Cohoon®.

Entretien sur ceux qui sont au banquet (or. XXVII)

[1] Les hommes révelent clairement la nature de leur tempérament individuel dans
les panégyries, non moins que dans les banquets, a ceci prés que le cas des panégy-
ries est plus varié et dure plus longtemps.

5 Cf.]. W. Cohoon, Dio Chrysostom with an English Translation by J. W. C. in five volumes, Loeb
Classical Library, II (Cambridge, Mass. 1961) 347. Voir I’état de la question dans L. Pernot, La rhéto-
rique de l'éloge dans le monde gréco-romain (Paris 1993) 550 (n. 297); Amato, op. cit. (n. 3) 347 (n. 30).
6 Cf. H. von Arnim, Leben und Werke des Dio von Prusa mit einer Einleitung: Sophistik, Rhetorik,
Philosophie in ihrem Kampf um die Jugendbildung (Berlin 1898) 274; P. Desideri, Dione di Prusa, un
intellettuale greco nell’impero romano (Messina/Firenze 1978) 249 (n. 49) parle de deux parties
(alors qu’il y en a trois). Voir encore G. Del Cerro Calderén, Dién de Prusa, Discursos XII-XXXV, Tra-
duccion, introducciones y notas de G. D. C. C. (Madrid 1989) 225.

7 Cf. Arnim, op. cit. (n. 6) 275; Desideri, op. cit. (n. 6) 249 (n. 49); Menchelli, op. cit. (n. 4) 86.

8 Dans Cohoon, op. cit. (n. 5) 347-355.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080

251



252 Johann Goeken

9
10
1

S’agissant des banquets, il en est sans doute qui y viennent pour boire sans rien
faire d’autre, de méme que les voyageurs assoiffés, quand ils arrivent a une source,
se penchent pour y boire — mais ceux-la, une fois qu’ils se sont abreuvés et qu’ils
ont étanché leur soif, s’éloignent calmement, sans avoir crié® ni parlé de fagon dé-
placée'; les autres, en revanche, abondent parfois en propos et en agissements pé-
nibles. [2] Cest que les Nymphes et Dionysos ne réservent pas le méme accueil a
ceux qui les sollicitent. Non, parce que Dionysos est <appelé Dithyrambe'' et qu’il
est né, comme le disent les poétes, de la foudre et du tonnerre, il remplit littérale-
ment de feu ceux qui font appel a lui de maniére trop ignorante et, effectivement,
beaucoup d’entre eux ont été frappés par le tonnerre a cause de son action. Ceux-ci,
donc, plus ou moins pris de folie en quelque sorte, agissent souvent mal - de méme
Homeére dit que le Centaure, a cause de son ivresse, se comporta mal dans la
demeure de Pirithoos' [3] D’autres, qui sont de nature bavarde, prennent leurs
compagnons de banquet pour des auditeurs et débitent des discours insensés et
longs. D’autres encore chantent et chantent faux, car ils sont tout a fait étrangers
aux Muses, et en quelque sorte ils provoquent presque plus de chagrin que ceux qui
se battent et s’insultent. Mais, de I’autre c6té, il en est qui, tout en se disant austéeres
et tempérants, sont d’un ennui mortel a force d’étre désagréables, quand ils ne dai-
gnent prendre part ni a la boisson de facon modérée ni a la conversation. [4] Mais
celui qui est un homme doux et dont la tournure d’esprit est suffisamment harmo-
nieuse supporte aisément 'humeur difficile des autres et adopte lui-méme une
bonne attitude, en disposant comme il faut, autant qu’il est possible, leur choeur
ignorant par le rythme et le chant qui conviennent, quand il propose les discours
qui sont adaptés et quand il améne avec habileté et persuasion ceux qui sont pré-
sents a étre plus en phase et plus amicaux les uns avec les autres.

[5] Telle est donc la situation des banquets. Mais on vient aussi aux panégyries.
Les uns le font pour observer les spectacles et en particulier les concours - et parmi
eux: tous ceux qui ont pris un tres grand intérét a la chose et persistent a ne rien
faire d’autre des le matin. En outre il y a souvent une foule de marchands qui
apportent des objets a vendre de toutes sortes, tandis que d’autres veulent exhiber
leurs arts et leurs productions. [6] Beaucoup d’autres encore montrent un savoir a
eux, exhibant pour les uns des poémes, que ce soit de la tragédie ou de I’épopée, et
pour les autres des écrits en prose, tout en incommodant celui qui est venu pour le
loisir et qui veut étre tranquille; et ceux-la sont treés semblables a ceux qui
fredonnent et chantent dans les banquets - ceux qu’on est obligé d’entendre, méme
si on ne le veut pas. Devant eux, celui qui peut prononcer des discours utiles et
profitables et qui peut conduire toute I’assistance a adopter davantage une bonne
attitude et la rendre meilleure, celui-ci donc, a cause de I’agitation et de la foule en
général, reste calme et se tourne vers lui-méme.

En lisant kpa&avteg (avec les manuscrits) et non la correction d’ Emperius (mpd§avteg).
Sans lire la conjecture o08év proposée par Arnim.
Littéralement Dionysos est qualifié de §100paupog, comme dans les Bacchantes d’Euripide

(v.526), en lien avec sa double naissance.

12

Pirithoos, roi des Lapithes et ami de Thésée, épousa Hippodamie. Il invita au banquet nuptial

les Centaures qui, pris de boisson, tentérent d’enlever la mariée et d’autres femmes. L'épisode,
emblématique du mauvais banquet, est représenté en particulier sur les métopes du Parthénon, ain-
si que sur le temple de Zeus a Olympie.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080



Un orateur philosophe au banquet (Dion de Pruse, or. XXVII)

[7] De fait, la plupart ressent, avec les discours de la philosophie, la méme chose,
jimagine, qu’avec les remédes des médecins. En effet, personne n’y a recours
immédiatement ni n’en achéte avant de contracter une maladie déclarée et
d’éprouver une souffrance physique; et on ne veut pas, la plupart du temps, écouter
les discours de ce genre, du moment que quelque chose de chagrinant et relevant
de ce qui semble pénible n’est pas arrivé. [8] Ainsi, s’agissant de ’homme prospere
(je parle de la prospérité comme la plupart I’entend), qui touche par exemple beau-
coup d’argent de ses préts ou qui posséde assez de terre et qui a lui-méme la santé,
avec des enfants et une femme a I’abri du danger, et qui détient un pouvoir et une
fonction importante, sans qu’il y ait de guerre, de dissension et de dangers déclarés,
on ne le trouverait pas avoir recours aisément aux discours de ce genre ni daigner
prendre part aux discours de la philosophie. [9] Mais a supposer qu’on subisse un
revers dans son existence et qu’on devienne pauvre, aprés avoir été riche, ou bien
faible et sans pouvoir aprés avoir été puissant, ou qu’on ait quelque autre chagrin,
on se sent de quelque fagon plus proche de la chose en question, et d’une certaine
maniére on supporte les discours des philosophes et ’on admet de quelque fagon
avoir besoin de consolation. Et sil’on se trouve avoir perdu un de ses proches, sa
femme, son fils ou son frére, on daigne demander au philosophe de venir et d’ap-
porter du réconfort, comme s’il fallait 8 ce moment examiner le moyen de suppor-
ter avec mesure les événements et de pouvoir faire face a I’avenir, alors qu’aupara-
vant ce n’était pas le cas. [10] Il en va a peu prés de méme aussi pour les sots a
I'égard de leur corps: le reste du temps, ils ne se soucient nullement de pouvoir étre
en bonne santé; au contraire, pour ce qui est des aliments, du vin, des plaisirs
d’Aphrodite et du reste de leur régime de vie, ils en font usage de maniére aussi
excessive et impudente que possible; mais si justement une douleur et une fiévre
surviennent a cause des changements du temps, ils ordonnent aussi qu’on les
soigne, car ils sont pénétrés d’un grand désordre et de maux violents, comme il en
survient naturellement aux personnes de ce genre; quant au moyen de n’avoir nul
besoin d’un médecin, ¢’est un point qu’ils n’examinent pas du tout.

3. Titre, objet et structure du discours XXVII

Le premier mot du titre (§tatpipn)), dont la traduction par «diatribe» ou «propos»
est décevante, met en vedette une activité héritée du dialogue philosophique™.
Plus précisément la «diatribe» est une forme d’expression rhétorique propre a la
philosophie, influencée par le cynisme, mais aussi par d’autres doctrines'. La 8ta-
TpLPN peut rapporter les conversations, voire les enseignements d’un maitre; et le
terme peut désigner des compositions trés variées, méme non dialoguées, sans

13 Cf. A. Oltramare, Les origines de la diatribe romaine (Lausanne 1926); P. P. Fuentes Gonzdlez,
Les diatribes de Télés (Paris 1998) 44-78; A. Gangloff, Dion Chrysostome et les mythes. Hellénisme,
communication et philosophie politique (Grenoble 2006) 48; I. Mdnnlein-Robert/C. Riedweg, «§ 6.
Hauptséchliche literarische Gattungen philosophischer Wissensvermittlung und Methoden der Tex-
tinterpretation in historischer Perspektive», dans C. Riedweg/C. Horn/D. Wyrwa (éds.), Die Philoso-
phie der Antike: Philosophie der Kaiserzeit und der Spétantike 5/1 (Basel 2018) 67-69.

14 Cf. Pernot, op. cit. (n. 1) 99.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080

253



254 Johann Goeken

qu aucun interlocuteur ne soit spécifié’®. Le paralléle contemporain des AlatpiBat
d’Epictete, c’est-a-dire de conversations suivant les lecons plus techniques du
philosophe et comprenant des réflexions courtes et variées'’, améne a considérer
que la «diatribe» de Dion est aussi un de ces «entretiens» et qu’elle rappelle le
souvenir d’une discussion animée par I’orateur®. Si le discours XXVII ne com-
porte pas de marques explicites de dialogue, il se caractérise néanmoins par une
clarté pédagogique et une tonalité proche de la conversation qui rappellent les
formes connexes de la dialexis («dissertation») et de la lalia («causerie»)?.

Apres le terme Siatppn, vient le groupe nepi Tdv év cupnooiw. Siles titres en
nepl + génitif sont fréquents chez Dion, I’article t@v a pu faire hésiter les éditeurs
et les traducteurs®®. A la question de savoir s’il s’agit d’un masculin ou d’un
neutre, Photius n’apporte pas de réponse tres précise dans son commentaire
synthétique des ceuvres de Dion: le texte, explique-t-il, «relate quelques-unes des
choses qui se produisent [au banquet]» pour établir que la plupart des hommes
dirigent leur attention vers la philosophie quand ils connaissent des difficultés
dans leur existence?'. L’érudit distingue ainsi deux thémes: le banquet et la philo-
sophie. Toutefois la lecture attentive du texte de Dion, lequel est centré sur «les
hommes» (ol GvOpwrol sont les deux premiers mots du discours), qui «viennent
aux banquets» (§ 1: &ig t@ ovundola ... a@kvodvral) et «aussi aux panégyries»
(§ 5: apwvolvral 8¢ kal mpog Tag mavnyvpelg) sans se soucier forcément des dis-
cours de la philosophie, pourrait bien suggérer que le discours est intitulé en fonc-
tion des banqueteurs eux-mémes — et donc que I’article T®v est un masculin?,

15 Cf. B. Schouler, Libanios, Discours moraux (Paris 1973) 30-33.

16 Menchelli, op. cit. (n. 4) 223 et 313, a noté quelques ressemblances thématiques entre les Entre-
tiens d’Epictéte et le discours XXVII de Dion.

17 Cf.]. Souilhé/A. Jagu, Epictéte: Entretiens (Paris 1943-1965): dans le vol. 1, voir en particulier
x~-xiii, xxii—xxx. Voir également les remarques de P. Hadot, Qu’est-ce que la philosophie antique ? (Pa-
ris 1995) 240; Id., Exercices spirituels et philosophie antique (Paris 2002) 82 et 162.

18 R. Henry, Photius, Bibliothéque III (Paris 1991) 115, traduit lui aussi le terme, cité dans la Biblio-
théque de Photius, par «entretien»,

19 Voir a ce propos M. Menchelli, «Discorso, dialexis, dialogos. Variazioni sul tema e generi lette-
rari in Dione di Prusa (e Dione lettore dell’ Appendix platonica)», dans E. Amato/C. Bost-Pouderon/
T. Grandjean/L. Thévenet (éds.), Dion de Pruse: I’homme, son ceuvre et sa postérité (Hildesheim/
Zurich/New York 2016) 257-276.

20  Cf. par exemple Cohoon, op. cit. (n. 5) 347 et 349 («A short talk on what takes place at a sympo-
sium»); Menchelli, op. cit. (n. 4) 86 avec la n. 187 («Diatriba su coloro che si trovano nei simposi» ou
«Diatriba su cio che accade a banchetto»); Gangloff, op. cit. (n. 13) 414 («Diatribe sur ce qui a cours
dans un banquet»); I. Mdnnlein-Robert/C. Riedweg, op. cit. (n. 13) 68 («Diatribe liber das, was an
einem Symposium geschieht»), citant H. D. Jocelyn, «Diatribes and Sermons», LCM 7/1 (1982) 3-7.
21 Phot., Bibl. III, cod. 209, 168 a 39 (twva Tdv &v avT® S1£€elal ouumnTovTwy, trad. Henry).

22 Dans la deuxiéme phrase du § 1, puis au § 5, le méme verbe principal agpwvodvtal est emp-
loyé. Dans le premier cas, son sujet ol uév développe et précise le groupe nominal liminaire ol &vBpw-
not; dans le second cas, le sujet n’est pas d’emblée exprimé (et il est naturel de suppléer oi GvOpw-
nou), puis il est aussi précisé par oi pév. Dans les deux passages, Dion distingue plusieurs catégories
d’«<hommes». A noter, au début du §5, la formule de récapitulation partielle (t& pév 81 @V

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080



Un orateur philosophe au banquet (Dion de Pruse, or. XXVII)

La composition du discours est nette, avec une bréve introduction et trois dé-
veloppements principaux. Dion commence par dire que c’est lors des banquets et
des panégyries que le tempérament (§tavola) des hommes se révéle le plus claire-
ment?3. Dans la premiére partie, I’orateur évoque non sans humour les effets du
vin sur les hommes qui viennent au banquet et il identifie plusieurs types de con-
vives?*: ceux qui viennent seulement pour boire, les uns ne faisant ni ne disant
rien d’inconvenant, les autres se laissant aller a des débordements; dans ce der-
nier cas, I’ orateur distingue ceux qui infligent aux autres des «discours insensés et
longs»?, ceux qui chantent (et qui chantent faux), ceux qui se battent et qui s’in-
sultent. I1 y a aussi les austéres et les tempérants autoproclameés, qui refusent de
boire, méme modérément, et qui ne parlent pas avec les autres, quand bien méme
le banquet implique une communauté de gestes et de discours®. Finalement Dion
réserve un sort particulier a ’homme sage: «Mais celui qui est un homme doux et
dont la tournure d’esprit?’ est suffisamment harmonieuse supporte aisément I’hu-
meur difficile des autres et adopte lui-méme une bonne attitude, en disposant
comme il faut, autant qu’il est possible, leur choeur ignorant par le rythme et le
chant qui conviennent, quand il propose les discours qui sont adaptés et quand il
ameéne avec habileté et persuasion ceux qui sont présents a étre plus en phase et
plus amicaux les uns avec les autres»?. L’homme «doux» (pdog), qui fait penser
au philosophe?, exerce donc une influence positive sur le reste de I'assemblée et,
tel un coryphée, il raméne ’harmonie en introduisant des sujets de conversation
décents et en persuadant les autres de renforcer leur connivence et leur amitié
mutuelles®. Dion fait ainsi du sage un symposiarque au théatre du banquet, ou les
AoyoL permettent de réguler les comportements.

oupnooiwv Towadta), qui se distingue du titre du discours par I’emploi combiné du neutre et du géni-
tif sans tournure prépositionnelle avec év.

23 Surla notion de Sidvola, cf. Menchelli, op. cit. (n. 4) 220.

24  Comparer Dion XXX, 33-36, avec le commentaire de Menchelli, op. cit. (n. 4) 292-305. Sur le
vin qui révele les caractéres, cf. déja Plat., Lois, I, 649 d - 650 a, 652 a.

25  XXVII, 3 (dvatobritoug kai pakpovg [ ...] Adyoug).

26  XXVII, 3. Sur cette communauté, voir F. Lissarrague, Un flot d’images. Une esthétique du ban-
quet grec (Paris 1987) 23-48.

27 Sur la notion de tpomog, comparer Dion XXX, 36 avec le commentaire de Menchelli, op. cit.
(n. 4) 304-305.

28 XXVIL 4 (6g 8 &v fj mpdiog aviip kai Tov Tponov ikavdg fppoopévog, Tav Te GAAwY pasdivg vro-
pével Ty SuokoAiav kai adtog eboynuovel ¢ olov Te Tov apadij xopov eig To 8éov kabLaTag PLOUD
7€ Kal PéAeL Td PpooiKovTL, ToUS Te oikeloug Adyoug elopépwy kal 8e€dTnTL kal metfol mpooaydye-
VOg TOUG TapOvTag, (MOTe EUPEAEOTEPOV KAl QLALKWTEPOV EuveTval AAARAOLG).

29  Surla «douceur» du philosophe selon Dion, cf. Menchelli, op. cit. (n. 4) 41-46 et 223. Sur la
notion en général, cf. J. de Romilly, La douceur dans la pensée grecque (Paris 1979).

30  La comparaison avec le cheeur se retrouve dans d’autres discours de Dion, par exemple:
XXXII, 2 et 86-87; XXXIX, 4; XXXVI, 21. L’'image du «chant» rappelle notamment I’attitude de Socrate
qui, dans le Banquet de Xénophon (VII, 1), rétablit 'harmonie des convives de Callias en se mettant
précisément a chanter.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080

255



256 Johann Goeken

Dans la deuxieme partie, I’orateur élargit le cadre de sa réflexion en évo-
quant les différents types d’hommes qui vont aux panégyries. Il distingue, dans cet
ordre: ceux qui viennent en spectateurs, pour voir notamment les concours et les
athlétes, et, parmi eux, ceux qui n’ont pas d’autre occupation que leur loisir; puis
les marchands qui font des affaires, ceux qui font la réclame de leur art et de leurs
productions, ceux qui exhibent leur copia en récitant des ceuvres poétiques ou des
compositions en prose et qui importunent ceux qui sont venus se détendre, si bien
qu’ils se comportent en fait comme les faicheux qu’on est obligé d’écouter chanter
aux banquets - ceux-la mémes dont il a été question plus haut. Enfin, comme dans
la premieére partie, se détache a nouveau la figure du sage, «celui qui peut pronon-
cer des discours utiles et profitables et qui peut conduire toute I’assistance a adop-
ter davantage une bonne attitude et la rendre meilleure», mais qui cette fois, «a
cause de I’agitation et de la foule en général, reste calme et se tourne vers lui-
méme»3'. Le paralléle entre les banquets et les panégyries n’est donc pas total:
dans un cas, le sage peut influer sur les activités des convives; dans I’autre, il est a
priori condamné a une certaine solitude®?. Cest cette situation particuliére qui
permet a I'orateur d’opérer la transition avec la troisieme étape de son propos,
laquelle s’avere tout aussi critique que les deux premieres parties.

L’image du philosophe qui renonce a tenter de capter l’attention de la foule
donne en effet lieu a une réflexion plus générale sur le role de la philosophie, les
A6yol des philosophes étant comparés aux remeédes des médecins®, Tant qu’on
n’est pas malade, dit I’orateur, on ne va pas chez le médecin; de méme, quand on
n’a pas eu de malheur dans sa vie, on ne va pas chez le philosophe. C’est seule-
ment en cas de revers (du point de vue des biens extérieurs) qu’on fait appel aux
discours de la philosophie, en guise de réconfort et de consolation®. Pourtant,
explique Dion, la pratique en amont de la philosophie permet de mieux appréhen-
der les événements a venir et les éventuels coups du sort; de méme, une bonne
hygiene de vie permet d’éviter les dysfonctionnements du corps. Pour Dion, la phi-
losophie devrait étre considérée comme une thérapie préventive, qui permet de
s’exercer par avance a d’éventuels désagréments, aux revers de fortune, aux mal-

31 XXVIL 6 (6 Suvapevog Adyoug einelv weAipoug xal oupgeépovtag kai Tiv dinv guvadov eboyn-
poveoTépav Kai aueivw mapacyelv, o0Tog Lo Ti§ Tapayfs Kai ol nARBoug TV GAAwY Rouxiav Gyet
Kal Tpénetal kad’ avtov).

32 Sur le théme de I’anachorése du philosophe, peut-étre en lien avec 'exil de Dion, cf. Desideri,
op. cit. (n.6)435n. 5.

33  Sur ce théme (qu’on retrouve par exemple dans le genre de la diatribe), cf. Oltramare, op. cit.
(n. 13) 61; Desideri, op. cit. (n. 6) 152, n. 24; D. Kasprzyk/C. Vendries, Spectacles et désordres a Alexan-
drie. Dion de Pruse, Discours aux Alexandrins (Rennes 2012) 158-160. Comparer, entre autres, Dion
VIIL, 5-6; IX, 2, 4; X, 1; XXXII, 7, 10, 14, 17-19, 30-33; XXXIII, 6-7.

34  Sur ce role de consolation, cf. Menchelli, op. cit. (n. 4) 84 et 87; Pernot, op. cit. (n. 5) 600-602;
Pernot, op. cit. (n. 1) 262-263. Notons que le discours XXVII, qui met en lumiére le théme de la philo-
sophie consolatrice, s’inscrit, avec les discours XXVIII (Mélancomas I1), XXIX (Mélancomas 1) et XXX
(Charidémos), dans un ensemble a tonalité consolatoire.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080



Un orateur philosophe au banquet (Dion de Pruse, or. XXVII)

heurs et 4 la mort®. Les sots (4vonrol), cependant, commettent toutes sortes d’ex-
ces; «mais si justement une douleur et une fiévre surviennent a cause des change-
ments du temps, ils ordonnent aussi qu’on les soigne, car ils sont pénétrés d’un
grand désordre et de maux violents, comme il en survient naturellement aux per-
sonnes de ce genre; quant au moyen de n’avoir nul besoin d’un médecin, ¢’est un
point qu’ils n’examinent pas du tout»®. $’il n’y pas de conclusion formelle, le der-
nier mot du discours (okomodav: «ils examinent») constitue une invitation a s’exa-
miner soi-méme, tout en rappelant le travail d’observateur du philosophe, lequel
sait distinguer les biens extérieurs de I'intériorité. Enfin, la comparaison entre la
meédecine et la philosophie s’avére paradoxale, puisque I’orateur suggere de faire
en sorte de ne plus avoir besoin des services d’un médecin, alors que, de son point
de vue, il ne saurait étre question de ne pas recourir a la philosophie.

Il existe des ressemblances thématiques précises entre la Statptpn et les dis-
cours VI, VII, IX et X de Dion qui mettent en scéne Diogéne: le cynique observe lui
aussi, comme un médecin, les comportements et les vanités des hommes qui se
manifestent notamment au banquet et lors des panégyries®; lui aussi se pré-
occupe du régime alimentaire et des effets du climat sur la santé®, Ces échos sug-
geérent un paralléle évident entre le personnage de Diogene mis en scéne dans les
«discours diogéniques» (auquel il faut associer le discours IV Sur la royauté) et le
locuteur du discours XXVII. Néanmoins, dans la Statpipn, il n’y a pas de trace for-
melle de dialogue et c’est I’orateur lui-méme qui parle en son nom, sans recourir a
la fiction, pour délivrer une lecon inspirée de son modéle.

La critique a parfois jugé que le titre du discours était mal adapté a son conte-
nu, dans la mesure ou il ne serait question du banquet que dans la premiere par-
tie®. En fait, Dion entend réfléchir au statut du philosophe dans la société de son
temps. Et dans cette optique, il examine le tempérament des hommes dans deux
manifestations majeures de la civilisation grecque: les banquets et les panégyries.

35  Cest a Pierre Hadot que revient le mérite d’avoir mis clairement en vedette 1'idée selon
laquelle la philosophie, de maniére générale dans I’ Antiquité, se présente comme une thérapeutique
et d’avoir dégagé, parmi les différents exercices spirituels pratiqués par les Anciens, celui de la prae-
meditatio malorum. Cf. Hadot, op. cit. (n. 17) 212-213; Id., Exercices spirituels et philosophie antique
(Paris 2002) 150 et 369.

36  XXVIL 10 (éav & Gpa Tig kataAapfavy komog kai mupetog mept tag tod aépog uetafordg, kat
Oepamevely o@ag keAevovol peotol 6vteg atafiag moAAfG Kal voonuatwy ioxupdv, olov eikog Tovg
T010UTOUG KatarapBavery, dnwg 8¢ undév latpod Sefjoovtat, Todto TV apyiv ob okonodow).

37  Comparer Dion VI, 31, 36; VIII, 5-7, 9-10; IX, 1-2. Sur cette attitude d’observateur, cf. Arnim,
op. cit. (n. 6) 275; Oltramare, op. cit. (n. 13) 35 et 59; A. Billault, «La médecine et la maladie dans les
discours de Dion Chrysostome», dans P. Defosse (éd.), Hommages a Carl Deroux, 1I: Prose et linguis-
tique, Médecine (Bruxelles 2002) 453-465 (en particulier 456).

38 Cf VI, 1-3, 12-13, 22-23, 62; VIII, 31-32. Voir Billault, op. cit. (n. 37) 463-464. Comparer Dion
XXX, 12, 15 et 30 avec le commentaire de Menchelli, op. cit. (n. 4) 233, 245, 286-287.

39 Arnim, op. cit. (n. 6) 274. Le traitement de plusieurs thémes connexes par Dion dans un méme
discours n’est pas une pratique isolée: cf. le discours II (Discours sur la royauté II), qui traite de deux
sujets (Homeére et la royauté), ou le discours X (Diogéne ou sur les serviteurs), qui comporte deux
parties distinctes (qu’il vaut mieux ne rien posséder ni consulter aucun dieu).

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080

257



258 Johann Goeken

De méme que le vin révéle les caracteres, les rassemblements qu’occasionnent les
concours permettent d’approfondir I’observation dans de plus grandes propor-
tions. Par rapport au cadre intime du banquet, I’exemple des panégyries permet
donc d’élargir la perspective, dans un contexte ol une panégyrie comporte des
banquets* et de ce fait peut elle-méme étre comparée & un grand banquet rassem-
blant la race grecque®'. Dans chacun de ces deux développements, il est question
pour finir de I’attitude du sage qui contraste avec celle des autres hommes et c’est
ce qui motive I’objet de la troisieme partie, laquelle constitue une réflexion de syn-
thése sur le role de la parole philosophique dans le monde de la Seconde Sophis-
tique symbolisé par le rituel du banquet et par les panégyries. A la faveur d’un
élargissement toujours plus grand, on passe donc naturellement du banquet a la
panégyrie et de la panégyrie a la vie, le banquet et la panégyrie étant deux compa-
rants traditionnels pour évoquer I'existence humaine®. Observant les dérégle-
ments de I’ame, raillant les prétentions des hommes et soulignant le manque de
maitrise de soi, Dion livre une legon lucide mais non agressive, tout en suggérant
que la philosophie ne doit pas servir seulement de consolation, mais qu’elle doit
aussi aider a mieux vivre et a viser le bonheur. Le mot-clé est ici mpfog («doux») et
le contenu de la SiatplBr| se caractérise précisément par cette «douceur» de lan-
gage qui était la marque de fabrique, si I’on en croit Philostrate*?, des discours de
Dion, lequel parle en fait de lui-mé&me quand il décrit I’attitude du sage au banquet
et dans les panégyries.

Les deux themes annoncés dans I’exorde (les banquets et les panégyries
comme occasions d’observer la Stavola des hommes) permettent donc d’intro-
duire et de subsumer la thématique principale du discours, ¢’est-a-dire le role et le
statut du philosophe, qui sont abordés a la fin de la premiere et de la deuxiéme
parties, et qui constituent I’objet de la troisiéme partie de I'intervention. Méme si
le discours ne correspond pas & une forme rhétorique répertoriée et méme s’il se
caractérise par une certaine liberté*, la démarche de I’orateur obéit donc a une
structure progressive tres nette et le theme du banquet, mis en vedette dans le

40 Cf. K. Ziegler, «Panegyris», RE 18 (1949) 581-583.

M Par exemple Aelius Aristide, dans le Discours isthmique en I’honneur de Poséidon, compare la
panégyrie et 'ensemble des festivités de ’Isthme a un «cratére commun» (XLVI, 31: kowodv kpa-
tijpa), autour duquel se pressent les pelerins venus de tout le monde grec comme pour participer a
un grand banquet de la race helléne.

42 Comparer par exemple Epictéte, Entretiens 11, 14, 23-29; II, 16, 37; Manuel XV. Cf. E. Follieri,
«La vita somiglia a una panegyris: storia di una similitudine dall’antichita al medioevo», dans Ead.,
Byzantina et Italograeca. Studi di filologia e di paleografia a cura di A. Acconcia-Longo, L. Perria,
A. Luzzi, Storia e letteratura. Raccolta di studi e testi 195 (Roma 1997) 487-495; Menchelli, op. cit.
(n. 4) 80-81. Sur I’histoire et I’origine pythagoricienne de la métaphore de la panégyrie pour évo-
quer la vie, voir C. Riedweg, «Zum Ursprung des Wortes «Philosophie» oder Pythagoras von Samos
als Wortschopfer», dans A. Bierl/A. Schmitt/A. Willi (éds.), Antike Literatur in neuer Deutung. Fest-
schrift fiir J. Latacz (Miinchen 2004) 147-181 (en particulier 151-153).

43 Philostrate, Vies des sophistes 1, 7, 487.

44 Cest 1a un trait propre a la «diatribe », selon Oltramare, op. cit. (n. 13) 44.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080



Un orateur philosophe au banquet (Dion de Pruse, or. XXVII)

titre, s’avére conférer son unité a la «diatribe». Une lecture minutieuse révele en
effet que le motif sympotique, traité principalement dans la premiére partie, ré-
sonne en écho dans tout le discours et que, de maniere plus générale, certaines
reprises de mots contribuent aussi & lui donner cette unité.

Ainsi, dans la deuxiéme partie, & propos des poétes et des prosateurs qui
récitent leurs ceuvres et importunent ceux qui sont venus a la panégyrie pour se
distraire, Dion les compare précisément a «ceux qui fredonnent et chantent dans
les banquets - ceux qu’on est obligé d’ entendre, méme si on ne le veut pas»* - et
I’ orateur renvoie ici a ce qu’il a dit dans la premiére partie sur ceux qui déclament
leurs ceuvres et sur ceux qui chantent faux au banquet*. Dion fait lui-méme le
rapprochement entre les deux situations et le banquet sert ici de comparant pour
évoquer 'usage inapproprié de la parole.

Dans la troisiéme partie, I'orateur philosophe explique que ’homme pros-
pére, tant qu’il ne connait pas de revers de fortune, ne pense pas a «prendre part
(kowvwvelv) aux discours de la philosophie» (§ 8), alors qu’il recommandait aupa-
ravant aux convives de «prendre part (kowvwveiv) a la boisson de facon modérée
et a la conversation» (§ 3). Plus loin, il rappelle que c’est seulement en cas de mal-
heur qu'«on daigne demander au philosophe de venir (d@wkveioBal) et d’apporter
du réconfort» (§ 9), alors qu’en général on ne pense pas a le convier ou a lui pré-
ter attention, quand bien méme les hommes «viennent» (a@votvtal) au banquet
(§ 1) et aux panégyries (§ 5) pour divers motifs. Le lien se trouve donc consolidé
entre le banquet, la panégyrie et I’existence humaine en général. Enfin, Dion déve-
loppe en ces termes la comparaison entre le corps et 'ame: «Il en va a peu pres de
méme aussi pour les sots a 'égard de leur corps: le reste du temps, ils ne se sou-
cient nullement de pouvoir étre en bonne santé; au contraire, pour ce qui est des
aliments, du vin, des plaisirs d’Aphrodite et du reste de leur régime de vie, ils en
font usage de maniére aussi excessive et impudente que possible»*’. Presque arri-
vé a la fin de son allocution, I’orateur en revient a la médecine et donc au corps.
Le lien avec ce qui précéde est opéré par les exemples donnes: les «aliments», le
«vin», les aphrodisia et le «régime de vie». Les trois premiers sont a comprendre
par rapport a 'univers du banquet (lieu de nourriture, de boisson et d’érotisme);
le dernier est un élargissement de ces notions. La «diatribe» se termine donc, nous
I’avons vu, non sur la philosophie, mais sur la médecine. C’est dire que I’orateur
en revient au corps, ¢’ est-a-dire en particulier au cadre sympotique. En d’autres

45 XXVII, 6 (tolg prvupilovot kal &8ovoty év Toig oupmnooiols, v ¢ avaykng akovewv £oTt, kv pn
0€An Tig). Sur I'emploi péjoratif du verbe pwupilewv, cf. Bost-Pouderon, op. cit. (n. 2) 119 (avec les
notes 133 et 134). Sur la manie du chant, dénoncée par Dion, cf. XXXII, 68.

46 Cf. XXVII, 3.

47 XXVI], 10 (omep kal mepi 10 oopa Egovot oyxedov ol avontol oV pév dAlov xpdvov ovbev
avTolg péAeL dmwe SUVwvTaL Dylaivery, dAAd ottiolg te kal olvw kal dppodioiols kal tfj GAAN Siaity wg
0l6v Te AKoAAOTWE Kal ASed®g xpovTal).

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080

259



260 Johann Goeken

termes, eu égard a I'élargissement progressif de la perspective, le théme du ban-
quet essaime jusqu’a la fin du discours.

4. Un propos de table?

L’importance du théme du banquet qui a été dégagée conduit a s’interroger sur le
contexte de la performance oratoire. Dans la lignée de mes travaux qui ont dé-
montré I'ancrage sympotique non seulement du Dionysos (or. XLI) et du discours
En I’honneur du puits du sanctuaire d’Asclépios (or. XXXIX) d’ Aelius Aristide, mais
encore du De domo de Lucien, lesquels s’averent avoir été prononcés au cours
d’un banquet ou du moins avoir été congus pour un tel contexte®, je voudrais pro-
poser, tout en gardant une extréme prudence, une lecture similaire du discours
XXVII de Dion. La documentation disponible ne permet d’atteindre aucune certi-
tude absolue, mais plusieurs données internes et externes, ainsi que la mise en
série de la Diatribe de Dion avec d’autres discours rendent plausible I’hypothese
selon laquelle le discours XXVII a été pensé pour un contexte convivial.

Dion, en tant que sophiste philosophe issu d’une grande famille de Pruse, fait
partie de I’élite, dont le banquet est une activité réguliére. Par exemple, Plutarque
montre que les sophistes et les philosophes se retrouvent régulierement au
ovunoolov® et Philostrate atteste a plusieurs reprises non seulement que les
sophistes offrent des banquets publics et que leur vie sociale consiste essentielle-
ment dans la participation a des banquets (publics et privés), mais aussi que le
banquet est en fait un trait caractéristique de la vie sophistique® - c’est ce qui
ressort encore du texte que Synésios consacre a Dion, quand I’ orateur de Pruse est

48 Voir ]. Goeken, Aelius Aristide et la rhétorique de I’hymne en prose (Turnhout 2012) 188-201 et
453-462; Id., «Eloge et description: Pesprit du banquet dans La Salle (Peri tou oikou) de Lucien»,
dans G. Abbamonte/L. Miletti/L. Spina (éds.), Discorsi alla prova (Napoli 2009) 189-223; Id., «Les
hymnes en prose d’Aelius Aristide: forme, contenu et contexte», dans L. Bricault/M. A. Stadler (éds.),
Hymnen und Aretalogien im antiken Mittelmeerraum: Von Inana bis Isis (Wieshaden 2021) 345-354.
49 Cestle cas dans les Propos de table, que I’on peut comparer au Banquet de Lucien et aux Deip-
nosophistes d’ Athénée. Cf. Pernot, op. cit. (n. 5) 495; F. Frazier, «Les visages de la rhétorique contem-
poraine sous le regard de Plutarque», dans L. van der Stockt (éd.), Rhetorical Theory and Praxis in
Plutarch (Louvain/Namur 2000) 184-202; ]J. Goeken, «La rhétorique aux banquets de Plutarque»,
dans G. Pace/P. Volpe Cacciatore (éds.), Plutarch’s Writings: Translation, Transmission, Reception,
Commentary (Napoli 2013) 173-186; Id., «Plutarque et la tradition rhétorique du banquet», dans A.
Georgiadou/K. Oikonomopoulou (éds.), Space, Time and Language in Plutarch (Berlin/Boston 2017)
279-288.

50 Voir par exemple Philostrate, Vies des sophistes I, 8, 490 (Favorinus et Hérode Atticus au ban-
quet); I, 21, 515-516 (banquetant & Lemnos sous un chéne, Scopélien échappe a la foudre); I, 25, 538
(Hérode Atticus au banquet avec le grammairien Mounatios); I, 1, 549 (banquets publics offerts par
Hérode Atticus); I, 1, 554 (Hérode propose a Agathion de banqueter avec lui); II, 10, 587 (Hadrien de
Tyr se gagne la faveur populaire en organisant des banquets publics). Cf. J. Goeken, «Les Deipnoso-
phistes de Philostrate», dans L. Calboli Montefusco/M. S. Celentano (éds.), Papers on Rhetoric XIII
(2016) 149-171.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080



Un orateur philosophe au banquet (Dion de Pruse, or. XXVII)

comparé & Aristoclés®'. Bien qu’il se veuille plus philosophe que sophiste, Dion fré-
quente les hautes sphéres de la société, voire les cercles proches du pouvoir quand
il est 2 Rome sous Vespasien, puis apres la mort de Domitien. Dans le discours
Euboique, il rappelle lui-méme qu’il a été invité chez de grands personnages® et,
méme pendant la période de I'exil, il a fait de nombreux voyages qui I’ont forcé-
ment amené A étre recu ici et 14% et & s’entretenir de divers sujets avec ses hotes.

Un autre élément a prendre en considération consiste dans la pratique de la
rhétorique dans un cadre convivial. Au banquet, des éloges peuvent étre pronon-
cés, par exemple & I’occasion d’un mariage privé®. De méme, dans un banquet
public, un orateur de renom peut étre invité & prendre la parole®. En outre, alors
que certains discours qui nous ont été transmis semblent avoir été prononcés dans
des occasions similaires, si des auteurs comme Plutarque ou Lucien ironisent sur
les sophistes qui prononcent au banquet des discours rhétoriques, leurs témoigna-
ges doivent se comprendre en fonction d’une pratique courante®. Le banquet
peut aussi étre un lieu d’étude et d’exercice rhétorique: on sait par Philostrate
qu'Hérode Atticus améliorait son art méme a table®” et qu’il réunissait ses dix
meilleurs éléves au Clepsydrion, une sorte de séminaire spécialisé qui, apres les
auditions ouvertes a tous, prenait la forme d’un banquet sélect®®, La pratique de la
rhétorique au banquet est donc bien attestée, mais elle est aussi souvent réprou-
vée quand elle donne lieu 4 des excés®. Cest le cas ici, dans le discours XXVII,
quand Dion fustige ceux qui récitent des «discours insensés et longs», ce qui rap-
pelle le rhéteur Dionysodore qui, dans le Banquet de Lucien, débite des ceuvres de
sa composition®. Toutes ces données révelent que des discours en bonne et due

51 Selon Synésios, quand Aristoclés passa de la philosophie & la sophistique, évoluant ainsi en
sens contraire de Dion, il se mit & jouer au cottabe, fréquenta des joueuses de flite et organisa des
banquets: cf. Synésios, Dion ou du genre de vie conforme a son modéle, 1, 4.

52 VII, 66. Cf. Desideri, op. cit. (n. 6) 224.

53  Cf Jones, op. cit. (n. 4) 46.

54  Cf.D. A. Russell, «Rhetors at the wedding», Proceedings of the Cambridge Philological Society 25
(1979) 104-117; Pernot, op. cit. (n. 5) 98-102; Amato, op. cit. (n. 3) 341-342.

55 Cf. Philostrate, Vies des sophistes II, 25, 612 (le discours d’Hermocrate au «cratére panionien»
a Phocée pourrait étre un discours de ce genre).

56 Plutarque, Propos de table 1, 4, 621 B; Lucien, Sur les hdtes a gages, 35; Contre I'inculte qui
achéte de nombreux livres, 20.

57 Philostrate, Vies des sophistes II, 1, 565. Un comportement similaire était adopté par Chrestos
de Byzance (II, 11, 591).

58  Philostrate, Vies des sophistes 11, 10, 585-586; II, 13, 594.

59 Philostrate, Vies des sophistes 11, 33, 627 note qu’ Aurelios allait déclamer jusque dans les taver-
nes. Dans les Propos de table, sont condamnés par exemple ceux qui se mettent prononcer des haran-
gues et des plaidoiries ou a déclamer au banquet (I, 4, 3, 621 B-C). Sur la pratique déclamatoire au
banquet, cf. J. Goeken, «Présence de la déclamation au banquet», dans R. Poignault/C. Schneider
(éds.), Présence de la déclamation antique (controverses et suasoires). Textes réunis par R. P. et C. S.
(Clermont-Ferrand 2015) 19-37.

60 Cf. Lucien, Le Banquet ou les Lapithes, 17. Comparer I’analyse de Platon, Protagoras, 347 c-d, a
propos des bons et des mauvais banquets, et les échos de cette analyse dans Dion XXX, 41-43, avec

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080

261



262 Johann Goeken

forme étaient bien prononcés au banquet. Et les Propos de table de Plutarque
prouvent a chaque page que des réflexes rhétoriques sont a I'ceuvre dans la con-
duite de la conversation conviviale et dans la recherche en commun. Par consé-
quent, I'idée que le discours XXVII de Dion (un discours qui évite les écueils de la
sophistique technicienne) ait pu étre prononcé lors d’un banquet ne semble pas
impossible.

Si 'on examine a présent le discours XXVII lui-méme, il s’avere qu’il com-
porte d’abord un certain nombre de caractéristiques formelles qui peuvent s’ex-
pliquer par un cadre convivial, par exemple: la liberté de composition, I’emploi
d’un style relativement simple qui procéde souvent par juxtaposition et accumula-
tion, le recours a la comparaison et a un niveau de langage plut6t simple - autant
d’éléments qui font penser & I’esthétique de la conversation, propre a la lalia®'.
Ensuite, la durée relativement breve de la «diatribe» (par opposition justement
aux «longs discours» qui sont dénoncés au début) permet d’imaginer des prises de
parole alternées, comme c’est de régle au banquet, sans que I’orateur paraisse
monopoliser la parole, comme si le discours XXVII (qui n’a pas de conclusion
formelle) pouvait étre suivi d’autres allocutions. Dion pourrait donc mettre en
pratique les préceptes qu’il est en train de défendre® dans un discours qui res-
semble beaucoup, par son style et sa briéveté, aux prises de parole que Plutarque
a retranscrites dans ses Propos de table.

Au-dela des éléments formels, le contenu méme de la Statpipr ressortit, par
bien des aspects, aux themes traditionnels de la conversation conviviale. Il est tout
d’abord question de ce qui se passe au banquet: c’est ce qu’annonce le titre et
c’est 1a un procédé typique de la littérature de banquet, qu’il s’agisse de prose ou
de poésie. Le texte de Dion évoque ce qui se déroule dans les banquets, tout en
suggérant les gestes qu’il convient d'y adopter. Le méme phénomeéne s’observe
dans les ceuvres conviviales du contemporain de Dion, Plutarque, a savoir le Ban-
quet des sept sages et les Propos de table, ou malgré les évolutions de I'histoire, le
modele du ovupmoowov archaique et classique reste aussi trés prégnant. Cette
double dimension descriptive et prescriptive, que I’on retrouve a I’ceuvre dans
I'iconographie des vases manipulés au banquet®, est par exemple une caractéris-
tique de la poésie archaique dont le contexte d’énonciation implique souvent une
récitation lors d’un banquet®. 11 s’agit 14 d’une réalité trés ancienne et Oswyn

les commentaires de Menchelli, op. cit. (n. 4) 309-314, de Amato, op. cit. (n.3) 348-349, et de
Gangloff, op. cit. (n. 13) 379.

61 Ménandros II, 388, 16-394, 31. Cf. Pernot, op. cit. (n. 5) 562; Id., «Un rendez-vous mancgué»,
Rhetorica 11 (1993) 421-434.

62  Gangloff, op. cit. (n. 13) 14, a souligné la dimension réflexive de la rhétorique de Dion.

63 Cette dimension réflexive est propre a I'univers du banquet, comme I’a démontré Lissarrague,
op. cit. (n. 26) 83-103.

64  Cf. C. M. Bowra, «Xenophanes on Songs at Feasts», dans Id., Problems in Greek Poetry (Oxford
1953) 1-14.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080



Un orateur philosophe au banquet (Dion de Pruse, or. XXVII)

Murray a suggéré que I’Odyssée elle-méme avait été congue pour étre récitée dans
des occasions de ce genre, avec une structure par épisodes adaptée aux étapes du
ouunoolov®,

De maniére plus précise, Dion parle du comportement des convives et notam-
ment de I’exercice de la parole - un théme la encore attesté dans la littérature de
banquet depuis Homeére. Par exemple, la mise en valeur de la parole du sage, mais
aussi de son role et de son attitude, de méme que la comparaison avec la médecine
sont des themes que I’on retrouve développés en particulier dans les Propos de
table de Plutarque®, un auteur que Dion a trés probablement rencontré®’. Quand
Dion affirme que I’homme «doux» conduit le groupe des convives a avoir des rap-
ports plus agréables et plus amicaux, il emploie les notions d’habileté et de persua-
sion®®; de méme, Plutarque parle des philosophes qui savent s’adapter au contexte
du banquet dans des termes approchants: «[Les] hommes d’esprit, méme lors-
qu’ils font directement de la philosophie, [...] conduisent leurs propos par les
voies de la persuasion (8ta o0 mBOavod), plutdt que par celles des démonstrations
péremptoires»®. Par ailleurs, le theéme des panégyries est aussi attesté dans la lit-
térature de banquet, et en particulier chez Plutarque, dont les camarades de bois-
son s’interrogent par exemple sur les épreuves athlétiques ou sur les couronnes
qui récompensent les vainqueurs aux concours’’.

Il faut ajouter que I’association des deux thémes du banquet et de la panégy-
rie, qui a fait dire a certains que le discours XXVII portait mal son titre, constitue
peut-étre en elle-mé&me un indice supplémentaire. L’agencement d’une double ré-
flexion de ce genre, qui est donc attestée en contexte convivial si ’on en croit
Plutarque par exemple, fait également penser au poete Xénophane qui s’est expri-
mé, lui-méme au banquet, sur ces deux sujets, comme le montrent deux fragments
de son ceuvre élégiaque transmis par Athénée, et qui a cet égard constitue une ré-
férence culturelle majeure pour les auteurs de la tradition conviviale a I'époque de

65  O.Murray, «The Odyssey as Performance Poetry», dans M. Revermann/P. Wilson (éds.), Perfor-
mance, Iconography, Reception: Studies in Honour of Oliver Taplin (Oxford 2008) 161-177.

66  Sur le theme de la médecine, cf. M. Vamvouri Ruffy, «Symposium, Physical and Social Health
in Plutarch’s Table Talk», dans F.Klotz/K. Oikonomopoulou (éds.), The Philosopher’s Banquet.
Plutarch’s Table Talk in the Intellectual Culture of the Roman Empire (Oxford 2011) 131-157; Ead., Les
Vertus thérapeutiques du banquet. Médecine et idéologie dans les Propos de Table de Plutarque (Paris
2012).

67  Cf Desideri, op. cit. (n. 6) 4-5; A. Brancacci, Rhetorike philosophousa. Dione Crisostomo nella
cultura antica e bizantina (Napoli 1985) 32-35; L. Pernot, «Plutarco e Dione di Prusa», dans P. Volpe
Cacciatore/F. Ferrari (éds.), Plutarco e la cultura della sua eta (Napoli 2007) 105-121 (117 sur le théme
dubanquet).

68  XXVII, 4 (8eEl6TnTL wal mewBol). Comparer Dion XXXII, 17-18, avec le commentaire de
Kasprzyk/Vendries, op. cit. (n. 33) 159.

69 Plutarque, Propos de table 1, 1, 614 C (trad. Fuhrmann).

70 Plutarque, Propos de table 11, 4, 638 A-F; 11, 5, 639 A - 640 A; V, 3, 675D - 677 B; VIII, 4, 723 A -
724 F.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080

263



264 Johann Goeken

la Seconde Sophistique””, dans un contexte ou les orateurs reprennent en charge les
missions de la poésie”

Dans le fragment 1 (cité par Athénée XI, 462 c-f), Xénophane décrit ce qui se
passe entre le Setrrvov et le ovpmoasiov, c’est-a-dire entre I'étape alimentaire et le
moment de boire, puis il énonce une série de prescriptions sur ce que doit étre le
banquet, en recommandant la décence des comportements et en demandant d’évi-
ter d’aborder les récits mythologiques qui mettent en scéne Géants, Titans et
autres Centaures. De la méme facon, Dion, qui connait bien Platon (lequel a été
influencé, dans sa réflexion sur la poésie et les mythes, par Xénophane’?), critique
les comportements de ses contemporains et dénonce les violences en citant lui-
méme le mythe du combat des Lapithes et des Centaures, comme symbole des atti-
tudes a éviter’®. En ce sens, il serait tentant d’imaginer que Dion prenne, comme
Xénophane et d’autres avant lui, la posture du symposiarque, ¢’est-a-dire de celui
qui énonce les régles du banquet et veille a ce qu’elles soient observées par I’as-
semblée.

Dans le fragment 2 (Athénée X, 413f - 414 c), Xénophane médite sur les hon-
neurs excessifs qui sont attribués aux vainqueurs des concours d’Olympie, alors
que le «savoir» (co@in) du poeéte et du sage «vaut mieux que la force des hommes
et des chevaux» (pwung yap apeivwv avdpdv né’ inmwv) et qu’«il n’est pas juste de
préférer la force au bon savoir» (006¢ Sikalov mpokpivelv pwunv tiig ayadiig
00¢ing)’. Ici le théme des concours et de la panégyrie donne lieu & un traitement
différent et Xénophane s’attache a comparer I'image et la fonction sociales de
I’athléte avec celles du poete. Dion reprend néanmoins certains éléments, en souli-
gnant que les concours et toutes les attractions qui s’ensuivent ont plus de succés
que les paroles du sage.

Le précédent que constitue, parmi d’autres, Xénophane révele encore une
fois que le banquet et la panégyrie constituent deux terrains d’observation privilé-
giés pour le sage, deux thémes traditionnels de la philosophie morale et deux

7 Pour la lecture des deux fragments, nous utilisons I'édition de L. Reibaud, Xénophane de Colo-
phon, (Euvre poétique, éditée, traduite et commentée par L. R. (Paris 2012) 2-13. Les deux themes du
banquet et de la panégyrie sont bien mis en vedette par M. Marcovich, «Xenophanes on Drinking-
Parties and Olympic Games», Illinois Classical Studies 3 (1978) 1-26. Voir aussi Bowra, op. cit. (n. 64);
Id., «Xenophanes and the Olympian Games», dans Id., Problems in Greek Poetry (Oxford 1953) 15-37;
J. Defradas, «Le banquet de Xénophane», REG 75 (1962) 344-365; H. Herter, «Das Symposion des
Xenophanes», RhM 190 (1966) 193-235; P.Giannini, «Senofane fr.2 Gentili-Prato e la funzione
dell’intellettuale nella Grecia arcaica», QUCC 10 (1982) 57-69.

72 Cf. Pernot, op. cit. (n. 5) 635-657.

73 Sur ce point précis, voir G. Cerri, La poétique de Platon (Paris 2015) 57-68 (chapitre 2: «Un
précédent archaique: Xénophane de Colophon»).

74  XXVII, 2. Comparer Dion XXXII, 53 et 95. On retrouve, entre autres, le procédé dans I'opuscule
de Lucien qui est intitulé précisément Le Banquet ou les Lapithes. Sur la violence au banquet, voir
par exemple Bowra, op. cit. (n. 64) 10; J. N. Davidson, Courtesans and fishcakes. The consuming pas-
sions of classical Athens (Chicago 1997) 300.

75  Xénophane, fr.1,v. 11-12 et 13-14.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080



Un orateur philosophe au banquet (Dion de Pruse, or. XXVII)

sujets pouvant étre traités dans le cadre méme d’un banquet (puisque les deux
élégies de Xénophane ont été congues pour étre prononcées dans un tel cadre
et qu'elles sont citées, chez Athénée, au cours d’un banquet). Le paralléle qui
s’instaure suggere donc aussi que Dion a pu s’exprimer sur ces sujets dans le cadre
d’un banquet, reprenant ainsi, comme I’ont fait d’autres orateurs de la Seconde
Sophistique, une des missions de la poésie. Cependant la ressemblance entre I’ora-
teur qui prononce la «diatribe» sur les banquets et Diogéne qui se produit aux jeux
isthmiques pourrait suggérer que Dion lui-méme se produit lors d’une panégyrie.
Mais, dans la deuxiéme partie du discours XXVII, I’orateur précise bien que, dans
les panégyries, a cause du tumulte qui y régne, le sage s’abstient de prendre la
parole - ce qui n’est pas le cas dans le cadre du banquet, ou I’on attend de chaque
convive qu’il s’exprime’®. Opposant ainsi I’attitude douce et persuasive du sage au
banquet a son silence résigné lors des panégyries, Dion donne donc un indice sup-
plémentaire concernant le contexte ou il se produit. Si le sage a plus de chance de
pouvoir parler au banquet qu’a la panégyrie, si les concours et le gupnéoiov sont
des thémes de la conversation conviviale, comme I’attestent Xénophane, Plutarque
ou Athénée, il semble donc plausible que Dion, pour qui le philosophe ne doit pas
rester seul sans transmettre sa sagesse’’, prenne la parole lors d’un banquet pour
donner son avis sur le comportement des hommes au banquet ou lors des panégy-
ries, tout en livrant une réflexion sur le rdle du sage, c’est-a-dire sur la maniére
dont il congoit sa mission d’orateur philosophe, en s’opposant lui aussi aux repré-
sentations en vigueur chez ses contemporains’®,

5. Conclusion

En s’exprimant sur les banquets et les panégyries, Dion Chrysostome non seule-
ment observe les caractéres et les comportements de ses contemporains, mais il
porte aussi un regard critique sur les normes sociales et culturelles de son époque.
En ce sens, le discours XXVII peut bien constituer une «diatribe» satirique de
moraliste et de philosophe, méme si le ton employé se caractérise non par sa viva-
cité ou son agressivité, mais plutot par sa modération et sa douceur. La réflexion
menée par Dion met en lumiére I'importance des Aoyol, c’est-a-dire de I'élo-
quence. L’ orateur présente les conditions de diffusion d’une parole en particulier,
celle du sage, qui peut se déployer plus facilement au banquet que lors des pané-
gyries et dans le monde en général. Le discours XXVII souligne en fait I'importan-
ce de cette parole dans le cadre du banquet, qui tient lieu de microcosme et qui

76 Cf. XXVI], 4 et 6.

77 Cf. Pernot, op. cit. (n. 1) 251.

78 La critique des comportements sympotiques est traditionnelle dans le cynisme: cf. J. Kénig,
Saints and Symposiasts. The Literature of Food and the Symposium in Greco-Roman and Early Chris-
tian Culture (Cambridge 2012) 19.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080

265



266 Johann Goeken

sert de laboratoire, et Dion réfléchit ainsi a son statut d’orateur philosophe en
s’opposant notamment aux sophistes qui polluent les banquets et les panégyries,
mais qui ne sont d’aucun secours en cas de difficulté dans I’existence. C’est dire
déja I'importance de ce texte bref.

En développant de telles idées, le discours XXVII s’inscrit dans une tradition
satirique propre a la poésie et a la philosophie. Mais Dion ne fait pas que condam-
ner: il observe, il analyse, il donne des conseils et il propose ses services. Il renoue
ainsi avec une des missions de la poésie conviviale qui consiste précisément a don-
ner des conseils et qui est reprise par des auteurs comme Plutarque et Athénée. La
perspective choisie par Dion rappelle la poésie morale et exhortative d’un Théo-
gnis ou d’un Xénophane, laquelle reste une référence dans le contexte archaisant
de la Seconde Sophistique. On le voit, Dion contredit Epictéte, lequel faisait de
Dion le modeéle du conférencier d’apparat pour le distinguer du philosophe qui
doit se soucier du progrés moral de ses auditeurs”.

Il faut préciser que Dion ne condamne ni les banquets ni les panégyries, mais
il critique le mauvais usage qui en est fait. Ces deux institutions sont en effet des
symboles de I’hellénisme. En attaquant la mauvaise distribution de la parole dans
ces deux types de circonstance, Dion propose aussi, dans le contexte de I'Empire
romain, une réflexion sur I’hellénisme et sur la contribution de la philosophie a la
noblesse de I’identité grecque.

En définitive, le contenu, la structure et les particularités formelles du dis-
cours XXVII rendent trés vraisemblable sa prononciation lors d’un banquet, et le
parallele que constituent les Propos de table de Plutarque vient renforcer cette
hypothése. Du reste, ce paralléle des «propos de table» prononcés parfois a I'occa-
sion de concours et conservés par Plutarque pourrait aussi suggérer que Dion
s’exprime dans un banquet organisé au moment d’une panégyrie®. En tout cas, le
terme StatpLPr, que 'on trouve dans le titre, renvoie @ une forme d’expression
assez large, semble-t-il, pour laisser supposer un auditoire de convives actifs sur le
point de réagir au discours bref et familier du philosophe, qui sait lui aussi méler
le sérieux au plaisant, comme c’est I’usage au banquet®’.

Une telle hypothese, qui est confortée, nous I’avons vu, par des témoignages
concernant d’autres représentants de la Seconde Sophistique, permet alors de
jeter un ceil différent sur la typologie des discours de Dion et sur les occasions
dans lesquelles I’orateur philosophe se produisait. Elle donne aussi I’'occasion de

79 Epictéte, Entretiens 111, 23, 17-19, avec les commentaires de Desideri, op. cit. (n. 6) 2-4 et 13, et
de Brancacci, op. cit. (n. 67) 28-32.

80  Je remercie Ewen Bowie d’avoir bien voulu discuter avec moi de ce point précis. Sur le cont-
texte agonistique des banquets de Plutarque (que I’on peut ainsi comparer a ceux de Platon et Xéno-
phon), cf. Kénig, op. cit. (n. 78) 85-88.

81 Cf. Plat., Banquet, 197 e; Xén., Banquet, I, 1; Dion II, 17; Hermog., La méthode de I’habileté, 36,
454, 20-25 Rabe. Sur ce mélange du jeu sérieux, qu’on retrouve dans la «diatribe», voir aussi Oltra-
mare, op. cit. (n. 13) 15-16.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080



Un orateur philosophe au banquet (Dion de Pruse, or. XXVII)

mieux situer I'orateur dans le monde grec des I*"-II° siécles et dans la culture de
son temps. Dion se voulait un philosophe engagé®?; et, pour accomplir sa mission,
il recourait a I'éloquence non seulement dans des contextes publics et politiques
comme les panégyries, mais aussi dans des circonstances privées et donc forcé-
ment dans le cadre du cvundolov, lequel constitue un lieu traditionnel de sociabi-
lité, d’exhortation et d’éducation. Par conséquent, si la Statpiprj de Dion constitue
bien un «propos de table» bref et réfléchi, s’opposant aux «discours longs et
insensés» des facheux et des sophistes, elle nous fait entendre ainsi d’une autre
maniére ce qui pouvait se dire a la table des Grecs, en I’occurrence ce que pouvait
dire un orateur philosophe veillant & ne pas importuner ses camarades de boisson
par un discours trop long et trop technique®,

Correspondance:

Johann Goeken

Université de Strashourg

Faculté des lettres

Le Portique / 14, rue René Descartes
F-67084 Strasbourg cedex
jgoeken@unistra.fr

82 Cf. par exemple Dion XLVIII, 14.

83  Je remercie le comité éditorial de Museum Helveticum pour ses observations et en particulier
Christoph Riedweg qui, par sa relecture attentive, m’a permis d’affiner mon analyse du titre et de la
composition du discours pris en examen.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080

267



	Un orateur philosophe au banquet (Dion de Pruse, or. XXVII)

