
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 79 (2022)

Heft: 2

Artikel: Un orateur philosophe au banquet (Dion de Pruse, or. XXVII)

Autor: Goeken, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1035083

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1035083
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Un orateur philosophe au banquet
(Dion de Pruse, or. XXVII)

Johann Goeken, Strasbourg

Abstract: Despite appearances, the so-called Short talk on what takes place at a symposium

(or. 27) by Dio Chrysostom is well structured and its content corresponds to the title
given to it. Taking into account the philosophical, literary and sociological tradition in
which the author is embedded, it is possible to suggest the likely hypothesis that the

speech was intended to be delivered at a symposium, probably during a festival.

Keywords: symposium, table-talk, Siaxpißn, navnyupiç, philosophy, medicine, consolation.

1. Introduction

Si les représentants de la Seconde Sophistique ont, entre autres missions, celle de

célébrer le passé et les valeurs de la Grèce, un orateur comme Dion de Pruse

(c. 40 - c. 110 ap. J.-C.), pétri de philosophie et de morale1, se distingue par la
posture d'observateur critique qu'il adopte, quand il met en question les rites et les

habitudes sociales propres à l'hellénisme2. C'est ainsi qu'en voulant contrôler et

réformer les mœurs de ses contemporains, Dion s'intéresse à leurs comportements

au banquet. Le aupttoaiov, qui est une pratique identitaire majeure pour les

Grecs, constitue en effet un thème qui apparaît à plusieurs occasions dans l'œuvre
de l'orateur3 et il fait l'objet d'un texte en particulier: le discours XXVII, intitulé
Ataxptßtj Ttepi tcôv év aupitoaiw.

Cet Entretien est un discours qui ne semble ni très connu ni très étudié dans

la recherche internationale4. L'opuscule, il est vrai, présente plusieurs caractéristiques

qui ont pu gêner la critique. Tout d'abord, la forme brève du discours et son

contenu apparemment désordonné (lequel fait penser à d'autres œuvres de Dion),
ont suggéré qu'il ne constitue qu'une variation mineure sur des thèmes (mieux)

1 Cf. L. Pernot, La Rhétorique dans l'Antiquité (Paris 2000) 251.

2 Sur cette posture, en lien avec le thème du banquet, cf. par exemple C. Bost-Pouderon, «Ethnographie

et utopie chez Dion Chrysostome (or. 35, 18-22 et or. 7, 1-80)», Kentron 24 (2008) 105-122.
3 Voir les repérages opérés par E. Amato, «'Pr|TopiKii SeurvtÇouaa - Il <banchetto> di Dione di
Prusa, Favorino e Luciano», Euphrosyne 33 (2005) 346-349.
4 Par exemple, il est classé parmi les «parua moralia» de Dion par M. Menchelli, Dione di Prusa,
Caridemo (Or. XXX). Testo critico, introduzione, traduzione e commento a cura di M. M. (Napoli 1999)
27. Aucune mention n'en est faite dans l'index du volume édité par S. Swain (éd.), Dio Chrysostom.
Politics, Letters, and Philosophy (Oxford 2000); même constat dans C. P. Jones, The Roman World of
Dio Chrysostom (Cambridge, Mass./London 1978).

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080



Un orateur philosophe au banquet (Dion de Pruse, or. XXVII)

traités ailleurs par l'orateur5. Une autre difficulté concerne le titre de l'œuvre,

qu'on a traduit de différentes manières et qui ne correspondrait pas, semble-t-il,

aux développements du discours6. Enfin, l'absence de renseignements explicites
sur la datation et sur les circonstances de prononciation contribue à entourer le
discours d'une part de mystère, même si sa composition pourrait bien remonter à

l'exil (c'est-à-dire à la période qui va du milieu des années 80 jusqu'à l'avènement
de Nerva en 96)7.

La Aiaxpißij rtepi twv év aupjioatw constitue donc un objet d'étude pertinent
mais délicat, car il présente un texte difficile à remettre en situation. Il vaut pourtant

la peine d'en étudier en détail la composition (qui s'avère très maîtrisée)

pour préciser le rapport singulier qu'il instaure entre l'orateur et le public, puis de

mettre au jour la tradition littéraire, philosophique et sociologique dans laquelle il
s'inscrit. Une telle analyse permet, en effet, non seulement de comprendre l'esprit
dans lequel le discours a été composé, mais aussi de formuler une hypothèse sur
les circonstances de prononciation. Ainsi nous nous proposons de suggérer l'inspiration

conviviale de ce discours qui ressemble à bien des égards aux Propos de

table de Plutarque et qui a pu être prononcé lors d'un banquet. Si une telle approche

est valide, elle permet d'affiner notre connaissance des contextes dans

lesquels l'éloquence de Dion pouvait se déployer. Il s'agit là, il faut le préciser, seulement

d'une hypothèse que le manque de témoignages externes sur le texte en

question rend fragile, mais qui est corroborée par notre connaissance des activités
des orateurs de la Seconde Sophistique.

2. Traduction française du discours XXVII

Avant de commencer l'étude proprement dite, nous donnons ici une traduction

personnelle du discours XXVII, tel qu'il a été édité par J. W. Cohoon8.

Entretien sur ceux qui sont au banquet (or. XXVII)

[1] Les hommes révèlent clairement la nature de leur tempérament individuel dans

les panégyries, non moins que dans les banquets, à ceci près que le cas des panégy-
ries est plus varié et dure plus longtemps.

s Cf. J. W. Cohoon, Dio Chrysostom with an English Translation by J. W. C. in five volumes, Loeb

Classical Library, II (Cambridge, Mass. 1961) 347. Voir l'état de la question dans L. Pernot, La rhétorique

de l'éloge dans le monde gréco-romain (Paris 1993) 550 (n. 297); Amato, op. cit. (n. 3) 347 (n. 30).

6 Cf. H. von Arnim, Leben und Werke des Dio von Prusa mit einer Einleitung: Sophistik, Rhetorik,

Philosophie in ihrem Kampf um die Jugendbildung (Berlin 1898) 274; P. Desideri, Dione di Prusa, un
intellettuale greco nell'impero romano (Messina/Firenze 1978)249 (n. 49) parle de deux parties
(alors qu'il y en a trois). Voir encore G. Del Cerro Calderôn, Diàn de Prusa, Discursos XII-XXXV, Tra-

ducciôn, introduccionesy notas de G. D. C. C. (Madrid 1989) 225.

7 Cf. Arnim, op. cit. (n. 6) 275; Desideri, op. cit. (n. 6) 249 (n. 49); Menchelli, op. cit. (n. 4) 86.

8 Dans Cohoon, op. cit. (n. 5) 347-355.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080



252 Johann Goeken

S'agissant des banquets, il en est sans doute qui y viennent pour boire sans rien
faire d'autre, de même que les voyageurs assoiffés, quand ils arrivent à une source,
se penchent pour y boire - mais ceux-là, une fois qu'ils se sont abreuvés et qu'ils
ont étanché leur soif, s'éloignent calmement, sans avoir crié9 ni parlé de façon
déplacée10; les autres, en revanche, abondent parfois en propos et en agissements
pénibles. [2] C'est que les Nymphes et Dionysos ne réservent pas le même accueil à

ceux qui les sollicitent. Non, parce que Dionysos est < appelé» Dithyrambe11 et qu'il
est né, comme le disent les poètes, de la foudre et du tonnerre, il remplit littéralement

de feu ceux qui font appel à lui de manière trop ignorante et, effectivement,
beaucoup d'entre eux ont été frappés par le tonnerre à cause de son action. Ceux-ci,

donc, plus ou moins pris de folie en quelque sorte, agissent souvent mal - de même
Homère dit que le Centaure, à cause de son ivresse, se comporta mal dans la
demeure de Pirithoos12. [3] D'autres, qui sont de nature bavarde, prennent leurs

compagnons de banquet pour des auditeurs et débitent des discours insensés et

longs. D'autres encore chantent et chantent faux, car ils sont tout à fait étrangers
aux Muses, et en quelque sorte ils provoquent presque plus de chagrin que ceux qui
se battent et s'insultent. Mais, de l'autre côté, il en est qui, tout en se disant austères

et tempérants, sont d'un ennui mortel à force d'être désagréables, quand ils ne

daignent prendre part ni à la boisson de façon modérée ni à la conversation. [4] Mais
celui qui est un homme doux et dont la tournure d'esprit est suffisamment harmonieuse

supporte aisément l'humeur difficile des autres et adopte lui-même une
bonne attitude, en disposant comme il faut, autant qu'il est possible, leur chœur

ignorant par le rythme et le chant qui conviennent, quand il propose les discours

qui sont adaptés et quand il amène avec habileté et persuasion ceux qui sont
présents à être plus en phase et plus amicaux les uns avec les autres.

[5] Telle est donc la situation des banquets. Mais on vient aussi aux panégyries.
Les uns le font pour observer les spectacles et en particulier les concours - et parmi
eux: tous ceux qui ont pris un très grand intérêt à la chose et persistent à ne rien
faire d'autre dès le matin. En outre il y a souvent une foule de marchands qui
apportent des objets à vendre de toutes sortes, tandis que d'autres veulent exhiber
leurs arts et leurs productions. [6] Beaucoup d'autres encore montrent un savoir à

eux, exhibant pour les uns des poèmes, que ce soit de la tragédie ou de l'épopée, et

pour les autres des écrits en prose, tout en incommodant celui qui est venu pour le

loisir et qui veut être tranquille; et ceux-là sont très semblables à ceux qui
fredonnent et chantent dans les banquets - ceux qu'on est obligé d'entendre, même
si on ne le veut pas. Devant eux, celui qui peut prononcer des discours utiles et

profitables et qui peut conduire toute l'assistance à adopter davantage une bonne
attitude et la rendre meilleure, celui-ci donc, à cause de l'agitation et de la foule en

général, reste calme et se tourne vers lui-même.

9 En lisant xpa^avieç (avec les manuscrits) et non la correction d'Emperius (rtpd^avTEç).

10 Sans lire la conjecture oûSév proposée par Arnim.
11 Littéralement Dionysos est qualifié de Siéépappoç, comme dans les Bacchantes d'Euripide
(v. 526), en lien avec sa double naissance.

12 Pirithoos, roi des Lapithes et ami de Thésée, épousa Hippodamie. Il invita au banquet nuptial
les Centaures qui, pris de boisson, tentèrent d'enlever la mariée et d'autres femmes. L'épisode,
emblématique du mauvais banquet, est représenté en particulier sur les métopes du Parthénon, ainsi

que sur le temple de Zeus à Olympie.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080



Un orateur philosophe au banquet (Dion de Pruse, or. XXVII) 2S3

[7] De fait, la plupart ressent, avec les discours de la philosophie, la même chose,

j'imagine, qu'avec les remèdes des médecins. En effet, personne n'y a recours
immédiatement ni n'en achète avant de contracter une maladie déclarée et

d'éprouver une souffrance physique; et on ne veut pas, la plupart du temps, écouter
les discours de ce genre, du moment que quelque chose de chagrinant et relevant
de ce qui semble pénible n'est pas arrivé. [8] Ainsi, s'agissant de l'homme prospère
(je parle de la prospérité comme la plupart l'entend), qui touche par exemple beaucoup

d'argent de ses prêts ou qui possède assez de terre et qui a lui-même la santé,

avec des enfants et une femme à l'abri du danger, et qui détient un pouvoir et une
fonction importante, sans qu'il y ait de guerre, de dissension et de dangers déclarés,

on ne le trouverait pas avoir recours aisément aux discours de ce genre ni daigner
prendre part aux discours de la philosophie. [9] Mais à supposer qu'on subisse un
revers dans son existence et qu' on devienne pauvre, après avoir été riche, ou bien
faible et sans pouvoir après avoir été puissant, ou qu'on ait quelque autre chagrin,
on se sent de quelque façon plus proche de la chose en question, et d'une certaine
manière on supporte les discours des philosophes et l'on admet de quelque façon
avoir besoin de consolation. Et si l'on se trouve avoir perdu un de ses proches, sa

femme, son fils ou son frère, on daigne demander au philosophe de venir et

d'apporter du réconfort, comme s'il fallait à ce moment examiner le moyen de supporter

avec mesure les événements et de pouvoir faire face à l'avenir, alors qu'auparavant

ce n'était pas le cas. [10] Il en va à peu près de même aussi pour les sots à

l'égard de leur corps: le reste du temps, ils ne se soucient nullement de pouvoir être

en bonne santé; au contraire, pour ce qui est des aliments, du vin, des plaisirs
d'Aphrodite et du reste de leur régime de vie, ils en font usage de manière aussi
excessive et impudente que possible; mais si justement une douleur et une fièvre
surviennent à cause des changements du temps, ils ordonnent aussi qu'on les

soigne, car ils sont pénétrés d'un grand désordre et de maux violents, comme il en

survient naturellement aux personnes de ce genre; quant au moyen de n'avoir nul
besoin d'un médecin, c'est un point qu'ils n'examinent pas du tout.

3. Titre, objet et structure du discours XXVII

Le premier mot du titre (ötarpLßq), dont la traduction par «diatribe» ou «propos»
est décevante, met en vedette une activité héritée du dialogue philosophique13.
Plus précisément la «diatribe» est une forme d'expression rhétorique propre à la

philosophie, influencée par le cynisme, mais aussi par d'autres doctrines14. La ôia-

rpißrj peut rapporter les conversations, voire les enseignements d'un maître; et le

terme peut désigner des compositions très variées, même non dialoguées, sans

13 Cf. A. Oltramare, Les origines de la diatribe romaine (Lausanne 1926); P. P. Fuentes Gonzalez,

Les diatribes de Télés (Paris 1998) 44-78; A. Gangloff, Dion Chrysostome et les mythes. Hellénisme,
communication et philosophie politique (Grenoble 2006) 48; I. Männlein-Robert/C. Riedweg, «§ 6.

Hauptsächliche Uterarische Gattungen philosophischer Wissensvermittlung und Methoden der
Textinterpretation in historischer Perspektive», dans C. Riedweg/C. Horn/D. Wyrwa (éds.), Die Philosophie

der Antike: Philosophie der Kaiserzeit und der Spätantike 5/1 (Basel 2018) 67-69.
14 Cf. Pernot, op. cit. (n. 1) 99.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080



254 Johann Goeken

qu'aucun interlocuteur ne soit spécifié15. Le parallèle contemporain des Aiarptßat
d'Épictète16, c'est-à-dire de conversations suivant les leçons plus techniques du

philosophe et comprenant des réflexions courtes et variées17, amène à considérer

que la «diatribe» de Dion est aussi un de ces «entretiens» et qu'elle rappelle le

souvenir d'une discussion animée par l'orateur18. Si le discours XXVII ne

comporte pas de marques explicites de dialogue, il se caractérise néanmoins par une
clarté pédagogique et une tonalité proche de la conversation qui rappellent les

formes connexes de la dialexis («dissertation») et de la lalia («causerie»)19.

Après le terme öLaipißq, vient le groupe ttepi rwv év oupnooiw. Si les titres en

rtepi + génitif sont fréquents chez Dion, l'article rwv a pu faire hésiter les éditeurs

et les traducteurs20. À la question de savoir s'il s'agit d'un masculin ou d'un
neutre, Photius n'apporte pas de réponse très précise dans son commentaire

synthétique des œuvres de Dion: le texte, explique-t-il, «relate quelques-unes des

choses qui se produisent [au banquet]» pour établir que la plupart des hommes

dirigent leur attention vers la philosophie quand ils connaissent des difficultés
dans leur existence21. L'érudit distingue ainsi deux thèmes: le banquet et la

philosophie. Toutefois la lecture attentive du texte de Dion, lequel est centré sur «les

hommes» (oL âv0pu>7toi sont les deux premiers mots du discours), qui «viennent

aux banquets» (§ 1: e'lç tù auptroaia àipiKVOùvTcu) et «aussi aux panégyries»
(§ 5: cupiKvoùvTai 8è Kai ttpôç ràç Jtavqyupsiç) sans se soucier forcément des

discours de la philosophie, pourrait bien suggérer que le discours est intitulé en fonction

des banqueteurs eux-mêmes - et donc que l'article twv est un masculin22.

15 Cf. B. Schouler, Libanios, Discours moraux (Paris 1973) 30-33.
16 Menchelli, op. cit. (n. 4) 223 et 313, a noté quelques ressemblances thématiques entre les Entretiens

d'Épictète et le discours XXVII de Dion.

17 Cf. J. Souilhé/A. Jagu, Épictète: Entretiens (Paris 1943-1965): dans le vol. 1, voir en particulier
x-xiii, xxii-xxx. Voir également les remarques de P. Hadot, Qu'est-ce que la philosophie antique (Paris

1995) 240; Id., Exercices spirituels et philosophie antique (Paris 2002) 82 et 162.

18 R. Henry, Photius, Bibliothèque III (Paris 1991) 115, traduit lui aussi le terme, cité dans la
Bibliothèque de Photius, par «entretien».
19 Voir à ce propos M. Menchelli, «Discorso, dialexis, dialogos. Variazioni sul tema e generi lette-

rari in Dione di Prusa (e Dione lettore dell 'Appendix platonica)», dans E. Amato/C. Bost-Pouderon/
T. Grandjean/L. Thévenet (éds.), Dion de Pruse: l'homme, son oeuvre et sa postérité (Hildesheim/
Zürich/New York 2016) 257-276.
20 Cf. par exemple Cohoon, op. cit. (n. 5) 347 et 349 («A short talk on what takes place at a
symposium«)', Menchelli, op. cit. (n. 4) 86 avec la n. 187 («Diatriba su coloro che si trovano nei simposi» ou
«Diatriba su cid che accade a banchetto»); Gangloff, op. cit. (n. 13) 414 («Diatribe sur ce qui a cours
dans un banquet»); I. Männlein-Robert/C. Riedweg, op. cit. (n. 13) 68 («Diatribe über das, was an
einem Symposium geschieht»), citant H. D. Jocelyn, «Diatribes and Sermons», LCM 7/1 (1982) 3-7.
21 Phot., Bibl. III, cod. 209,168 a 39 (iivd tûv év aùrû StéÇeiai aupmniovTiov, trad. Henry).
22 Dans la deuxième phrase du § 1, puis au § 5, le même verbe principal cnpiKvoùvTcu est employé.

Dans le premier cas, son sujet oi pév développe et précise le groupe nominal liminaire ol dvOpu-

ttot; dans le second cas, le sujet n'est pas d'emblée exprimé (et il est naturel de suppléer oi dvOpoj-

jtoi), puis il est aussi précisé par ol pév. Dans les deux passages, Dion distingue plusieurs catégories
d'«hommes». À noter, au début du § 5, la formule de récapitulation partielle (rà pèv 6i) tûv

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080



Un orateur philosophe au banquet (Dion de Pruse, or. XXVII) 255

La composition du discours est nette, avec une brève introduction et trois
développements principaux. Dion commence par dire que c'est lors des banquets et

des panégyries que le tempérament (Sidvoia) des hommes se révèle le plus
clairement23. Dans la première partie, l'orateur évoque non sans humour les effets du

vin sur les hommes qui viennent au banquet et il identifie plusieurs types de

convives24: ceux qui viennent seulement pour boire, les uns ne faisant ni ne disant

rien d'inconvenant, les autres se laissant aller à des débordements; dans ce

dernier cas, l'orateur distingue ceux qui infligent aux autres des «discours insensés et

longs»25, ceux qui chantent (et qui chantent faux), ceux qui se battent et qui
s'insultent. Il y a aussi les austères et les tempérants autoproclamés, qui refusent de

boire, même modérément, et qui ne parlent pas avec les autres, quand bien même

le banquet implique une communauté de gestes et de discours26. Finalement Dion
réserve un sort particulier à l'homme sage: «Mais celui qui est un homme doux et

dont la tournure d'esprit27 est suffisamment harmonieuse supporte aisément

l'humeur difficile des autres et adopte lui-même une bonne attitude, en disposant

comme il faut, autant qu'il est possible, leur chœur ignorant par le rythme et le

chant qui conviennent, quand il propose les discours qui sont adaptés et quand il
amène avec habileté et persuasion ceux qui sont présents à être plus en phase et

plus amicaux les uns avec les autres»28. L'homme «doux» (npqoq), qui fait penser
au philosophe29, exerce donc une influence positive sur le reste de l'assemblée et,

tel un coryphée, il ramène l'harmonie en introduisant des sujets de conversation
décents et en persuadant les autres de renforcer leur connivence et leur amitié
mutuelles30. Dion fait ainsi du sage un symposiarque au théâtre du banquet, où les

ÀôyoL permettent de réguler les comportements.

augnoaiov Toiaûia), qui se distingue du titre du discours par l'emploi combiné du neutre et du génitif

sans tournure prépositionnelle avec év.

23 Sur la notion de Sidvoia, cf. Menchelli, op. cit. (n. 4) 220.

24 Comparer Dion XXX, 33-36, avec le commentaire de Menchelli, op. cit. (n. 4) 292-305. Sur le

vin qui révèle les caractères, cf. déjà Plat., Lois, I, 649 d - 650 a, 652 a.

25 XXVII, 3 (ùvaioOqTOUç Kai paKpoùç [...] Aoyouç).

26 XXVII, 3. Sur cette communauté, voir F. Lissarrague, Un flot d'images. Une esthétique du banquet

grec (Paris 1987) 23-48.
27 Sur la notion de Tponoç, comparer Dion XXX, 36 avec le commentaire de Menchelli, op. cit.

(n. 4) 304-305.
28 XXVII, 4 (ôç 6' âv rj itpçioç dvijp Kai tov rpcmov LKavùç ijppoapévoç, tûv te âMtov paSLoç tmo-

[lévei rr|v SuaKOÀiav Kai aùtoç EÛaxnM0VEÏ ÙÇ oiov te tôv ùpaOrj xopôv Etç to ôéov KaOtorài; (buOpùi

te Kai péXei Tto npoaqKovn, touç te olkelouç Àoyouç eiaqjépwv Kai ôE^LOTqTt Kai riEtOot npoaayöpe-

voç toùç napovTaç, ware êppEÀéarepov Kai (puUKÙTepov ijuvetvai. àÀÀqÀOLc;).

29 Sur la «douceur» du philosophe selon Dion, cf. Menchelli, op. cit. (n. 4) 41-46 et 223. Sur la

notion en général, cf. J. de Romilly, La douceur dans la pensée grecque (Paris 1979).

30 La comparaison avec le choeur se retrouve dans d'autres discours de Dion, par exemple:
XXXII, 2 et 86-87; XXXIX, 4; XXXVI, 21. L'image du «chant» rappelle notamment l'attitude de Socrate

qui, dans le Banquet de Xénophon (VII, 1), rétablit l'harmonie des convives de Callias en se mettant
précisément à chanter.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080



256 Johann Goeken

Dans la deuxième partie, l'orateur élargit le cadre de sa réflexion en

évoquant les différents types d'hommes qui vont aux panégyries. Il distingue, dans cet

ordre: ceux qui viennent en spectateurs, pour voir notamment les concours et les

athlètes, et, parmi eux, ceux qui n'ont pas d'autre occupation que leur loisir; puis
les marchands qui font des affaires, ceux qui font la réclame de leur art et de leurs

productions, ceux qui exhibent leur oocpia en récitant des œuvres poétiques ou des

compositions en prose et qui importunent ceux qui sont venus se détendre, si bien

qu'ils se comportent en fait comme les fâcheux qu'on est obligé d'écouter chanter

aux banquets - ceux-là mêmes dont il a été question plus haut. Enfin, comme dans

la première partie, se détache à nouveau la figure du sage, « celui qui peut prononcer

des discours utiles et profitables et qui peut conduire toute l'assistance à adopter

davantage une bonne attitude et la rendre meilleure», mais qui cette fois, «à

cause de l'agitation et de la foule en général, reste calme et se tourne vers lui-
même»31. Le parallèle entre les banquets et les panégyries n'est donc pas total:
dans un cas, le sage peut influer sur les activités des convives; dans l'autre, il est a

priori condamné à une certaine solitude32. C'est cette situation particulière qui

permet à l'orateur d'opérer la transition avec la troisième étape de son propos,
laquelle s'avère tout aussi critique que les deux premières parties.

L'image du philosophe qui renonce à tenter de capter l'attention de la foule

donne en effet lieu à une réflexion plus générale sur le rôle de la philosophie, les

Àôyoi des philosophes étant comparés aux remèdes des médecins33. Tant qu'on
n'est pas malade, dit l'orateur, on ne va pas chez le médecin; de même, quand on

n'a pas eu de malheur dans sa vie, on ne va pas chez le philosophe. C'est seulement

en cas de revers (du point de vue des biens extérieurs) qu'on fait appel aux
discours de la philosophie, en guise de réconfort et de consolation34. Pourtant,

explique Dion, la pratique en amont de la philosophie permet de mieux appréhender

les événements à venir et les éventuels coups du sort; de même, une bonne

hygiène de vie permet d'éviter les dysfonctionnements du corps. Pour Dion, la

philosophie devrait être considérée comme une thérapie préventive, qui permet de

s'exercer par avance à d'éventuels désagréments, aux revers de fortune, aux mal-

31 XXVII, 6 (6 Suvdpevoç Âdyouc; eitiEiv loipeÀtpouc; Kai auptpÉpovrac; Kai niv öXqv auvôSov eùaxn-

povearépav Kai dpeivto napaoyeiv, ouioç Ù7tô xfjç rapaxqt; Kai toû itXqOout; tûv ôààuv i|ai>xiav âyei
Kai TpénsTai Ka0' aùràv).
32 Sur le thème de l'anachorèse du philosophe, peut-être en lien avec l'exil de Dion, cf. Desideri,

op. cit. (n. 6) 435 n. 5.

33 Sur ce thème (qu'on retrouve par exemple dans le genre de la diatribe), cf. Oltramare, op. cit.

(n. 13) 61; Desideri, op. cit. (n. 6) 152, n. 24; D. Kasprzyk/C. Vendries, Spectacles et désordres à Alexandrie.

Dion de Pruse, Discours aux Alexandrins (Rennes 2012) 158-160. Comparer, entre autres, Dion

VIII, 5-6; IX, 2,4; X, 1; XXXII, 7,10,14,17-19, 30-33; XXXIII, 6-7.
34 Sur ce rôle de consolation, cf. Menchelli, op. cit. (n. 4) 84 et 87; Pernot, op. cit. (n. 5) 600-602;
Pernot, op. cit. (n. 1) 262-263. Notons que le discours XXVII, qui met en lumière le thème de la
philosophie consolatrice, s'inscrit, avec les discours XXVIII (Mélancomas II), XXIX IMélancomas I) et XXX

(Charidémos), dans un ensemble à tonalité consolatoire.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080



Un orateur philosophe au banquet (Dion de Pruse, or. XXVII) 257

heurs et à la mort35. Les sots (àvor|Toi), cependant, commettent toutes sortes d'excès;

«mais si justement une douleur et une fièvre surviennent à cause des changements

du temps, ils ordonnent aussi qu'on les soigne, car ils sont pénétrés d'un

grand désordre et de maux violents, comme il en survient naturellement aux
personnes de ce genre; quant au moyen de n'avoir nul besoin d'un médecin, c'est un

point qu'ils n'examinent pas du tout»36. S'il n'y pas de conclusion formelle, le
dernier mot du discours (okojioùolv: «ils examinent») constitue une invitation à

s'examiner soi-même, tout en rappelant le travail d'observateur du philosophe, lequel
sait distinguer les biens extérieurs de l'intériorité. Enfin, la comparaison entre la

médecine et la philosophie s'avère paradoxale, puisque l'orateur suggère de faire

en sorte de ne plus avoir besoin des services d'un médecin, alors que, de son point
de vue, il ne saurait être question de ne pas recourir à la philosophie.

Il existe des ressemblances thématiques précises entre la Siarpißij et les

discours VI, VIII, IX et X de Dion qui mettent en scène Diogène : le cynique observe lui
aussi, comme un médecin, les comportements et les vanités des hommes qui se

manifestent notamment au banquet et lors des panégyries37; lui aussi se

préoccupe du régime alimentaire et des effets du climat sur la santé38. Ces échos

suggèrent un parallèle évident entre le personnage de Diogène mis en scène dans les

«discours diogéniques» (auquel il faut associer le discours IV Sur la royauté) et le

locuteur du discours XXVII. Néanmoins, dans la öiaipißrj, il n'y a pas de trace
formelle de dialogue et c'est l'orateur lui-même qui parle en son nom, sans recourir à

la fiction, pour délivrer une leçon inspirée de son modèle.

La critique a parfois jugé que le titre du discours était mal adapté à son contenu,

dans la mesure où il ne serait question du banquet que dans la première
partie39. En fait, Dion entend réfléchir au statut du philosophe dans la société de son

temps. Et dans cette optique, il examine le tempérament des hommes dans deux

manifestations majeures de la civilisation grecque: les banquets et les panégyries.

35 C'est à Pierre Hadot que revient le mérite d'avoir mis clairement en vedette l'idée selon

laquelle la philosophie, de manière générale dans l'Antiquité, se présente comme une thérapeutique
et d'avoir dégagé, parmi les différents exercices spirituels pratiqués par les Anciens, celui de la prae-
meditatio malorum. Cf. Hadot, op. cit. (n. 17) 212-213; Id., Exercices spirituels et philosophie antique
(Paris 2002) 150 et 369.

36 XXVII, 10 (éàv 5' äpa tu; KaxaAa|tßavn kojioç Kai Jiupexoç itepi xàç xoû àépoç pexaßoAdp, Kai

Oepaneueiv aipâc; KEÀeùouai pEcrroi ovxeç àxaijlaç tioAÀfjç Kai voaqpàxtov iaxupüv, olov eiKÔç xoùç

toloùxouç KaxaAaitßdvetv, öhok; 8è pqSèv iaxpoû Serjaovxai, xoùxo xqv àpxijv où aKOnoûaiv).

37 Comparer Dion VI, 31, 36; VIII, 5-7, 9-10; IX, 1-2. Sur cette attitude d'observateur, cf. Arnim,
op. cit. (n. 6) 275; Oltramare, op. cit. (n. 13) 35 et 59; A. Billault, «La médecine et la maladie dans les

discours de Dion Chrysostome », dans P. Defosse (éd.), Hommages à Carl Deroux, II: Prose et linguistique,

Médecine (Bruxelles 2002) 453-465 (en particulier 456).

38 Cf. VI, 1-3,12-13, 22-23, 62; VIII, 31-32. Voir Billault, op. cit. (n. 37) 463-464. Comparer Dion

XXX, 12,15 et 30 avec le commentaire de Menchelli, op. cit. (n. 4) 233,245, 286-287.
39 Arnim, op. cit. (n. 6) 274. Le traitement de plusieurs thèmes connexes par Dion dans un même
discours n'est pas une pratique isolée: cf. le discours II (Discours sur la royautéII), qui traite de deux

sujets (Homère et la royauté), ou le discours X (.Diogène ou sur les serviteurs), qui comporte deux

parties distinctes (qu'il vaut mieux ne rien posséder ni consulter aucun dieu).

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080



258 Johann Goeken

De même que le vin révèle les caractères, les rassemblements qu'occasionnent les

concours permettent d'approfondir l'observation dans de plus grandes proportions.

Par rapport au cadre intime du banquet, l'exemple des panégyries permet
donc d'élargir la perspective, dans un contexte où une panégyrie comporte des

banquets40 et de ce fait peut elle-même être comparée à un grand banquet rassemblant

la race grecque41. Dans chacun de ces deux développements, il est question

pour finir de l'attitude du sage qui contraste avec celle des autres hommes et c'est

ce qui motive l'objet de la troisième partie, laquelle constitue une réflexion de
synthèse sur le rôle de la parole philosophique dans le monde de la Seconde Sophistique

symbolisé par le rituel du banquet et par les panégyries. À la faveur d'un
élargissement toujours plus grand, on passe donc naturellement du banquet à la

panégyrie et de la panégyrie à la vie, le banquet et la panégyrie étant deux comparants

traditionnels pour évoquer l'existence humaine42. Observant les dérèglements

de l'âme, raillant les prétentions des hommes et soulignant le manque de

maîtrise de soi, Dion livre une leçon lucide mais non agressive, tout en suggérant

que la philosophie ne doit pas servir seulement de consolation, mais qu'elle doit
aussi aider à mieux vivre et à viser le bonheur. Le mot-clé est ici rcpâoç (« doux») et

le contenu de la öiaipißrj se caractérise précisément par cette «douceur» de

langage qui était la marque de fabrique, si l'on en croit Philostrate43, des discours de

Dion, lequel parle en fait de lui-même quand il décrit l'attitude du sage au banquet
et dans les panégyries.

Les deux thèmes annoncés dans l'exorde (les banquets et les panégyries
comme occasions d'observer la Slovolo des hommes) permettent donc d'introduire

et de subsumer la thématique principale du discours, c'est-à-dire le rôle et le

statut du philosophe, qui sont abordés à la fin de la première et de la deuxième

parties, et qui constituent l'objet de la troisième partie de l'intervention. Même si

le discours ne correspond pas à une forme rhétorique répertoriée et même s'il se

caractérise par une certaine liberté44, la démarche de l'orateur obéit donc à une

structure progressive très nette et le thème du banquet, mis en vedette dans le

40 Cf. K. Ziegler, «Panegyris», RE 18 (1949) 581-583.
41 Par exemple Aelius Aristide, dans le Discours isthmique en l'honneur de Poséidon, compare la

panégyrie et l'ensemble des festivités de l'Isthme à un «cratère commun» (XLVI, 31: koivôv Kpa-

rfjpa), autour duquel se pressent les pèlerins venus de tout le monde grec comme pour participer à

un grand banquet de la race hellène.
42 Comparer par exemple Épictète, Entretiens II, 14, 23-29; II, 16, 37; Manuel XV. Cf. E. Follieri,
«La vita somiglia a una panegyris: storia di una similitudine dall'antichità al medioevo», dans Ead.,

Byzantina et Italograeca. Studi di filologia e di paleografia a cura di A. Acconcia-Longo, L. Perria,

A.Luzzi, Storia e letteratura. Raccolta di studi e testi 195 (Roma 1997) 487-495; Menchelli, op. cit.

(n. 4) 80-81. Sur l'histoire et l'origine pythagoricienne de la métaphore de la panégyrie pour
évoquer la vie, voir C. Riedweg, «Zum Ursprung des Wortes < Philosophie > oder Pythagoras von Samos

als Wortschöpfer», dans A. Bierl/A. Schmitt/A. Willi (éds.), Antike Literatur in neuer Deutung.
Festschrift für]. Latacz (München 2004) 147-181 (en particulier 151-153).
43 Philostrate, Vies des sophistes I, 7,487.
44 C'est là un trait propre à la «diatribe», selon Oltramare, op. cit. (n. 13) 44.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080



Un orateur philosophe au banquet (Dion de Pruse, or. XXVII) 259

titre, s'avère conférer son unité à la «diatribe». Une lecture minutieuse révèle en

effet que le motif sympotique, traité principalement dans la première partie,
résonne en écho dans tout le discours et que, de manière plus générale, certaines

reprises de mots contribuent aussi à lui donner cette unité.

Ainsi, dans la deuxième partie, à propos des poètes et des prosateurs qui
récitent leurs oeuvres et importunent ceux qui sont venus à la panégyrie pour se

distraire, Dion les compare précisément à «ceux qui fredonnent et chantent dans

les banquets - ceux qu'on est obligé d'entendre, même si on ne le veut pas»45 - et

l'orateur renvoie ici à ce qu'il a dit dans la première partie sur ceux qui déclament

leurs œuvres et sur ceux qui chantent faux au banquet46. Dion fait lui-même le

rapprochement entre les deux situations et le banquet sert ici de comparant pour
évoquer l'usage inapproprié de la parole.

Dans la troisième partie, l'orateur philosophe explique que l'homme prospère,

tant qu'il ne connaît pas de revers de fortune, ne pense pas à «prendre part
(koivwveïv) aux discours de la philosophie» (§ 8), alors qu'il recommandait
auparavant aux convives de «prendre part (kolvojveIv) à la boisson de façon modérée

et à la conversation» (§ 3). Plus loin, il rappelle que c'est seulement en cas de

malheur qu'«on daigne demander au philosophe de venir (aipucvelaGai) et d'apporter
du réconfort» (§ 9), alors qu'en général on ne pense pas à le convier ou à lui prêter

attention, quand bien même les hommes «viennent» cup ikvouvrai) au banquet
(§ 1) et aux panégyries (§ 5) pour divers motifs. Le lien se trouve donc consolidé

entre le banquet, la panégyrie et l'existence humaine en général. Enfin, Dion

développe en ces termes la comparaison entre le corps et l'âme: «Il en va à peu près de

même aussi pour les sots à l'égard de leur corps: le reste du temps, ils ne se

soucient nullement de pouvoir être en bonne santé; au contraire, pour ce qui est des

aliments, du vin, des plaisirs d'Aphrodite et du reste de leur régime de vie, ils en

font usage de manière aussi excessive et impudente que possible»47. Presque arrivé

à la fin de son allocution, l'orateur en revient à la médecine et donc au corps.
Le lien avec ce qui précède est opéré par les exemples donnés: les «aliments», le

«vin», les aphrodisia et le «régime de vie». Les trois premiers sont à comprendre

par rapport à l'univers du banquet (lieu de nourriture, de boisson et d'érotisme);
le dernier est un élargissement de ces notions. La «diatribe» se termine donc, nous
l'avons vu, non sur la philosophie, mais sur la médecine. C'est dire que l'orateur
en revient au corps, c'est-à-dire en particulier au cadre sympotique. En d'autres

45 XXVII, 6 (toîç pivupiÇouoiKQl âSouaiv èv rote aupttoaioiç, (ôv éî; dvayKqc 6ko0eiv èoti, k&v pr|
OéAp tu;). Sur l'emploi péjoratif du verbe pivupiÇeiv, cf. Bost-Pouderon, op. cit. (n. 2) 119 (avec les

notes 133 et 134). Sur la manie du chant, dénoncée par Dion, cf. XXXII, 68.

46 Cf. XXVII, 3.

47 XXVII, 10 (ÜtJTTEp KOI TTEpi TO OÖpO ÊXOUOl OXEÔÔV Oi dVOpTOl- TÔV pèV ÖAAOV XpÔVOV OÙOèV

aÙTOÎç péÀEi ôttcoç fiùvuvTai ùyicxivEiv, dXAà cltlolç te ko'l oïvio Kai àippoSLoion; Kai Tfj äAAq Siarrn ùç
olôv te àKoAàcmdi; Kai àSEûç xpûvTai).

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080



260 Johann Goeken

termes, eu égard à l'élargissement progressif de la perspective, le thème du

banquet essaime jusqu'à la fin du discours.

4. Un propos de table?

L'importance du thème du banquet qui a été dégagée conduit à s'interroger sur le

contexte de la performance oratoire. Dans la lignée de mes travaux qui ont
démontré l'ancrage sympotique non seulement du Dionysos (or. XLI) et du discours

En l'honneur du puits du sanctuaire d'Asclépios (or. XXXIX) d'Aelius Aristide, mais

encore du De domo de Lucien, lesquels s'avèrent avoir été prononcés au cours
d'un banquet ou du moins avoir été conçus pour un tel contexte48, je voudrais

proposer, tout en gardant une extrême prudence, une lecture similaire du discours

XXVII de Dion. La documentation disponible ne permet d'atteindre aucune certitude

absolue, mais plusieurs données internes et externes, ainsi que la mise en
série de la Diatribe de Dion avec d'autres discours rendent plausible l'hypothèse
selon laquelle le discours XXVII a été pensé pour un contexte convivial.

Dion, en tant que sophiste philosophe issu d'une grande famille de Pruse, fait
partie de l'élite, dont le banquet est une activité régulière. Par exemple, Plutarque
montre que les sophistes et les philosophes se retrouvent régulièrement au
oupirooLov49 et Philostrate atteste à plusieurs reprises non seulement que les

sophistes offrent des banquets publics et que leur vie sociale consiste essentiellement

dans la participation à des banquets (publics et privés), mais aussi que le

banquet est en fait un trait caractéristique de la vie sophistique50 - c'est ce qui
ressort encore du texte que Synésios consacre à Dion, quand l'orateur de Pruse est

48 Voir J. Goeken, Aelius Aristide et la rhétorique de l'hymne en prose (Turnhout 2012) 188-201 et

453-462; Id., «Éloge et description: l'esprit du banquet dans La Salle (Péri tou oikou) de Lucien»,
dans G. Abbamonte/L. Miletti/L. Spina (éds.), Discorsi alla prova (Napoli 2009) 189-223; Id., «Les

hymnes en prose d'Aelius Aristide: forme, contenu et contexte», dans L. Bricault/M. A. Stadler (éds.),

Hymnen und Aretalogien im antiken Mittelmeerraum: Von Inana bis Isis (Wiesbaden 2021) 345-354.
49 C' est le cas dans les Propos de table, que l'on peut comparer au Banquet de Lucien et aux Deip-

nosophistes d'Athénée. Cf. Pernot, op. cit. (n. 5) 495; F. Frazier, «Les visages de la rhétorique contemporaine

sous le regard de Plutarque», dans L. van der Stockt (éd.), Rhetorical Theory and Praxis in
Plutarch (Louvain/Namur 2000) 184-202; J. Goeken, «La rhétorique aux banquets de Plutarque»,
dans G. Pace/P. Volpe Cacciatore (éds.), Plutarch's Writings: Translation, Transmission, Reception,

Commentary (Napoli 2013) 173-186; Id., «Plutarque et la tradition rhétorique du banquet», dans A.

Georgiadou/K. Oikonomopoulou (éds.), Space, Time and Language in Plutarch (Berlin/Boston 2017)

279-288.
so Voir par exemple Philostrate, Vies des sophistes I, 8, 490 (Favorinus et Hérode Atticus au
banquet); I, 21, 515-516 (banquetant à Lemnos sous un chêne, Scopéiien échappe à la foudre); I, 25, 538

(Hérode Atticus au banquet avec le grammairien Mounatios); II, 1, 549 (banquets publics offerts par
Hérode Atticus); II, 1, 554 (Hérode propose à Agathion de banqueter avec lui); II, 10, 587 (Hadrien de

Tyr se gagne la faveur populaire en organisant des banquets publics). Cf. J. Goeken, «Les Deipnoso-

phistes de Philostrate», dans L. Calboli Montefusco/M. S. Celentano (éds.), Papers on Rhetoric XIII
(2016) 149-171.

Museum Helveücum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080



Un orateur philosophe au banquet (Dion de Pruse, or. XXVII) 261

comparé à Aristoclès51. Bien qu'il se veuille plus philosophe que sophiste, Dion

fréquente les hautes sphères de la société, voire les cercles proches du pouvoir quand
il est à Rome sous Vespasien, puis après la mort de Domitien. Dans le discours

Euboïque, il rappelle lui-même qu'il a été invité chez de grands personnages52 et,

même pendant la période de l'exil, il a fait de nombreux voyages qui l'ont forcément

amené à être reçu ici et là53 et à s'entretenir de divers sujets avec ses hôtes.

Un autre élément à prendre en considération consiste dans la pratique de la

rhétorique dans un cadre convivial. Au banquet, des éloges peuvent être prononcés,

par exemple à l'occasion d'un mariage privé54. De même, dans un banquet

public, un orateur de renom peut être invité à prendre la parole55. En outre, alors

que certains discours qui nous ont été transmis semblent avoir été prononcés dans

des occasions similaires, si des auteurs comme Plutarque ou Lucien ironisent sur
les sophistes qui prononcent au banquet des discours rhétoriques, leurs témoignages

doivent se comprendre en fonction d'une pratique courante56. Le banquet

peut aussi être un lieu d'étude et d'exercice rhétorique: on sait par Philostrate

qu'Hérode Atticus améliorait son art même à table57 et qu'il réunissait ses dix
meilleurs élèves au Clepsydrion, une sorte de séminaire spécialisé qui, après les

auditions ouvertes à tous, prenait la forme d'un banquet sélect58. La pratique de la

rhétorique au banquet est donc bien attestée, mais elle est aussi souvent réprouvée

quand elle donne lieu à des excès59. C'est le cas ici, dans le discours XXVII,

quand Dion fustige ceux qui récitent des «discours insensés et longs», ce qui
rappelle le rhéteur Dionysodore qui, dans le Banquet de Lucien, débite des œuvres de

sa composition60. Toutes ces données révèlent que des discours en bonne et due

si Selon Synésios, quand Aristoclès passa de la philosophie à la sophistique, évoluant ainsi en
sens contraire de Dion, il se mit à jouer au cottabe, fréquenta des joueuses de flûte et organisa des

banquets: cf. Synésios, Dion ou du genre de vie conforme à son modèle, 1,4.
52 VII, 66. Cf. Desideri, op. cit. (n. 6) 224.

53 Cf. Jones, op. cit. (n. 4) 46.

54 Cf. D. A. Russell, « Rhetors at the wedding», Proceedings of the Cambridge Philological Society 25

(1979) 104-117; Pernot, op. cit. (n. 5) 98-102; Amato, op. cit. (n. 3) 341-342.
55 Cf. Philostrate, Vies des sophistes II, 25, 612 (le discours d'Hermocrate au «cratère panionien»
à Phocée pourrait être un discours de ce genre).
56 Plutarque, Propos de table I, 4, 621 B; Lucien, Sur les hôtes à gages, 35; Contre l'inculte qui
achète de nombreux livres, 20.

57 Philostrate, Vies des sophistes II, 1, 565. Un comportement similaire était adopté par Chrestos

de Byzance (II, 11, 591).

58 Philostrate, Vies des sophistes II, 10, 585-586; II, 13, 594.

59 Philostrate, Vies des sophistes II, 33, 627 note qu'Aurelios allait déclamer jusque dans les tavernes.

Dans les Propos de table, sont condamnés par exemple ceux qui se mettent prononcer des harangues

et des plaidoiries ou à déclamer au banquet (I, 4, 3, 621 B-C). Sur la pratique déclamatoire au

banquet, cf. J. Goeken, «Présence de la déclamation au banquet», dans R. Poignault/C. Schneider

(éds.), Présence de la déclamation antique (controverses et suasoires). Textes réunis par R. P. et C. S.

(Clermont-Ferrand 2015) 19-37.
60 Cf. Lucien, Le Banquet ou les Lapithes, 17. Comparer l'analyse de Platon, Protagoras, 347 c-d, à

propos des bons et des mauvais banquets, et les échos de cette analyse dans Dion XXX, 41-43, avec

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080



262 Johann Goeken

forme étaient bien prononcés au banquet. Et les Propos de table de Plutarque

prouvent à chaque page que des réflexes rhétoriques sont à l'œuvre dans la

conduite de la conversation conviviale et dans la recherche en commun. Par

conséquent, l'idée que le discours XXVII de Dion (un discours qui évite les écueils de la

sophistique technicienne) ait pu être prononcé lors d'un banquet ne semble pas

impossible.
Si l'on examine à présent le discours XXVII lui-même, il s'avère qu'il

comporte d'abord un certain nombre de caractéristiques formelles qui peuvent
s'expliquer par un cadre convivial, par exemple: la liberté de composition, l'emploi
d'un style relativement simple qui procède souvent par juxtaposition et accumulation,

le recours à la comparaison et à un niveau de langage plutôt simple - autant
d'éléments qui font penser à l'esthétique de la conversation, propre à la laiia61.

Ensuite, la durée relativement brève de la «diatribe» (par opposition justement
aux «longs discours» qui sont dénoncés au début) permet d'imaginer des prises de

parole alternées, comme c'est de règle au banquet, sans que l'orateur paraisse

monopoliser la parole, comme si le discours XXVII (qui n'a pas de conclusion

formelle) pouvait être suivi d'autres allocutions. Dion pourrait donc mettre en

pratique les préceptes qu'il est en train de défendre62 dans un discours qui
ressemble beaucoup, par son style et sa brièveté, aux prises de parole que Plutarque
a retranscrites dans ses Propos de table.

Au-delà des éléments formels, le contenu même de la Staiptßq ressortit, par
bien des aspects, aux thèmes traditionnels de la conversation conviviale. Il est tout
d'abord question de ce qui se passe au banquet: c'est ce qu'annonce le titre et

c'est là un procédé typique de la littérature de banquet, qu'il s'agisse de prose ou
de poésie. Le texte de Dion évoque ce qui se déroule dans les banquets, tout en

suggérant les gestes qu'il convient d'y adopter. Le même phénomène s'observe

dans les œuvres conviviales du contemporain de Dion, Plutarque, à savoir le Banquet

des sept sages et les Propos de table, où malgré les évolutions de l'histoire, le

modèle du oùpnooiov archaïque et classique reste aussi très prégnant. Cette

double dimension descriptive et prescriptive, que l'on retrouve à l'œuvre dans

l'iconographie des vases manipulés au banquet63, est par exemple une caractéristique

de la poésie archaïque dont le contexte d'énonciation implique souvent une
récitation lors d'un banquet64. Il s'agit là d'une réalité très ancienne et Oswyn

les commentaires de Menchelli, op. cit. (n. 4) 309-314, de Amato, op. cit. (n. 3) 348-349, et de

Gangloff, op. cit. (n. 13) 379.

61 Ménandros II, 388, 16-394, 31. Cf. Pernot, op. cit. (n. 5) 562; Id., «Un rendez-vous manqué»,
Rhetorica 11 (1993) 421-434.
62 Gangloff, op. cit. (n. 13) 14, a souligné la dimension réflexive de la rhétorique de Dion.

63 Cette dimension réflexive est propre à l'univers du banquet, comme l'a démontré Lissarrague,
op. cit. (n. 26) 83-103.
64 Cf. C. M. Bowra, «Xenophanes on Songs at Feasts», dans Id., Problems in Greek Poetry (Oxford
1953) 1-14.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080



Un orateur philosophe au banquet (Dion de Pruse, or. XXVII) 263

Murray a suggéré que l'Odyssée elle-même avait été conçue pour être récitée dans

des occasions de ce genre, avec une structure par épisodes adaptée aux étapes du

oupnôaLov65.

De manière plus précise, Dion parle du comportement des convives et notamment

de l'exercice de la parole - un thème là encore attesté dans la littérature de

banquet depuis Homère. Par exemple, la mise en valeur de la parole du sage, mais

aussi de son rôle et de son attitude, de même que la comparaison avec la médecine

sont des thèmes que l'on retrouve développés en particulier dans les Propos de

table de Plutarque66, un auteur que Dion a très probablement rencontré67. Quand
Dion affirme que l'homme «doux» conduit le groupe des convives à avoir des

rapports plus agréables et plus amicaux, il emploie les notions d'habileté et de persuasion68;

de même, Plutarque parle des philosophes qui savent s'adapter au contexte
du banquet dans des termes approchants: «[Les] hommes d'esprit, même

lorsqu'ils font directement de la philosophie, [...] conduisent leurs propos par les

voies de la persuasion (ôià toù mGavoû), plutôt que par celles des démonstrations

péremptoires»69. Par ailleurs, le thème des panégyries est aussi attesté dans la
littérature de banquet, et en particulier chez Plutarque, dont les camarades de boisson

s'interrogent par exemple sur les épreuves athlétiques ou sur les couronnes

qui récompensent les vainqueurs aux concours70.

Il faut ajouter que l'association des deux thèmes du banquet et de la panégy-

rie, qui a fait dire à certains que le discours XXVII portait mal son titre, constitue

peut-être en elle-même un indice supplémentaire. L'agencement d'une double

réflexion de ce genre, qui est donc attestée en contexte convivial si l'on en croit

Plutarque par exemple, fait également penser au poète Xénophane qui s'est exprimé,

lui-même au banquet, sur ces deux sujets, comme le montrent deux fragments
de son œuvre élégiaque transmis par Athénée, et qui à cet égard constitue une
référence culturelle majeure pour les auteurs de la tradition conviviale à l'époque de

65 0. Murray, «The Odyssey as Performance Poetry», dans M. Revermann/P. Wilson (éds.), Performance,

Iconography, Reception: Studies in Honour ofOliver Taplin (Oxford 2008) 161-177.

66 Sur le thème de la médecine, cf. M. Vamvouri Ruffy, « Symposium, Physical and Social Health
in Plutarch's Table Talk», dans F. Klotz/K. Oikonomopoulou (éds.), The Philosopher's Banquet.
Plutarch's Table Talk in the Intellectual Culture of the Roman Empire (Oxford 2011) 131-157; Ead., Les

Vertus thérapeutiques du banquet. Médecine et idéologie dans les Propos de Table de Plutarque (Paris
2012).

67 Cf. Desideri, op. cit. (n. 6) 4-5; A. Brancacci, Rhetorike philosophousa. Dione Crisostomo nella

cultura antica e bizantina (Napoli 1985) 32-35; L. Pernot, «Plutarco e Dione di Prusa», dans P. Volpe
Cacciatore/F. Ferrari (éds.), Plutarco e la cultura délia sua età (Napoli 2007) 105-121 (117 sur le thème
du banquet).
68 XXVII, 4 (SeSjLÖTqn xai iTEiOot). Comparer Dion XXXII, 17-18, avec le commentaire de

Kasprzyk/Vendries, op. cit. (n. 33) 159.

69 Plutarque, Propos de table 1,1, 614 C (trad. Fuhrmann).
70 Plutarque, Propos de table II, 4, 638 A-F; II, 5, 639 A - 640 A; V, 3, 675 D - 677 B; VIII, 4, 723 A -
724 F.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080



264 Johann Goeken

la Seconde Sophistique71, dans un contexte où les orateurs reprennent en charge les

missions de la poésie72.

Dans le fragment 1 (cité par Athénée XI, 462 c-f), Xénophane décrit ce qui se

passe entre le Setnvov et le oupjiöaiov, c'est-à-dire entre l'étape alimentaire et le

moment de boire, puis il énonce une série de prescriptions sur ce que doit être le

banquet, en recommandant la décence des comportements et en demandant d'éviter

d'aborder les récits mythologiques qui mettent en scène Géants, Titans et

autres Centaures. De la même façon, Dion, qui connaît bien Platon (lequel a été

influencé, dans sa réflexion sur la poésie et les mythes, par Xénophane73), critique
les comportements de ses contemporains et dénonce les violences en citant lui-
même le mythe du combat des Lapithes et des Centaures, comme symbole des

attitudes à éviter74. En ce sens, il serait tentant d'imaginer que Dion prenne, comme

Xénophane et d'autres avant lui, la posture du symposiarque, c'est-à-dire de celui

qui énonce les règles du banquet et veille à ce qu'elles soient observées par
l'assemblée.

Dans le fragment 2 (Athénée X, 413f - 414c), Xénophane médite sur les

honneurs excessifs qui sont attribués aux vainqueurs des concours d'Olympie, alors

que le «savoir» (oocpiq) du poète et du sage «vaut mieux que la force des hommes

et des chevaux» (pcopqç yùp ùpeLviov dvSpûv qS' lttttojv) et qu'«il n'est pas juste de

préférer la force au bon savoir» (oûSè ôùcaiov npoKpiveiv (bwgqv rfjç àyaGrjç

aocpiqç)75. Ici le thème des concours et de la panégyrie donne lieu à un traitement
différent et Xénophane s'attache à comparer l'image et la fonction sociales de

l'athlète avec celles du poète. Dion reprend néanmoins certains éléments, en

soulignant que les concours et toutes les attractions qui s'ensuivent ont plus de succès

que les paroles du sage.

Le précédent que constitue, parmi d'autres, Xénophane révèle encore une
fois que le banquet et la panégyrie constituent deux terrains d'observation privilégiés

pour le sage, deux thèmes traditionnels de la philosophie morale et deux

71 Pour la lecture des deux fragments, nous utilisons l'édition de L. Reibaud, Xénophane de

Colophon, Œuvre poétique, éditée, traduite et commentée par L. R. (Paris 2012) 2-13. Les deux thèmes du

banquet et de la panégyrie sont bien mis en vedette par M. Marcovich, «Xenophanes on Drinking-
Parties and Olympic Games», Illinois Classical Studies 3 (1978) 1-26. Voir aussi Bowra, op. cit. (n. 64);

Id., «Xenophanes and the Olympian Games», dans Id., Problems in Greek Poetry (Oxford 1953) 15-37;
]. Defradas, «Le banquet de Xénophane», REG 75 (1962) 344-365; H. Herter, «Das Symposion des

Xenophanes», RhM 190 (1966) 193-235; P. Giannini, «Senofane fr. 2 Gentili-Prato e la funzione
dell'intellettuale nella Grecia arcaica», QUCC10 (1982) 57-69.
72 Cf. Pernot, op. cit. (n. 5) 635-657.
73 Sur ce point précis, voir G. Cerri, La poétique de Platon (Paris 2015) 57-68 (chapitre 2: «Un

précédent archaïque: Xénophane de Colophon»).
74 XXVII, 2. Comparer Dion XXXII, 53 et 95. On retrouve, entre autres, le procédé dans l'opuscule
de Lucien qui est intitulé précisément Le Banquet ou les Lapithes. Sur la violence au banquet, voir
par exemple Bowra, op. cit. (n. 64) 10; J. N. Davidson, Courtesans and fishcakes. The consuming
passions ofclassical Athens (Chicago 1997) 300.

75 Xénophane, fr. 1, v. 11-12 et 13-14.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080



Un orateur philosophe au banquet (Dion de Pruse, or. XXVII) 265

sujets pouvant être traités dans le cadre même d'un banquet (puisque les deux

élégies de Xénophane ont été conçues pour être prononcées dans un tel cadre

et qu'elles sont citées, chez Athénée, au cours d'un banquet). Le parallèle qui
s'instaure suggère donc aussi que Dion a pu s'exprimer sur ces sujets dans le cadre

d'un banquet, reprenant ainsi, comme l'ont fait d'autres orateurs de la Seconde

Sophistique, une des missions de la poésie. Cependant la ressemblance entre l'orateur

qui prononce la « diatribe » sur les banquets et Diogène qui se produit aux jeux
isthmiques pourrait suggérer que Dion lui-même se produit lors d'une panégyrie.
Mais, dans la deuxième partie du discours XXVII, l'orateur précise bien que, dans

les panégyries, à cause du tumulte qui y règne, le sage s'abstient de prendre la

parole - ce qui n'est pas le cas dans le cadre du banquet, où l'on attend de chaque
convive qu'il s'exprime76. Opposant ainsi l'attitude douce et persuasive du sage au

banquet à son silence résigné lors des panégyries, Dion donne donc un indice

supplémentaire concernant le contexte où il se produit. Si le sage a plus de chance de

pouvoir parler au banquet qu'à la panégyrie, si les concours et le cfupnôoiov sont
des thèmes de la conversation conviviale, comme l'attestent Xénophane, Plutarque
ou Athénée, il semble donc plausible que Dion, pour qui le philosophe ne doit pas

rester seul sans transmettre sa sagesse77, prenne la parole lors d'un banquet pour
donner son avis sur le comportement des hommes au banquet ou lors des panégyries,

tout en livrant une réflexion sur le rôle du sage, c'est-à-dire sur la manière

dont il conçoit sa mission d'orateur philosophe, en s'opposant lui aussi aux
représentations en vigueur chez ses contemporains78.

5. Conclusion

En s'exprimant sur les banquets et les panégyries, Dion Chrysostome non seulement

observe les caractères et les comportements de ses contemporains, mais il
porte aussi un regard critique sur les normes sociales et culturelles de son époque.
En ce sens, le discours XXVII peut bien constituer une «diatribe» satirique de

moraliste et de philosophe, même si le ton employé se caractérise non par sa vivacité

ou son agressivité, mais plutôt par sa modération et sa douceur. La réflexion
menée par Dion met en lumière l'importance des Àôyoi, c'est-à-dire de

l'éloquence. L'orateur présente les conditions de diffusion d'une parole en particulier,
celle du sage, qui peut se déployer plus facilement au banquet que lors des

panégyries et dans le monde en général. Le discours XXVII souligne en fait l'importance
de cette parole dans le cadre du banquet, qui tient lieu de microcosme et qui

76 Cf. XXVII, 4 et 6.

77 Cf. Pernot, op. cit. (n. 1) 251.

78 La critique des comportements sympotiques est traditionnelle dans le cynisme: cf. J. König,
Saints and Symposiasts. The Literature ofFood and the Symposium in Greco-Roman and Early Christian

Culture (Cambridge 2012) 19.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080



266 Johann Goeken

sert de laboratoire, et Dion réfléchit ainsi à son statut d'orateur philosophe en

s'opposant notamment aux sophistes qui polluent les banquets et les panégyries,
mais qui ne sont d'aucun secours en cas de difficulté dans l'existence. C'est dire

déjà l'importance de ce texte bref.
En développant de telles idées, le discours XXVII s'inscrit dans une tradition

satirique propre à la poésie et à la philosophie. Mais Dion ne fait pas que condamner:

il observe, il analyse, il donne des conseils et il propose ses services. Il renoue
ainsi avec une des missions de la poésie conviviale qui consiste précisément à donner

des conseils et qui est reprise par des auteurs comme Plutarque et Athénée. La

perspective choisie par Dion rappelle la poésie morale et exhortative d'un Théo-

gnis ou d'un Xénophane, laquelle reste une référence dans le contexte archaïsant

de la Seconde Sophistique. On le voit, Dion contredit Épictète, lequel faisait de

Dion le modèle du conférencier d'apparat pour le distinguer du philosophe qui
doit se soucier du progrès moral de ses auditeurs79.

Il faut préciser que Dion ne condamne ni les banquets ni les panégyries, mais

il critique le mauvais usage qui en est fait. Ces deux institutions sont en effet des

symboles de l'hellénisme. En attaquant la mauvaise distribution de la parole dans

ces deux types de circonstance, Dion propose aussi, dans le contexte de l'Empire
romain, une réflexion sur l'hellénisme et sur la contribution de la philosophie à la

noblesse de l'identité grecque.
En définitive, le contenu, la structure et les particularités formelles du

discours XXVII rendent très vraisemblable sa prononciation lors d'un banquet, et le

parallèle que constituent les Propos de table de Plutarque vient renforcer cette

hypothèse. Du reste, ce parallèle des «propos de table» prononcés parfois à l'occasion

de concours et conservés par Plutarque pourrait aussi suggérer que Dion

s'exprime dans un banquet organisé au moment d'une panégyrie80. En tout cas, le

terme SiaTpißf|, que l'on trouve dans le titre, renvoie à une forme d'expression
assez large, semble-t-il, pour laisser supposer un auditoire de convives actifs sur le

point de réagir au discours bref et familier du philosophe, qui sait lui aussi mêler
le sérieux au plaisant, comme c'est l'usage au banquet81.

Une telle hypothèse, qui est confortée, nous l'avons vu, par des témoignages

concernant d'autres représentants de la Seconde Sophistique, permet alors de

jeter un œil différent sur la typologie des discours de Dion et sur les occasions

dans lesquelles l'orateur philosophe se produisait. Elle donne aussi l'occasion de

79 Épictète, Entretiens III, 23,17-19, avec les commentaires de Desideri, op. cit. (n. 6) 2-4 et 13, et

de Brancacci, op. cit. (n. 67) 28-32.
so Je remercie Ewen Bowie d'avoir bien voulu discuter avec moi de ce point précis. Sur le cont-

texte agonistique des banquets de Plutarque (que l'on peut ainsi comparer à ceux de Platon et Xéno-

phon), cf. König, op. cit. (n. 78) 85-88.
81 Cf. Plat., Banquet, 197 e; Xén., Banquet, 1,1; Dion II, 17; Hermog., La méthode de l'habileté, 36,

454, 20-25 Rabe. Sur ce mélange du jeu sérieux, qu'on retrouve dans la «diatribe», voir aussi Oltra-

mare, op. cit. (n. 13) 15-16.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080



Un orateur philosophe au banquet (Dion de Pruse, or. XXVII) 267

mieux situer l'orateur dans le monde grec des Ier—IIe siècles et dans la culture de

son temps. Dion se voulait un philosophe engagé82; et, pour accomplir sa mission,

il recourait à l'éloquence non seulement dans des contextes publics et politiques
comme les panégyries, mais aussi dans des circonstances privées et donc forcément

dans le cadre du oupjT00iov, lequel constitue un lieu traditionnel de sociabilité,

d'exhortation et d'éducation. Par conséquent, si la Staxpißij de Dion constitue

bien un «propos de table» bref et réfléchi, s'opposant aux «discours longs et

insensés» des fâcheux et des sophistes, elle nous fait entendre ainsi d'une autre
manière ce qui pouvait se dire à la table des Grecs, en l'occurrence ce que pouvait
dire un orateur philosophe veillant à ne pas importuner ses camarades de boisson

par un discours trop long et trop technique83.

Correspondance:
Johann Goeken

Université de Strasbourg
Faculté des lettres
Le Portique /14, rue René Descartes

F-67084 Strasbourg cedex

jgoeken@unistra.fr

82 Cf. par exemple Dion XLV1II, 14.

83 Je remercie le comité éditorial de Museum Helveticum pour ses observations et en particulier
Christoph Riedweg qui, par sa relecture attentive, m'a permis d'affiner mon analyse du titre et de la

composition du discours pris en examen.

Museum Helveticum 79/2 (2022) 250-267 | DOI 10.24894/2673-2963.00080


	Un orateur philosophe au banquet (Dion de Pruse, or. XXVII)

