Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 79 (2022)

Heft: 1

Artikel: perennare canendo : die Vorstellung von der "Dichtung als Verewigung
in den carmina des Baudri von Bourguell

Autor: Huber-Rebenich, Gerlinde

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-981206

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-981206
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

perennare canendo

Die Vorstellung von der «Dichtung als Verewigung»
in den carmina des Baudri von Bourgueil

Gerlinde Huber-Rebenich, Bern

Abstract: Scholars agree that the poems of Baudri of Bourgueil are greatly indebted to the
poetry of Ovid, the «tenerorum [usor amorum», and generally have the character of a
literary game - in the neoteric sense of ludere - so that the author is by no means identi-
cal with the «I» of his poems, but slips into different roles. The fictional character of Bau-
dri’s poetry has accordingly long been recognized. It is by recourse to ancient forms of
thought and expression that Baudri’s work is able to address topics and adopt positions
which conflict with the morals and expectations of his day. Thus, in his work we often
encounter an idea which Ernst Robert Curtius, in his opus magnum «European Literature
and the Latin Middle Ages», entitled «poetry as immortalization» — an idea that conflicts
to a great extent with the Christian notion of eternal life. This article examines how Bau-
dri in his carmina deals with the topos of immortalization through poetry and how much
freedom he had to do so.

Keywords: Baudri von Bourgueil, Dichtung als Verewigung, Fiktionalitdt, Antikerezep-
tion, christliches Mittelalter.

Dass Verdnderungen in den politischen und gesellschaftlichen Verhéltnissen im
11./12. Jahrhundert auch zu einem kulturellen Aufschwung fiihrten, der sich nicht
zuletzt auf die Dichtung und das Selbstverstdndnis der Dichter auswirkte, wurde
lingst erkannt.' Zu den herausragenden Vertretern der Poesie zdhlen Godefrid
von Reims (ca. 1030-10957), Marbod von Rennes (ca. 1035-1123), Hildebert von
Lavardin (ca. 1056-1133) und Baudri von Bourgueil (ca. 1046-1130). Schon allein
die Tatsache, dass letzterer seine Gelegenheitspoesie - nicht weniger als 256
Gedichte? - selbst in einer Sammlung vereinigte, zeugt von der Bedeutung, die er

* Ich danke Jean-Yves Tilliette fiir Literaturhinweise zum Thema dieses Aufsatzes.

1 S. z. B. Paul Klopsch, Einfiihrung in die Dichtungslehren des lateinischen Mittelalters (Darmstadt
1980) 83 und passim. Entsprechendes gilt in derselben Zeit auch fiir andere Gattungen, etwa in der
Historiographie, s. Gertrud Simon, «Untersuchungen zur Topik der Widmungsbriefe mittelalterli-
cher Geschichtsschreiber bis zum Ende des 12.Jahrhunderts», in: Archiv fiir Diplomatik, Teil 1: 4
(1958) 52-119; Teil 2: 5 (1959) 73-153, hier: 5, 145.

2 Baudris Corpus von Gelegenheitsgedichten ist deutlich umfangreicher als bei seinen Zeitgenos-
sen, soweit man es auf der Basis der erhaltenen Texte beurteilen kann. - Den folgenden Ausfiihrun-
gen liegt zugrunde die inzwischen massgebliche Ausgabe von Jean-Yves Tilliette (Ed.), Baudri de
Bourgueil, Poémes, Texte établi, traduit et commenté par Jean-Yves Tilliette, 2 Bde., (Paris 22012
(11998)). Die éltere Ausgabe von Phyllis Abrahams (Ed.), Les oeuvres poétiques de Baudri de Bourgueil
(1046-1130). Edition critique publiée d’aprés le manuscrit du Vatican (Paris 1926) weist eine Reihe
von Mingeln auf und gilt als {iberholt; in der Reihe Editiones Heidelbergenses ist erschienen: Karl-
heinz Hilbert (Ed.), Baldricus Burgulianus, Carmina (Heidelberg 1979).

Museum Helveticum 79/1 (2022) 137-149 | 10.24894/2673-2963.00053



138 Gerlinde Huber-Rebenich

seinen Werken beimass.? Hinzu kommt, dass in einer ganzen Reihe seiner carmi-
na Dichten das zentrale Thema bildet:* Neben Bitten um kritische Durchsicht
zugesandter Verse,? Lob eines Dichterkollegen® und Zeugnissen literarischen Aus-
tauschs’ finden wir bei ihm auch Gedichte an oder auf seine Schreiber,® ja sogar
seine Schreibutensilien,? eine Consolatio an sein Buch zum Trost fiir Kritik,'® Kla-
gen iiber mangelnde Zeit zum Dichten,' und eine Verteidigung seiner <leichten
Muse»."? Dass diese Muse sich in hohem Masse an der Poesie des tenerorum lusor
amorum Ovid orientiert und insgesamt — im Sinne des neoterischen ludere — den
Charakter eines literarischen Spiels tragt, bei dem der Autor keineswegs mit dem
Ich seiner Gedichte identisch ist, ist in der Forschung ldngst unumstritten - eben-
so, dass Baudri dieses Spiel weiter treibt, als seine Zeitgenossen.'® Vielleicht zu
weit fiir seine Zeit, wofiir die geringe Verbreitung seiner Gedichtsammlung
spricht, die nur in einer einzigen Handschrift tiberliefert ist.1#

Viele Aspekte von Baudris literarischem Spiel wurden bereits in den Blick
genommen und ausfiihrlich analysiert. In meinen folgenden Ausfithrungen will
ich den Fokus auf seinen Umgang mit einer aus der antiken Poesie ererbten Vor-
stellung richten, die Ernst Robert Curtius in seinem opus magnum Europdische
Literatur und lateinisches Mittelalter mit dem Titel «Dichtung als Verewigung»

3 So schon Gerald A. Bond in seiner fiir Baudris Poetologie massgeblichen Studie («Iocus amoris:
The Poetry of Baudri of Bourgueil and the Formation of the Ovidian Subculture», in: Traditio 42
(1986) 143-193, hier: 153).

4  S.Bond, a.0.(Anm. 3) 144.

Z.B. carm. 252; 153.

Z.B.carm. 86; 87; 193; 201; 223; 250.

Z.B.carm. 10; 86; 90, 129, 137; 197.

Z.B.carm. 9; 84.

Z.B.carm. 12;92; 144; 196.

10 S.carm. 1.

1" S. carm. 89.

12 S.carm. 85,

13 Zu Baudris Ovid-Rezeption s. (in Auswahl) Jean-Yves Tilliette, «Savants et poétes du Moyen
Age face a Ovide. Les débuts de I’aetas ovidiana», in: Michelangelo Piccone/Bernhard Zimmermann
(Hrsg.), Ovidius redivivus. Von Ovid bis Dante (Stuttgart 1994) 63-104, hier: 73-104, zu einzelnen
Themen und Motiven Sabine Schuelper, «Ovid aus der Sicht des Balderich von Bourgueil, dargestellt
anhand des Briefwechsels Florus-Ovid», in: Mittellateinisches Jahrbuch 14 (1979) 93-115; Michael
von Albrecht, «La correspondance de Péris et d’'Héléne: Ovide et Baudri de Bourgueil», in: Raymond
Chevallier (Hrsg.), Colloque Présence d'Ovide (Paris 1982) 189-193; Christine Ratkowitsch, «Io und
Europa bei Baudri von Bourgueil», in: Ewald Kénsgen (Hrsg.), Arbor amoena comis, 25 Jahre Mittella-
teinisches Seminar in Bonn (Stuttgart 1990) 155-161; dies., «Die keusche Helena. Ovids Heroides 16/
17 in der mittelalterlichen Neudichtung des Baudri von Bourgueil», in: Wiener Studien 104 (1991)
209-236; grundlegende Beobachtungen zu Baudris «<Maskenspiel» in dem seither vielzitierten Artikel
von Bond, a.0. (Anm. 3) bes. 177f,, s. auch ders., «Composing Yourself: Ovid's Heroides, Baudri of
Bourgueil and the Problem of Persona», in: Mediaevalia 13 (1989) 83-117 und Tilliette, a.0.
(Anm. 13) 82-86.

14 Vgl Tilliette, a.0. (Anm. 2) Bd. 1, XXXIII; der Codex unicus ist der Vat. Reg. Lat. 1351.

O e N oW

Museum Helveticum 79/1 (2022) 137-149 | 10.24894/2673-2963.00053



Die Vorstellung von der «Dichtung als Verewigung» in den carmina des Baudri von Bourgueil

{iberschrieb.' Dass diese Vorstellung bei den Dichtern des 11./12. Jh. wieder ver-
mehrt auftaucht, ist keine neue Erkenntnis,'® wurde aber fiir Baudri von Bour-
gueil noch nicht systematisch dokumentiert.'” Dies will ich im Folgenden tun.
Zuvor ein Blick auf Baudris grosses Vorbild: Ovid. Dieser beendet sein monu-
mentales mythologisches Epos, die Metamorphosen, mit einer Sphragis, in der er
dem Werk Unzerstorbarkeit und sich selbst ewigen Ruhm bzw. ewiges Leben in
Aussicht stellt. Das pointierte Schlusswort lautet: vivam! (Ov., Met. 15,871-879):

Iamque opus exegi, quod nec Iovis ira nec ignis
nec poterit ferrum nec edax abolere vetustas.
Cum volet, illa dies, quae nil nisi corporis huius
ius habet, incerti spatium mihi finiat aevi:
parte tamen meliore mei super alta perennis
astra ferar, nomenque erit indelebile nostrum,
quaque patet domitis Romana potentia terris,
ore legar populi, perque omnia saecula fama,
siquid habent veri vatum praesagia, vivam.'®

Die Vorstellung, dass ein Dichter aus eigener Kraft mit seinem Werk etwas Unver-
gangliches schafft und fiir sich selbst, tiber dieses Werk, Unsterblichkeit erlangt,
ist in der Antike so geldufig und so stark im poetologischen Diskurs verankert,
dass es Signalwirkung hat, wenn Ovid mit dem Beginn seiner Sphragis auf das in
den Zitatenschatz eingegangene Exegi monumentum aere perennius' aus Hora-
zens Ode 3,30,1 anspielt.

15 Ernst Robert Curtius, Europdische Literatur und lateinisches Mittelalter (Tiibingen !'1993
['19481), Exkurs I¥X, 469f.; s. auch Exkurs XII, 479f. zum «Dichterstolz ».

16 S. z. B. Klopsch, a.0. (Anm. 1) 88-91; Jean-Yves Tilliette, «Troiae ab oris. Aspects de la révolu-
tion poétique de la seconde moitié du XI® siécle», in: Latomus 58.2 (1999) 405-431, v.a. 414-416 am
Beispiel der Versus Eporedienses des Guido von Ivrea, auf den schon Curtius a.0. (Anm. 15) 479 hin-
gewiesen hat (s. v.a. vv. 283-300 mit Kommentar in: Marek Thue Kretschmer, Latin Love Elegy and
the Dawn of the Ovidian Age. A Study of the Versus Eporedienses and the Latin Classics [Publications
of the Journal of Medieval Latin 14] [Turnhout 2020] 40-43 und 98-100); Helena de Carlos Villa-
marin, «El poder de la poesia: un tema de Godofredo de Reims», in: Manuela Dominguez Garcfa u.a.
(Hrsg.), Sub luce florentis calami. Homenaje a Manuel C. Diaz y Diaz (Santiago de Compostela 2002)
289-303, hier: 290f.

17 Beobachtungen zu einzelnen Stellen in Baudris Werk z. B. bei Tilliette, a.0. (Anm. 13) 76f., 96.
18 «Habe vollbracht nun ein Werk, das nicht Juppiters Zorn, das nicht Schwert noch / Feuer wird
kénnen zerstoren und nicht das gefrassige Alter. / Setze der Tag, dem nur ein Recht auf den Leib hier
gegeben, / wann er nur mag ein Ziel meinem fliichtigen Dasein: ich werde / doch mit dem besseren
Teil meines Selbst mich iiber die Sterne / heben auf ewig und unzerstérbar wird bleiben mein Name.
/ Wo des Romers Macht auf bezwungenen Landen sich breitet, / wird mich lesen das Volk, und fir
alle Jahrhunderte werde -/ ist etwas Wahres am Wort der Seher — im Ruhme ich leben.» (aus: Publi-
us Ovidius Naso, Metamorphosen, in deutsche Hexameter iibertragen und mit dem Text herausgegeben
von Erich Résch [Miinchen 1974 (*1952))).

19 «Ich habe [mir] ein Denkmal geschaffen dauerhafter als Erz». Die Ubersetzungen stammen
hier und im Folgenden, wenn nicht anders angegeben, von der Verfasserin.

Museum Helveticum 79/1 (2022) 137-149 | 10.24894/2673-2963.00053

139



140 Gerlinde Huber-Rebenich

Ein monumentum aere perennius kann der Dichter nicht nur sich selbst set-
zen, sondern auch den Personen, die er in seinen Versen rilhmt. Wieder ist es
Horaz, der - in Ode 4,8 - den Wert der Poesie preist, ohne deren Zutun selbst
Heroen und Helden wie Romulus und Scipio Africanus in Vergessenheit gerieten.
Die Quintessenz der Ausfithrungen lautet:

Dignum laude virum Musa vetat mori
Caelo Musa beat. (v. 28£.)%°

Der Dichter wird also durch sein Werk zum Garanten fiir Unsterblichkeit, fiir ewi-
ges Leben.

Mit dem Aufkommen des Christentums musste er diese Rolle indes an einen
anderen abgeben. Dies blieb nicht ohne Auswirkungen auf das Verstédndnis und
den Stellenwert von Dichtung. Unter den veranderten Rahmenbedingungen galt
die Vorstellung von der verewigenden Kraft der Poesie als siindhafte Anmassung.
Was allenfalls noch anging, war die Verewigung anderer, ihre Bewahrung im
Gedachtnis der Nachwelt, besonders dann, wenn es sich um Vorbilder der christli-
chen Lebensfiithrung handelte - allen voran Christus selbst, sodann Mértyrer und
Heilige.?' Die «Verewigung seiner selbst»> durch einen eigenen schépferischen Akt
hingegen musste geradezu als Sakrileg empfunden werden. Und mit der christli-
chen vita aeterna konnte die «nur> im Gedachtnis der Menschen verankerte vita
perennis des beriihmten Dichters ohnehin nicht konkurrieren.

Programmatische Selbstaussagen von Dichtern und Literaten waren kiinftig
gepragt von Demutsgesten und der Unterordnung der eigenen Leistung unter den
gottlichen Heilsplan. Ein Schliisseltext, der mit den antiken Vorstellungen vom
bleibenden Dichterruhm abrechnet, ist der Prolog des Juvencus zu seinem Bibel-
epos Evangeliorum libri quatuor®® (entstanden um 330), den Dieter Kartschoke
treffend als «historische[n] Ausgangspunkt einer christlich-poetischen Exordialto-
pik»? bezeichnet hat und der als reprisentativ fiir die grundsitzliche Einstellung
des christlichen Mittelalters zum Wert und Bestand von Dichtung gelten kann. Die-
ser Text wurde schon vielfach kommentiert,?* weshalb ich hier nur die wesent-
lichsten Grundgedanken zusammenfasse:

20  «Dass ein des Lobes wiirdiger Mann stirbt, duldet die Muse nicht. / Die Muse begliickt [ihn] mit
dem [Zugang zum ] Himmel».

21 Exemplarisch: die MartinsVita des Sulpicius Severus mit der programmatischen Legitimation
hagiographischen Schreibens in Kap. 1 (Ed. Halm [CSEL 1] (Wien 1866) 110f,; Ed. Fontaine, Bd. 1 (Pa-
ris 1967) 250ff.); s. dazu Walter Berschin, Biographie und Epochenstil im lateinischen Mittelalter, Bd. 1
(Stuttgart 1986) bes. 199-201.

22 Ed. Huemer (CSEL 24) (Wien 1891) 1f.

23 S. Dieter Kartschoke, Bibeldichtung. Studien zur Geschichte der epischen Bibelparaphrase von
Juvencus bis Otfrid von Weissenburg (Miinchen 1975) 56.

24 S, Reinhart Herzog, Die Bibelepik der Spdtantike: Formgeschichte einer erbaulichen Gattung
(Miinchen 1975) XLV-XLIX; Kartschoke, a.0. (Anm. 23) 56-59; Klopsch, a.0. (Anm. 1) 3-5 und pas-
sim; Jacques Fontaine, Naissance de la poésie dans I'occident chrétien. Esquisse d’'une histoire de la

Museum Helveticum 79/1 (2022) 137-149 | 10.24894/2673-2963.00053



Die Vorstellung von der «Dichtung als Verewigung» in den carmina des Baudri von Bourgueil

Alles Irdische ist vergédnglich. Dennoch leben unzéhlige Menschen durch ihre
Taten und deren Verherrlichung durch die Dichter lange Zeit fort (aber eben nur
ange Zeit>, nicht ewig), wodurch auch die Dichter Ruhm erlangen, der dem ewi-
gen Ruhm dhnlich ist (aber diesem in seiner Zeitlichkeit nicht gleichkommt). Wenn
schon die «Alten» durch ihre liigenhafte Dichtung langanhaltenden Ruhm in der
Welt erlangten, um wieviel grosserer Lohn muss dann den Kiinder der christlichen
Wahrheit erwarten? Sein Werk wird ihm beim Jlingsten Gericht das ewige Leben
sichern. Dieses Werk aber hat er nicht aus eigener Kraft erschaffen, vielmehr wur-
de ihm die Fahigkeit dazu als Gottesgabe verliehen. Und der wahre Autor ist nicht
er selbst, sondern er fungiert nur als Sprachrohr des Heiligen Geistes.

Bei aller Distanzierung von den paganen poetae stellt sich Juvencus doch in
deren Tradition, und zwar im Sinne der Uberbietung. Dabei handelt es sich -
geméss seiner Aussageabsicht — aber nicht um eine dichtungsimmanente Uberbie-
tung von ars und ingenium der Vorginger, sondern um die Ersetzung der «fal-
schen»> durch die «richtigen> Themen und - daraus erwachsend — um die Erset-
zung des nur irdischen Ruhms durch den Lohn im Jenseits.

Vor diesem Hintergrund wollen wir nun betrachten, wie Baudri von Bour-
gueil in seiner Gelegenheitsdichtung mit der - aus christlicher Sicht besonders
heiklen - Vorstellung von der «Dichtung als Verewigung» umgeht.

Beginnen wir mit den Epitaphien auf Cicero (carm. 179-184), die allesamt
von Baudris Hochschétzung fiir den grossen Rhetor der Antike zeugen, den er zu
den «Unsterblichen» zdhlt: Cicero lebt - im Sinne von Ovids vivam (carm. 179, v. 1):

En Cicero vivit volitatque per ora legentum,?

Seinem Gegner Antonius, der zwar fiir seine Ermordung und damit fiir das Ende
seines irdischen Lebens verantwortlich war, hat Cicero im Gegenzug <ewige»
Wunde geschlagen — gemeint: mit seinen Philippica (carm. 181, vv. 5f.):

Antoni, te nunc eterno vulnere turpat
Marcus[...].28

Seine Geisteskraft wird die Welt immer bewundern (carm. 182, v. 1):

Ingenium cuius semper mirabitur orbis,¥

poésie latine chrétienne du III* au VI¢ siécle (Paris 1981) 67-80, v.a. 74f.; Wolfgang Kirsch, Die lateini-
sche Versepik des 4. Jahrhunderts (Berlin 1989) 85-92; Thomas Gértner, «Die Musen im Dienste
Christi: Strategien der Rechtfertigung christlicher Dichtung in der lateinischen Spatantike», in: Vigi-
liae Christianae 58.4 (2004) 424-446, hier: 431-436 (mit weiterer, z.T. kontroverser Literatur in
Anm. 24 und 25).

25 «Siehe, Cicero lebt, und er verbreitet [seinen Ruhm] durch der Lesenden Mund».

26 «Antonius, dich versehrt [noch] jetzt mit ewiger Wunde / Marcus [...].»

27 «.../dessen [= Ciceros] Genie die Welt immer bewundern wird.»

Museumn Helveticum 79/1 (2022) 137-149 | 10.24894/2673-2963.00053

141



142 Gerlinde Huber-Rebenich

Er ist auf ewig der Redelehrer schlechthin (carm. 183, vv. 11.):

Qui tenet ac tenuit, docet eternumque docebit
Artem dicendi, verbifluus Cicero,?®

Zwar sind all diese Motive in den Vorlagen aus der Anthologia Latina, auf denen
Baudris Cicero-Epigramme basieren,? bereits vorgepragt, so dass es sich nicht um
vollig eigenstandige Neuschopfungen des mittelalterlichen Dichters handelt. Aber
schon allein die Tatsache, dass er gerade diese Epigramme zur Bearbeitung ausge-
wahlt hat, spricht dafiir, dass er sich deren Inhalt zu eigen machte. Es nimmt dem
Epitheton eternus vielleicht etwas von der Vermessenheit, die nach christlichem
Verstandnis Aussagen iiber den auf eigenen Verdiensten beruhenden Nachruhm
eines Sterblichen anhaften kénnte, dass Baudri hier tiber einen Literaten (keinen
Dichter) aus alten Zeiten handelt, den auch das Mittelalter lingst als auctoritas
anerkannt hat.

Aber selbst vor der «Verewigung» von Zeitgenossen, die keinen vergleichba-
ren Status besitzen, schreckt Baudri nicht zurtick: So verspricht er etwa seinem
Schreiber, ihm zum Dank fiir schnelleres Kopieren und schén illuminierte Initia-
len in seinen Gedichten ein ewiges Andenken zu verschaffen (carm. 84, vv. 13f.):

Ipse tuum nomen in saecula perpetuabo,
Sivaleant aliquem mea carmina perpetuare.3

Der zweite Vers ist wohl nicht als echter Zweifel, sondern eher als Vorbehaltsfor-
mel zu verstehen, im Sinne des siquid habent veri vatum praesagia der ovidischen
Sphragis.

In einem nicht weniger als 28 Distichen umfassenden Klagegedicht setzt Bau-
dri sogar seinem abgebrochenen Griffel in vergleichbaren Wendungen ein blei-
bendes Denkmal (carm. 92, vv. 49-52):

Et, si quid possunt mea carmina posteritatis,
Te commendo meis carminibus titulis.
Vos, o praesentes successurique poetae,
Hos legitote meos de graphio modulos.>!

28 «Der die Redekunst beherrscht und beherrscht hat, der sie lehrt und auf ewig lehren wird, /
der an Worten {iberstrémende Cicero.»

29 S. AL 603-614, Ed. Riese, t. 1.2 (Leipzig 1897) 86-90; zu den Parallelen AL/Baudri s. die Anmer-
kungen von Tilliette, a.0. (Anm. 2) Bd. 2, 268f.

30 «Ich selbst werde deinem Namen auf Ewigkeit Dauer verleihen, / wenn meine Gedichte iiber-
haupt jemandem Dauer verleihen kénnen.» S. Tilliette, a.0. (Anm. 13) 76 Anm. 51.

31 «Und wenn meine Lieder etwas zum Nachleben [beitragen] kdnnen, / dann setze ich dir mit
meinen Liedern eine ehrende Inschrift. / Ihr, gegenwértige und kinftige Dichter, / sollt diese meine
Weisen iiber den Griffel lesen.» S. Tilliette, a.0. (Anm. 13) 76 Anm. 52.

Museum Helveticum 79/1 (2022) 137-149 | 10.24894/2673-2963.00053



Die Vorstellung von der «Dichtung als Verewigung» in den carmina des Baudri von Bourgueil

Die eben zitierten Verse zeugen von einem eher spielerischen Umgang mit dem
Gedanken des Fortlebens in der Dichtung. Ein solches Spiel ist allerdings erst dann
wirklich amiisant, wenn es an eine gangige Vorstellung ankniipft. Und diese Vor-
stellung taucht in dem Diskurs, den Baudri in seinen Gedichten mit seinen
Ansprechpartnern pflegt, haufig auf. So stellt er etwa in carm. 117 dem befreunde-
ten Ménch Maiolus in Aussicht, ihn in seinen Versen zu verewigen (vv. 3£).32 In
diesem Distichon héufen sich, betont durch Alliteration und Polyptoton, die ein-
schlédgigen Begriffe.

Te, si quid valeat, mecum®® mea musa perennet,
Te quoque perpetuis perpetuet titulis.34

Umgekehrt beschwert sich ein gewisser Odo bei Baudri, dass dieser ihn bisher
noch nicht verewigt habe (carm. 204, vv. 11f. u. 17£):

Scilicet indignum me, vir facunde, putasti,
Carmine quem velles perpetuare tuo.

[ess]
Me quoque multorum post nomina clara virorum
Fac tua celestis pagina suscipiat.3

Die celestis pagina des Dichters soll gewiss als Parallele oder sédkulare Alternative
zum biblischen «Buch des Lebens»3 verstanden werden, wodurch die das Irdische
transzendierende Kraft der Poesie noch betont wiirde. Die Identitdt des Odo, der
dieses Gedicht verfasst hat bzw. verfasst haben soll, ist umstritten: Es ist nicht aus-
zuschliessen, dass der Text von Baudri selbst in persona Odonis geschrieben wur-
de.3” In diesem Falle wire eher von einer Selbststilisierung des Dichters auszuge-
hen, wéhrend ein real existierender Odo einen Beleg (mehr) fiir die Aktualitédt der
Vorstellung in zeitgendssischen Dichterkreisen lieferte.

32 S. Tilliette, a.0. (Anm. 13) 76 Anm. 51.

33 Te ... mecum mea musa perennet verstehe ich im Sinne von «meine Muse und ich mégen dich
verewigen», nicht als «meine Muse mége dich und mich verewigen». Der Gedanke der Selbstverewi-
gung - und sei er auch nur nebenbei gedussert - passt nicht zu dem stark auf den Adressaten fokus-
sierten Duktus des Gedichts.

34 «Wenn meine Muse etwas vermag, dann soll sie — zusammen mit mir - dir Dauer verleihen, /
und sie soll dich mit bestdndigen Ehrenbezeugungen fortwahrend erhalten.»

35 «Du hast mich nadmlich, wortgewandter Mann, nicht fiir wiirdig befunden, / mich in deinem
Lied zu verewigen. / [...] / Mach’ doch, dass nach den berithmten Namen vieler Mdnner / deine gottli-
che Seite auch mich aufnimmt.»

3  Z B.Phil4,3; Apc 3,5; Apc 20,12-15.

37 S. Tilliette, a.0. (Anm. 2) Bd. 2, 301. Ins Spiel gebracht wurde auch der Kardinalbischof Odo
von Ostia, der spitere Papst Urban II. (s. Abrahams, a.0. [Anm. 2] 352 Anm. 1 mit Verweis auf dltere
Literatur).

Museum Helveticum 79/1 (2022) 137-149 | 10.24894/2673-2963.00053

143



144 Gerlinde Huber-Rebenich

Und dass diese durchaus aktuell war, zeigt nicht zuletzt Baudris carm. 99 an
den renommierten Dichter Godefrid von Reims,*® in dem er um dessen Freund-
schaft wirbt und ihm die Gabe zuspricht, mit seinen Versen Unsterblichkeit zu ver-
leihen. Diese erbittet er auch fiir sich selbst (vv. 71-74, 83-86, 111-114):

O utinam per te meruissem perpetuari
Meque perennaret musa canendo tua;

Me velles utinam super astra locare beatum;
Sivelles, inter astra locarer ego.

[...]

Tunc morerer letus, morerer cum non moriturus,
Cum me non sineret postera fama mori.

O ter felicem celebrat quem fama superstes,
Atque superstes erit quem tua musa canit.

[...]

Ipsum [= Manasses>®] carminibus, ipsam [= Reims] quoque perpetuasti
Et quicquid captas carmine perpetuas.

Te quoque quandoquidem potes aeternare tuosque,
Aeterna quaeso nomen in astra meum.*

Die Uberwindung des Todes durch das Fortleben in der Dichtung und den Ruhm,
den sie spendet, wird besonders in den vv. 83ff. durch die mehrfache Verneinung
von mori und die affirmative Wiederholung von superstes [esse] betont. Das Motiv
wird in aller denkbaren Vielfalt variiert, mit den Begriffen perpetuare (vv.71, 111,
112), perennare (v. 72), aeternare (vv. 113, 114), super / inter astra locare bzw.
aeternare in astra (vv. 73f., 114). Baudri formuliert hier nicht nur den Gedanken

38  Da dieses Gedicht zum einen eine Hauptquelle fiir das Leben des Godefrid von Reims darstellt
(s. Elmar Broecker [Ed.], Gottfried von Reims, Kritische Gesamtausgabe. Mit einer Untersuchung zur
Verfasserfrage und Edition der ihm zugeschriebenen Carmina. Eingeleitet, herausgegeben und kom-
mentiert von Elmar Broecker [Frankfurt/M. u.a. 2002] 16-24), zum andern eine Apologie von Baudris
dichterischem Schaffen enthélt, gehort es zu den meistzitierten und -analysierten Gedichten aus sei-
nem Corpus, s. z. B. Stephen Jaeger, «The Statue of the Learned Poet in the Eleventh Century», in:
Alois Hahn u.a. (Hrsg.), Norm und Krise von Kommunikation. Inszenierungen literarischer und sozia-
ler Interaktion im Mittelalter. Fiir Peter von Moos (Berlin 2006) 417-438, hier: 431f,; Carmen Cardelle
de Hartmann, «Die Bedeutung des Klangs: Baudri von Bourgueil iber die Dichter Muriel und Gott-
fried von Reims (c. 137 und c. 99)», in: Olivier Collet u.a. (Hrsg.), Fleur de clergie. Mélanges en I’hon-
neur de Jean-Yves Tilliette (Genf 2019) 83-100, hier v.a.: 92.

39 Ebf. Manasses 1. von Reims, ein Férderer Godefrids (s. Broecker, a.0. [Anm. 38] 68-70: Exkurs:
Manasses L. als Freund und Férderer der Literatur).

40  «O hiétte ich es doch verdient, von dir verewigt zu werden, / und wiirde doch deine Muse mir
in ihrem Lied Dauer verleihen. / O wolltest du mich doch gliickselig iber die Sterne erheben; / wenn
du nur wolltest, hitte ich unter den Sternen einen Platz. / [...] / Dann wiirde ich frohgemut sterben,
weil ich als Unsterblicher sterben wiirde, / da der Nachruhm mich nicht sterben liesse. / O dreimal
gliicklich, wen fortdauernder Ruhm verherrlicht, / und fortdauern wird, wen deine Muse besingt. /
[...] /Ihm hast du in deinen Liedern Dauer verliehen und auch ihr, / und du verleihst iiberhaupt all
dem Dauer, was du im Liede einfangst. / Auch dich und die deinen kannst du freilich verewigen, / so
versetze auch, bitte, meinen Namen auf ewig unter die Sterne.»

Museum Helveticum 79/1 (2022) 137-149 | 10.24894/2673-2963.00053



Die Vorstellung von der «Dichtung als Verewigung» in den carmina des Baudri von Bourgueil

von der verewigenden Funktion von Dichtung, sondern auch den eigenen
Wunsch, in dieser verewigt zu werden. Damit schlégt er einen Ton an, der in den
wenigen erhaltenen Gedichten seines Adressaten®' auffillig haufig erklingt. In
dem Briefgedicht an den Erzdiakon Ingelrannus, in dem Godefrid nicht nur des-
sen (endlich!) gebesserte Sitten, sondern auch seine Dichtkunst lobt, ist zu lesen
(carm. 1, vv. 97-100):

Non tamen his demptis metuit tua fama ruinam,
Mansurum solo carmine nomen habes.

Carmine si libeat super ethera ferre potentes,
Carmine quemque super ethera ferre potes.*?

Wenn man von allen iibrigen Gaben des Ingelrannus absieht, so reicht allein
schon seine Dichtung, ihm bleibenden Ruhm zu garantieren. Und auch andere,
wen immer er will, kann er in den Himmel erheben.*®

In einem weiteren Gedicht, in dem ihm der Verfasser einer Trojadichtung,
Odo von Orléans,* im Traum erscheint, preist Godefrid dessen Werk mit dem «Un-
sterblichkeitstopos»* (carm. 2, vv. 218-224):

Et refer egregium, cuius es auctor, opus.
Hoc opus est, eterna tibi quo fama paratur
Vitaque post bustum non habitura modum.
Iam nec tartarei metuenda vorago baratri
Nec Flegetonteas, Odo, timebis aquas.
Dum polus astra feret, mare pisces, aura volucres,
Dum data terra feris, Odo, superstes eris.

a S. Ed. Broecker, a.0. (Anm. 38), die altere (Teil-)Ausgaben ersetzt, zuletzt: André Boutemy,
«Trois oeuvres inédites de Godefroi de Reims», in: Revue du Moyen Age latin 3 (1947) 335-366.

42 «Auch wenn man von all diesen [Gaben] absieht, hat dein Ruhm nicht den Untergang zu
fiirchten: / Allein schon durch dein Lied wirst du einen bleibenden Namen haben. / Wenn es beliebt,
die Méachtigen im Lied in den Himmel zu versetzen, / kannst du einen jeden in den Himmel verset-
zen.»

43 S.auch de Carlos Villamarin, a.0. (Anm. 16) 290f.

44 Die Identitat dieses Odo ist umstritten; ein Resumé des Forschungsstandes und Argumente fiir
die Identitdt mit Odo von Meung finden sich bei Broecker, a.0. (Anm. 38) 46-51; s. auch Helena de
Carlos Villamarin, «On a New Edition of the Carmina by Godfrey of Rheims: Gottfried von Reims.
Kritische Gesamtausgabe. Mit einer Untersuchung zur Verfasserfrage und Edition der ihm zuge-
schriebenen Carmina. Eingeleitet, herausgegeben und kommentiert von Elmar Brécker [sic]», in:
Troianalexandrina 3 (2003) 9-22, hier: 11-13 (mit Argumenten fiir Odo von Ostia).

45  S.auchde Carlos Villamarin, a.0. (Anm. 16) 292-295.

46  «Und denke nur an das ausgezeichnete Werk, dessen Autor du bist. / Dieses Werk ist es, durch
das dir ewiger Ruhm bereitet wird / und ein Leben ohne Ende jenseits des Grabes. / Weder hast du
den Abgrund des Hollenschlundes zu fiirchten / noch die Wasser vom Fluss des Vergessens, Odo. /
Solange der Himmel Sterne trigt, das Meer Fische, die Luft Vogel, / solange die Erde dem Wild Raum
gibt, wirst du, Odo, am Leben bleiben.» S. auch Tilliette a.0. (Anm. 16) 422.

Museum Helveticum 79/1 (2022) 137-149 | 10.24894/2673-2963.00053

145



146 Gerlinde Huber-Rebenich

Hier wird dem Dichter ausdriicklich die Féhigkeit zugeschrieben, sich durch sein
Werk selbst dem Vergessen zu entreissen und nach dem Tod durch ewigen Ruhm,
dem keine Grenze gesetzt ist, fortzuleben. Bemerkenswert ist auch, dass der Dich-
ter hier ausdriicklich als auctor und das Werk als seine Leistung gepriesen wird.*’
Er ist nicht das Sprachrohr einer héheren Macht. Diesen Gedanken formuliert
Godefrid deutlicher als die meisten seiner Zeitgenossen — auch deutlicher als Bau-
dri. Doch selbst Godefrid erhebt diesen Anspruch nicht fiir sich selbst, sondern fiir
den Dichter Odo. Das Bekenntnis <ICH habe geschaffen», <ICH werde leben>, <ICH
habe mir ein Denkmal gesetzt> fliesst offensichtlich im 11./12. Jahrhundert selbst
Literaten, die sich ansonsten in ihrem poetischen Oeuvre stark an antiken Vorbil-
dern orientieren, nicht ohne weiteres in die Feder.

So finden sich denn auch mehr als genug Zeugnisse, in denen die positive Ein-
stellung zum «Ewigkeitswert» der Dichtung geleugnet wird — nicht zuletzt bei Bau-
dri: Allein schon die Epitaphien auf den verehrten Dichterfreund Godefrid spiegeln
den Zwiespalt wider. Nur in einem der insgesamt fiinf Epigramme kommt die per-
ennis fama des verstorbenen Poeten zur Sprache (carm. 39, vv. 5f.):

Ecce perennis adhuc Godefredum fama perennat
Atque perennabit, dum fama volare valebit.*®

Der Grundtenor der tibrigen Grabgedichte (carm. 35-38) ist der, dass mit Godefri-
dus auch seine Muse dahinschwand und dass alle seine Gaben ihn nicht vor dem
Tod bewahren konnten. Freilich ist die Verganglichkeit alles Weltlichen ein géngi-
ges Motiv in christlichen Epitaphien und in diesem Kontext nicht liberraschend.
Nur von dem Dichter Baudri hdtte man zur Wiirdigung des Dichters Godefrid
nach allem auch anderes erwarten kénnen. Aber hier schreibt eben nicht nur der
Dichter iiber den Dichter, sondern auch der Abt von St. Pierre in Bourgueil iiber
den Vorsteher der Kathedralschule von Reims, dessen Tod in der realen, nicht nur
in der hermetischen Welt der Dichtung zu beklagen ist.

Entsprechendes ist auch in carm. 91 zu beobachten, in dem Baudri einen jun-
gen Mann namens Ramnulf zum monastischen Leben bewegen will. Er kritisiert
ihn dafiir, bisher seine (Baudris) Verse zu sehr geschétzt, statt lieber auf seine
Ermahnungen gehért zu haben (vv. 5-11):

47  Zur Frage des Autor-Begriffs in mittelalterlicher Literatur s. (in Auswahl): Alastair J. Minnis,
Medieval Theory of Authorship: Scholastic Literary Attitudes in the Later Middle Ages (London 1984
[220101); Jan-Dirk Miiller, «Auctor - actor — author. Einige Anmerkungen zum Verstdndnis von Autor
in lateinischen Schriften des frithen und hohen Mittelalters», in: Felix Ph. Ingold u. Werner Wunder-
lich (Hrsg.), Der Autor im Dialog. Beitrédge zu Autoritdit und Autorschaft (St. Gallen 1995) 17-31; Eliza-
beth Anderson u.a. (Hrsg.), Autor und Autorschaft im Mittelalter: Kolloquium Meissen 1995 (Tiibin-
gen 1998); Dorothea Klein, «Inspiration und Autorschaft: ein Beitrag zur medidvistischen
Autordebatte», in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 80.1
(2006) 55-96.

48 «Siehe, bleibender Ruhm verleiht Godefrid bleibende Dauer, / und er wird fortdauern, solange
sein Ruhm [durch die Lande] zu fliegen vermag».

Museum Helveticum 79/1 (2022) 137-149 | 10.24894/2673-2963.00053



Die Vorstellung von der «Dichtung als Verewigung» in den carmina des Baudri von Bourgueil

Carmina nostra tibi iam bis, Ramnulfe, rogasti,
Tanquam si caelum carminibus teneas.

Nemo poetarum tenuit per carmina caelum
Dux tamen ad caelum littera saepe fuit.

Si vis ergo viam, Ramnulfe, incedere rectam
Atque fidem nostris addere colloquiis,

Cures colloquium neque cures carmina multum;*

Im Anschluss spielt Baudri seine eigene Poesie zu einem nicht eben hiufig gepfleg-
ten Zeitvertreib (iocando) herunter und gibt selbst zur Entspannung nach harter
Arbeit erbaulicheren Gegenstdnden den Vorzug, und zwar im Schreiben wie im
Lesen. Er distanziert sich sogar explizit von der Lektiire heidnischer Schriften
(vv.13-18):

Nos quoque carminibus aliquando jocando vacamus,
Sed neque carminibus otia multa damus.

Cum volumus siquidem nostrum leviare laborem,
Quod magis aedificet scribimus aut legimus.

Dormit gentilis nobiscum pagina vilis
Namgque libros gentis illius exuimus.*®

Wenn es um die recta via geht, treten also auch fiir Baudri die carmina in den Hin-
tergrund, und er macht klar, dass der Weg zum Himmel nicht tiber die Dichtung
fiihrt. Zumindest erscheint es ihm - in der Rolle als Kleriker und geistlicher Vater
- angemessen, einem jungen Mann diese Lehre zu erteilen. Die Frage, wie ernst
wir das nehmen diirfen bzw. wie liberzeugt Baudri diese offizielle Lehrmeinung
vertritt, ist damit freilich noch nicht beantwortet. Schliesslich erfolgt die Ermah-
nung in Form eines carmen, nicht eines colloquium ...

Dass das sprechende / schreibende Ich in Baudris Gedichten je nach Thema
und Gegeniiber die Maske wechselt, wurde bereits gesagt.>' Den Poeten, der der
Dichtung die Macht zur «Verewigung» zuspricht und sich selbst ewiges Fortleben
in der Dichtung wiinscht, gibt der Prélat vor allem im Austausch mit — realen oder
fiktiven - Dichterkollegen. In dieser poetischen «Parallelwelt> konnten herrschen-
de Normen zeitweise ausser Kraft gesetzt und alternative Vorstellungen gedank-

49 «Schon zweimal, Ramnulf, hast du meine Gedichte erbeten, / gleich als ob du durch Gedichte
das Himmelreich erlangen kénntest. / Kein Dichter hat durch seine Lieder das Himmelreich erlangt, /
dennoch hat das geschriebene Wort oft gen Himmel gefiihrt. / Wenn du also den rechten Weg
beschreiten willst, Ramnulf, / und unseren Gesprachen Glauben schenken, / dann trage Sorge fiir das
Gespriche, nicht so sehr fiir die Gedichte».

50  «Auch ich widme mich in Mussestunden zuweilen spielerisch der Dichtung, aber ich verwen-
de auf die Dichtung nicht viel Freizeit. / Wenn ich mich nédmlich von meiner Arbeit entspannen will,
dann schreibe oder lese ich etwas Erbaulicheres. / Die nichtsnutzige Literatur der Heiden ist bei mir
eingeschlummert, / ich habe mich ndmlich der Biicher jenes Heidenvolks entledigt».

51 S.0.S.138 mit Anm. 13.

Museum Helveticum 79/1 (2022) 137-149 | 10.24894/2673-2963.00053

147



148 Gerlinde Huber-Rebenich

lich durchgespielt werden®® - so eben auch die von einer durch den schépferi-
schen Menschen verliehenen sidkularen Ewigkeit. Dies geschah freilich - typisch
fir die Dichtung der Zeit — unter Riickgriff auf antike Denk- und Ausdrucksfor-
men, auf «Urformeln der abendldndischen Geistesgeschichte», um mit Hugo
Friedrich®? zu sprechen, die immer wieder genutzt wurden, um in sich verindern-
den Welten - zumindest probeweise — neue Standorte zu bestimmen.

Sich zur herrschenden Meinung durchsetzen und allgemeine Anerkennung
finden konnte dieses Gedankenspiel allerdings vorerst noch nicht. So fithlt sich
denn auch Baudri bemiissigt, die Inhalte seiner Dichtung als «nur) erfunden» zu
bagatellisieren (carm. 85, 35-39):

Quod vero tanquam de certis scriptito rebus

Et quod personis impono vocabula multis

Et modo gaudentem, modo me describo dolentem
Aut, puerile loquens, vel amo vel quidlibet odi -
Crede mihi, non vera loquor, magis omnia fingo.>*

Insbesondere seine vergleichsweise umfangreiche Liebesdichtung rechtfertigt er
in carm. 99 an Godefrid von Reims als reine Fingeriibung (1871.):

Dicere quid possem potius temptare volebam
Quam quod amavissem versibus exciperem.>

und intellektuelles Training (195f.):

52 Ahnlich spricht Peter von Moos, Hildebert von Lavardin (1056-1133). Humanitas an der
Schwelle des hdfischen Zeitalters (Stuttgart 1965) 29, im Zusammenhang mit der «Bildungspflege»
des Hildebert von Lavardin von einer «eingehegte[n] Sphéire: abseits vom Ernst seiner Seelsorger-
pflicht und von der Unruhe seines Bischofsamtes weicht er in eine Oase schoner Heiterkeit und
kiinstlich gehobener Geselligkeit aus, abseits auch von den grossen Bewegungen seiner rauhen, aber
die Ndhe Gottes suchenden Gegenwart flieht er in eine ideal gesehene Vergangenheit, in der geweih-
te Dichter mit eigengesetzlicher Form das Dasein zu erhéhen [...] gesucht haben».

53 Hugo Friedrich, «Abendlandischer Humanismus», in: Freiburger Dies Universitatis 3 (1954/55)
38. Entsprechend charakterisiert auch Eckart Conrad Lutz, Schreiben, Bildung und Gesprich. Mediale
Absichten bei Baudri de Bourgueil, Gervasius von Tilbury und Ulrich von Liechtenstein (Berlin/Boston
2013) 69 Baudris carmina als «Spiegel eines Personenkreises und einer Lebenswelt, die durch lateini-
sche Bildung und Poesie geprégt sind ».

54  «Dassich aber so schreibe, als ginge es um Tatsachen, / und dass ich vielen Personen [erfunde-
ne] Namen gebe / und mich bald als fréhlich, bald als betriibt beschreibe / oder [dass ich], wie ein
junger Bursche redend, liebe oder hasse, was immer ich will -/ glaube mir, ich sage nichts Wahres,
vielmehr erfinde ich alles.» Zu Baudris Bekenntnis zur Fiktionalitdt seiner Dichtung s. z. B. Tilliette, a.
0. (Anm. 13) 81f. und Lutz, a.0. (Anm. 54) v.a. 64, 100 und 115-117 mit Bezug auf carm. 134 (Be-
schreibung des Gemachs der comitissa Adela), v.a. vv. 567-572 und 1351-1354.

55 «Ich wollte lieber ausprobieren, was ich auszudriicken imstande bin, / als ein [wahres] Liebes-
verhdltnis in Verse fassen».

Museum Helveticum 79/1 (2022) 137-149 | 10.24894/2673-2963.00053



Die Vorstellung von der «Dichtung als Verewigung» in den carmina des Baudri von Bourgueil

Et michi nullus amor, nulla incentiva fuerunt,
Exercere meum sic placet ingenium.®

Auch fiir die Legitimation dieser Position greift er im unmittelbar folgenden Vers
(197) wieder auf antike Gewdhrsleute zuriick, allerdings ohne diese namentlich zu
nennen:

Musa iocosa fuit moresque fuere pudici;>’

Sinngemadss finden wir diese Aussage etwa bei Catull, Ovid und Martial.*® Baudri
beruft sich so hdufig auf dieses Motto, dass Tilliette es geradezu als «un des leitmo-
tive de [sa] poésie» bezeichnet.5®

Baudri von Bourgueil verweist also seine Dichtung in den Bereich der Fiktio-
nalitdt, die im Gefiige der litterae allerdings selbst erst einen legitimen Platz ero-
bern musste. So tut er dies denn bei allem Dichterstolz, der sonst aus seinen Versen
spricht, noch nicht im affirmativen Sinne, sondern mit einem — wiederum gespiel-
ten? — entschuldigenden Unterton: Es ist alles NUR erfunden. In diesem geschiitz-
ten Raum der Fiktion konnte der Dichter auch ewigen Ruhm verleihen und erstre-
ben - eine Vorstellung, die in der «realen Welt draussen» durch die offensichtliche
Unvereinbarkeit mit dem christlichen Ewigkeitsbegriff an der Wende zum 12. Jahr-
hundert vielleicht noch als anstdssiger galt als ein iocus amoris.

Korrespondenz:

Gerlinde Huber-Rebenich
Institut fiir Klassische Philologie
Universitdt Bern
Langgassstrasse 49

CH-3012 Bern
gerlinde.huber@kps.unibe.ch

56  «Und ich habe niemals Liebe, niemals [erotische] Reize empfunden, / es geféllt mir [einfach],
meinen Geist so zu tiben.» §. Lutz, a.0. (Anm. 54) 84.

57 «Die Muse war neckisch, und die Sitten waren keusch ».

58 Catull. 16,5f.: Nam castum esse decet pium poetam / Ipsum, versiculos nihil necessest. («Denn
der rechtschaffene Dichter selbst muss keusch sein, / fiir seine Verse besteht diese Notwendigkeit
keineswegs.»); Ov., Trist. 2,354: Vita verecunda est Musa iocosa mea. («Mein Leben ist sittsam, meine
Muse neckisch»); Mart. 1,4,8: lasciva est nobis pagina, vita proba est. («<Meine Dichtung ist frivol,
mein Leben sittsam.»). Catull diirfte Baudri aufgrund der diinnen Uberlieferung von dessen Oeuvre
freilich wohl kaum gekannt haben. Am wahrscheinlichsten ist es, dass er sich auch hier an seinem
grossen Vorbild Ovid orientiert. S. Tilliette, a.0. (Anm. 13) 82,

50 S, Tilliette, a.0. (Anm. 2) Bd. 1, 198 Anm. 10 zu carm. 86 mit weiteren Belegen.

Museum Helveticum 79/1 (2022) 137-149 | 10.24894/2673-2963.00053

149



	perennare canendo : die Vorstellung von der "Dichtung als Verewigung" in den carmina des Baudri von Bourgueil

