
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 78 (2021)

Heft: 1

Artikel: Giuliano Imperatore e Diodoro (ep. 90 Bidez)

Autor: Salvatori, Tommaso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-919661

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-919661
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Giuliano Imperatore e Diodoro (ep. 90 Bidez)
Tommaso Salvatori, Padova

Abstract: This paper deals with the letter the Emperor Julian sent to Photinus, the heretic
bishop of Sirmio (ep. 90 in J. Bidez's edition). It highlights the role Facundus of Hermiane

may have played in editing the text of the letter, consequently influencing the reader's

perception. It discusses the relationship between Julian and his correspondent as well as

the relationship between Julian and Diodorus of Tarsus, who is hostilely depicted in the
letter. Finally it tries to outline the historical background in which Julian's hatred had
developed.
Keywords: Antiochene exegesis, Antiochian schism, Emperor Julian, martyr cult, theology
of incarnation, Photinus, Diodorus of Tarsus, Facundus of Hermiane.

I L'incontro di Giuliano e Diodoro

L'imperatore Giuliano corrispose con l'eresiarca Fotino (ep. 90 Bidez): nelle por-
zioni di testo giunte, Giuliano attacca Diodoro di Tarso, padre nobile della tradizio-
ne esegetica antiochena ed esponente tra i maggiori della fazione meleziana. L'im-

portanza della lettera consiste in questa informazione: essa mostra che Giuliano
conobbe Diodoro, il suo stile di vita, la sua teologia; mostra anche che il Contra
Galilaeos deve all'incontro tra i due almeno parte della propria intensité polemica.

II valore storico dell'incontro è difficilmente esagerabile. Ricorderemo almeno

che per Alois Grillmeier1 la «dualité di fïgli» rimproverata da Cirillo a Diodoro,
ottenuta allentando l'unité di Cristo per impedire che la communicatio idiomatum
minacciasse la divinité di Cristo, è l'espediente con cui Diodoro avrebbe cercato di
rispondere alle accuse mossegli da Giuliano. L'impiego di una moderata Trennung-

schristologie avrebbe potuto «limitare, flno al punto di renderla accettabile anche

ad orecchi pagani, la comunicazione degli idiomi, specialmente l'attribuzione al

Logos delle debolezze umane». Più direcente Giancarlo Rinaldi2 ha sostenuto che

la riprovazione di Diodoro per 1'allegoria - testi programmatici di Diodoro, in tal
senso, sono la prefazione del suo Commento ai Salmi e il prologo al salmo 118, cir-
colato forse indipendentemente e da taluni identificato col Tiç ôtatpopù Gewptag

Kai àAAriyopLaç, titolo riportato nel catalogo d'opere della Suda (s. v. Aiôôwpoç) -

* Desidero qui ringraziare il professor Luciano Bossina; il suo consiglio e la sua cura hanno mol-
to aiutato il présente lavoro.
1 A. Grillmeier, Gesù il Cristo nellafede della Chiesa, 1/2 (Brescia 1982) 658-661.
2 G. Rinaldi, Diodoro di Tarso e le ragioni della polemica antiallegorista, in Ricerche Patristiche in

onore di Dom Basil Studer, «Augustinianum» 33 (1993) 407-430, (fondamentale qui e sempre nel se-

guito); anche Id., LaBibbia dei pagani, I (Bologna 1997) 177-237; seguito da F. Thome, Historia contra
Mythos (Bonn 2004).

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



62 Tommaso Salvatori

discenda dalPuso intensivo di essa, applicata a miti pagani, nell'opera di Giuliano e

del suo prefetto Saturnino Secondo Salustio, l'autore del De diis et mundo. Questo

sembra un caso di influenza per azione e reazione. Ancora, Manlio Simonetti ha

sostenuto autorevolmente che la distanza tra esegesi alessandrina ed esegesi an-

tiochena debba cogliersi principalmente negli esiti dell'interpretazione, più che

nei modi; e in tal caso non si put) non notare che l'esegesi diodorea dei Salmi tende

a ridurne quanto più possibile l'interpretazione cristologica, mantenuta solo per i
salmi 2, 8 e 44, «cioè solo pochi tra quelli più tradizionalmente considerati messia-

nici. In questi casi Diodoro riferisce i testi al Cristo incarnato in modo diretto,
mantenendo cioè la lettura ad un solo livello, che è quello délia profezia messiani-

ca ...3». Si puè ben credere che questa contrazione dell'interpretazione messianica

sia dovuta agli attacchi del Contra Galilaeos. Se Giuliano fu allegorista convinto

nell'interpretazione dei miti délia classicità pagana, nel Contra Galilaeos trascinô

invece il testo biblico all'interpretazione letterale e storica, guidato da un malevolo
buonsenso4. L'interpretazione giulianea del cristianesimo, storicistica, filoebraica,
ha forse condotto Diodoro su posizioni analogamente storiciste, per tentare una
difesa, abbandonando posizioni difficili da difendere, là dove l'interpretazione
cristologica pareva più forzata e più legata all'arbitrio dell'interprete5. Diodoro si mo-

stra insomma difensore accorto del dogma, ma rinunciando ad estrarre troppe te-

stimonianze dal testo biblico.
Non si vuole discutere la validità delle interpretazioni menzionate, che certo

risultano svilite per essere state condensate in uno spazio ristretto. Basti averle

enunciate per mostrare che l'influenza di Giuliano è stata invocata o puö essere

invocata nella definizione delle caratteristiche peculiari dell'esegesi e della cristo-

logia antiochene. La possibilità di un cosi massiccio influsso sembra legata ad una

contingenza biografica: Giuliano segno il corso del pensiero di Diodoro, cioè del

primo esegeta «antiocheno», imprimendo all'altezza della fonte una spinta accolta

dalle generazioni poi cresciute neH'acrKr|Ti|pLov. L'ep. 90 registra, allora, Punica

traccia di quest'incontro intellettuale. Si è inteso dunque nel sèguito dare un'anali-
si del testo della lettera e della condizione storica che essa sembra presupporre.
Non sarà possibile stabilire, tuttavia, se Giuliano conobbe Diodoro di persona, o se

la sua invettiva sia sostanziata unicamente da informazioni di seconda mano.

3 M. Simonetti, Lettera e/o allegoria, Un contributo alia storia dell'esegesi patristica (Roma 1985)

158.

4 Riteneva probabilmente il testo biblico nulla più che un quasi-mito male inventato e incapace

(conseguentemente) di nascondere un significato allegorico: cfr. Ch. Riedweg, Mythos mit geheimem
Sinn oder reine Blasphemie Julian über die mosaische Erzählung vom Sündenfall (Contra Galilaeos

fr. 17,10-12 Masaracchia), in A. Kolde, A. Lukinovich, A.-L. Rey (a c. di), Kopucpaitp ävSpi. Mélanges

offerts à André Hurst (Genève 2005) 367-375.

5 Un'accusa cui Diodoro dovette sottostare nel VI secolo; ne era ad es. accusato da Leonzio di
Bisanzio - cfr. O'Keefe, A letter that killeth: Toward a Reassessment ofAntiochene Exegesis, or Diodo-

re, Theodore, and Theodoret on the Psalms, «Journal of Early Christian Studies» 8/1 (2000) 83-103:

aver dato un'interpretazione troppo ebraica del testo del salterio.

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



Giuliano Imperatore e Diodoro (ep. 90 Bldez) 63

2 Facondo di Ermiane, redattore

Osserviamo che la lettera non ci è giunta per tradizione diretta. Se essa è mai stata

parte del corpus epistolare giulianeo, la selezione dei copisti che costitui le raccolte

epistolari bizantine6 ci ha impedito di leggerla in greco. Essa è invece conservata
nella Defensio trium capitulorum di Facondo di Ermiane7, nel libro IV, al capitolo II
61-65. II capitolo si occupa del maestro di Teodoro, Diodoro, affermandone risolu-
tamente l'ortodossia e mostrando la stima di cui godette in vita presso altri vene-
randi esponenti della discussione teologica del suo secolo. Facondo cita frammenti
o parti intere di numerosi documenti: una lettera di Atanasio di Alessandria8, una
lettera di Pietro II di Alessandria, una lettera di Timoteo d'Alessandria, due lettere
di Basilio di Cesarea, parte della Laus Diodori del Crisostomo e di un'altra sua ora-
zione non identificata; poi ancora la lettera dedicatoria del De gemmis di Epifanio,
una lettera di vescovi d'Egitto esiliati a Diocesarea sotto Valente, la vita di Diodoro
nel De viris di Girolamo, un editto diTeodosio; e infine la lettera di Giuliano a Foti-

no.
Si ritiene che il testo della difesa non sia stato roborato facendo ricorso a

raccolte epistolari originali, ma a florilegi di Padri approntati in occasione della
controversy nestoriana, piccoli dossier difensivi ad uso dei polemisti9: Facondo, con

ogni probabilità, non attinse l'ep. 90 da un corpus di scritti giulianei. Se ne puö
dare un veloce esempio: nella lettera di Giuliano Diodoro è descritto come un
uomo estremamente consunto e provato nel corpo. Altre fonti confermano questa
descrizione - la Laus Diodori del Crisostomo, la Storia di Barhadbesabba 'Arbaya
(fine VI sec.)10, la Cronaca di Seert11. Possiamo osservare che un'innegabile comu-

6 Cfr. I. Bidez, F. Cumont, Recherches sur la tradition manuscrite des lettres de l'empereur Julien
(Bruxelles 1898) 27 ss.

7 Per Facondo cfr. l'introduzione di S. Petri alla Difesa dei tre Capitoli, vol. 1 (Roma 2007) 5-42;
A. Placanica, Facondo Ermianense e la polemica per i tre capitoli, «Maia» 43 (1991) 41-46; L. Fatica,
La Defensio di Facondo di Ermiane: saggio antologico-critico, «Aspernas» 39 (1992) 35-55; E. Chry-
sos, Zur Datierung und Tendenz der Werke des Facundus von Hermiane, «Kleronomia» 1 (1969) 311-
324.

s Ma a un Diodoro che è verosimilmente Diodoro di Tiro, e non Diodoro di Tarso (Facund. De-

fens. IV,2,10 ss.).

9 Cfr. Fatica, op. cit. (n. 7) 36; Petri, op. cit. (n. 7) 30-31.
to Barhadbesabba 'Arbaia fu prete e capo dei sorveglianti della scuola della città di Nisibi, e origi-
nario di Beit-Arbaïe, secondo il titolo completo dell'opera sua, Storia dei santi padri perseguitati a

causa della veritä, intitolata semplicemente Storia Ecclesiastica dai moderni. Fiori ca. il 600 d. C. Puö

essere con ogni verosimiglianza identifïcato con il Barhadbesabba, citato da Ebedjesu, autore di una
storia ecclesiastica, d'un opera sugli accusatori di Diodoro, di un commento a Marco; e con il
Barhadbesabba vescovo di Halwan, che nel 605 partecipö al sinodo di Gregorio I, autore di un'opera intitolata

Causa della fondazione delle scuole. Cfr. l'introduzione di F. Nau alla Storia Ecclesiastica in PO 9

(1913) 495-502.
11 La Cronaca di Seert o Cronaca Nestoriana è un testo in arabo, tradotto da un originale siriaco

perduto. Si tratta di una storia universale composta con buona probabilità nel X secolo. Nella parte
che ci è giunta, essa si occupa degli anni 251-243 e 483-650. Cfr. P. Wood, The Chronicle of Seert.

Christian historical imagination in late antique Iraq (Oxford 2013); P. Nautin, L'auteur de la «Chroni-

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



64 Tommaso Salvatori

nanza di dettagli lega l'ep. 90 alla Storia di Barhadbesabba. L'ep. 90 parla di guance
cascanti - malae eius conciderunt, diagriostica una malattia polmonare, e accusa la

decrepitezza di Diodoro d'essere una punizione divina. La Storia di Barhadbesabba

contiene un aneddoto simile:

Quando un certo pagano vide che le sue guance si toccavano tra loro a causa dell'e-

strema vecchiezza e dello spossamento ascetico, disse: «È l'opéra degli dei, perché
egli ha sottratto loro i loro onori.» (PO 23/1932, XVIII, p. 316 [340])

Barhadbesabba ha letto la nostra lettera? Se si, perché ha eliminato il nome di Giu-

liano12? È difficile dire: ma egli usa in difesa di Diodoro molti frammenti di lettere

utilizzati anche da Facondo : la lettera di Teodosio, le due lettere di Basilio a Diodoro,

l'estratto délia Laus Diodori del Crisostomo e la lettera di Atanasio a Diodoro di

Tiro. Più che una derivazione diretta, queste corrispondenze sembrano denuncia-

re l'esistenza di una fonte comune: un dossier difensivo diffuso in ambienti pro-
diodorei. Possiamo essere abbastanza sicuri che Facondo non leggesse un corpus

giulianeo, ma si affidasse a una scelta precedente.
Nei casi in cui possediamo l'originale integrale greco del testo latino di Facondo

possiamo osservare una certa spregiudicatezza nell'uso dei documenti. Facondo

- o forse qualcuno prima di lui? - taglia e scompone con molta liberté, e possiamo

ragionevolmente domandarci se l'impressione che la lettera di Giuliano a

Fotino esercita sul lettore non venga distorta dai tagli. Diamo un esempio di questo

procedimento distorcente, applicato ad una lettera di Basilio peraltro assai interessante

ai fini del nostro discorso. Nell'ep. 90 Bidez Diodoro è presentato corne un
conoscitore délia fïlosofia antica, che avrebbe studiato in Atene e ritorcerebbe

contro la cultura pagana le armi dialettiche che quella ha approntato: ma sulla

abilità retorica di Diodoro le testimonianze degli antichi differiscono. Girolamo,
nel De viris, CXIX, ha scritto categoricamente13:

que de Séert»: IsOcdenah de Basra, «Revue de l'Histoire des Religions» 186/2 (1974) 113-126; L. Sako,

Les sources de la chronique de Séert, «Parole de l'Orient» 14(1987) 155-166.
12 Forse perché Barhadbesabba, autore cristiano, vuole evitare di menzionare il nome di un im-

peratore sgradito e odiato come Giuliano (almeno in corrispondenza del suo irriguardoso attacco

contro Diodoro).
13 È ben noto che, ancora nel 376 o 377, Girolamo considerava Diodoro un eretico, cfr. Hier.

ep. 15: campensens cum Tarsensibus hereticis ...; per un inquadramento cfr. Cavallera, Le schisme

d'Antioche (Paris 1905) 199 ss.; A. Cain, The letters ofJerome (Oxford 2009) 32-33; un'analisi compléta

dell'ep. 15 in B. Conring, Hieronymus als Briefschreiber (Tübingen 2000) spec. 204-207. La menzio-

ne di Eusebio di Emesa, origeniano moderato, vicino alle posizioni di Eusebio di Cesarea, indica bene

quel fronte equilibrato che l'Occidente identifiai troppo sbrigativamente con una compagine eretica

tout court. Pur considerando Diodoro un illetterato, Girolamo adoperö spesso le sue opere esegeti-

che: cfr. ad es. il prologo ai Commentarii in Dan., o l'ep. 119. Si vedano A. Penna, Principi e carattere

dell'esegesi di S. Gerolamo (Roma 1950); P. Jay, L'exégèse de saint Jérôme (Paris 1985) spec. 156-157;
A. Fürst, Hieronymus. Askese und Wissenschaft in der Spätantike (Freiburg 2003) 121-128,135. È stato

possibile affermare che «l'allegoria, quale la concepisce Gerolamo, rassomiglia più alla <teoria> an-
tiochena che non all'<allegoria> alessandrina. La distinzione segnalata da Diodoro di Tarso si

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



Giuliano Imperatore e Diodoro (ep. 90 Bidez) 65

Diodorus, Tarsensis episcopus; dumAntiochiae esset presbyter, magis claruit. Exstant
eius in Apostolum commentarii, et multa alia, ad Eusebii magis Emiseni characterem

pertinentia, cuius cum sensum secutus sit, eloquentiam imitari non potuit, propter
ignorantiam saecularium litterarum.

Diodoro, vescovo di Tarso, si rese più illustre mentre era prete ad Antiochia. Ci resta-

no i suoi commenti all'apostolo Paolo e molte altre opere che riflettono alquanto il
modello di Eusebio di Emesa ma, pur avendone seguito la dottrina, non riusci ad
imitarne lo stile per l'ignoranza delle lettere profane.

Basilio di Cesarea, invece, dà nell'ep. 135 una testimonianza différente. La lettera è

stata scritta nel 373. Basilio ha appena letto due opere di Diodoro, che questi gli ha

inviato. L"una, scritta con stile più semplice e diretto, Basilio ha deciso di tenere

con sé, per farla copiare non appena avrà trovato un bravo copista. Ma l'altra è

inefficace, perché lo stile è troppo elaborato e complesso:

To ôè npöispov xiiv pèv ôùvaptv ëxov rr|v ai)tr|v èv toIç npdypaai, XéÇei 6è jioXute-
Xeaiépa Kai axnpaat ttolkiAok; Kai SiaXoyiKaù; xàpLot KEKOgtlieugévov, noXXoü pot
étpàvri Kai xpövou npôç to éneXGeïv Kai tiövou Stavoiaç ttpôç to Kai ctuXXÉÏjai ràç
évvoiaç Kai JtapaKaraaxetv aÙTàç t(î pvppn Seopevov.

La prima opera ha in fondo la stessa forza [délia seconda], ma adornato com'è da

una dizione sfarzosa, da figure retoriche d'ogni tipo, da finezze délia dialettica, mi
pare richieda molto tempo per essere letta, e molto sforzo mentale per comprende-
re i contenuti e mandarli a mente.

Basilio ricorre alla filosofïa classica per mostrare come Aristotele e Teofrasto, sa-

pendosi stilisticamente inferiori a Platone, preferirono essere lineari e diretti
quando esposero le proprie dottrine. È ben vero che Platone si permise di attac-

care gli awersari e le loro opinioni corne Diodoro ha fatto, ma è pur vero che, se

necessario, ha attenuato la caratterizzazione dei personaggi e s'è astenuto dalla

polemical si vedano le Leggi. L'intero rimprovero è rivolto a Diodoro corne a qual-
cuno che ben conosce quegli scritti di filosofia di cui si parla (êKelvo yàp ttûvtûjç
cruvEtôé aou f| àyxtvota, on Pare a Basilio questa indulgenza per la retorica
non degna di uno stile cristiano. Elogia infatti l'altro discorso, quello semplice, con
queste parole:

Kai to Trjç XéÇetoç ÙJtXoùv Kai ÙKaTàcnceuov tipétrov Ë6oÇé pot elvat TtpoGéaci xpt-
artavoû où npoç èjiiSeiÇtv pâXXov rj Koivqv wtpéXeiav ypàtpovTOç.

puö rilevare in un gran numéro di testi geronimiani» (Penna, op. cit. 147). Il suo giudizio nei Vir. ill.
dériva forse da un'angoscia dell'influenza, o dal desiderio di smarcarsi da un collaboratore dottrinal-
mente sospetto agli occhi dell'occidente. Forse Diodoro fu svantaggiato dal confronto col lodato stile
di Eusebio di Emesa, cfr. Hier. Vir. ill. XC.

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



66 Tommaso Salvatori

e la semplicità e la naturalezza délia dizione s'addicono aile intenzioni di un cri-
stiano, che scrive per giovare a tutti, non per mettere sé in mostra.

Curiosamente, sono parole assai simili a quelle dell'ep. 90: Iste enim malo communis

utilitatis (Basilio: Koivqv tbtpéÀstav) Athenas navigans et philosophans inpru-
denter musicarum participatus est rationum etc. Le due lettere rimproverano a

Diodoro di fare troppa retorica (rhetoricis confictionibus, SiaÀoyiKaîc; /apiai; pig-
mentalibus manganis, axopaai notKÎAoLç), a detrimento del bene comune: se s'aste-

nesse dall'imitare la dialettica e la retorica pagane tutti ne trarrebbero giovamen-
to. Osserviamo il gioco di scomposizioni e tagli con cui Facondo IV,2,56 (o il
precedente pamphlet da cui Facondo dipende) ha trattato l'epistola di Basilio: ha

eliminate con precisione ogni riferimento alio scritto complesso e retoricamente
elaborato che non ha ricevuto l'approvazione di Basilio, mentre adopera le lodi
alla semplicità dell'altro scritto per corroborare la testimonianza di Girolamo. Ne

risulta un Diodoro addomesticato, dialetticamente innocuo; soprattutto, mentre la

lettera di Basilio, nella sua integrità, s'accorda sostanzialmente alla testimonianza

giulianea, la versione ritagliata in Facondo ha valore esattamente opposto.

L'opéra redazionale di Facondo puô dunque modifïcare la nostra impressio-
ne complessiva délia lettera. Teniamo da parte l'idea, e osserviamo che un ulterio-
re filtro ci sépara dall'originale: il testo dell'epistola è in latino, ma si ammette co-

munemente che esso presupponga un originale greco14. Anzitutto l'imperatore
definisce i misteri ateniesi paganorum mysteria: è improbabile che l'imperatore
potesse indicare con questo aggettivo latino i misteri cui era iniziato. Si tratta più
probabilmente délia voce cristiana del traduttore che si mescola al greco originale:

Claude Fouquet ha sostenuto che l'originale greco contenesse un'espressione

più o meno équivalente a «mystères des Hellènes»15. Capita inoltre che il testo latino

risulti talvolta più scorrevole se ripensato in greco: cosi pigmentalibus (manganis)

- pigmentalis essendo hapax giulianeo e non attestato altrove - sembra calca-

to sul greco ttolklàoç. Manganum è termine attestato, seppur parcamente, in
latino16, ma è con ogni verosimiglianza grecismo su di un originale pdyyavov (pay-

yaveia e payyaveùa) occorrono nel Contra Galilaeos). Altre incongruenze, che po-
trebbero anche essere guasti délia tradizione manoscritta, saranno da imputare al

redattore Facondo, specialmente in luoghi caldi corne le estremità del testo: cosi

ad es. l'ultima frase giuntaci manca di qualcosa, e già il Bidez proponeva di inte-

grare habens:... usque ad novissimum vitae suae finem asperam et amaram vitam
vivens et faciem < habens > pallore confectam («vivendo, fino all'estremo termine

14 Delle prove scrittorie di Giuliano in latino non resta nulla. Non possiamo considerare utili per
un confronto né i testi normativi contenuti nel Codice Teodosiano e nel Codice Giustinianeo, né certa-
mente l'epistola inviata a Costanzo al momento délia rivolta in Amm. XX,8,2.

15 C. Fouquet, L'Hellenisme de l'EmpereurJulien, «Bulletin de l'Association Guillaume Budé» 1981/

2,192.
16 Ad es. nell'epistola di Nebridioad Agostino: cfr. Nebr. Aug. epist. 1,8.

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



Giuliano Imperatore e Diodoro (ep. 90 Bidez) 67

della sua vita, una vita difficile e amara, <avendo> il volto pallido e consumato»),

segno probabile del taglio necessario alia conclusione, con buona verosimiglianza
affrettata rispetto all'originale.

3 Giuliano e Fotino

Quale rapporto lego Giuliano al destinatario della lettera, Fotino? Fotino fu vesco-

vo di Sirmio, in Pannonia17. Già diacono della Chiesa di Ancira ai tempi di Marcello,

è menzionato per la prima volta dagli orientali neU'Ekthesis Makrostichos come

seguace di Marcello di Ancira, e condannato. Condannato dagli occidentali a Mila-

no nel 345, poi ancora nel 347 a Milano o a Sirmio, non venne perö allontanato
dalla sua sede episcopale. Solo nel 351 il Concilio di Sirmio, voluto da Costanzo - là

présente con la corte - riusci, dopo averlo condannato nuovamente, a ottenere

l'espulsione. In quella circostanza l'agone dialettico tra l'accusatore Basilio di Ancira

e Fotino imputato fu stenografato per ordine dell'imperatore. Fotino fu sostitui-

to da Germinio di Cizico. Sappiamo poi dalla brevissima vita contenuta nel De viris
di Girolamo (CVII) che Fotino fu espulso dalla Chiesa per opera di Valentiniano: se

ne è dedotto che Fotino avesse approfittato dell'editto di tolleranza giulianeo, perché

deve essere dunque esistito un momento in cui riprese controllo del seggio

episcopale di Sirmio18. La ricostruzione appare sensata: difficile immaginare che

Girolamo si confondesse con Costanzo, perché subito dopo la notizia è citata

un'opera di Fotiqo - perduta - intitolata A Valentiniano. Lecito chiedersi se il testo

dell'epistola implichi che Giuliano conoscesse di persona Fotino. Aveva avuto
modo d'incontrarlo prima di giungere ad Antiochia? Le nostre fonti non ci consen-

tono di saperlo. Certamente esse segnalano a più riprese che Fotino fu assai ben-

voluto in Sirmio dalla popolazione cattolica della città: Vincenzo di Lérins (Common.

16) riporta che cum magno omnium favore in sacerdotium fuisse adscitus («fu
chiamato al sacerdozio con grande approvazione da parte di tutti»). Ilario di
Poitiers, ricordando che la sua condanna dopo i due Concili di Milano (345 e 347) non
fu seguita dall'espulsione, scrive: Photinus olim reus pronuntiatus et a commu-
nione iam pridem unitatis abscisus, ne tum quidem perfactionem populi potuit amo-
veri («Fotino, da tempo condannato e già da tempo escluso dalla comunione euca-

17 Su Fotino cfr. M. Simonetti, La crisi ariana nellVsecolo (Roma 1975) 202-203.219.203-206; Id.,
Studi sull'Arianesimo (Roma 1965) 135-159; J. Zeiller, Les origines chrétiennes dans les provinces
danubiennes de l'empire romain (Roma 1967) 259-267; D. H. Williams, Monarchianism and Photinus of
Sirmium as the persistent heretical face of the fourth century, «Harvard Theological Review» 99/2

(2006) 187-206; L. A. Speller, New lights on the Photinians: the evidence ofAmbrosiaster, «Journal of
Theological Studies» n. s. 34/1 (1983) 99-113; Dizionario patristico e di antichità cristiane, s. v. Fotino
di Sirmio; R. P. C. Hanson, The Search for the Christian Doctrine of God (Edinburgh 1988) 235-238.
Fonti antiche per la vita: Hier. Vir. ill CVII; Socr. H. e. 11,29-30; Soz. H. e. IV,6; Hil. Coll. antiar.
passim; Epiph., Haer. 71. Discussione accurata della cronologia delle condanne di Fotino, per cui posse-
diamo in verità informazioni in parte contraddittorie, in Simonetti, La crisi, op. cit. (n. 17) 202, n. 108.

18 Cosi ad es. K. RosenJulian. Kaiser, Gott und Christenhasser (Stuttgart 2006) 313-314.

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 I DOI 10.24894/2673-2963.00021



68 Tommaso Salvatori

ristica, neppure allora poté essere rimosso, perché il popolo si sollevô»)19. Solo la

presenza fisica dell'imperatore Costanzo sembra essere riuscita a dare piena ese-

cuzione aile sentenze rimaste sino ad allora inefficaci, senz'altro impopolari.
Quando nel settembre del 361 giunse a Sirmio, marciando speditamente contro
Costanzo attraverso la prefettura deU'Illirico, Giuliano ricercava con attenzione il
consenso délia popolazione cittadina e aveva senz'altro nécessité di contrappore
se stesso al proprio predecessore20. Ammiano (XXI,10,1) registra impassibile il suo

desiderio d'essere accolto in Sirmio come sidus salutare e l'indizione di una gara di
cocchi per la plebe, ma il lettore delle Res gestae présente che una sottile insoffe-

renza si nasconde dietro il composto referto, se altrove21 lo storico redarguisce
Giuliano per l'eccessivo desiderio di cattivarsi le simpatie popolari. Ammiano non
palesa la sua critica qui perché comprende che l'accoglienza festosa in Sirmio ha

grande importanza strategical le altre città dell'Illirico saranno portate a seguire

l'esempio délia maggiore; l'importanza geopolitica di Sirmio è naturalmente mas-
sima. Non riteniamo impossibile che già allora l'imperatore desse esempio délia
calcolata tolleranza che doveva ispirargli gli editti generali del dicembre di

quell'anno. La sua permanenza a Sirmio durô non più di tre giorni, ma una prima
promessa di restituire alla città il suo benvoluto vescovo non pare inverosimile.
D'altronde il Barnes ha proposto di ripensare la cronologia complessiva dell'editto
di tolleranza, collocandone l'emanazione prima délia morte di Costanzo22. Una vol-
ta che Costanzo fu morto, quale giovamento sarebbe derivato all'imperatore dal

voler riportare su importanti seggi episcopali quegli uomini, corne Atanasio, che

cosi efficacemente erano stati in grado d'opporsi alla politica religiosa del
predecessore? Si dovrà almeno notare che Zonara (Epit. XIII,11) menziona una conces-
sione délia libertà di culto ai soldati subito dopo la morte di Elena, che possiamo
datare al novembre-dicembre dell'anno 360. La proposta si intona aile ricerche del

Brennecke, che ha creduto di scorgere rapporti più che cordiah tra Giuliano e le

chiese delle Gallie, e ha fondamentalmente proposto che Giuliano avesse adottato

una politica di toheranza sin dal concilio di Beziers, per catalizzare attorno a sé il
consenso dei vescovi di quelle province23.

19 Hil. Coll. antiar. B 11,9; cfr. Barnes, Athanasius and Constantius (Cambridge 1993) 231.

20 Per la ricostruzione delta resa di Sirmio, cfr. Rosen, op. cit. (n. 18) 215-216.
21 Ad es. cfr. Amm. XXII,14,1 : popularitatis amore vilitati studebat venalium rerum (ove l'attitudi-
ne di Ammiano sarà anche intento apologetico in favore della curia d'Antiochia).
22 In Barnes, Athanasius and Constantius, op. cit. 152 ss.: ad es. p. 154: «The policy [dell'editto di
tolleranza generale] made perfect sense before November 361, for the exiled bishops, both eastern
and western, were enemies of his enemy Constantius».

23 Cfr. H. C. Brennecke, Hilarius von Poitiers und die Bischofsopposition gegen Konstantias II (Ber-

lino-New York 1984) 235; Id., Studien zur Geschichte derHomöer (Tübingen 1988) 87 ss.; da awicina-
re a G. W. Bowersock, Julian the Apostate (Cambridge 1978) 46-54; e cfr. anche l'impostazione di F.

Fatti, Giuliano a Cesarea. La politica ecclesiastica del principe apostata (Roma 2009); Rosen, op. cit. (n.
18) 205 ss.

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



Giuliano Imperatore e Diodoro (ep. 90 Bidez) 69

Dal Contra Galilaeos, frg. 6424, sappiamo che Giuliano conobbe senza dubbio
la dottrina di Fotino25. L'eresiarca è là oggetto di confutazione26. Bisogna segnalare
che il Giuliano del Contra Galilaeos non ha avuto per le minoranze cristiane il me-
desimo riguardo che storicamente dimostro loro: ad esempio nel frg. 62 leggiamo:
öAXov [seil. 0eôv] 5è [seil. Mwûarjç] oùk ùneLAr|(pe SsuiEpov oüte öpotov oüte àvô-

poiov («[Mosè] non ha concepito un secondo altro [dio], né simile né dissimile»).

Questo è un affondo contro Aezio e gli anomei - verso cui pure Giuliano dimostrô
un'incontestabile simpatia personale. A torto dunque si vorrebbe osservare
un'evoluzione dei rapporti tra Giuliano e Fotino accostando la lettera al frammen-

to, supponendo che l'imperatore intendesse dapprima approfittare dello scismati-

co per dividere e travagliare dottrinalmente la cristianità e poi, avendolo trovato
restio ad assecondare siffatti progetti, lo inserisse nel numéro degli awersari reli-
giosi. La lettera non mostra una disponibilité intellettuale e filosofica senza riserve
nei confronti del destinatario27. Il quidem che apre il testo giuntoci era già stato

inteso dal Bidez corne restrittivo: «Toi du moins, Photin, tu sauves les apparences
...», anche se un uso semplicemente asseverativo è certamente possibile. Fotino è

detto proximus salvari: è cioè giudicato vicino ad una giusta opinione in materia di

religione, ma con qualche riserva; sembra sostenere posizioni verosimili, ma non
necessariamente è nel vero. Il frg. 64 del Contra Galilaeos pub servire ad illumina-
re questa interpretazione. Giuliano è aile prese col prologo di Giovanni, l'evangeli-
sta che considéra il principale responsabile dell'identificazione di Gesù Cristo col

Verbo di Dio. La linea polemica dell'imperatore, a giudicare dai frammenti super-
stiti, e specialmente dai frgg. 79 e 80, è chiara: Giuliano rifiuta di prendere in con-

24 I frammenti del Contra Galilaeos sono citati secondo l'edizione di E. Masaracchia, Giuliano

Imperatore. Contra Galilaeos (Roma 1990); per la replica Contro Giuliano di Cirillo donde sono tratti cfr.

ora Ch. Riedweg, W. Kinzig, Kyrill von Alexandrien, GegenJulian, I—II (Berlin-Boston 2016-2017).
25 Sulla dottrina di Fotino, cfr. Simonetti, Studi, op. cit. (n. 17) 135-159. Fonti antiche sono Epiph.,
haer. 71, Socr. H. e. 11,29; Soz. H. e. IV,6; Vincent. Ler., Common. 11; Hil. Syn. 38 ss., Trin. X.20.50.61;
Ath. Syn. 26-27 ; Lucif. Non parc, in PL 13 col. 972 ; ps. Ath. Ar. IV,20 (ma manca la menzione del
nome); Vigil. Thaps. c. Arian., I passim; Candid, epist. 1; Mar. Merc. Contract XII,19; Thdt. Haer. 11,11; si

veda poi per 1'Ambrosiaster Speller, op. cit. (n. 17). Si aggiungano owiamente I'Ekthesis Makrosti-
chos e i 27 anatematismi che seguono la I formula di Sirmio (351), anche se non è sempre agevole
capire quali si riferiscano a Marcello di Ancira e quali a Fotino.
26 Adv. Gal frg. 64: «év dpxn fiv ô Àoyoç xai ô Aoyoc; fjv npoç xov 0eôv ko! 0eôç rjv ô Xôyoç.» àpaç,

ötl npôç tov 0eàv elvai ÀéyETai; elte 6 ék Maplaç YEVVl9£u; ehE âTAoç rlç èanv tv' ôpoO Kai npôç
4>t0TEivàv àiiOKpivojpaL-, ôiaipépEi toùto vûv oùSev- àtpiqpL Sfjra rf|V pàxnv ùpîv. Cfr. da ultimo M.-O.

Boulnois, L'incarnation en question dans la polémique antichrétienne de Celse, Porphyre etJulien,
«Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte» 112 (2018) 27-51.
27 Come semhra da alcuni resoconti, ad es. D. Hunt, The Christian Context ofJulian's Against the
Galileians, in N. Baker-Brian, S. Tougher (a c. di), Emperor and Author. The writings ofJulian the Apostate

(Swansea 2012) 251-262.

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



70 Tommaso Salvatori

siderazione l'ipotesi eterodossa per cui Gesù potrebbe non essere il Verbo28. Ma

ecco come si présenta l'argomentazione nel frg. 64:

1. Mosé ha sempre parlato di un Dio solo ;

2. Secondo Giovanni, perô, sin dal principio il Verbo era presso Dio ;

3. Per Fotino, il Verbo non è il figlio di Maria, per altri si; ma ciô è al momento
irrilevante: Giuliano intende rispondere a entrambe le posizioni e lascia ai suoi

awersari la discussione su questo conflitto interno al fronte cristiano;
4. Dunque Giovanni, ammettendo l'esistenza del Verbo, contraddice Mosé;
5. Is. 7,14 non afferma affatto che il figlio nato da vergine sia il Figlio di Dio;
6. I cristiani dunque sbagliano a definire Maria «Madré di Dio ».

Appare evidente che l'argomentazione è divisa in due sezioni: nella prima, 1-4,

Giuliano attacca semplicemente la tesi dell'esistenza del Verbo. Questo attacco ri-

guarda anche Fotino: la differenza tra Logos collection e Logos extensum che Fotino

aveva introdotto proprio per giustificare Io. 1,1 - s'intende la concezione per
cui il Verbo solo talvolta abita il Figlio, e certamente non è il Figlio durante la crea-

zione e prima di Cristo29 - presuppone comunque un attore teologico in più rispet-
to al testo mosaico, seppure distinto quanto meno possibile dal Dio Padre. L'errore
che puô essere rimproverato sia al verisimile Fotino che all'inverisimile Diodoro è

la presenza del Logos npôç tov Beov, év ùpxn, accanto a Dio sin già in principio,

seppur collectum; presenza inconciliabile col rigido monoteismo délia tradizione
ebraica. Nella seconda parte dell'argomentazione, 5-6, Giuliano si volge invece

bruscamente contro una delle due alternative che aveva deciso di non distinguere
al punto 3, quella che gli appare più ridicola: Gesù, il figlio di Maria, è il Verbo

incarnato. Questa seconda porzione dell'argomentazione non è più rivolta a Fotino.

D'altronde, a chi o a cosa si riferisce il sintagma quem credidisti deum, all'ini-
zio dell'ep. 90? Non a Cristo30, ci pare, ma al Verbo. Se il sintagma fosse riferito a

Cristo, la frase sarebbe in contraddizione col pensiero di Fotino, perché egli non
dubitô affatto che Cristo, il Figlio, come uomo e prima dell'inhabitatio divina, fosse

stato nell'utero di Maria. Evidentemente il sintagma è riferito al Logos identificato
strettamente con Dio. È allora probabile che nella porzione di lettera che precede-

va l'inizio délia citazione di Facondo Giuliano discutesse del Verbo : ma a proposito
del Verbo l'imperatore avrà insomma avuto qualcosa da rimproverare (seppur

con cortesia) al suo eretico corrispondente. La stessa scelta di definire il Verbo

come un dio «presunto» (quem credidisti deum), attraverso una perifrasi non im-

28 Cfr. Ch. Riedweg, Aspects de la polémique philosophique contre les chrétiens dans les quatres
primiers siècles (Conférences de l'année 2014-15) «Annuaire de l'École Pratique des Hautes Études,

Sciences religieuses» 123 (2016) 151-158, spec. 155.

29 Speller, op. cit. (n. 17) 111.

30 Come ancora è possibile nella traduzione delBidez: «celui que tu prends pour un dieu».

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | D0110.24894/2673-2963.00021



Giuliano Imperatore e Diodoro (ep. 90 Bidez) 71

mediatamente intelligibile se l'oggetto in questione non fosse stato in precedenza

oggetto di discussione, indica quale sia la riserva di Giuliano. L'ep. 90 mostrava
forse una sequenza logica non diversa da quella del frg. 64: l'errore di Diodoro è

commentato dopo una discussione dell'errore comune a Diodoro e Fotino. Il primo
periodo (giuntoci) dell'ep. 90 complessivamente significa: «Credi che esista il Ver-

bo: ma almeno non sei tanto folle da identificarlo integralmente col Cristo!». Fa-

condo potrebbe aver occultato il dissenso col gioco di tagli che usa normalmente:
ha awicinato l'imperatore all'eresiarca, perché apparissero entrambi nemici
dell'ortodossia di Diodoro. La realtà storica, al netto delle semplificazioni posteriori,

dovette essere un poco diversa.

Cosi corne Facondo consegna il testo, esso sembra contrapporre vivamente la

(almeno parziale) ragionevolezza di Fotino all'irrazionalità di Diodoro, che viene
insultato variamente. Perô, innegabilmente, alcune espressioni - Nazaraei magus,

degenerum et imperitorum eius theologorum piscatorum errorem, sophista religio-
nis agrestis («mago del Nazareno; l'errore dei suoi pescatori teologi, ignoranti e

degeneri; il soflsta di una religione incolta») - sarebbero risultate assai aggressive
anche nei conffonti di Fotino : egli è stato giudicato eretico, ma è pur sempre cri-
stiano : verosimilmente venera gli apostoh, e senz'altro lo stesso Cristo, al di là del-

lo statuto onto-teologico che crede di dovergh riconoscere31. Non saremmo stupiti
di scoprire che l'epistola fu parte di un carteggio di polemica, seppure scevro di
astio o malevolenza nei confronti dell'awersario: lo scopo délia lettera non puô

essere stato semplicemente quello a suo tempo suggerito dal Bidez: «Julien lui
[seil, a Fotino] écrit pour lui donner raison contre son détracteur Diodore de Tar-

4 Giuliano e Diodoro. Un incontro senza testimonianze

Sommariamente sistemati i rapporti tra Giuliano e Fotino, è utile discutere dei

rapporti tra Giuliano e Diodoro33. Conviene notare anzitutto che se prescindiamo
da questa stessa lettera la tradizione storiografica è completamente silenziosa. Né

31 Simonetti, Studi, op. cit. (n. 17) 150 ss.; in part. 152 n. 91.

32 Bidez, Oeuvres, 1/2 10.

33 Per la biografia di Diodoro, fond antiche principali: Thdt. H. e. 11,24; IV,25; V,4; Socr. H. e. VI,3;
Soz. H. e., vni,2; Bas. ep. 99.244. Sulla tradizione siriaca v. supra. Complessivamente cfr. C. Schaublin,
s. v. Diodor von Tarsus in TRE VIII 763 ss.; G. Rinaldi, op. cit. (n. 2); E. Venables s. v. Diodorus 3, in A

Dictionary ofChristian Biography and Literature, a c. di H. Wace e W. C. Piercy (Boston, 1911); l'intro-
duzione a J.-M. Olivier, Diodori Tarsensis Commentarii in Psalmos, I (Turnhout 1980); V. Ermoni,
Diodore de Tarse et son rôle doctrinal, «Le Muséon» N. S. 2 (1901) 422-444; P. Godet, s. v. Diodore de

Tarse nei Dictionnaire de théologie catholique. Per lo stile esegetico di Diodoro cfr. C. Schaublin,
Untersuchungen zu Methode und Herkunft der antiochenischen Exegese (Köln-Bonn 1974); M. Simonetti,

op. cit. (n. 3) 157-167 e l'intero cap. 111,4; Id,,Sul significato di alcuni termini tecnici nella letteratura
esegetica greca, in AA. W., La terminologia esegetica nell'antichità. Atti del primo seminario dl Anti-
chità Cristiane. Bari, 25 ottobre 1984 (Bari 1987) 25-58; A. Vaccari, La OEQPIA nella Scuola esegetica

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



72 Tommaso Salvatori

il Crisostomo délia Laus Diodori, né le storie ecclesiastiche di Rufino, Socrate, Sozo-

meno, Teodoreto, né Filostorgio o il Chronicon Paschale mostrano di avere cogni-
zione di un incontro (o di uno scontro) tra Giuliano e Diodoro. Questo è tanto più
notevole in Teodoreto, che è il bacino collettore di tradizioni senz'altro locali. Anzi
è singolare che l'attivo Diodoro, le cui gesta antiariane sono elogiate prima, sotto

Costanzo, e poi, sotto Valente, appaia stranamente inattivo sotto Giuliano: di lui
non è fatta menzione nel libro III. Il Rinaldi afferma che la Storia Ecclesiastica di
Teodoreto, a IV,22s4, puö confermare lo scontro di Diodoro e Giuliano: «la divinità
di Gesù era senza dubbio il principale argomento di controversia. Theod. HE 4.22

afferma esplicitamente che durante la permanenza antiochena di Giuliano, Diodoro

si ergeva < come una grande roccia in mezzo all'oceano> per difendere quella
dottrina.» Il passo perd si riferisce alla situazione antiochena sotto Valente, e non
sotto Giuliano; l'esilio di Melezio che vi è rammentato è di nécessité il terzo, non il
primo; né Giuliano né la difesa délia piena divinità di Cristo sono menzionate. Si

puô peraltro proporre una piena derivazione dell'immagine del masso tra le onde,

in realtà abbastanza topica, dal sermo non repertus del Crisostomo di cui è conser-

vato un breve stralcio in latino proprio in Facondo, IV,2,38: vel scopulus quidam
altus et magnus ante alios stans et contrariorum suscipiens fluctus et resolvens, in

tranquillitate ceterum corpus Ecclesiae custodivit, repercutiens tempestatem
(« corne un alto e grande scoglio, fermo davanti agli altri, ricevendo e infrangendo
le onde agitate da elementi contrari, difese la tranquillité del resto del corpo délia

Chiesa, respingendo la tempesta») - cfr. Teodoreto: AAÀù OÀapiavôç Kai Aiôôwpoç,

KaGàrrep rivèç npößoAoi, rà npoaßaAAovra SiéÀuov KÙpara («Ma Flaviano e Diodoro,

corne scogli, rompevano le onde in assalto»): detto delle Stesse persone, forse a

proposito délia medesima contingenza storica. L'assoluto silenzio délia tradizione

storiografica, contemporanea e posteriore - una tradizione che ha registrato, par-
rebbe, i più piccoli alterchi tra Giuliano e gli ecclesiastici, come lo scambio di bat-

diAntiochia, «Biblica» 1 (1920) 3-36; R. Hill, Diodore of Tarsus as Spiritual Director, «Orientalia
Christiana Periodica» 71/2 (2005) 413-430; R. Abramowski, Untersuchungen zu Diodor von Tarsus,
«Zeitschrift für die Neutestamentliche Wissenschaft» 30 (1931) 234-262; E. Schweizer, Diodor von Tarsus
als Exeget, «Zeitschrift für die Neutestamentliche Wissenschaft» 40 (1941) 33-75; M.-J. Rondeau, Le

«Commentaire des Psaumes» de Diodore de Tarse et l'exégèse antique du Psaume 109/110, «Revue de

l'histoire des religions» 176/1 (1969) 5-33; 176/2 (1969) 153-188; 177/1 (1970) 5-33; J. J. O'Keefe, op.

cit. (n. 5); G. Rinaldi, LaBibbia, op. cit. (n. 2) 177-237 e F. Thome, op. cit. (n. 2). Esistono vari cataloghi
delle opere di Diodoro. (i) Il catalogo (greco) nella Suda s. v. AtôStopoç, dipendente da Teodoro il
Lettore; (ii) il catalogo siriaco di Barljadbeäabba; (iii) il catalogo siriaco di Ebedjesu di Nisibi (1318).
Informazioni sparse sono invece in Thdt. Haer. 11,11; in Phot. Bibl. 223; in Leont. B. Nest, et Eut. III
(PG 86/1 1386 ss.). Ebedjesu attribuisce a Diodoro più di sessanta opere, ma sostiene anche che esse

furono bruciate dagli ariani. Per una divisione dei titoli in gruppi tematici cfr. Rinaldi, Diodoro di
Torso, op. cit. (n. 2) 408 n. 4; 425 n. 51. Bisogna osservare che esiste un gruppo di trattati dedicati
all'astronomia e all'astrologia. Al di là del Kara öorpovöpuiv Kai àarpoAoytov Kai eipappévnç, di cui

possediamo una riduzione nella Biblioteca di Fozio, leggiamo titoli d'opere perdute di ambito astro-
nomico-scientifico, che mostrano conoscenza di Ipparco e Aristotele.
34 Cosi nella Patrologia, libro IV,22 SChr 530 : IV,25.

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



Giuliano Imperatore e Diodoro (ep. 90 Bidez) 73

tute con Maris di Calcedonia35; e che neppure ha tralasciato piccoli ma significati-
vi indizi di vicinanza a Basiho di Cesarea36 - mostra che abbiamo a che fare con

un documento singolare, che non puö contare su nessun'altra conferma storiogra-
fica37.

L'ep. 90 ci aiuta, del resto, meno di quanto potrebbe sembrare. Essa vuole im-

pücare che Giuliano conobbe Diodoro di persona, incontrandolo fisicamente? Non
è facile dire : è ben vero che la lettera contiene una descrizione assai minuziosa

dell'aspetto di Diodoro, ma potrebbe trattarsi di informazioni di seconda mano,
riportategli da Libanio, o dallo zio Giuliano, o da altri antiocheni. Giuliano mostra
infatti di sapere che iam diu est quod ab ipsis punitur diis, un'informazione che

probabiimente non è di prima mano. Se Giuliano incontro Diodoro in Antiochia, è

assai verisimile che lo conobbe là per la prima volta38. Interpretando la decrepi-
tezza di Diodoro come punizione già in atto da tempo, Giuliano mostra di essersi

informato sulla storia del suo nemico. È quasi più interessante che l'imperatore
scriva acutus apparuit sophista religionis agrestis («si è rivelato il sottile sofista di

una religione incolta»): apparuit: forse in qualche circostanza Diodoro ebbe modo

di sembrare un troppo astuto dialettico, magari in un dibattito pubblico? Eppure è

lo stesso Giuliano a scrivere poi: omnem miserabiliter imbibens, ut aiunt,... theo-

logorum piscatorum errorem («miseramente imbevendosi tutto, dicono, degli erro-
ri di teologi pescatori»): perché ut aiunt?Cos'è che Giuhano apprende solo indiret-
tamente? II comportamento di Diodoro ad Atene? 0 conosce per sentito dire la sua

speculazione filosofka nel complesso?
Se pure Giuliano non aveva ancora incontrato personalmente Diodoro al

momenta di scrivere a Fotino, o almeno non aveva un'idea sufficientemente appro-
fondita delta sua speculazione, non si vorrà negare alia lettera almeno una sorta

di valore ermeneutico preterintenzionale. Scrivendo di Diodoro a Fotino, Giuliano

coglie una somiglianza tra i due non priva di valore. Ad esempio, è noto che Diodoro,

come poi Nestorio, ritiene non opportuno definire Deotôkoç Maria, preferendo

35 Socr. H. e. 111,12 ; Soz. H. e. V,4.

36 Cfr. ad es. F. Fatti, Dai Quaderni di Nicobulo, «Antiquité Tardive» 17 (2009) 251-268.
37 È vero che il Contra Galilaeos (frg. 84) riferisce di una discussione polemica tra Giuliano e un
anonimo vescovo cristiano: oggetto del contendere fu l'interpretazione dei sacriEci di Caino e Abele;
ed è vero anche che Diodoro scrisse un De animalibus et sacrifiais - che non si fatica a immaginare
meraore dei grandi sacrifici che Giuliano celebrö in Antiochia e che Ammiano ebbe modo di rimpro-
verare nelle Ses gestae - ma non sembra possibile identificare l'anonimo con Diodoro, perché negli
anni 362-363 Diodoro non era ancora vescovo, ma presbitero: cfr. Rinaldi, Diodoro di Tarso, op. cit.

(n. 2) 412.

38 Non si erano incontrati ad Atene; o almeno, nulla di ciô che sappiamo induce a crederlo. Ci

pare da escludersi l'ipotesi che Diodoro studiasse in Atene negli stessi anni di Giuliano, Basilio e Gre-

gorio di Nazianzo, come pure è stato creduto (Venables s. v. Diodorus, cfr. n. 33): Giuliano, Tunica
fonte del viaggio ad Atene, è anche Tunica fonte che ci informa del fatto che nel 362 Diodoro era
molto anziano - nel 362 Giuliano ha trentuno anni: e non descrive nell'ep. 90 Diodoro come fosse un
suo coetaneo! Inoltre Basilio, nella succitata ep., non sembra rivolgersi a un compagno di studi, ma a

un conoscente più adulto.

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



74 Tommaso Salvatori

àvGpcoTioTÔKoç. Si puà essere ragionevolmente sicuri di questa posizione perché

essa è confermata da una citazione di Euterio di Tiana, fervente nestoriano, nella

Lettera ad Alessandro di Ierapoli39. In questa contestazione consiste una ben précisa

corrispondenza con la dottrina di Fotino e Paolo di Samosata - già in antico fu

chiaro, come mostra Socrate (H. e. VII,32), che discute dei rapporti tra Nestorio e

Fotino : lo storico non è propriamente d'accordo ad una derivazione dell'eresia del

primo dall'eresia del secondo, ma attesta una posizione diffusa che è assai signifi-
cativa. Analoghe somiglianze commenta Mario Mercatore, nei Nestorii Blasphe-

miarum Capitula XII, a XII,19 : ed è ben più propenso a costruire una genealogia,

owero una dipendenza di Nestorio da Fotino. La grande differenza, agli occhi dei

moderni, consiste nella distinzione tra il Logos e il Padre, che è sostanzialmente

nulla in Fotino e Paolo ma forte e indiscussa nell'antiariano Diodoro. Al di là délia

grande distanza trinitaria, perö, due Trennungschristologien dovevano pur mostra-

re punti di contatto. Le somiglianze tra Nestorio e Fotino si spiegano attraverso
Diodoro? Sappiamo da Teodoreto, dal Barhadbesabba e dalla Cronaca di Seert che

Diodoro compilé) un Adversum Photinum, che è perduto, e che forse Giuliano poté
leggere40. Polemizzando contro l'eresiarca, fu Diodoro contaminato in parte dal

pensiero del suo awersario? L'ipotesi è inverificabile: ma l'incontro tra il pensiero

teologico antiocheno e la speculazione fotiniana awenne innegabilmente, e av-

venne dapprima in corrispondenza délia polemica di Diodoro contro Fotino.

39 ACO 1/4 in Behr, The case against Diodore and Theodore. Texts and their contexts (Oxford 2011)

216.

40 Ricorderemo ancora soltanto che il Grillmeier ha riconosciuto nella cristologia diodorea lo

schema Logos-sarx accanto alio schema Logos-uomo. Per un parère diverso si cfr. perö R. A. Greer,
The Antiochene Christology of Diodore of Tarsus, in «The Journal of Theological Studies » 17/2 (1966)
327-341. II Grillmeier attribuisce alio scontro di Diodoro con Apollinare e l'apollinarismo la scoperta
dell'anima di Cristo: solo allora Diodoro si sarebbe mosso verso quella posizione Logos-uomo (alme-

no apparentemente) più adatta alla concezione del Cristo nel nestorianesimo di là da venire. Eppure

Apollinare non è Tunico stimolo (ow. per opposizione) che avrebbe potuto portare Diodoro ad adot-

tare lo schema Logos-uomo. Manlio Simonetti ha addotto prove convincenti per dimostrare che
anche Fotino adottö lo schema Logos-uomo, in questo distinguendosi - alio stato delle scarse conoscen-

ze permesse dai frammenti in nostro possesso - dal maestro Marcello di Ancira. La testimonianza di
Ilario Trin. X,20.50.61, indica che Fotino «attribui grande importanza alla presenza in Cristo di
un'anima umana, e quindi di unùmanità integrale», spinto dalla preoccupazione soteriologica di una
redenzione compléta delTuomo, in entrambe le parti che lo compongono, di fatto anticipando «singo-
larmente la fondamentale obiezione che di Ii a qualche anno sarebbe stata mossa da parte ortodossa

contro Apollinare» (Simonetti, Studi, op. cit. (n. 2) 159). Diodoro potrebbe avere ripreso quel modo

d'intendere bessere di Cristo da Fotino stesso. Se lo schema Logos-uomo è metafisicamente adeguato
ad una teologia almeno un po' divisiva, quai è quella che - al netto delle esagerazioni degli awersari

- Diodoro sembra avere sostenuto, non pare impossibile che Diodoro abbia cercato molto presto l'at-

trezzatura metafîsica necessaria a giustifïcare la sua separazione del Logos dalla carne di Cristo, un
decennio prima dello scontro con Apollinare. Parère diverso perö (ad es.) in A. Segneri, Atanasio.

Lettera agli antiocheni (Bologna 2010) 151, che per lo schema Logos-uomo invoca «una consolidata

tradizione antiochena, la quale nel suo insieme si espresse secondo una cristologia delTuomo com-

pleto».

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



Giuliano Imperatore e Diodoro (ep. 90 Bidez) 75

5 Lo sfondo storico dell'ep. 90

La lettera non sembra offrire spunti di datazione. Se essa è stata scritta in Antio-
chia, come pare, sarà stata composta tra il luglio del 362 e il 5 marzo del 363, e

preferibilmente in un momento un po' distante da questo termine ultimo, perché il
Contra Galilaeos non pare affatto compiuto. Riferimenti a fatti occorsi in Antiochia

paiono assenti. Lo scisma che travagliava la chiesa di Antiochia - meleziani, eusta-

ziani, ariani in lotta vicendevole - non è né menzionato né alluso nell'epistola41.

Perö crediamo che le critiche mosse a Diodoro acquistino significato più circostan-
ziato e maggiore pregnanza se intese sullo sfondo di eventi antiocheni e circostan-

ze storiche precise. Nel tentativo di aiutare l'interpretazione della lettera, cerche-

remo d'ora in avanti di delineare i rapporti tra l'imperatore e la pars meleziana
nell'autunno del 362, e specialmente in occasione del celebre incendio del tempio
di Apollo a Dafne che segui la traslazione delle reliquie del martire Babila. Convie-

ne osservare preliminarmente che il rientro di Melezio in Antiochia, a seguito
dell'editto di tolleranza giulianeo, non è facile a datarsi: se esso fosse posteriore
all'arrivo di Giuliano in città, l'imperatore avrebbe trovato proprio Diodoro alia

guida della parte meleziana giungendo in Antiochia. E quand'anche Melezio fosse

tomato in precedenza - più o meno contemporaneamente ad Atanasio - Diodoro
rimarrebbe senz'altro un esponente di spicco della fazione omeousiana, e senza

dubbio un uomo di grande visibilité in Antiochia42.

5.1 Babila a Dafne

Dafne è un sobborgo che si trova a sei chilometri di distanza da Antiochia, a sud-

ovest della città43. Le rieche ville, i giardini e le terme ne fanno un luogo di piacere.
Gli autori pagani ne cantano caldamente le lodi44; gli autori cristiani pronunciano
una condanna moralistica dei piaceri del luogo45. A Dafne era stato edificato un
importante tempio, al dio Apollo; lo scultore Bryaxis aveva scolpito la statua del
dio46. Nel tempio scorreva l'acqua della fonte Castalia, dotata di facoltà profetiche,

41 Per cui cfr. F. Cavallera, op. cit. (n. 13); M. Simonetti, La crisi, op. cit. (n. 17); T. A. Kopecek, A

History ofNeo-Arianism (Cambridge 1979); H. C. Brennecke, Studien, op. cit. (n. 23).

42 Su Melezio cfr. T. R. Karmann, Meletius von Antiochen (Frankfurt am Main 2009 ); J. Zachhuber,
The Antiochene Synod ofAD 363 and the Beginnings ofNeo-Nicenism, «Zeitschrift für Antikes Christentum»

4/1 (2000) 83-101. SuU'esilio cfr. Brennecke, Studien, op. cit. (n. 23) 66-81, oltre a Simonetti, La
crisi, op. cit. (n. 17) passim
43 Cfr. A J. Festugière, Antioche Païenne et Chrétienne (Paris 1959) 52; A U. De Giorgi, Ancient
Antioch (Cambridge 2016) 150-162.
44 Jul. ep. 98; Lib. Or. XI (vedi anche l'Or. LX; e cfr. Festugière op. cit. (n. J-3) 53 ss.); Lib. ep. 419;

Amm. XIX,12,19.
45 Chrys. Pan. Iuln. 4; Pan. Bob. ï, 67-69.
46 Sul tempio: Philostr. VA 116; Amm. XXII,13,1; Jo. Mal. Chron. X,234; Lib. Or. 11,96; Soz. H. e.

V,19,9. Sulla statua: Amm. XII,13,1; Zonar. XIII,12,35; Jul. Misop. 34; ep. 98; Lib. Or. LX.12; Cedr. 322.7

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



76 Tommaso Salvatori

che Adriano aveva voluto tacesse47. Il sobborgo doveva essere meta di pellegrinag-

gi pagani - anche il famoso Apollonio di Tiana vi aveva fatto visita48 - ma i cristia-

ni antiocheni dovevano cercare senz'altro di conquistarne il possesso spirituale.
Da Libanio, (Or. X,30), ad esempio, apprendiamo di uno scontro a Dafne tra pagani
e cristiani in occasione dei giochi olimpici antiocheni. In quella circostanza il
sobborgo, per essere più puro, avrebbe dovuto accogliere solo uomini, mentre le donne

avrebbero dovuto allontanarsi. Un empio uomo cristiano s'oppose e alcune

donne rimasero a Dafne o vi ebbero accesso, con gran scorno degli organizzatori
dei giochi49.

La tradizione storiografica ha legato al nome del Cesare Gallo, fratellastro di

Giuliano, la traslazione delle reliquie del martire Babila dal cimitero di Antiochia
al sobborgo di Dafne; e si trattô di colonizzazione spirituale del piccolo sobborgo,

come alcune fonti cristiane (Soz. H. e. V, 19,12-14; Chrys. Pan. Bab. 1, 67) riconosco-

no espressamente e fieramente. Il Cesare Gallo, pio cristiano, voile rimediare alla

corruzione morale del sobborgo. La traslazione fu atto assai importante; è la prima

traslazione di reliquie di cui abbiamo notizia50. Non sarà superfluo indagarne
le interpretazioni nella tradizione31. Innegabilmente gli scrittori del Vsecolo descri-

vono il culto di Babila in termini strettamente ortodossi: lo rivendicano, cioè, alla

parte neo-nicena. Secondo il Brennecke questa rappresentazione neo-nicena na-

sconde la verità: il culto ha origini ariane, e solo l'interesse che Melezio mostrerà

per l'attribuzione a Bry<a>xis; cfr. complessivamente G. Downey, A History ofAntioch in Syria from
Seleucus to the Arab Conquest (Princeton 1961) 82 ss.

47 B. Cabouret, L'oracle de la source Castalie à Daphne près d'Antioche, In AA. W. Eukrata. Mélanges

offerts à Claude Vatin (Aix-en-Provence, 1994) 95-104. Cfr. Amm. XXII,12,8; Soz. H. e. V,19; Nonn.

Abb. Hist. Juin. 11,21 PG 36, col. 1045); per una rappresentazione nelle arti figurative cfr. J. Lassus,

La mosaïque de Yakto, in Antioch on-the-Orontes, I: The excavations of1932 (Princeton N. J. 1934) 107

ss.

48 J. Chelini, H. Branthomme, Histoire des pèlerinages non chrétiens: entre magique et sacré: le

chemin des dieux (Paris 1987) 148. Cfr. Philostr., VA 1,16.

49 L'Or. X fu composta nel 384, ma l'evento cui allude non è datato. L'empio uomo menzionato da

Libanio, la cui morte dolorosa fu causata dalla consunzione del corpo, non puo dunque essere Diodo-

ro diTarso (v. infra), che mori ca. il 392. Cfr. E. Soler, Le sacré et la salutàAntioche au IVsiècle apr.J.-
C.: pratiques festives et comportements religieux dans le processus de christianisation de la cité
(Beyrouth 2006) 38: il Soler ritiene che l'interesse mostrato dai cristiani nell'opporsi al divieto pagano
fosse legato al culto di Babila, e alla possibilità d'avere accesso alla tomba durante i giochi.
50 Sugli spostamenti di Babila, cfr. W. Mayer, P. Allen, The Churches of Syrian Antioch (300-638
CE) (Leuven 2012) 135-140, sulla traslazione poi 182-184.191-194.200-203; anche Downey, op. cit.

(n. 46) 364. Si veda altresi J. R. Stenger, Healing Place or Abode of the Demons? Libanius's and Chryso-

stom's Rewriting of the Apollo Sanctuary at Daphne, in S. P. Bergjan, S. Elm (a c. di), Antioch II, The

Many Faces ofAntioch: Intellectual Exchange and Religious Diversity, CE 350-450 (Tübingen, 2018)

193-220.
51 Per quanto segue cfr. Brennecke, Studien, op. cit. (n. 23) 136 ss.; Downey op. cit. (n. 46) 380-
397; Id., The Shrines ofst. Babylas at Antioch and Daphne 45-48 in AA. W., Antioch on-the-Orontes, II:
The excavations 1933-1936 (Princeton N. J. 1938); W. Ensslin, KaiserJulians Gesetzgebungswerk und

Reichsverwaltung, in «Klio» 18 (1923) 182-184.

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



Giuliano Imperatore e Diodoro (ep. 90 Bidez) 77

per S. Babila ha innescato una appropriazione storiografka52, cancellando l'origine

omea. La traslazione delle reliquie awenne mentre Leonzio era vescovo e Gallo

fu il semplice esecutore di un'iniziativa di Leonzio53. Questa interpretazione,
quando anche fosse accettata, non depone necessariamente a favore délia paternité

ariana del culto. La bella analisi di Wendy Mayer e Pauline Allen54 mostra
come, già sotto il Cesare Gallo, il culto delle tombe dei martiri costituisse una forma
di resistenza alia dominazione omea; i martyria sono in qualche misura al di fuori
del controllo di Leonzio e centri di resistenza al suo potere. Si legga Teodoreto {H.

e. II24, 9):

Outoi jrpÛTOi [seil. Diodoro di Tarso e Flaviano, futuro vescovo di Antiochia], S Lyn

SieXôvxeç tout; xwv paXXovxwv yopoùç, éK SiaSoxrjÇ äSeiv xpv Aauï8iKr|v ÉSiSaÇav

peXwôiav. Kai xoùxo év Avrioycia npûxov àpijàpEvov, nàvxoae SiéSpape, xai Kaxé-

Xaße xrjç olKOupévr|ç xà xéppaxa. Oùxoi xûv 9eiwv xoùç épaaxàç ei; xoùç xojv papxù-

puiv aqKoùç auvayeipovxEç, navvuyoi SiexéXouv aùv éKEivoiç xôv 0eôv ùvupvoùv-
xeç. Taùxa 6è ôpêiv ô Aeovxioç, kwXùeiv pèv oùk évôpiÇev ùaipaXéç- èiopa yàp xo

nXfjGoç eu pàXa TiEpi xoùç dpiaxouç ekeivouç SiaKEipevov âvSpaç- étueikelci 6è xoùç
Xôyouç xpwvvùç, év xaîç ÉKKXqaiaiç xaùxqv yiVEaSai nap'aùxcôv xçv XEixoupyiav
flÇioo.

Questi [Flaviano e Diodoro] per primi, dividendo in due metà i cori di cantori, inse-

gnarono il canto alternato délia melodia di Davide. E questo modo di cantare, nato

dapprima in Antiochia, si diffuse dappertutto e raggiunse i confini del mondo. Rac-

coglievano attorno aile tombe dei martiri i credenti più devoti, e assieme a loro tra-
scorrevano la notte cantando inni a Dio. Leonzio si accorse di ciö, ma ritenne poco
prudente osteggiare la pratica : vedeva infatti che il popolo era assai ben disposto
nei confronti di quegli ottimi uomini. Mascherô allora di bontà i suoi discorsi, e do-

mando che celebrassero quella liturgia nelle chiese.

Allontanare Babila dal koimeterion appena fuori città ad un sobborgo distante sei

chilometri da essa significava de facto spegnere un luogo di culto cittadino rivaleg-
giante con le chiese urbane più importanti. Se dunque la traslazione voluta da Gallo

fu ispirata dalla parte ariana, tutto il contrario dovrà dirsi del culto in sé, di

ispirazione presumibilmente anti-ariana. Ed è lecito pensare che Babila a Dafne

non fosse abbandonato da quei fedeli che s'erano stretti attorno alla sua tomba e

che ancora alla fine del decennio Flaviano e Diodoro continuassero le loro veglie,
assieme ai fedeli più devoti, forse anche a Dafne, vicino al santo che avevano ve-
nerato nel koimeterion.

Quando Giuliano arrivô in Antiochia qualche anno dopo, oramai apertosi lo

scisma meleziano, le chiese délia città si trovavano tutte in mano agli ariani di Eu-

52 Cfr. E. Soler, op. cit. (n. 49) 199-203, 207-208.

53 Cfr. Brennecke, Studien, op. cit. (n. 23) 137.

54 Cfr. W. Mayer, P. Allen, op. cit. (n. 50) 200-203.

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



78 Tommaso Salvatori

zoio55, ad eccezione délia Chiesa Vecchia (IlaÀatéO, che venne occupata dai mele-
ziani56, e di un'altra piccola chiesa urbana che Euzoio, per rispetto, accordé a Pao-

lino57. E tuttavia la chiesa IîaÀatà non fu sempre in mano ai meleziani, ed è quasi
sicuro che in taluni momenti essi non potessero riunirsi in alcun edificio58. La su-

premazia geografïca di Euzoio all'interno delle porte délia città, ci pare, potrebbe
aver spinto i ferventi sostenitori di Flaviano e Diodoro a spostarsi nel sobborgo, e

a gioire quando Babila fu recuperato al koimeterion. Ci si pué chiedere se non esis-

ta un qualche debole indizio di ciô.

I resoconti délia seconda traslazione delle reliquie sono vari. Le fonti che de-

scrivono lo spostamento (Rufino H. e. 1,36; Teodoreto H. e. 111,10,2-3; Socrate H. e.

111,18; Sozomeno H. e. V,19; Crisostomo, Pan. Bab. 1, 90; Filostorgio H. e. VII,8a)
dipendono in parte le une dalle altre: con ogni probabilité, Socrate ha riassunto
Rufino - entrambi ignorano l'incendio del tempio - mentre Sozomeno, che pure
sembra dipendere da Rufino, forse attraverso Socrate59, conosce molti dettagli ag-

giuntivi sull'a/faire Babila. Filostorgio è invece unico testimone di una tradizione
miracolistica in cui la tomba si muove da sola. Rufino, Teodoreto e Sozomeno, ad

ogni modo, convergono nel rappresentare un grande concorso di popolo, che can-
tando i salmi accompagna il corpo del martire60. Merita una qualche attenzione il
canto dei salmi con cui la folla festante insulta l'imperatore. È alla pars meleziana
e aile sue guide, Flaviano e Diodoro, che la storiografia posteriore ha attribuito
alcune innovazioni in fatto di salmodia. Si è visto nel passo succitato61 di Teodore-

55 Cfr. F. Fatti, op. cit. (n. 23) 159-162; Cavallera, op. cit. (n. 13) 90; Thdt. H. e. 111,12,1; Gr. Naz. Or.

IV,88,23.24; Soz. H. e. V,10,10; cfr. anche A. Grabar, Martyrium (London, 1972) 214-233.
56 Fonti: Thdt. H. e. 111,4,2.6 (i Meleziani nella Chiesa Vecchia); il Tomus ad Antiochenos; il Chron.
Pasch. 548 Dindorf (362 d. C.).

57 Socr. H. e. 111,9,4; Soz. H. e. V,3,13.

58 Depongono in tal senso le due testimonianze di Socrate H. e. 111,9,4: MeAénoç 5è ëâjto xùv
TTUÀùv Trjç nôÂEWç ràç ouvaywycu; énoLeïro, e Sozomeno H. e. V,13,3: éiraveXOùv Meàétioç ék Tfjç

ùitEpopiaç, Kexuptopévouç Eûpùv rà aûroù (ppovoôvtaç, ÎSLçi oùv toOtoiç ëÇu rf)ç hôAecoç

ÈKKÀriaiaÇEV. La cronologia dell'occupazione délia naÂaià è d'altronde, nelle fonti, abbastanza pro-
blematica: cfr. Cavallera, op. cit. (n. 13) 100-1; W. Eltester, Die Kirchen Antiochias im IVJahrhundert,
«Zeitschrift für die neutestamentliche Wissenschaft» 36/2 (1937) 274-275.
59 Cfr. G. Sabbah, A.-J. Festugière, B. Grillet, Sozomène, Histoire Ecclésiastique, livres V-VI, SChr

495 (Paris 2005) 202.

60 Recentemente Emmanuel Soler - cfr. E. Soler, op. cit. (n. 49) 59 - ha messo in discussione la
verità stessa di questa manifestazione, che certamente solleva qualche problema sul suo statuto isti-
tuzionale. Soler, ricordando la divisione délia chiesa antiochena in questo 362 d. C., crede che la

grande partecipazione sia una costruzione posteriore. Il Brennecke (Studien, op. cit. (n. 23) 137-138)
fedele alla impostazione sua - solo il vescovo pub presiedere ad una traslazione di cosi grande im-

portanza - crede che Euzoio abbia guidato la manifestazione, corne a suo tempo Leonzio l'altra in
senso inverso; poi la sua presenza venne censurata dalle fonti neo-nicene e da Filostorgio. Ma, corne
abbiamo già ricordato, questa è la prima traslazione di reliquie di cui si abbia menzione, o al più la
seconda (cfr. W. Mayer, P. Allen, op. cit. (n. 50) 193 n. 95): non è obbligatorio credere che il vescovo
Euzoio dovesse necessariamente guidare il corteo, perché l'atto di traslazione era ancora atto straor-
dinario, non normato da precedenti consuetudini.
61 Thdt. H. e. 11,24,9.

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



Gluliano Imperatore e Diodoro (ep. 90 Bidez)

to che Diodoro e Flaviano introdussero il canto antifonico, di contro al sistema re-

sponsoriale precedentemente in uso. Sappiamo ancora da Teodoreto che durante

l'impero di Valente, Flaviano e Diodoro, espulsi dalle chiese, riunivano i fedeli me-

leziani fuori porta per dedicarsi al canto (H. e. IV,25). Il Commento ai Salmi attri-
buito a Diodoro è il corollario esegetico di queste iniziative. La rappresentazione
d'un Giuliano perseguitato dalla salmodia cristiana non ci pare dunque incolore, e

sembra legata a un interesse della pars meleziana, come dimostra l'insistenza del-

le fonti neo-nicene su episodi che coinvolgono Giuliano e il canto dei salmi62. Non

a caso, nel suo resoconto della traslazione delle reliquie, Filostorgio non contribui-
sce a questa rappresentazione, ma sostituisce il trasporto con un awenimento

portentoso. Se una delle due parti sta ritoccando la verità, si puö credere che sia

piuttosto Filostorgio, che ha introdotto un prodigio63.

La presunta origine ariana del culto pare pero confermata dai prowedimenti
presi da Giuliano all'indomani dell'incendio che distrusse il tempio. Da Ammiano

(XXII,13,2) sappiamo che l'imperatore ordinô la chiusura della Chiesa Grande di
Antiochia; chiesa che è in mano a Euzoio. Secondo Teodoreto (H. e. 111,12) lo zio di
Giuliano, il comes Orientis Giuliano64, entrö nella Chiesa Grande e schiaffeggiö
Euzoio. La testimonianza, a volte, è bastata a concludere che l'ira di Giuliano si sia

riversata unicamente sugli ariani di Euzoio65 e i meleziani siano stati risparmiati
dal saccheggio. È vero che nessuno dei panegirici composti in onore di Melezio -
62 Si veda ad es. in Teodoreto (H. e. 111,19) l'episodio dello schiaffeggiamento di Publia, una diaco-

nessa che gestisce una specie di educandato per giovani vergini. Esse si esercitano nel canto dei
salmi; Publia è propriamente una maestra di coro. Proprio come la folia nel corso della traslazione,
Publia e le sue allieve cantano quei salmi che dichiarano l'impotenza degli idoli (Ps. 113 e 67), alzan-
do la voce mentre Giuliano passa per strada; tra i due eventi ha voluto vedere un nesso causale

Rosen, op. cit. (n. 18) 295. Il legame di Publia con la pars meleziana sembra probabile: essa è la madre
di un Giovanni che Teodoreto mostra di stimare molto e che è stato identificato con Giovanni di Apa-
mea, cfr. Bouffartigue, Hansen, Parmentier, Théodoret de Cyr, Histoire ecclésiastique, II, Livres 3-S
(Paris 2009) 449. Era stato proposto anche il Crisostomo: cfr. Brennecke, Studien, op. cit. (n. 23) 145;
M. L. De Tillemont, Mémoires pour servir a l'histoire ecclésiastique des six premiers siècles, vol. VII
(Parigi 1706) 739.

63 Si puö cogliere forse qualche debole consonanza tra il racconto di Teodoreto e alcune preoccu-
pazioni coeve dell'imperatore Giuliano. Anzitutto un certo interesse per i cori religiosi: cfr. Jul.

ep. 109 a Ecdicio, prefetto d'Egitto: Giuliano raccomanda la costituzione di un coro di cento giovani,
che saranno mantenuti «a spese dello Stato». Questi interventi oscillano tra le suggestioni neopitago-
riche e giamblichee e una presunta emulazione della chiesa cristiana, su cui Giuliano avrebbe mo-
dellato la propria idea della comunità religiosa pagana: «une église païenne», secondo la fortunata e

discutibile defînizione del Koch: cfr. W. Koch, Comment l'empereur Julien tâcha de fonder une église

païenne, «Revue belge de philologie et d'histoire» 6/1-2 (1927) 123-146; 7/1 (1928) 49-82; 7/2 (1928)
511-550. Interessante, ma pericolosa per la sua provenienza dalla penna di un terribile polemista, è

la testimonianza del Nazianzeno; questi elenca in Or. IV,111 le novità che Giuliano, imitando i cristia-
ni, voile introdurre nel culto e nell'organizzazione sacerdotale dei pagani. Nell'elenco, troviamo:
eùxûv te Tunov év pépeu Se si tratta del canto alternate che Diodoro e Flaviano istituirono ad Antiochia,

avremmo un esempio di Candida emulazione: tale l'opinione del Bidez, Oeuvres, 1/2 120-121;
accolta ad es. in M. C. De Vita, Giuliano Imperatore filosofo neoplatonico (Milano 2011) 241.

64 E dunque omonimo del nipote, come il nonno materno; cfr. PLRE vol. I s. v. Iulianus 12.

6s Cfr. Fatti, op. cit. 161 (n. 23).

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



80 Tommaso Salvatori

né quello di Gregorio di Nissa né quello del Crisostomo - racconta di una sua per-
secuzione sotto Giuliano, ma nel bilancio complessivo délia vita di Melezio, natu-
ralmente segmentata secondo gli esili, l'imperatore Giuliano rimane associato ne-

cessariamente all'editto di tolleranza e al rientro dal primo esilio. D'altronde,
osservando meglio le fonti, non si ha l'impressione di una grande persecuzione66:

il bilancio complessivo consiste di un solo possibile martire in Sozomeno, peraltro
non espressamente legato all'affare del tempio a Dafne, più alcuni arresti di cristia-

ni rilasciati e un saccheggio generico. L'episodio si sarà risolto in un grande spa-

vento, se si smussano i toni enfatici ma assai generici délia Passio Artemi e si

considéra la grande fuga del clero antiocheno in Sozomeno non molto più che un
espediente per illuminare l'assolo del martire Teodoro. Inoltre la politica di Euzoio

non pare affatto votata al contrasto, ma pare piuttosto conciliante: risentendo,
com'è naturale, dell'ingombrante presenza in città dell'imperatore e del suo eser-

cito. Chi ponga poi mente aile vicende dell'anomeo Aezio si accorgerà che questo

cristiano, grande amico dell'imperatore Giuliano, condannato da Costanzo II e tra-
dito dagli omei nel 360, venne riabilitato da un piccolo concilio antiocheno guidato
da Euzoio stesso67, proprio in previsione dell'arrivo in città dell'imperatore. Euzoio

accolse dunque Giuliano con un intento conciliativo - nonostante fosse stato vici-
nissimo a Costanzo. L'organizzazione di una processione spettacolare e irridente
com'è quella testimoniata dalle fonti non sembra affatto addirsi alla cauta circo-

spezione di questo vescovo ariano. Il prowedimento contro la Chiesa Grande avrà

avuto valore simbolico : l'interdetto del maggiore luogo di culto cristiano dopo la

distruzione di un grande tempio pagano; all'imperatore Euzoio sarà parso, nella

circostanza, il rappresentante ufficiale di tutti i cristiani d'Antiochia.

5.2 Giuliano e Diodoro. Il capo d'accusa

Proviamo a tornare all'ep. 90. Esistono senz'altro varie motivazioni che indussero

Giuliano ad ordinäre lo spostamento del corpo di Babila.68 Una, in special modo,

66 Ecco le fonti: a) Crisostomo Pan. Bab. 1 (dà solo informazioni generiche); b) Rufino H. e. 1,36-
37 (ignora l'incendio); c) Socrate III,19 (ignora l'incendio; sua fonte è Rufino); d) Sozomeno H. e. V,8

(saccheggio delle chiese di Antiochia, senza menzione di Dafne); H. e. V,19, (traslazione e incendio);
e) Filostorgio VII,8a Pass. Art. 49; f) Teodoreto H. e. 111,10-14.

67 Su Aezio : J.-M. Prieur, Aèce selon (Histoire Ecclésiastique de Philostorge, «Revue d'Histoire et

de Philosophie Religieuses» 8S/4 (2005) 529-552; Id., Eunome selon l'Histoire Ecclésiastique de

Philostorge, «Revue d'Histoire et de Philosophie Religieuses» 86/2 (2006) 171-182; T. A. Kopecek, op. cit.

(n. 41); R. P. Vaggione, Eunomius of Cyzicus and the Nicene Revolution (Oxford 2000) ma soprattutto
Fatti, op. cit. (n. 23). Per la dottrina, un tentativo di sintesi è in Simonetti, La crisi, op. cit. (n. 17) 253-
259. Per il concilio a cui qui si fa riferimento, seguiamo Fatti, op. cit. (n. 23) 43 n. 93: sostiene sulla

scorta di Brennecke, Studien, op. cit. (n. 23) 111-112 che il concilio antiocheno sia awenuto dopo
l'arrivo di Giuliano in città.
68 Che Giuliano volesse preservare l'integrità del luogo dove aveva insegnato l'ammiratissimo
Giamblico, secondo una notizia di Jo. Mal. Chron. 1,47, è proposta da respingere; Malalas ha verosi-
milmente inteso un toponimo omonimo nel nord délia Palestina, e Giamblico non insegnô mai nei

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



Giuliano Imperatore e Diodoro {ep. 90 Bidez) 81

puö essere interessante. È nota l'awersione di Giuliano per le tombe e i funerali.
Considerö i funerab contaminanti, dispensatori di impurità, certamente secondo

convinzioni pitagoriche e neoplatoniche69, e ne proibi l'esecuzione e i cortei nelle

ore diurne, come risulta ancora dalla lettera esplicativa d'accompagnamento a

una legge riportata nei Codici Teodosiano e Giustinianeo, ep. 136b. Quanto aile

tombe, Giuliano auspica - nella legge latina dei codici - che esse vengano lasciate

riposare nella giusta quiete che spetta alla morte, senza lapidem hinc movere et

terram sollicitare et cespitem vellere («rimuovere di là pietre, o smuovere la terra,
o strappar l'erba»)70. L'empietà dei cristiani consiste in questa frequentazione di-

sturbatrice, che elicita il disprezzo dell'imperatore. Nei Misopogon Giuliano imma-

gina che gli abitanti di Antiochia gli rivelino d'esser ricorsi toïç irepl roùç rcupouç

KdÀLvSoupévoiç yP^ôlolç («alle vecchiette che si aggirano tra le tombe») per sba-

razzarsi di lui71 ; e spesso altrove nelle sue opere72 cristiani e tombe sono, com'è

owio, in stretta relazione. Ma meritano grandissima attenzione i frammenti del

Contra Galilaeos (frg. 81 e 82) in cui Giuliano discute le ragioni e le origini di que-
sto comportamento. Egli accusa (frg. 81) i cristiani di aver riempito ogni luogo di
tombe e sepolcri, senza che la Bibbia o i Vangeli lo permettessero: anzi Cristo stes-

so, nei vangelo di Matteo (Mt 23, 27), riconosce e afferma l'impurità delle tombe.

Allora perché i cristiani dormono presso di esse? La risposta è (frg. 82), secondo

Isaia (Is. 65, 4): év toîç pvqpaoi kcù év role; cmnÀcuoLÇ KoipûvTai Si' évunvia («dormono

nei sepolcri e nelle caverne per sognare»). I cristiani dormono presso i
sepolcri per sognare; si tratta di magia; è una pratica d'oniromanzia; i cristiani
l'hanno appresa dagli apostoli. Nei frammenti 87 e 88 Giuliano discute inoltre le

dipressi di Antiochia; si veda J. Vanderspoel, Iamblichus at Daphne, «Greek, Roman and Byzantine
Studies» 29 (1988) 83-86. Per un parère contrario, Soler, op. cit. (n. 49) 34 ss. Forse più significativa
poté essere la memoria di Apollonio di Tiana, dopo il Filalete di Ierocle.
69 Ad es. cfr. Iambi. VP XXXV (225): ma Giuliano non sembra aver letto le opere pitagoriche di
Giamblico, cfr. J. Bouffartigue, L'EmpereurJulien et la culture de son temps (Paris 1992) 331-359.
70 C. Th. IX,17,5; C. lust. IX,15,19,5. La legge fu promulgata alla vigilia dei Feralia, nei febbraio
363; cfr. Soler op. cit. (n. 49) 55. Si veda il confronto tra le diverse versioni in E. Volterra, Il problema
del testo nelle costituzioni imperiali 917 ss., in Id., Scritti giuridici, 6: lefonti (Napoli 1994); d'altronde
la conservazione nei codici divenne possibile perché «le idee sottintese di Giuliano scomparirono da

lungo nei trabocchetto délia storia; le disposizioni apertamente precisate (divers! divieti di danneg-
giamento ai sepolcri) erano attuali anche nei tempo di Giustiniano»: A. Polaèek, L'attività riformatri-
ce di Giuliano, in Atti dell'Accademia Romanistica Costantiniana, III, Da Costantino a Teodosio, con

particolare riguardo alla politica legislativa di Giuliano (Perugia 1979) 307-322; assai interessante, in
questo stesso volume miscellaneo, C. St. Tomulescu, Julien l'Apostat et le code de Justinien 411-422,
ove il Tomulescu confronta C. Th. IX,17,5, giuntaci sotto il nome del solo Giuliano, con C. Th. IX,17,4,
datata all'anno 357 e giuntaci sotto i due nomi di Costanzo (Augusto) e Giuliano (Cesare), concluden-
do che alla pratica cristiana del culto dei martiri è dovuto l'interesse esclusivo per le tombe di questa
seconda, contro l'interesse congiunto per tombe e cadaveri délia prima.
71 Misop. 10; l'immagine è topica: si cfr. ad es. l'anilis superstitio di Amm. XXI,16,18 (che è già
ciceroniana, ad es. De nat. deor. II 70: superstitiones aniles; III 92: superstitiose atque aniliter) e lo
stesso Giuliano, ep. 89b, ypatSIou; t|)uxpotç (295d).
72 Jul. Mis. 28.33 ; Gai. frgg. 81 e 82.

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



82 Tommaso Salvatori

pratiche di predizione del futuro in uso presso gli Ebrei. L'arte mantica di Abramo,
che era Caldeo (frg. 86), è conforme alTuso greco (frg. 88)73. Dunque nel culto delle

tombe presso il tempio di Dafne, e segnatamente del sepolcro di Babila, Giuliano
doveva riconoscere un'attività oniromantica, il cui intento non poteva che essere

la predizione del futuro; una pratica di divinazione originariamente pagana, poi
ebraica, infine cristiana, per successive distorsioni e abbrutimenti - secondo quel-
la tesi portante del Contra Galilaeos che vuole il cristianesimo una perversione
dell'ebraismo, e l'ebraismo una singolare varietà, tollerabile ancora, délia religio-
ne greco-romano-egizia. Il tempio di Apollo e la tomba di Babila dovevano apparir-
gli, rispettivamente, una nobile e una ignobïle fonte di accesso al futuro, l'una posta
accanto all'altra. Non sfugga il grandissimo peso politico délia pratica divinatoria
nello scontro tra cristiani e pagani: Giuliano stesso, nell'orazione A Helios re, rico-
nosce espressamente nel dio Apollo il garante délia grecità del mondo latino e délia

legittimità dell'Impero, a mezzo degli oracoli: cui dedicô dunque vivissima at-

tenzione. Racconta ad es. Libanio (Or. XVIII,118) che, ricevuta la notizia délia

morte di Costanzo, e dapprima temendo fosse falsa, ricorse a un suo piccolo libro
d'oracoli per assicurarsene : e avendone trovato conferma, fu contento74.

D'altronde, nell'interessarsi alla fonte oracolare di Dafne, Giuliano s'inseriva

appieno nella vasta querelle sulla veridicità degli oracoli classici che aveva lunga-
mente impegnato polemisti cristiani e pagani, da Oenomao di Gadara a Celso a

Porfirio, da Origene a Eusebio75. Nel Contra Galilaeos è menzionato il poxOqpôç

Eùaépioç Giuliano sta considerando un passo délia Praeparatio Evangelica, XI5,5.
Chi tenga conto che nei libri V-VI délia Praeparatio Eusebio discute diffusamente
délia Filosofia rivelata dagli oracoli di Porfirio vede bene che Giuliano doveva
venir punto nel vivo da un attacco cosi documentato, tanto da farne e converso - s'è

73 Un breve ma interessante confronto tra le apparizioni di Mosè in Celso, Porfirio e Giuliano è in
J. Bouffartigue, op. cit. (n. 69) 115-117; e segnatamente su Mosè, antico mago, si veda Celso: Orig.
Cels. IV,33.
74 Per questa contrapposizione quasi biunivoca tra templi e tombe si consulterà fruttuosamente
Libanio: Or. XVII,7 (ancora Babila e Apollo); Or. XVHI.282; Or. LXII,10 (ricorre qui la formula xoùç

itep't toùç rdipouç). L'interesse di Giuliano per la predizione del futuro permane vivissimo nell'imma-
ginario cristiano posteriore: nella Pass. Art. 25 il martire rinfaccia a Giuliano il tramonto degli oracoli,

citando l'ammissione di sconfitta dello stesso Apollo di Delfi. Egli cita le parole d'un responso delfi-
co che il medico Oribasio avrebbe riferito a Giuliano: cfr. G. Fatouros, EIISATE TQI BALIAHI,
«Hermes» 124/3 (1996) 367-374. Ma puö giovare ricordare che anche Costanzo II aveva prestato
massima attenzione alla predizione del futuro, ossessionato dall'idea che si consultassent oracoli o si

praticasse la magia per rovesciarlo (si vedrà Amm. XIX,12, special. 14-15); e che negli anni Settanta
del IV secolo l'imperatore Valente colpi duramente le eterie pagane di Antiochia accusandole di prati-
care la mantica e la divinazione : col fine sowersivo di scoprire il nome di un futuro imperatore da

sollevare al suo posto. Anche Libanio fu coinvolto in quei processi. Cfr. P. Chuvin, Cronique des
derniers paiens (Brescia 2012) 371-372; e, per il regno di Costanzo II, 44-47; vedi inoltre P. Athanassaidi,
Philosophers and Oracles: Shifts ofAuthority in Late Paganism, «Byzantion» 62 (1982) 45-62. Nella
divinazione quest'età d'inquietudine ha visto il germe délia sedizione politica.
75 Cfr. Bouffartigue, op. cit. (n. 69 301-306: pare che Giuliano non avesse letto La filosofia rivelata

dagli oracoli di Porfirio. Doveva comunque conoscere quest'opera attraverso Eusebio.

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



Giuliano Imperatore e Diodoro (ep. 90 Bidez) 83

ipotizzato - il modello per la propria confutazione, altrettanto documentata da

numerose fonti bib liehe76. Volle inoltre reagire nella pratica77.

L'incubatio cristiana doveva parère a Giuliano una pratica superstiziosa. Si

legga l'ep. 59, inviata agli alessandrini molto poco dopo la morte di Costanzo: l'im-

peratore informa i cittadini che sposterà a Costantinopoh un loro obelisco, che essi

tengono gettato sulla spiaggia. Scrive allora, a proposito dell'incubatio notturna
che alcuni - pagani - praticano nei pressi dell'obelisco:

Kal to Xevöpevov 5è ûç tlvéç eiaiv ol GEpaTtEÛovTEÇ Kai irpooKaGeuSovrec; aÙTOÔ Tfj

Kopucpfj, Tiàvu pe 7TEL0EI xpnvcu Tnç SEiaLSaipovLaç ëvsKa lauxriç ùnaysiv aûxov- ol
yàp 0EiopEvoi xoùç Ka0EÙôovxaç ékel, jtoXXoO pèv pimou, noXAqc 6è àaEÀyEtaç nEpi
TÖV TÖ7TOV lOÇ ÉTUXEV OÛanÇ, OÜTE TUOTEUOUatV aÙTOV 0EÎOV Elvai Kai ÔLÙ Tliv TÛV

npoaExovTwv aiJTtö SetatSaipoviav àmaxoxEpOL nEpi xoùç Geoùç KaOtaiaviai.

E mi si dice che ci sono alcuni devoti che dormono presso la punta dell'obelisco:

proprio questa superstizione mi convince appieno délia nécessité di rimuoverlo. Co-

loro che Ii vedono giacere là, tra la molta sporeizia, in un luogo spesso molto impu-
dico, non potranno credere che l'obelisco sia cosa divina; e la loro fede verso gli dei
diminuirà per colpa délia superstizione dei fedeli che lo attorniano.

Il sudiciume e la sporeizia qui denunciati assomigliano alla macilenza cristiana.

Aeiaiôaipovia è nelle lettere, per antonomasia, la superstizione cristiana78; in questa

pratica egiziana Giuliano riconosce una forma di degrado paragonabile a quel-
la cristiana, forse di quella progenitrice79. Questo meccanismo di discendenza cul-

turale è ben collaudato: nel Contra Galilaeos (frg. 86), ad es., l'imperatore osserva

76 Cfr. J.-M. Demarolle, Le Contre les Galiléens: continuité et rupture dans la démarche polémique
de l'Empereur Julien, «Ktèma» 11 (1986 39-47 spec. 42-44; anche J. J. O'Meara, Porphyry's Philosophy

from oracles in Eusebius's Praeparatio Evangelica and Augustine's Dialogues of Cassiciacum (Paris

1969)5-17.
77 La studiosa B. Cabouret, op. cit. (n. 47) 101-103 ha osservato che alcune citazioni delta fonte
Castalia in opere polemiche cristiane potrebbero non riferirsi alla célébré fonte di Delfi, ma alia sua
omonima antiochena. Se ciô è innegabile, ad es., nell'orazione del Nazianzeno contro Giuliano (Or.

V,32), è assai più significativo che anche Clem. Prot. 11,11,1 si presti ad una simile lettura. Giuliano
avrebbe potuto leggere questo passo? Si riconosce generalmente nelle epp. 106 e 107 (a Porfirio, Di-

rettore Generale delle Finanze, e a Ecdicio, prefetto d'Egitto) una chiara testimonianza délia ricerca
di fonti cristiane per la stesura del Contra Galilaeos; è forse lecito pensare che la biblioteca alessan-

drina del defunto Giorgio di Alessandria contenesse il Protrettico di demente Alessandrino. Leggen-
do, Giuliano avrebbe cercato di confutare defacto il silenzio che era rivendicato per iscritto, secondo

un procedimento di smentita non letteraria, ma prammatica. Simile confutazione è presupposta ad
es. nella ricostruzione del tempio di Gerusalemme, contro Mt 24,2; Me 13,2; Le 21,6: se si vuole pre-
stare ascolto aile fonti cristiane (Thdt. H. e. 111,20,1 ; Philost. H. e. VII,9). E d'altronde non è forse neces-
sario che la Castalia degli scrittori sia la medesima cui pensava il lettore imperiale : all'incosciente

equivoco, o alla sciente analogia, sarà bastata Puguaglianza del nome.
78 Cfr. ad es. ep. 54 (380d), oppure ep. 111 (435a),

79 Per qualche altra forma di superstizione pagana paragonabile Chuvin, op. cit. (n. 74) ricorda
un epitaffio tombale a Thyatira, in L. Robert, Études Anatoliennes (Amsterdam 1970) 129-133: «eï xiç
Sè OéXet tô alAnlQèç paOEiv napà èpoô Lg tôv ßupov évEu^ao0oj».

Museum Helveücum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



84 Tommaso Salvatori

che gli ebrei, vivendo da stranieri in Egitto, s'impregnarono di alcune usanze egi-

ziane, tra cui la circoncisione80. Si puô osservare che anche l'odiatissimo Atanasio

pareva in grado di prevedere il futuro, secondo la voce raccolta da Ammiano
(XV,7,8)81: dicebatur enim [seil. Atanasio] fatidicarum sortium fldem quaeve augurâtes

portenderet alites scientissime callens aliquotiens praedixisse futura («si dice-

va infatti che, espertissimo nell'interpretazione degli oracoli e dei presagi degli uc-

celli, avesse predetto alcune volte il futuro»)82; simili voci riporta anche Sozomeno

{H. e. IV,9), menzionando il sospetto che questa cognizione del futuro non manca-

va di suscitare in ariani e pagani. Chi accosti questo luogo delle Storie di Ammiano
al frg. 88 del Contra Galilaeos83 non potrà non notare la somiglianza tra Mosè e

Atanasio; e se la diceria raggiunse Giuliano, com'è verisimile dopo l'ambasceria

pagana di Alessandria che diede presumibilmente origine ai contrasti tra il vesco-

vo e l'imperatore84, egli ne avrà tratto una conferma délia sua interpretazione sto-

rica del cristianesimo, e del ruolo dell'Egitto in essa.85 Si tratta in fondo dell'antica

idea, risalente a Posidonio (Strab. XVI,2,35-37 FGrHist 87 F 70), secondo cui la

religione ebraica, fondata dal sacerdote egiziano Mosè e filosoficamente eccellen-

te, venne progressivamente corrotta per l'introduzione di pratiche superstiziose: è

la ôeiaiScupovLa a corrompere il culto. Non è privo di rilevanza che nello stesso

frammento Posidonio (in Strabone) menzioni l'incubazione sacra nel tempio corne

spécialité ebraica : l'arte di fare buoni sogni è espressamente coltivata per volere
di Mosè86. Non è difficile osservare che l'informazione sull'oniromanzia ebraica e

l'idea délia decadenza superstiziosa delle pratiche del culto ebraico viaggiano as-

80 Célébré e antico tema antico di dibattito tra pagani e cristiani: si veda almeno Orig. Cels. 1,22;

cfr. Rinaldi, op. cit. (n. 2) 416; a parti inverse basterà citare Aristobulo, il fïlosofo giudeo vissuto sotto

il Filometore. L'eco lunga di questa posizione pagana, certamente a causa del Contra Galilaeos, per-
marrà in ambiente antiocheno: si cfr. ad es.Thdt. Therap.V11,16 ss.

81 Si tratta, secondo Ammiano, dell'accusa rivolta ad Atanasio al concilio di Milano (355).
82 Trad. A. Salem. Si potrà aggiungere forse il fortunatissimo aneddoto di Ruf. H. e. 1,25.

83 Parte d'un gruppo di frammenti in cui Giuliano si propone di mostrare che gli ebrei dell'Antico
Testamento avevano fatto uso di sacrifici e consimili pratiche pagane: frgg. 69, 70, 71, 72, 83, 84, 87,

88, 89.

84 Per la datazione di questa ambasceria, giunta all'imperatore nei primissimi mesi del 362, si

dipende dall'accenno di Giuliano (Mis. 40), ove l'imperatore riprende gli antiocheni per il ritardo con
cui l'ambasceria délia loro città giunse presso di lui a felicitarsi délia sua ascesa alla dignità imperiale.

Cfr. P. Petit, Libanius et la vie municipale à Antioche au IVe siècle après J.-C. (Paris 1955) 263, 416-
417; l'odio di Giuliano per Atanasio precede senz'altro la primavera, perché egli apprenderà del bat-

tesimo pasquale di donne pagane in un secondo momento (Jul. ep. 112), e cfr. complessivamente 0.
Seel, Die Verbannung des Athanasius durch Julian, «Klio» 32 (1939) 175-188; Bidez Oeuvres, 1/2 121-
123.

85 Per i rapporti di Giuliano con l'Egitto, si veda ad es. A. Theodorides, L'Orient et spécialement
l'Egypte dans le pensée de Julien l'Apostat, in Atti dell'Accademia Romanistica Costantiniana, III, Da
Costantino a Teodosio, con particolare riguardo alla politica legislativa di Giuliano (Perugia 1979)

383-409; per il legame «familiare», rivendicato nel congedo dell'ep. 60 agli abitanti di Alessandria,
cfr. J. Vanderspoel, Correspondence and correspondents ofJulius Julianus, «Byzantion» 69 (1999) 396-
478.

85 Cfr. ad es. M. Hengel, Giudaismo ed Ellenismo (Brescia 2001) 523-527; inoltre 531 n. 3.

Museum Heiveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



Giuliano Imperatore e Diodoro (ep. 90 Bidez) 85

sieme da Posidonio a Strabone. Giuliano vide precipitare concretamente, in una
situazione storica, questo luogo letterario-polemico.

Torniamo all'ep. 90. Diodoro, Naiaraei magus, è accusato di essere corrupto-
rem legum et rat\onum et mysteriorum paganorum et deorum infernorum («corrut-
tore delle leggi, delle dottrine, dei misteri degli Elleni, degli dei inferi»); egli, igno-

rans paganorum mysteria, contamina ogni cosa con l'errore cristiano. Si legga,

nell'epistola accompagnatrice del decreto su tombe e funerali, ciö che Giuliano
scrive a proposito dei domini degli dei che si occupano dei vivi e degli dei che si

occupano dei morti: to pèv oüv ïmèp toutwv ÀéyEiv eïte toTç crôiolç apcpÖTEpa

JIpOOrÎKEl 0EOLÇ, EÏTE ËTEpOL pÈV ËJUTpOJIEUOUai TOÙÇ ÇâjVTaÇ, ËTEpOl SÈ TOÙÇ TE0VE-

ûraç, oùô' âÇtov iatoç Sr|poai£Ù£iv («quanto a ciô, se si debba dire che l'uno e l'al-

tro dominio appartengano ai medesimi dei, o se invece alcuni si occupino dei vivi,
altri dei morti - son cose che forse non è bene divulgare»). Diodoro sembra incar-

nare, anche biograficamente, col suo soggiorno ateniese, la decadenza delle reli-
gioni classiche a cristianesimo, e la corruzione dei costumi greci; la sua corruptio

mysteriorum paganorum et deorum infernorum («corruzione dei misteri ellenici
e degli dei inferi») - quei misteri appunto che non è bene divulgare (nelle parole
dell'ep. 136b) - è forse la rappresentazione giulianea dalla frequentazione delle

tombe dei martiri che Diodoro e Flaviano organizzarono, che Teodoreto racconta,
che all'imperatore dovette sembrare una forma di magia e divinazione pagana im-

pregnata di superstizione, un'incubatio perversa, un'offesa agli dei inferi, capace
di tacitare il dio sulla cui potenza organizzatrice egli aveva fondato il proprio go-

verno e la legittimità di esso. Se, corne ci pare non improbabile, il culto di Babila fu
cura di Diodoro e Flaviano; se l'ambiente dei «salmisti» da cuj Giuliano è persegui-
tato in Teodoreto è analogamente da ricondursi al clima culturale delTaoKr|Tf|-

ptov; se è vero che Giuliano vide nella frequentazione delle tombe una forma cor-
rotta di divinazione e un affronto agli dei inferi - l'ep. 90 puö ricondursi al clima
dell'autunno 362 e testimoniare lo stato di tensione che accompagné lo scontro per
il sobborgo di Dafne.

6 Conclusioni

Il confronto giulianeo tra Diodoro e Fotino tiene conto di questa situazione storica.
Ciö che propriamente distingue l'un cristiano dall'altro, nella valutazione di Giuliano,

è la convenienza politica: l'ordine pubblico ad Antiochia e in Pannonia intéressa

all'imperatore almeno tanto quanto la battaglia filosofïca e teologica. Dunque:

- l'ep. 90 puö ben essere parte di un carteggio di polemica religiosa con Fotino;
Facondo usa tagliare e smontare la documentazione che fornisce con libera
spregiudicatezza;

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



86 Tommaso Salvatori

- il lettore moderno non puö essere sicuro che Giuliano abbia discusso con Diodo-

ro di persona: non esistono testimonianze storiche, se non l'ep. 90, che potrebbe
essere costruita con informazioni ottenute dagli amici e collaboratori antioche-

ni;

- d'altronde ciö importa poco : Giuliano sa chi è Diodoro e ne conosce la dottrina.
E forse Giuliano potrebbe aver concepito odio contro Diodoro, a differenza di

quanto si crede generalmente, anche per ragioni storico-politiche, oltre che per
ragioni fllosofiche e teologiche;

- lo scontro per il sobborgo di Dafne sigilla l'awersione a Diodoro (inclinando
Giuliano verso Fotino, l'awersario di Diodoro polemista): è l'ago storico di una
bilancia teologica.

Corrispondenza :

Tommaso Salvatori
Scuola Galileiana di Studi Superiori
Via S. Massimo, n. 33

1-35129 Padova

salvatoritommasol3@gmail.com

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | D0110.24894/2673-2963.00021


	Giuliano Imperatore e Diodoro (ep. 90 Bidez)

