Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 78 (2021)

Heft: 1

Artikel: Giuliano Imperatore e Diodoro (ep. 90 Bidez)
Autor: Salvatori, Tommaso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-919661

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-919661
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Giuliano Imperatore e Diodoro (ep. 90 Bidez)

Tommaso Salvatori, Padova

Abstract: This paper deals with the letter the Emperor Julian sent to Photinus, the heretic
bishop of Sirmio (ep. 90 in ]. Bidez’s edition). It highlights the role Facundus of Hermiane
may have played in editing the text of the letter, consequently influencing the reader’s
perception. It discusses the relationship between Julian and his correspondent as well as
the relationship between Julian and Diodorus of Tarsus, who is hostilely depicted in the
letter. Finally it tries to outline the historical background in which Julian’s hatred had
developed.

Keywords: Antiochene exegesis, Antiochian schism, Emperor Julian, martyr cult, theology
of incarnation, Photinus, Diodorus of Tarsus, Facundus of Hermiane.

1 L'incontro di Giuliano e Diodoro

L’imperatore Giuliano corrispose con l'eresiarca Fotino (ep. 90 Bidez): nelle por-
zioni di testo giunte, Giuliano attacca Diodoro di Tarso, padre nobile della tradizio-
ne esegetica antiochena ed esponente tra i maggiori della fazione meleziana. L’im-
portanza della lettera consiste in questa informazione: essa mostra che Giuliano
conobbe Diodoro, il suo stile di vita, la sua teologia; mostra anche che il Contra
Galilaeos deve all'incontro tra i due almeno parte della propria intensita polemica.

Il valore storico dell'incontro & difficilmente esagerabile. Ricorderemo alme-
no che per Alois Grillmeier' la «dualita di figli» rimproverata da Cirillo a Diodoro,
ottenuta allentando l'unita di Cristo per impedire che la communicatio idiomatum
minacciasse la divinita di Cristo, & ’espediente con cui Diodoro avrebbe cercato di
rispondere alle accuse mossegli da Giuliano. L’impiego di una moderata Trennung-
schristologie avrebbe potuto «limitare, fino al punto di renderla accettabile anche
ad orecchi pagani, la comunicazione degli idiomi, specialmente l’attribuzione al
Logos delle debolezze umane». Piti di recente Giancarlo Rinaldi? ha sostenuto che
la riprovazione di Diodoro per l'allegoria — testi programmatici di Diodoro, in tal
senso, sono la prefazione del suo Commento ai Salmi e il prologo al salmo 118, cir-
colato forse indipendentemente e da taluni identificato col Tig¢ Stagopda Bewpiag
Kal GAAnyoplag, titolo riportato nel catalogo d’opere della Suda (s. v. Al6Swpog) —

* Desidero qui ringraziare il professor Luciano Bossina; il suo consiglio e la sua cura hanno mol-
to aiutato il presente lavoro.

1 A. Grillmeier, Gestt il Cristo nella fede della Chiesa, 1/2 (Brescia 1982) 658-661.

2 G. Rinaldi, Diodoro di Tarso e le ragioni della polemica antiallegorista, in Ricerche Patristiche in
onore di Dom Basil Studer, «Augustinianum» 33 (1993) 407-430, (fondamentale qui e sempre nel se-
guito); anche Id., La Bibbia dei pagani, I (Bologna 1997) 177-237; seguito da F. Thome, Historia contra
Mythos (Bonn 2004).

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



62

Tommaso Salvatori

discenda dall’'uso intensivo di essa, applicata a miti pagani, nell'opera di Giuliano e
del suo prefetto Saturnino Secondo Salustio, l'autore del De diis et mundo. Questo
sembra un caso di influenza per azione e reazione. Ancora, Manlio Simonetti ha
sostenuto autorevolmente che la distanza tra esegesi alessandrina ed esegesi an-
tiochena debba cogliersi principalmente negli esiti dell'interpretazione, piu che
nei modi; e in tal caso non si pud non notare che 'esegesi diodorea dei Salmi tende
a ridurne quanto piu possibile l'interpretazione cristologica, mantenuta solo per i
salmi 2, 8 e 44, «cioe solo pochi tra quelli piti tradizionalmente considerati messia-
nici. In questi casi Diodoro riferisce i testi al Cristo incarnato in modo diretto,
mantenendo cioé la lettura ad un solo livello, che & quello della profezia messiani-
ca ...2». Si pud ben credere che questa contrazione dell’interpretazione messianica
sia dovuta agli attacchi del Contra Galilaeos. Se Giuliano fu allegorista convinto
nellinterpretazione dei miti della classicita pagana, nel Contra Galilaeos trascino
invece il testo biblico all'interpretazione letterale e storica, guidato da un malevolo
buonsenso?. L’interpretazione giulianea del cristianesimo, storicistica, filoebraica,
ha forse condotto Diodoro su posizioni analogamente storiciste, per tentare una
difesa, abbandonando posizioni difficili da difendere, 1a dove l'interpretazione cri-
stologica pareva piu forzata e piu legata all’arbitrio dell’interprete®. Diodoro si mo-
stra insomma difensore accorto del dogma, ma rinunciando ad estrarre troppe te-
stimonianze dal testo biblico.

Non si vuole discutere la validita delle interpretazioni menzionate, che certo
risultano svilite per essere state condensate in uno spazio ristretto. Basti averle
enunciate per mostrare che l'influenza di Giuliano & stata invocata o puo essere
invocata nella definizione delle caratteristiche peculiari dell’esegesi e della cristo-
logia antiochene. La possibilita di un cosi massiccio influsso sembra legata ad una
contingenza biografica: Giuliano segno il corso del pensiero di Diodoro, cioé del
primo esegeta «antiocheno», imprimendo all’altezza della fonte una spinta accolta
dalle generazioni poi cresciute nell’doxntiplov. L’ep. 90 registra, allora, l'unica
traccia di quest’incontro intellettuale. Si & inteso dunque nel seguito dare un’anali-
si del testo della lettera e della condizione storica che essa sembra presupporre.
Non sara possibile stabilire, tuttavia, se Giuliano conobbe Diodoro di persona, o se
la sua invettiva sia sostanziata unicamente da informazioni di seconda mano.

3 M. Simonetti, Lettera e/o allegoria, Un contributo alla storia dell’esegesi patristica (Roma 1985)
158.

4 Riteneva probabilmente il testo biblico nulla pit che un quasi-mito male inventato e incapace
(conseguentemente) di nascondere un significato allegorico: cfr. Ch. Riedweg, Mythos mit geheimem
Sinn oder reine Blasphemie? Julian iiber die mosaische Erzéihlung vom Siindenfall (Contra Galilaeos
fr. 17,10-12 Masaracchia), in A. Kolde, A. Lukinovich, A-L. Rey (a c. di), kopupaiw dvépi. Mélanges
offerts a André Hurst (Genéve 2005) 367-375.

5 Un’accusa cui Diodoro dovette sottostare nel VI secolo; ne era ad es. accusato da Leonzio di
Bisanzio - cfr. O’Keefe, A letter that killeth: Toward a Reassessment of Antiochene Exegesis, or Diodo-
re, Theodore, and Theodoret on the Psalms, «Journal of Early Christian Studies» 8/1 (2000) 83-103:
aver dato un’interpretazione troppo ebraica del testo del salterio.

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



Giuliano Imperatore e Diodoro (ep. 90 Bidez)

2 Facondo di Ermiane, redattore

Osserviamo che la lettera non ci é giunta per tradizione diretta. Se essa & mai stata
parte del corpus epistolare giulianeo, la selezione dei copisti che costitui le raccolte
epistolari bizantine® ci ha impedito di leggerla in greco. Essa & invece conservata
nella Defensio trium capitulorum di Facondo di Ermiane’, nel libro IV, al capitolo I
61-65. 11 capitolo si occupa del maestro di Teodoro, Diodoro, affermandone risolu-
tamente l'ortodossia e mostrando la stima di cui godette in vita presso altri vene-
randi esponenti della discussione teologica del suo secolo. Facondo cita frammenti
o parti intere di numerosi documenti: una lettera di Atanasio di Alessandria® una
lettera di Pietro II di Alessandria, una lettera di Timoteo d’Alessandria, due lettere
di Basilio di Cesarea, parte della Laus Diodori del Crisostomo e di un’altra sua ora-
zione non identificata; poi ancora la lettera dedicatoria del De gemmis di Epifanio,
una lettera di vescovi d’Egitto esiliati a Diocesarea sotto Valente, la vita di Diodoro
nel De viris di Girolamo, un editto di Teodosio; e infine la lettera di Giuliano a Foti-
no.

Si ritiene che il testo della difesa non sia stato roborato facendo ricorso a rac-
colte epistolari originali, ma a florilegi di Padri approntati in occasione della con-
troversia nestoriana, piccoli dossier difensivi ad uso dei polemisti®: Facondo, con
ogni probabilita, non attinse I'ep. 90 da un corpus di scritti giulianei. Se ne puo
dare un veloce esempio: nella lettera di Giuliano Diodoro & descritto come un
uomo estremamente consunto e provato nel corpo. Altre fonti confermano questa
descrizione - la Laus Diodori del Crisostomo, la Storia di BarhadbeSabba ‘Arbaya
(fine VI sec.)'?, la Cronaca di Seert"'. Possiamo osservare che un’innegabile comu-

6  Cfr. L Bidez, F. Cumont, Recherches sur la tradition manuscrite des lettres de Uempereur Julien
(Bruxelles 1898) 27 ss.

7  Per Facondo cfr. I'introduzione di S. Petri alla Difesa dei tre Capitoli, vol. 1 (Roma 2007) 5-42;
A. Placanica, Facondo Ermianense e la polemica per i tre capitoli, «Maia» 43 (1991) 41-46; L. Fatica,
La Defensio di Facondo di Ermiane: saggio antologico-critico, «Aspernas» 39 (1992) 35-55; E. Chry-
sos, Zur Datierung und Tendenz der Werke des Facundus von Hermiane, «Kleronomia» 1 (1969) 311-
324.

8 Ma a un Diodoro che & verosimilmente Diodoro di Tiro, e non Diodoro di Tarso (Facund. De-
fens. IV,2,10 ss.).

9  Cfr. Fatica, op. cit. (n. 7) 36; Petri, op. cit. (n. 7) 30-31.

10  BarhadbeSabba ‘Arbaia fu prete e capo dei sorveglianti della scuola della citta di Nisibi, e origi-
nario di Beit-Arbaie, secondo il titolo completo dell’opera sua, Storia dei santi padri perseguitati a
causa della verita, intitolata semplicemente Storia Ecclesiastica dai moderni. Fiori ca. il 600 d. C. Pud
essere con ogni verosimiglianza identificato con il Barhadbesabba, citato da Ebedjesu, autore di una
storia ecclesiastica, d'un opera sugli accusatori di Diodoro, di un commento a Marco; e con il Barhad-
be3abba vescovo di Halwan, che nel 605 partecipd al sinodo di Gregorio I, autore di un’opera intitola-
ta Causa della fondazione delle scuole. Cfr. I'introduzione di F. Nau alla Storia Ecclesiastica in PO 9
(1913) 495-502.

1 La Cronaca di Seert o Cronaca Nestoriana & un testo in arabo, tradotto da un originale siriaco
perduto. Si tratta di una storia universale composta con buona probabilita nel X secolo. Nella parte
che ci & giunta, essa si occupa degli anni 251-243 e 483-650. Cfr. P. Wood, The Chronicle of Seert.
Christian historical imagination in late antique Iraq (Oxford 2013); P. Nautin, L’auteur de la «Chroni-

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021

63



64

Tommaso Salvatori

nanza di dettagli lega I'ep. 90 alla Storia di BarhadbeSabba. L’ep. 90 parla di guance
cascanti — malae eius conciderunt, diagnostica una malattia polmonare, e accusa la
decrepitezza di Diodoro d’essere una punizione divina. La Storia di Barhadbe3ab-
ba contiene un aneddoto simile:

Quando un certo pagano vide che le sue guance si toccavano tra loro a causa dell’e-
strema vecchiezza e dello spossamento ascetico, disse: «E Iopera degli dei, perché
egli ha sottratto loro iloro onori.» (PO 23/1932, XVIII, p. 316 = [340])

Barhadbe$abba ha letto la nostra lettera? Se si, perché ha eliminato il nome di Giu-
liano'2? E difficile dire: ma egli usa in difesa di Diodoro molti frammenti di lettere
utilizzati anche da Facondo: la lettera di Teodosio, le due lettere di Basilio a Diodo-
ro, l’estratto della Laus Diodori del Crisostomo e la lettera di Atanasio a Diodoro di
Tiro. Piu1 che una derivazione diretta, queste corrispondenze sembrano denuncia-
re lesistenza di una fonte comune: un dossier difensivo diffuso in ambienti pro-
diodorei. Possiamo essere abbastanza sicuri che Facondo non leggesse un corpus
giulianeo, ma si affidasse a una scelta precedente.

Nei casi in cui possediamo l'originale integrale greco del testo latino di Facon-
do possiamo osservare una certa spregiudicatezza nell’'uso dei documenti. Facon-
do - o forse qualcuno prima di lui? - taglia e scompone con molta liberta, e possia-
mo ragionevolmente domandarci se I'impressione che la lettera di Giuliano a
Fotino esercita sul lettore non venga distorta dai tagli. Diamo un esempio di questo
procedimento distorcente, applicato ad una lettera di Basilio peraltro assai interes-
sante ai fini del nostro discorso. Nell’ep. 90 Bidez Diodoro é presentato come un
conoscitore della filosofia antica, che avrebbe studiato in Atene e ritorcerebbe
contro la cultura pagana le armi dialettiche che quella ha approntato: ma sulla
abilita retorica di Diodoro le testimonianze degli antichi differiscono. Girolamo,
nel De viris, CXIX, ha scritto categoricamente3:

que de Séert»: Is6°denah de Basra, «Revue de I’Histoire des Religions» 186/2 (1974) 113-126; L. Sako,
Les sources de la chronique de Séert, «Parole de I’Orient» 14 (1987) 155-166.

12 Forse perché Barhadbesabba, autore cristiano, vuole evitare di menzionare il nome di un im-
peratore sgradito e odiato come Giuliano (almeno in corrispondenza del suo irriguardoso attacco
contro Diodoro).

13 E ben noto che, ancora nel 376 o 377, Girolamo considerava Diodoro un eretico, cfr. Hier.
ep. 15: campensens cum Tarsensibus hereticis ...; per un inquadramento cfr. Cavallera, Le schisme
d’Antioche (Paris 1905) 199 ss.; A. Cain, The letters of Jerome (Oxford 2009) 32-33; un’analisi comple-
ta dell’ep. 15 in B. Conring, Hieronymus als Briefschreiber (Tlibingen 2000) spec. 204-207. La menzio-
ne di Eusebio di Emesa, origeniano moderato, vicino alle posizioni di Eusebio di Cesarea, indica bene
quel fronte equilibrato che I’Occidente identifico troppo sbrigativamente con una compagine eretica
tout court. Pur considerando Diodoro un illetterato, Girolamo adoper0 spesso le sue opere esegeti-
che: cfr. ad es. il prologo ai Commentarii in Dan., o I'ep. 119. Si vedano A. Penna, Principi e carattere
dellesegesi di S. Gerolamo (Roma 1950); P. Jay, L’exégeése de saint Jéréme (Paris 1985) spec. 156-157;
A. Fiirst, Hieronymus. Askese und Wissenschaft in der Spitantike (Freiburg 2003) 121-128, 135. E stato
possibile affermare che «l'allegoria, quale la concepisce Gerolamo, rassomiglia piu alla <teoria> an-
tiochena che non all’<allegoria> alessandrina. La distinzione ... segnalata da Diodoro di Tarso ... si

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



Giuliano Imperatore e Diodoro (ep. 90 Bidez)

Diodorus, Tarsensis episcopus; dum Antiochiae esset presbyter, magis claruit. Exstant
eius in Apostolum commentarii, et multa alia, ad Eusebii magis Emiseni characterem
pertinentia, cuius cum sensum secutus sit, eloquentiam imitari non potuit, propter
ignorantiam saecularium litterarum.

Diodoro, vescovo di Tarso, si rese pil illustre mentre era prete ad Antiochia. Ci resta-
no i suoi commenti all’apostolo Paolo e molte altre opere che riflettono alquanto il
modello di Eusebio di Emesa ma, pur avendone seguito la dottrina, non riusci ad
imitarne lo stile per I'ignoranza delle lettere profane.

Basilio di Cesarea, invece, da nell’ep. 135 una testimonianza differente. La lettera e
stata scritta nel 373. Basilio ha appena letto due opere di Diodoro, che questi gli ha
inviato. L’'una, scritta con stile piu semplice e diretto, Basilio ha deciso di tenere
con sé, per farla copiare non appena avra trovato un bravo copista. Ma l'altra &
inefficace, perché lo stile & troppo elaborato e complesso:

To 8¢ mpotepov TNV p&v SvvapLy &xov TNV adTV &v Tolg mpdyuact, AEEeL 8 moAvTe-
Aeotépa kai oxrfjpact mowkiAolg kai Sladoykalg xdpLol KeEKouPeupévov, ToAAoD pot
gpavn xai xpévouv mpog 10 EmeABelv kal mévov Slavoiag mpog T kal cuAAEEaL Tag
é¢vvoiag kal mapakatacyelv alTag i) uviun eduevov.

La prima opera ha in fondo la stessa forza [della seconda], ma adornato com’é da
una dizione sfarzosa, da figure retoriche d'ogni tipo, da finezze della dialettica, mi
pare richieda molto tempo per essere letta, e molto sforzo mentale per comprende-
re i contenuti e mandarli a mente.

Basilio ricorre alla filosofia classica per mostrare come Aristotele e Teofrasto, sa-
pendosi stilisticamente inferiori a Platone, preferirono essere lineari e diretti
quando esposero le proprie dottrine. E ben vero che Platone si permise di attac-
care gli avversari e le loro opinioni come Diodoro ha fatto, ma & pur vero che, se
necessario, ha attenuato la caratterizzazione dei personaggi e s’@ astenuto dalla
polemica: si vedano le Leggi. L’intero rimprovero & rivolto a Diodoro come a qual-
cuno che ben conosce quegli scritti di filosofia di cui si parla (ékelvo yap mavtwg
ovvelSé oov 1) dyxivola, dtL ...). Pare a Basilio questa indulgenza per la retorica
non degna di uno stile cristiano. Elogia infatti I'altro discorso, quello semplice, con
queste parole:

... Kal 70 Tii¢ Aé€ewg amlolv kai dxatdokevov mpémov £80E¢E pot etval Tpobéoel ypt-
otiavoD ol mpdg Enidelgy pdAAov fj Kowviv wEEAeLay ypapovTog.

pud rilevare in un gran numero di testi geronimiani» (Penna, op. cit. 147). Il suo giudizio nei Vir. ill.
deriva forse da un’angoscia dell’influenza, o dal desiderio di smarcarsi da un collaboratore dottrinal-
mente sospetto agli occhi dell’occidente. Forse Diodoro fu svantaggiato dal confronto col lodato stile
di Eusebio di Emesa, cfr. Hier. Vir. ill. XC.

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021

65



Tommaso Salvatori

... € la semplicita e la naturalezza della dizione s’addicono alle intenzioni di un cri-
stiano, che scrive per giovare a tutti, non per mettere sé in mostra.

Curiosamente, sono parole assai simili a quelle dell’ep. 90: Iste enim malo commu-
nis utilitatis (Basilio: xowiv weérewav) Athenas navigans et philosophans inpru-
denter musicarum participatus est rationum etc. Le due lettere rimproverano a
Diodoro di fare troppa retorica (rhetoricis confictionibus, laloykais xapioy; pig-
mentalibus manganis, oxfjpact mowkiAoLg), a detrimento del bene comune: se s’aste-
nesse dall’imitare la dialettica e la retorica pagane tutti ne trarrebbero giovamen-
to. Osserviamo il gioco di scomposizioni e tagli con cui Facondo IV,2,56 (o il
precedente pamphlet da cui Facondo dipende) ha trattato I'epistola di Basilio: ha
eliminato con precisione ogni riferimento allo scritto complesso e retoricamente
elaborato che non ha ricevuto l'approvazione di Basilio, mentre adopera le lodi
alla semplicita dell’altro scritto per corroborare la testimonianza di Girolamo. Ne
risulta un Diodoro addomesticato, dialetticamente innocuo; soprattutto, mentre la
lettera di Basilio, nella sua integrita, s’accorda sostanzialmente alla testimonianza
giulianea, la versione ritagliata in Facondo ha valore esattamente opposto.

L’opera redazionale di Facondo pud dunque modificare la nostra impressio-
ne complessiva della lettera. Teniamo da parte I'idea, e osserviamo che un ulterio-
re filtro ci separa dall’originale: il testo dell’epistola € in latino, ma si ammette co-
munemente che esso presupponga un originale greco'. Anzitutto I'imperatore
definisce i misteri ateniesi paganorum mysteria: é improbabile che I'imperatore
potesse indicare con questo aggettivo latino i misteri cui era iniziato. Si tratta piu
probabilmente della voce cristiana del traduttore che si mescola al greco origina-
le: Claude Fouquet ha sostenuto che l'originale greco contenesse un’espressione
piu1 0 meno equivalente a «mystéres des Hellénes»', Capita inoltre che il testo lati-
no risulti talvolta piu scorrevole se ripensato in greco: cosi pigmentalibus (manga-
nis) — pigmentalis essendo hapax giulianeo e non attestato altrove — sembra calca-
to sul greco mowi{log. Manganum é termine attestato, seppur parcamente, in
latino'®, ma & con ogni verosimiglianza grecismo su di un originale udyyavov (uay-
yaveia e payyavevw occorrono nel Contra Galilaeos). Altre incongruenze, che po-
trebbero anche essere guasti della tradizione manoscritta, saranno da imputare al
redattore Facondo, specialmente in luoghi caldi come le estremita del testo: cosi
ad es. 'ultima frase giuntaci manca di qualcosa, e gia il Bidez proponeva di inte-
grare habens: ... usque ad novissimum vitae suae finem asperam et amaram vitam
vivens et faciem <habens> pallore confectam («vivendo, fino all’estremo termine

14  Delle prove scrittorie di Giuliano in latino non resta nulla. Non possiamo considerare utili per
un confronto né i testi normativi contenuti nel Codice Teodosiano e nel Codice Giustinianeo, né certa-
mente l'epistola inviata a Costanzo al momento della rivolta in Amm. XX,8,2.

15 C. Fouquet, L’Hellenisme de 'Empereur Julien, «Bulletin de I’Association Guillaume Budé» 1981/
2,192,

16 Ad es. nell’epistola di Nebridio ad Agostino: cfr. Nebr. Aug. epist. 1,8.

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



Giuliano Imperatore e Diodoro (ep. 90 Bidez)

della sua vita, una vita difficile e amara, <avendo> il volto pallido e consumato»),
segno probabile del taglio necessario alla conclusione, con buona verosimiglianza
affrettata rispetto all’originale.

3 Giuliano e Fotino

Quale rapporto legd Giuliano al destinatario della lettera, Fotino? Fotino fu vesco-
vo di Sirmio, in Pannonia'’. Gia diacono della Chiesa di Ancira ai tempi di Marcel-
lo, ¢ menzionato per la prima volta dagli orientali nell’Ekthesis Makrostichos come
seguace di Marcello di Ancira, e condannato. Condannato dagli occidentali a Mila-
no nel 345, poi ancora nel 347 a Milano o a Sirmio, non venne pero allontanato
dalla sua sede episcopale. Solo nel 351 il Concilio di Sirmio, voluto da Costanzo - la
presente con la corte — riusci, dopo averlo condannato nuovamente, a ottenere
P’espulsione. In quella circostanza I’'agone dialettico tra I’accusatore Basilio di Anci-
ra e Fotino imputato fu stenografato per ordine dell’imperatore. Fotino fu sostitui-
to da Germinio di Cizico. Sappiamo poi dalla brevissima vita contenuta nel De viris
di Girolamo (CVII) che Fotino fu espulso dalla Chiesa per opera di Valentiniano: se
ne ¢ dedotto che Fotino avesse approfittato dell’editto di tolleranza giulianeo, per-
ché deve essere dunque esistito un momento in cui riprese controllo del seggio
episcopale di Sirmio'®. La ricostruzione appare sensata: difficile immaginare che
Girolamo si confondesse con Costanzo, perché subito dopo la notizia é citata
un’opera di Fotirjo — perduta - intitolata A Valentiniano. Lecito chiedersi se il testo
dell’epistola implichi che Giuliano conoscesse di persona Fotino. Aveva avuto
modo d’incontrarlo prima di giungere ad Antiochia? Le nostre fonti non ci consen-
tono di saperlo. Certamente esse segnalano a piu riprese che Fotino fu assai ben-
voluto in Sirmio dalla popolazione cattolica della citta: Vincenzo di Lérins (Com-
mon. 16) riporta che cum magno omnium favore in sacerdotium fuisse adscitus («fu
chiamato al sacerdozio con grande approvazione da parte di tutti»). Ilario di Poi-
tiers, ricordando che la sua condanna dopo i due Concili di Milano (345 e 347) non
fu seguita dall’espulsione, scrive: Photinus ... olim reus pronuntiatus et a commu-
nione iam pridem unitatis abscisus, ne tum quidem per factionem populi potuit amo-
veri («Fotino, da tempo condannato e gia da tempo escluso dalla comunione euca-

17 Su Fotino cfr. M. Simonetti, La crisi ariana nel IV secolo (Roma 1975) 202-203.219.203-206; Id.,
Studi sull’Arianesimo (Roma 1965) 135-159; J. Zeiller, Les origines chrétiennes dans les provinces da-
nubiennes de l'empire romain (Roma 1967) 259-267; D. H. Williams, Monarchianism and Photinus of
Sirmium as the persistent heretical face of the fourth century, «Harvard Theological Review» 99/2
(2006) 187-206; L. A. Speller, New lights on the Photinians: the evidence of Ambrosiaster, «Journal of
Theological Studies» n. s. 34/1 (1983) 99-113; Dizionario patristico e di antichita cristiane, s. v. Fotino
di Sirmio; R. P. C. Hanson, The Search for the Christian Doctrine of God (Edinburgh 1988) 235-238.
Fonti antiche per la vita: Hier. Vir. ill. CVII; Socr. H. e. I,29-30; Soz. H. e. IV,6; Hil. Coll antiar. pas-
sim; Epiph., Haer. 71. Discussione accurata della cronologia delle condanne di Fotino, per cui posse-
diamo in veritd informazioni in parte contraddittorie, in Simonetti, La crisi, op. cit. (n. 17) 202, n. 108.
18 Cosi ad es. K. Rosen, Julian. Kaiser, Gott und Christenhasser (Stuttgart 2006) 313-314.

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021

67



Tommaso Salvatori

ristica, neppure allora poté essere rimosso, perché il popolo si sollevo»)'. Solo la
presenza fisica dell'imperatore Costanzo sembra essere riuscita a dare piena ese-
cuzione alle sentenze rimaste sino ad allora inefficaci, senz’altro impopolari.
Quando nel settembre del 361 giunse a Sirmio, marciando speditamente contro
Costanzo attraverso la prefettura dell’Illirico, Giuliano ricercava con attenzione il
consenso della popolazione cittadina e aveva senz’altro necessita di contrappore
se stesso al proprio predecessore?’. Ammiano (XXI,10,1) registra impassibile il suo
desiderio d’essere accolto in Sirmio come sidus salutare e I'indizione di una gara di
cocchi per la plebe, ma il lettore delle Res gestae presente che una sottile insoffe-
renza si nasconde dietro il composto referto, se altrove?' lo storico redarguisce
Giuliano per l'eccessivo desiderio di cattivarsi le simpatie popolari. Ammiano non
palesa la sua critica qui perché comprende che l'accoglienza festosa in Sirmio ha
grande importanza strategica: le altre citta dell'Illirico saranno portate a seguire
I’esempio della maggiore; I'importanza geopolitica di Sirmio & naturalmente mas-
sima. Non riteniamo impossibile che gia allora 'imperatore desse esempio della
calcolata tolleranza che doveva ispirargli gli editti generali del dicembre di
quell’anno. La sua permanenza a Sirmio duro non piu di tre giorni, ma una prima
promessa di restituire alla citta il suo benvoluto vescovo non pare inverosimile.
D’altronde il Barnes ha proposto di ripensare la cronologia complessiva dell’editto
di tolleranza, collocandone 'emanazione prima della morte di Costanzo?2. Una vol-
ta che Costanzo fu morto, quale giovamento sarebbe derivato all’imperatore dal
voler riportare su importanti seggi episcopali quegli uomini, come Atanasio, che
cosi efficacemente erano stati in grado d’'opporsi alla politica religiosa del prede-
cessore? Si dovra almeno notare che Zonara (Epit. XIII,11) menziona una conces-
sione della liberta di culto ai soldati subito dopo la morte di Elena, che possiamo
datare al novembre-dicembre dell’anno 360. La proposta si intona alle ricerche del
Brennecke, che ha creduto di scorgere rapporti piu che cordiali tra Giuliano e le
chiese delle Gallie, e ha fondamentalmente proposto che Giuliano avesse adottato
una politica di tolleranza sin dal concilio di Beziers, per catalizzare attorno a sé il
consenso dei vescovi di quelle province?,

19 Hil. Coll. antiar. B I1,9; cfr. Barnes, Athanasius and Constantius (Cambridge 1993) 231.

20 Per la ricostruzione della resa di Sirmio, cfr. Rosen, op. cit. (n. 18) 215-216.

21 Ad es. cfr. Amm. XXI1,14,1: popularitatis amore vilitati studebat venalium rerum (ove l'attitudi-
ne di Ammiano sara anche intento apologetico in favore della curia d’Antiochia).

22 In Barnes, Athanasius and Constantius, op. cit. 152 ss.: ad es. p. 154: «The policy [dell’editto di
tolleranza generale] made perfect sense before November 361, for the exiled bishops, both eastern
and western, were enemies of his enemy Constantius».

23 Cfr. H. C. Brennecke, Hilarius von Poitiers und die Bischofsopposition gegen Konstantius II (Ber-
lino-New York 1984) 235; Id., Studien zur Geschichte der Homéer (Tiibingen 1988) 87 ss.; da avvicina-
re a G. W. Bowersock, Julian the Apostate (Cambridge 1978) 46—-54; e cfr. anche I'impostazione di F.
Fatti, Giuliano a Cesarea. La politica ecclesiastica del principe apostata (Roma 2009); Rosen, op. cit. (n.
18) 205 ss.

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



Giuliano Imperatore e Diodoro (ep. 90 Bidez)

Dal Contra Galilaeos, frg. 64?4, sappiamo che Giuliano conobbe senza dubbio
la dottrina di Fotino®. L’eresiarca & 12 oggetto di confutazione?®. Bisogna segnalare
che il Giuliano del Contra Galilaeos non ha avuto per le minoranze cristiane il me-
desimo riguardo che storicamente dimostro loro: ad esempio nel frg. 62 leggiamo:
GAAov [scil. Beov] 8¢ [scil. Mwiofig] ouk UneiAnge Sevtepov olte dpolov oUTE Avo-
uotwov («[Mosé] non ha concepito un secondo altro [dio], né simile né dissimile»).
Questo é un affondo contro Aezio e gli anomei - verso cui pure Giuliano dimostrd
un’incontestabile simpatia personale. A torto dunque si vorrebbe osservare
un’evoluzione dei rapporti tra Giuliano e Fotino accostando la lettera al frammen-
to, supponendo che I'imperatore intendesse dapprima approfittare dello scismati-
co per dividere e travagliare dottrinalmente la cristianita e poi, avendolo trovato
restio ad assecondare siffatti progetti, lo inserisse nel numero degli avversari reli-
giosi. La lettera non mostra una disponibilita intellettuale e filosofica senza riserve
nei confronti del destinatario?. Il quidem che apre il testo giuntoci era gia stato
inteso dal Bidez come restrittivo: «Toi du moins, Photin, tu sauves les apparences
...», anche se un uso semplicemente asseverativo e certamente possibile. Fotino &
detto proximus salvari: é cioe giudicato vicino ad una giusta opinione in materia di
religione, ma con qualche riserva; sembra sostenere posizioni verosimili, ma non
necessariamente é nel vero. Il frg. 64 del Contra Galilaeos puo servire ad illumina-
re questa interpretazione. Giuliano & alle prese col prologo di Giovanni, I'evangeli-
sta che considera il principale responsabile dell’identificazione di Gesu Cristo col
Verbo di Dio. La linea polemica dell’imperatore, a giudicare dai frammenti super-
stiti, e specialmente dai frgg. 79 e 80, é chiara: Giuliano rifiuta di prendere in con-

24 I frammenti del Contra Galilaeos sono citati secondo l’edizione di E. Masaracchia, Giuliano Im-
peratore. Contra Galilaeos (Roma 1990); per la replica Contro Giuliano di Cirillo donde sono tratti cfr.
ora Ch. Riedweg, W. Kinzig, Kyrill von Alexandrien, Gegen Julian, I-1I (Berlin-Boston 2016-2017).

25 Sulladottrina di Fotino, cfr. Simonetti, Studi, op. cit. (n. 17) 135-159. Fonti antiche sono Epiph.,
haer. 71, Socr. H. e. I1,29; Soz. H. e. IV,6; Vincent. Ler., Common. 11; Hil. Syn. 38 ss., Trin. X.20.50.61;
Ath. Syn. 26-27; Lucif. Non parc. in PL 13 col. 972; ps. Ath. Ar. IV,20 (ma manca la menzione del no-
me); Vigil. Thaps. c. Arian., I passim; Candid. epist. 1; Mar. Merc. Contrad. XI1,19; Thdt. Haer. 11,11; si
veda poi per ' Ambrosiaster Speller, op. cit. (n. 17). Si aggiungano ovviamente I’Ekthesis Makrosti-
chos e i 27 anatematismi che seguono la I formula di Sirmio (351), anche se non & sempre agevole
capire quali si riferiscano a Marcello di Ancira e quali a Fotino.

26 Adv. Gal frg. 64: «&v apxf] v 6 A6yog kai 6 A6yog fjv Tpog Tov Bedv kal Bedg fv 6 Adyog.» dpag,
6TL pOg TOV Bedv elval Aéyetay; eite 6 ¢k Mapiag yevvnOeig ite GAAog Tig oty IV’ 6pod kal mpog
DwTeVOV anokpivwpat—, Stapépel Todto vOv 008év- apinut 8fita Tiv payxnv duiv. Cfr. da ultimo M.-O.
Boulnois, L'incarnation en question dans la polémique antichrétienne de Celse, Porphyre et Julien, «Sch-
weizerische Zeitschrift fiir Religions- und Kulturgeschichte» 112 (2018) 27-51.

27 Come sembra da alcuni resoconti, ad es. D. Hunt, The Christian Context of Julian’s Against the
Galileians, in N. Baker-Brian, S. Tougher (a c. di), Emperor and Author. The writings of Julian the Apos-
tate (Swansea 2012) 251-262.

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021

69



70

Tommaso Salvatori

siderazione Pipotesi eterodossa per cui Gesu potrebbe non essere il Verbo®. Ma
ecco come si presenta I'argomentazione nel frg. 64:

1. Mosé ha sempre parlato di un Dio solo;

Secondo Giovanni, pero, sin dal principio il Verbo era presso Dio;

3. Per Fotino, il Verbo non @ il figlio di Maria, per altri si; ma cio6 & al momento
irrilevante: Giuliano intende rispondere a entrambe le posizioni e lascia ai suoi
avversari la discussione su questo conflitto interno al fronte cristiano;

4. Dunque Giovanni, ammettendo 'esistenza del Verbo, contraddice Mosé;

Is. 7,14 non afferma affatto che il figlio nato da vergine sia il Figlio di Dio;

6. I cristiani dunque sbhagliano a definire Maria «Madre di Dio».

N

o

Appare evidente che 'argomentazione & divisa in due sezioni: nella prima, 1-4,
Giuliano attacca semplicemente la tesi dell’esistenza del Verbo. Questo attacco ri-
guarda anche Fotino: la differenza tra Logos collectum e Logos extensum che Foti-
no aveva introdotto proprio per giustificare Io. 1,1 - s’intende la concezione per
cui il Verbo solo talvolta abita il Figlio, e certamente non ¢é il Figlio durante la crea-
zione e prima di Cristo?® - presuppone comunque un attore teologico in piu rispet-
to al testo mosaico, seppure distinto quanto meno possibile dal Dio Padre. L’errore
che puo essere rimproverato sia al verisimile Fotino che all'inverisimile Diodoro &
la presenza del Logos mpog Tov Beov, €v apyi], accanto a Dio sin gia in principio,
seppur collectum; presenza inconciliabile col rigido monoteismo della tradizione
ebraica. Nella seconda parte dell'argomentazione, 5-6, Giuliano si volge invece
bruscamente contro una delle due alternative che aveva deciso di non distinguere
al punto 3, quella che gli appare piu ridicola: Gesu, il figlio di Maria, & il Verbo
incarnato. Questa seconda porzione dell’argomentazione non é piu rivolta a Foti-
no.

D’altronde, a chi o a cosa si riferisce il sintagma quem credidisti deum, all’ini-
zio dell’ep. 90? Non a Cristo®, ci pare, ma al Verbo. Se il sintagma fosse riferito a
Cristo, la frase sarebbe in contraddizione col pensiero di Fotino, perché egli non
dubito affatto che Cristo, il Figlio, come uomo e prima dellinhabitatio divina, fosse
stato nell'utero di Maria. Evidentemente il sintagma é riferito al Logos identificato
strettamente con Dio. E allora probabile che nella porzione di lettera che precede-
va l'inizio della citazione di Facondo Giuliano discutesse del Verbo: ma a proposito
del Verbo l'imperatore avra insomma avuto qualcosa da rimproverare (seppur
con cortesia) al suo eretico corrispondente. La stessa scelta di definire il Verbo
come un dio «presunto» (quem credidisti deum), attraverso una perifrasi non im-

28 Cfr. Ch. Riedweg, Aspects de la polémique philosophique contre les chrétiens dans les quatres
primiers siécles (Conférences de lannée 2014-15) «Annuaire de P'Ecole Pratique des Hautes Etudes,
Sciences religieuses» 123 (2016) 151-158, spec. 155.

29  Speller, op. cit. (n. 17) 111.

30  Come ancora ¢ possibile nella traduzione del Bidez: «celui que tu prends pour un dieu».

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



Giuliano Imperatore e Diodoro (ep. 90 Bidez)

mediatamente intelligibile se l'oggetto in questione non fosse stato in precedenza
oggetto di discussione, indica quale sia la riserva di Giuliano. L’ep. 90 mostrava
forse una sequenza logica non diversa da quella del frg. 64: l'errore di Diodoro &
commentato dopo una discussione dell’errore comune a Diodoro e Fotino. Il primo
periodo (giuntoci) dell’ep. 90 complessivamente significa: «Credi che esista il Ver-
bo: ma almeno non sei tanto folle da identificarlo integralmente col Cristo!». Fa-
condo potrebbe aver occultato il dissenso col gioco di tagli che usa normalmente:
ha avvicinato I'imperatore all'eresiarca, perché apparissero entrambi nemici
dell’ortodossia di Diodoro. La realta storica, al netto delle semplificazioni posterio-
ri, dovette essere un poco diversa.

Cosi come Facondo consegna il testo, esso sembra contrapporre vivamente la
(almeno parziale) ragionevolezza di Fotino all’irrazionalita di Diodoro, che viene
insultato variamente. Pero, innegabilmente, alcune espressioni — Nazaraei magus,
degenerum et imperitorum eius theologorum piscatorum errorem, sophista religio-
nis agrestis («mago del Nazareno; l'errore dei suoi pescatori teologi, ignoranti e
degeneri; il sofista di una religione incolta») — sarebbero risultate assai aggressive
anche nei confronti di Fotino: egli & stato giudicato eretico, ma € pur sempre cri-
stiano: verosimilmente venera gli apostoli, e senz’altro lo stesso Cristo, al di 1a del-
lo statuto onto-teologico che crede di dovergli riconoscere®'. Non saremmo stupiti
di scoprire che I'epistola fu parte di un carteggio di polemica, seppure scevro di
astio o malevolenza nei confronti dell’avversario: lo scopo della lettera non pud
essere stato semplicemente quello a suo tempo suggerito dal Bidez: «Julien lui
[scil. a Fotino] écrit pour lui donner raison contre son détracteur Diodore de Tar-
se¥»,

4 Giuliano e Diodoro. Un incontro senza testimonianze

Sommariamente sistemati i rapporti tra Giuliano e Fotino, & utile discutere dei
rapporti tra Giuliano e Diodoro3?. Conviene notare anzitutto che se prescindiamo
da questa stessa lettera la tradizione storiografica & completamente silenziosa. Né

31 Simonetti, Studi, op. cit. (n. 17) 150 ss.; in part. 152 n. 91.

32 Bidez, Oeuvres, 1/2 10.

33 Per la biografia di Diodoro, fonti antiche principali: Thdt. H. e. I,24; IV,25; V,4; Socr. H. e. VL,3;
Soz. H. e., VIII,2; Bas. ep. 99.244. Sulla tradizione siriaca v. supra. Complessivamente cfr. C. Schaublin,
s. v. Diodor von Tarsus in TRE VIII 763 ss.; G. Rinaldi, op. cit. (n. 2); E. Venables s. v. Diodorus 3, in A
Dictionary of Christian Biography and Literature, a c. di H. Wace e W. C. Piercy (Boston, 1911); I'intro-
duzione a J.-M. Olivier, Diodori Tarsensis Commentarii in Psalmos, I (Turnhout 1980); V. Ermoni, Dio-
dore de Tarse et son réle doctrinal, «Le Muséon» N. S. 2 (1901) 422-444; P. Godet, s. v. Diodore de
Tarse nel Dictionnaire de théologie catholique. Per lo stile esegetico di Diodoro cfr. C. Schéaublin, Un-
tersuchungen zu Methode und Herkunft der antiochenischen Exegese (Kdln-Bonn 1974); M. Simonetti,
op. cit. (n. 3) 157-167 e lintero cap. II,4; Id., Sul significato di alcuni termini tecnici nella letteratura
esegetica greca, in AA. VV., La terminologia esegetica nell'antichita. Atti del primo seminario di Anti-
chita Cristiane. Bari, 25 ottobre 1984 (Bari 1987) 25-58; A. Vaccari, La ©EQPIA nella Scuola esegetica

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021

71



72

Tommaso Salvatori

il Crisostomo della Laus Diodori, né le storie ecclesiastiche di Rufino, Socrate, Sozo-
meno, Teodoreto, né Filostorgio o il Chronicon Paschale mostrano di avere cogni-
zione di un incontro (o di uno scontro) tra Giuliano e Diodoro. Questo & tanto piu
notevole in Teodoreto, che é il bacino collettore di tradizioni senz’altro locali. Anzi
e singolare che l'attivo Diodoro, le cui gesta antiariane sono elogiate prima, sotto
Costanzo, e poi, sotto Valente, appaia stranamente inattivo sotto Giuliano: di lui
non é fatta menzione nel libro III. 1 Rinaldi afferma che la Storia Ecclesiastica di
Teodoreto, a IV,2234, puod confermare lo scontro di Diodoro e Giuliano: «la divinita
di Gesu era senza dubbio il principale argomento di controversia. Theod. HE 4.22
afferma esplicitamente che durante la permanenza antiochena di Giuliano, Diodo-
ro si ergeva <come una grande roccia in mezzo all'oceano» per difendere quella
dottrina.» Il passo pero si riferisce alla situazione antiochena sotto Valente, e non
sotto Giuliano; lesilio di Melezio che vi @ rammentato & di necessita il terzo, non il
primo; né Giuliano né la difesa della piena divinita di Cristo sono menzionate. Si
pud peraltro proporre una piena derivazione dell'immagine del masso tra le onde,
in realta abbastanza topica, dal sermo non repertus del Crisostomo di cui & conser-
vato un breve stralcio in latino proprio in Facondo, IV,2,38: vel scopulus quidam
altus et magnus ante alios stans et contrariorum suscipiens fluctus et resolvens, in
tranquillitate ceterum corpus Ecclesiae custodivit, repercutiens tempestatem ...
(«come un alto e grande scoglio, fermo davanti agli altri, ricevendo e infrangendo
le onde agitate da elementi contrari, difese la tranquillita del resto del corpo della
Chiesa, respingendo la tempesta») — cfr. Teodoreto: AAAG @PAaBLavog kai Addwpog,
KaBdmep Tveg mpoPoAol, Ta mposBarrovta StéAvov kupata («Ma Flaviano e Diodo-
ro, come scogli, rompevano le onde in assalto»): detto delle stesse persone, forse a
proposito della medesima contingenza storica. L’assoluto silenzio della tradizione
storiografica, contemporanea e posteriore — una tradizione che ha registrato, par-
rebbe, i piu piccoli alterchi tra Giuliano e gli ecclesiastici, come lo scambio di bat-

di Antiochia, «Biblica» 1 (1920) 3-36; R. Hill, Diodore of Tarsus as Spiritual Director, «Orientalia Chri-
stiana Periodica» 71/2 (2005) 413-430; R. Abramowski, Untersuchungen zu Diodor von Tarsus, «Zeit-
schrift fiir die Neutestamentliche Wissenschaft» 30 (1931) 234-262; E. Schweizer, Diodor von Tarsus
als Exeget, «Zeitschrift fiir die Neutestamentliche Wissenschaft» 40 (1941) 33-75; M.J. Rondeau, Le
«Commentaire des Psaumes» de Diodore de Tarse et 'exégése antique du Psaume 109/110, «Revue de
Ihistoire des religions» 176/1 (1969) 5-33; 176/2 (1969) 153-188; 177/1 (1970) 5-33; ]. ]. O’Keefe, op.
cit. (n. 5); G. Rinaldi, La Bibbia, op. cit. (n. 2) 177-237 e F. Thome, op. cit. (n. 2). Esistono vari cataloghi
delle opere di Diodoro. (i) Il catalogo (greco) nella Suda s. v. Al68wpog, dipendente da Teodoro il
Lettore; (ii) il catalogo siriaco di Barhadbe3abba; (iii) il catalogo siriaco di Ebedjesu di Nisibi (1318).
Informazioni sparse sono invece in Thdt. Haer. II,11; in Phot. Bibl. 223; in Leont. B. Nest. et Eut. III
(PG 86/1 1386 ss.). Ebedjesu attribuisce a Diodoro piu di sessanta opere, ma sostiene anche che esse
furono bruciate dagli ariani. Per una divisione dei titoli in gruppi tematici cfr. Rinaldi, Diodoro di
Tarso, op. cit. (n. 2) 408 n. 4; 425 n. 51. Bisogna osservare che esiste un gruppo di trattati dedicati
all’astronomia e all’astrologia. Al di 12 del Kata dotpovéuwv kai dotpoAdywv kai eipappévng, di cui
possediamo una riduzione nella Biblioteca di Fozio, leggiamo titoli d’opere perdute di ambito astro-
nomico-scientifico, che mostrano conoscenza di Ipparco e Aristotele.

34 Cosi nella Patrologia, libro IV,22 = SChr 530: IV,25.

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



Giuliano Imperatore e Diodoro (ep. 90 Bidez)

tute con Maris di Calcedonia®®; e che neppure ha tralasciato piccoli ma significati-
vi indizi di vicinanza a Basilio di Cesarea®® — mostra che abbiamo a che fare con
un documento singolare, che non pud contare su nessun’altra conferma storiogra-
fica®.

L’ep. 90 ci aiuta, del resto, meno di quanto potrebbe sembrare. Essa vuole im-
plicare che Giuliano conobbe Diodoro di persona, incontrandolo fisicamente? Non
e facile dire: & ben vero che la lettera contiene una descriziione assai minuziosa
dell'aspetto di Diodoro, ma potrebbe trattarsi di informazioni di seconda mano,
riportategli da Libanio, o dallo zio Giuliano, o da altri antiocheni. Giuliano mostra
infatti di sapere che iam diu est quod ab ipsis punitur diis, un’informazione che
probabilmente non € di prima mano. Se Giuliano incontrd Diodoro in Antiochia, &
assai verisimile che lo conobbe 1a per la prima volta®. Interpretando la decrepi-
tezza di Diodoro come punizione gia in atto da tempo, Giuliano mostra di essersi
informato sulla storia del suo nemico. E quasi piu interessante che I'imperatore
scriva acutus apparuit sophista religionis agrestis («si & rivelato il sottile sofista di
una religione incolta»): apparuit: forse in qualche circostanza Diodoro ebbe modo
di sembrare un troppo astuto dialettico, magari in un dibattito pubblico? Eppure é
lo stesso Giuliano a scrivere poi: omnem ... miserabiliter imbibens, ut aiunt, ... theo-
logorum piscatorum errorem («miseramente imbevendosi tutto, dicono, degli erro-
ri di teologi pescatori»): perché ut aiunt ? Cos’e che Giuliano apprende solo indiret-
tamente? [ comportamento di Diodoro ad Atene? O conosce per sentito dire la sua
speculazione filosofica nel complesso?

Se pure Giuliano non aveva ancora incontrato personalmente Diodoro al mo-
mento di scrivere a Fotino, o almeno non aveva un’idea sufficientemente appro-
fondita della sua speculazione, non si vorra negare alla lettera almeno una sorta
di valore ermeneutico preterintenzionale. Scrivendo di Diodoro a Fotino, Giuliano
coglie una somiglianza tra i due non priva di valore. Ad esempio, & noto che Diodo-
ro, come poi Nestorio, ritiene non opportuno definire Ogot6xog Maria, preferendo

35 Socr.H. e. 11,12; Soz. H. e. V4.

36  Cfr. ad es. F. Fatti, Dai Quaderni di Nicobulo, «Antiquité Tardive» 17 (2009) 251-268.

37  E vero che il Contra Galilaeos (frg. 84) riferisce di una discussione polemica tra Giuliano e un
anonimo vescovo cristiano: oggetto del contendere fu I'interpretazione dei sacrifici di Caino e Abele;
ed e vero anche che Diodoro scrisse un De animalibus et sacrificiis — che non si fatica a immaginare
memore dei grandi sacrifici che Giuliano celebrd in Antiochia e che Ammiano ebbe modo di rimpro-
verare nelle Res gestae — ma non sembra possibile identificare 'anonimo con Diodoro, perché negli
anni 362—-363 Diodoro non era ancora vescovo, ma presbitero: cfr. Rinaldi, Diodoro di Tarso, op. cit.
(n.2)412.

38 Non si erano incontrati ad Atene; o almeno, nulla di cid che sappiamo induce a crederlo. Ci
pare da escludersi 'ipotesi che Diodoro studiasse in Atene negli stessi anni di Giuliano, Basilio e Gre-
gorio di Nazianzo, come pure & stato creduto (Venables s. v. Diodorus, cfr. n. 33): Giuliano, I'unica
fonte del viaggio ad Atene, & anche l'unica fonte che ci informa del fatto che nel 362 Diodoro era
molto anziano — nel 362 Giuliano ha trentuno anni: e non descrive nell’ep. 90 Diodoro come fosse un
suo coetaneo! Inoltre Basilio, nella succitata ep., non sembra rivolgersi a un compagno di studi, ma a
un conoscente piu adulto.

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021

73



74

Tommaso Salvatori

avOpwmoTokog. Si pud essere ragionevolmente sicuri di questa posizione perché
essa @ confermata da una citazione di Euterio di Tiana, fervente nestoriano, nella
Lettera ad Alessandro di Ierapoli®®, In questa contestazione consiste una ben preci-
sa corrispondenza con la dottrina di Fotino e Paolo di Samosata — gia in antico fu
chiaro, come mostra Socrate (H. e. VIL,32), che discute dei rapporti tra Nestorio e
Fotino: lo storico non é propriamente d’accordo ad una derivazione dell’eresia del
primo dall’eresia del secondo, ma attesta una posizione diffusa che ¢ assai signifi-
cativa. Analoghe somiglianze commenta Mario Mercatore, nei Nestorii Blasphe-
miarum Capitula XII, a XI1,19: ed é ben piu propenso a costruire una genealogia,
ovvero una dipendenza di Nestorio da Fotino. La grande differenza, agli occhi dei
moderni, consiste nella distinzione tra il Logos e il Padre, che & sostanzialmente
nulla in Fotino e Paolo ma forte e indiscussa nell’antiariano Diodoro. Al di la della
grande distanza trinitaria, perd, due Trennungschristologien dovevano pur mostra-
re punti di contatto. Le somiglianze tra Nestorio e Fotino si spiegano attraverso
Diodoro? Sappiamo da Teodoreto, dal BarhadbeSabba e dalla Cronaca di Seert che
Diodoro compild un Adversum Photinum, che é perduto, e che forse Giuliano poté
leggere*®, Polemizzando contro l'eresiarca, fu Diodoro contaminato in parte dal
pensiero del suo avversario? L’ipotesi & inverificabile: maI'incontro tra il pensiero
teologico antiocheno e la speculazione fotiniana avvenne innegabilmente, e av-
venne dapprima in corrispondenza della polemica di Diodoro contro Fotino.

39 ACO 1/4 in Behr, The case against Diodore and Theodore. Texts and their contexts (Oxford 2011)
216.

40 Ricorderemo ancora soltanto che il Grillmeier ha riconosciuto nella cristologia diodorea lo
schema Logos-sarx accanto allo schema Logos-uomo. Per un parere diverso si cfr. perd R. A. Greer,
The Antiochene Christology of Diodore of Tarsus, in «The Journal of Theological Studies» 17/2 (1966)
327-341. 11 Grillmeier attribuisce allo scontro di Diodoro con Apollinare e 'apollinarismo la scoperta
dell’anima di Cristo: solo allora Diodoro si sarebbe mosso verso quella posizione Logos-uomo (alme-
no apparentemente) piu adatta alla concezione del Cristo nel nestorianesimo di 14 da venire. Eppure
Apollinare non & l'unico stimolo (ovv. per opposizione) che avrebbe potuto portare Diodoro ad adot-
tare lo schema Logos-uomo. Manlio Simonetti ha addotto prove convincenti per dimostrare che an-
che Fotino adotto lo schema Logos-uomo, in questo distinguendosi — allo stato delle scarse conoscen-
ze permesse dai frammenti in nostro possesso — dal maestro Marcello di Ancira. La testimonianza di
Ilario Trin. X,20.50.61, indica che Fotino «attribui grande importanza alla presenza in Cristo di
un’anima umana, e quindi di un'umanita integrale», spinto dalla preoccupazione soteriologica di una
redenzione completa dell'uomo, in entrambe le parti che lo compongono, di fatto anticipando «singo-
larmente la fondamentale obiezione che dili a qualche anno sarebbe stata mossa da parte ortodossa
contro Apollinare» (Simonetti, Studi, op. cit. (n. 2) 159). Diodoro potrebbe avere ripreso quel modo
d’intendere 'essere di Cristo da Fotino stesso. Se lo schema Logos-uomo ¢ metafisicamente adeguato
ad una teologia almeno un po’ divisiva, qual & quella che — al netto delle esagerazioni degli avversari
- Diodoro sembra avere sostenuto, non pare impossibile che Diodoro abbia cercato molto presto l'at-
trezzatura metafisica necessaria a giustificare la sua separazione del Logos dalla carne di Cristo, un
decennio prima dello scontro con Apollinare. Parere diverso perd (ad es.) in A. Segneri, Atanasio.
Lettera agli antiocheni (Bologna 2010) 151, che per lo schema Logos-uomo invoca «una consolidata
tradizione antiochena, la quale nel suo insieme si espresse secondo una cristologia dell'uomo com-
pleto».

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



Giuliano Imperatore e Diodoro (ep. 90 Bidez)

5 Lo sfondo storico dell'ep. 90

La lettera non sembra offrire spunti di datazione. Se essa e stata scritta in Antio-
chia, come pare, sara stata composta tra il luglio del 362 e il 5 marzo del 363, e
preferibilmente in un momento un po’distante da questo termine ultimo, perché il
Contra Galilaeos non pare affatto compiuto. Riferimenti a fatti occorsi in Antiochia
paiono assenti. Lo scisma che travagliava la chiesa di Antiochia — meleziani, eusta-
ziani, ariani in lotta vicendevole — non & né menzionato né alluso nell’epistola®!.
Per0 crediamo che le critiche mosse a Diodoro acquistino significato piu circostan-
ziato e maggiore pregnanza se intese sullo sfondo di eventi antiocheni e circostan-
ze storiche precise. Nel tentativo di aiutare l'interpretazione della lettera, cerche-
remo d’ora in avanti di delineare i rapporti tra 'imperatore e la pars meleziana
nellautunno del 362, e specialmente in occasione del celebre incendio del tempio
di Apollo a Dafne che segui la traslazione delle reliquie del martire Babila. Convie-
ne osservare preliminarmente che il rientro di Melezio in Antiochia, a seguito
dell’editto di tolleranza giulianeo, non & facile a datarsi: se esso fosse posteriore
all’arrivo di Giuliano in citta, I'imperatore avrebbe trovato proprio Diodoro alla
guida della parte meleziana giungendo in Antiochia. E quand’anche Melezio fosse
tornato in precedenza - pill 0 meno contemporaneamente ad Atanasio — Diodoro
rimarrebbe senz’altro un esponente di spicco della fazione omeousiana, e senza
dubbio un uomo di grande visibilita in Antiochia“.

5.1 Babila a Dafne

Dafne e un sobborgo che si trova a sei chilometri di distanza da Antiochia, a sud-
ovest della cittd*. Le ricche ville, i giardini e le terme ne fanno un luogo di piacere.
Gli autori pagani ne cantano caldamente le lodi*; gli autori cristiani pronunciano
una condanna moralistica dei piaceri del luogo®. A Dafne era stato edificato un
importante tempio, al dio Apollo; lo scultore Bryaxis aveva scolpito la statua del
dio®. Nel tempio scorreva acqua della fonte Castalia, dotata di facolta profetiche,

41 Per cui cfr. F. Cavallera, op. cit. (n. 13); M. Simonetti, La crisi, op. cit. (n. 17); T. A. Kopecek, A
History of Neo-Arianism (Cambridge 1979); H. C. Brennecke, Studien, op. cit. (n. 23).

42 Su Melezio cfr. T. R. Karmann, Meletius von Antiochen (Frankfurt am Main 2009); J. Zachhuber,
The Antiochene Synod of AD 363 and the Beginnings of Neo-Nicenism, «Zeitschrift fiir Antikes Christen-
tum» 4/1 (2000) 83-101. Sull’esilio cfr. Brennecke, Studien, op. cit. (n. 23) 66-81, oltre a Simonetti, La
crisi, op. cit. (n. 17) passim.

43 Cfr. A. ]. Festugiére, Antioche Paienne et Chrétienne (Paris 1959) 52; A. U. De Giorgi, Ancient
Antioch (Cambridge 2016) 150-162.

44  Jul ep.98; Lib. Or. XI (vedi anche I'Or. LX; e cfr. Festugiére op. cit. (n. 43) 53 ss.); Lib. ep. 419;
Amm. XIX,12,19.

45  Chrys. Pan. luln. 4; Pan. Bab. 1, 67-69.

46 Sul tempio: Philostr. VA I16; Amm. XXI[,13,1; Jo. Mal. Chron. X,234; Lib. Or. I,96; Soz. H. e.
V,19,9. Sulla statua: Amm. XII,13,1; Zonar. XIII,12,35; Jul. Misop. 34, ep. 98; Lib. Or. LX,12; Cedr. 322.7

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021

75



76

Tommaso Salvatori

che Adriano aveva voluto tacesse?’. Il sobborgo doveva essere meta di pellegrinag-
gi pagani - anche il famoso Apollonio di Tiana vi aveva fatto visita*® — ma i cristia-
ni antiocheni dovevano cercare senz’altro di conquistarne il possesso spirituale.
Da Libanio, (Or. X,30), ad esempio, apprendiamo di uno scontro a Dafne tra pagani
e cristiani in occasione dei giochi olimpici antiocheni. In quella circostanza il sob-
borgo, per essere piu puro, avrebbe dovuto accogliere solo uomini, mentre le don-
ne avrebbero dovuto allontanarsi. Un empio uomo cristiano s’oppose e alcune
donne rimasero a Dafne o vi ebbero accesso, con gran scorno degli organizzatori
dei giochi.

La tradizione storiografica ha legato al nome del Cesare Gallo, fratellastro di
Giuliano, la traslazione delle reliquie del martire Babila dal cimitero di Antiochia
al sobborgo di Dafne; e si tratto di colonizzazione spirituale del piccolo sobborgo,
come alcune fonti cristiane (Soz. H. e. V,19,12-14; Chrys. Pan. Bab. 1, 67) riconosco-
no espressamente e fieramente. Il Cesare Gallo, pio cristiano, volle rimediare alla
corruzione morale del sobborgo. La traslazione fu atto assai importante; é la pri-
ma traslazione di reliquie di cui abbiamo notizia®®. Non sara superfluo indagarne
le interpretazioni nella tradizione®'. Innegabilmente gli scrittori del Vsecolo descri-
vono il culto di Babila in termini strettamente ortodossi: lo rivendicano, cioe, alla
parte neo-nicena. Secondo il Brennecke questa rappresentazione neo-nicena na-
sconde la verita: il culto ha origini ariane, e solo I'interesse che Melezio mostrera

per lattribuzione a Bry<a»xis; cfr. complessivamente G. Downey, A History of Antioch in Syria from
Seleucus to the Arab Conquest (Princeton 1961) 82 ss.

47 B. Cabouret, L'oracle de la source Castalie a Daphne prés d’Antioche, in AA. VV. Eukrata. Mélan-
ges offerts a Claude Vatin (Aix-en-Provence, 1994) 95-104. Cfr. Amm. XXII,12,8; Soz. H. e. V,19; Nonn.
Abb. Hist. Juln. 11,21 (= PG 36, col. 1045); per una rappresentazione nelle arti figurative cfr. J. Lassus,
La mosaique de Yakto, in Antioch on-the-Orontes, I: The excavations of 1932 (Princeton N. J. 1934) 107
SS.

48 . Chelini, H. Branthomme, Histoire des pélerinages non chrétiens. entre magique et sacré: le
chemin des dieux (Paris 1987) 148. Cfr. Philostr., VA L,16.

49 L’Or. X fu composta nel 384, ma l'evento cui allude non é datato. L'empio uomo menzionato da
Libanio, la cui morte dolorosa fu causata dalla consunzione del corpo, non pué dunque essere Diodo-
ro di Tarso (v. infra), che mori ca. il 392. Cfr. E. Soler, Le sacré et la salut a Antioche au IV siécle apr. |.-
C.: pratiques festives et comportements religieux dans le processus de christianisation de la cité (Bey-
routh 2006) 38: il Soler ritiene che l'interesse mostrato dai cristiani nell’'opporsi al divieto pagano
fosse legato al culto di Babila, e alla possibilith d’avere accesso alla tomba durante i giochi.

50 Sugli spostamenti di Babila, cfr. W. Mayer, P. Allen, The Churches of Syrian Antioch (300638
CE) (Leuven 2012) 135-140, sulla traslazione poi 182-184.191-194.200-203; anche Downey, op. cit.
(n. 46) 364. Si veda altresi J. R. Stenger, Healing Place or Abode of the Demons ? Libanius’s and Chryso-
stom’s Rewriting of the Apollo Sanctuary at Daphne, in S. P. Bergjan, S. Elm (a c. di), Antioch II, The
Many Faces of Antioch: Intellectual Exchange and Religious Diversity, CE 350-450 (Tiibingen, 2018)
193-220.

51 Per quanto segue cfr. Brennecke, Studien, op. cit. (n. 23) 136 ss.; Downey op. cit. (n. 46) 380-
397; 1d., The Shrines of st. Babylas at Antioch and Daphne 45-48 in AA. VV., Antioch on-the-Orontes, II:
The excavations 1933-1936 (Princeton N. J. 1938); W. Ensslin, Kaiser Julians Gesetzgebungswerk und
Reichsverwaltung, in «Klio» 18 (1923) 182—-184.

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



Giuliano Imperatore e Diodoro (ep. 90 Bidez)

per S. Babila ha innescato una appropriazione storiografica®?, cancellando l'origi-
ne omea. La traslazione delle reliquie avvenne mentre Leonzio era vescovo e Gal-
lo fu il semplice esecutore di un’iniziativa di Leonzio®3. Questa interpretazione,
quando anche fosse accettata, non depone necessariamente a favore della paterni-
ta ariana del culto. La bella analisi di Wendy Mayer e Pauline Allen®* mostra co-
me, gia sotto il Cesare Gallo, il culto delle tombe dei martiri costituisse una forma
di resistenza alla dominazione omea; i martyria sono in qualche misura al di fuori
del controllo di Leonzio e centri di resistenza al suo potere. Si legga Teodoreto (H.
e. 11 24, 9):

OvUtol tp@rot [scil. Diodoro di Tarso e Flaviano, futuro vescovo di Antiochia], Sy
SLEAOVTEG TOUG TV PAAAOVTWVY YopoUg, éK Sltadoxfg ddewv v Aavidiknv didagav
pueAwdiav. Kai todto év Avtioxeia np@tov apEapevov, mavtooe §LESpape, Kail katé-
AaBe 1iig olkovpévng ta Téppata. O0ToL T@V Beiwv TOUG £paoTis £ig TOVG TGOV HapTL-
pWV OnNKoug ouvayeipovteg, mavvuyol SletéAovv gLy €keivolg Tov Bedv avuuvoiv-
7ec. Tabta 8¢ Op@OV 0 AedVTIOG, KWAVELY PEV OUK EVOULTEY AOQOAES Ewpa yap TO
mAfB0g €0 pdAa mepi To0g ApioToug ékeivoug Slakeipevov Gvdpag: émielkeig 8& Toug
AOYOUG XpwVVDG, &v Tdlg éKKAnaoialg TavTnv yiveobal map’adt®v v AeLTovpyiav

n&iov.

Questi [Flaviano e Diodoro] per primi, dividendo in due meta i cori di cantori, inse-
gnarono il canto alternato della melodia di Davide. E questo modo di cantare, nato
dapprima in Antiochia, si diffuse dappertutto e raggiunse i confini del mondo. Rac-
coglievano attorno alle tombe dei martiri i credenti piu devoti, e assieme a loro tra-
scorrevano la notte cantando inni a Dio. Leonzio si accorse di cid, ma ritenne poco
prudente osteggiare la pratica: vedeva infatti che il popolo era assai ben disposto
nei confronti di quegli ottimi uomini. Maschero allora di bonta i suoi discorsi, e do-
mando che celebrassero quella liturgia nelle chiese.

Allontanare Babila dal koimeterion appena fuori cittad ad un sobborgo distante sei
chilometri da essa significava de facto spegnere un luogo di culto cittadino rivaleg-
giante con le chiese urbane piu importanti. Se dunque la traslazione voluta da Gal-
lo fu ispirata dalla parte ariana, tutto il contrario dovra dirsi del culto in sé, di
ispirazione presumibilmente anti-ariana. Ed & lecito pensare che Babila a Dafne
non fosse abbandonato da quei fedeli che s’erano stretti attorno alla sua tomba e
che ancora alla fine del decennio Flaviano e Diodoro continuassero le loro veglie,
assieme ai fedeli piu devoti, forse anche a Dafne, vicino al santo che avevano ve-
nerato nel koimeterion.

Quando Giuliano arrivd in Antiochia qualche anno dopo, oramai apertosi lo
scisma meleziano, le chiese della citta si trovavano tutte in mano agli ariani di Eu-

52 Cfr.E. Soler, op. cit. (n. 49) 199-203, 207-208.
53  Cfr. Brennecke, Studien, op. cit. (n. 23) 137.
s4  Cfr. W. Mayer, P. Allen, op. cit. (n. 50) 200—203.

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



78

Tommaso Salvatori

z0io%, ad eccezione della Chiesa Vecchia (ITaAatd), che venne occupata dai mele-
ziani®¢, e di un’altra piccola chiesa urbana che Euzoio, per rispetto, accordo a Pao-
lino%. E tuttavia la chiesa IaAald non fu sempre in mano ai meleziani, ed & quasi
sicuro che in taluni momenti essi non potessero riunirsi in alcun edificio®. La su-
premazia geografica di Euzoio all’interno delle porte della citta, ci pare, potrebbe
aver spinto i ferventi sostenitori di Flaviano e Diodoro a spostarsi nel sobborgo, e
a gioire quando Babila fu recuperato al koimeterion. Ci si pud chiedere se non esis-
ta un qualche debole indizio di cid.

I resoconti della seconda traslazione delle reliquie sono vari. Le fonti che de-
scrivono lo spostamento (Rufino H. e. 1,36; Teodoreto H. e. I11,10,2—3; Socrate H. e.
II1,18; Sozomeno H. e. V,19; Crisostomo, Pan. Bab. 1, 90; Filostorgio H. e. VIL,8a)
dipendono in parte le une dalle altre: con ogni probabilita, Socrate ha riassunto
Rufino - entrambi ignorano l'incendio del tempio — mentre Sozomeno, che pure
sembra dipendere da Rufino, forse attraverso Socrate®, conosce molti dettagli ag-
giuntivi sull’affaire Babila. Filostorgio ¢ invece unico testimone di una tradizione
miracolistica in cui la tomba si muove da sola. Rufino, Teodoreto e Sozomeno, ad
ogni modo, convergono nel rappresentare un grande concorso di popolo, che can-
tando i salmi accompagna il corpo del martire®’., Merita una qualche attenzione il
canto dei salmi con cui la folla festante insulta l'imperatore. E alla pars meleziana
e alle sue guide, Flaviano e Diodoro, che la storiografia posteriore ha attribuito
alcune innovazioni in fatto di salmodia. Si & visto nel passo succitato® di Teodore-

55  Cfr. F. Fatti, op. cit. (n. 23) 159-162; Cavallera, op. cit. (n. 13) 90; Thdt. H. e. II,12,1; Gr. Naz. Or.
1v,88,23.24; Soz. H. e. V,10,10; cfr. anche A. Grabar, Martyrium (London, 1972) 214-233.

56  Fonti: Thdt. H. e. 111,4,2.6 (i Meleziani nella Chiesa Vecchia); il Tomus ad Antiochenos; il Chron.
Pasch. 548 Dindorf (362 d. C.).

57 Socr. H. e. 111,9,4; Soz. H. e. V,3,13.

58 Depongono in tal senso le due testimonianze di Socrate H. e. 111,9,4: MeAétiog 8¢ £Ew T®V
TUAGV Tii¢ MoAewg TaG ouvaywyds EmoLelto, e Sozomeno H. e. V,13,3: ¢maveAdwv MeAéTioq €k TG
vnepoplag, kexwplopévoug evpwv T avtol @povodvrag, 8ig obv tovTOlg £§w TRG MOAewg
¢xkAnoialev. La cronologia dell'occupazione della ITaAaia @ d’altronde, nelle fonti, abbastanza pro-
blematica: cfr. Cavallera, op. cit. (n. 13) 100-1; W. Eltester, Die Kirchen Antiochias im IV Jahrhundert,
«Zeitschrift fiir die neutestamentliche Wissenschaft» 36/2 (1937) 274-275.

59 Cfr. G. Sabbah, A-]. Festugiére, B. Grillet, Sozoméne, Histoire Ecclésiastique, livres V-VI, SChr
495 (Paris 2005) 202.

60  Recentemente Emmanuel Soler - cfr. E. Soler, op. cit. (n. 49) 59 - ha messo in discussione la
verita stessa di questa manifestazione, che certamente solleva qualche problema sul suo statuto isti-
tuzionale. Soler, ricordando la divisione della chiesa antiochena in questo 362 d. C, crede che la
grande partecipazione sia una costruzione posteriore. Il Brennecke (Studien, op. cit. (n. 23) 137-138)
fedele alla impostazione sua - solo il vescovo puo presiedere ad una traslazione di cosi grande im-
portanza — crede che Euzoio abbia guidato la manifestazione, come a suo tempo Leonzio l'altra in
senso inverso; poi la sua presenza venne censurata dalle fonti neo-nicene e da Filostorgio. Ma, come
abbiamo gia ricordato, questa & la prima traslazione di reliquie di cui si abbia menzione, o al piu la
seconda (cfr. W. Mayer, P. Allen, op. cit. (n. 50) 193 n. 95): non & obbligatorio credere che il vescovo
Euzoio dovesse necessariamente guidare il corteo, perché l'atto di traslazione era ancora atto straor-
dinario, non normato da precedenti consuetudini.

61 Thdt. H. e. 11,24,9.

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



Giuliano Imperatore e Diodoro (ep. 90 Bidez)

to che Diodoro e Flaviano introdussero il canto antifonico, di contro al sistema re-
sponsoriale precedentemente in uso. Sappiamo ancora da Teodoreto che durante
I'impero di Valente, Flaviano e Diodoro, espulsi dalle chiese, riunivano i fedeli me-
leziani fuori porta per dedicarsi al canto (H. e. IV,25). Il Commento ai Salmi attri-
buito a Diodoro e il corollario esegetico di queste iniziative. La rappresentazione
d’un Giuliano perseguitato dalla salmodia cristiana non ci pare dunque incolore, e
sembra legata a un interesse della pars meleziana, come dimostra l'insistenza del-
le fonti neo-nicene su episodi che coinvolgono Giuliano e il canto dei salmi®2. Non
a caso, nel suo resoconto della traslazione delle reliquie, Filostorgio non contribui-
sce a questa rappresentazione, ma sostituisce il trasporto con un avvenimento
portentoso. Se una delle due parti sta ritoccando la verita, si puo credere che sia
piuttosto Filostorgio, che ha introdotto un prodigio®.

La presunta origine ariana del culto pare pero confermata dai provvedimenti
presi da Giuliano all’indomani dell’incendio che distrusse il tempio. Da Ammiano
(XXIL,13,2) sappiamo che l'imperatore ordind la chiusura della Chiesa Grande di
Antiochia; chiesa che & in mano a Euzoio. Secondo Teodoreto (H. e. I11,12) lo zio di
Giuliano, il comes Orientis Giuliano®, entro nella Chiesa Grande e schiaffeggio Eu-
zoio. La testimonianza, a volte, & bastata a concludere che l'ira di Giuliano si sia
riversata unicamente sugli ariani di Euzoio® e i meleziani siano stati risparmiati
dal saccheggio. E vero che nessuno dei panegirici composti in onore di Melezio -

62  Siveda ad es. in Teodoreto (H. e. I11,19) I'episodio dello schiaffeggiamento di Publia, una diaco-
nessa che gestisce una specie di educandato per giovani vergini. Esse si esercitano nel canto dei sal-
mi; Publia & propriamente una maestra di coro. Proprio come la folla nel corso della traslazione,
Publia e le sue allieve cantano quei salmi che dichiarano I'impotenza degli idoli (Ps. 113 e 67), alzan-
do la voce mentre Giuliano passa per strada; tra i due eventi ha voluto vedere un nesso causale Ro-
sen, op. cit. (n. 18) 295. I1 legame di Publia con la pars meleziana sembra probabile: essa & la madre
di un Giovanni che Teodoreto mostra di stimare molto e che & stato identificato con Giovanni di Apa-
mea, cfr. Bouffartigue, Hansen, Parmentier, Théodoret de Cyr, Histoire ecclesiastique, II, Livres 3-5
(Paris 2009) 449. Era stato proposto anche il Crisostomo: cfr. Brennecke, Studien, op. cit. (n. 23) 145;
M. L. De Tillemont, Memoires pour servir a lhistoire ecclesiastique des six premiers siecles, vol. VII
(Parigi 1706) 739.

63  Sipuo cogliere forse qualche debole consonanza tra il racconto di Teodoreto e alcune preoccu-
pazioni coeve dellimperatore Giuliano. Anzitutto un certo interesse per i cori religiosi: cfr. Jul.
ep. 109 a Ecdicio, prefetto d’Egitto: Giuliano raccomanda la costituzione di un coro di cento giovani,
che saranno mantenuti «a spese dello Stato». Questi interventi oscillano tra le suggestioni neopitago-
riche e giamblichee e una presunta emulazione della chiesa cristiana, su cui Giuliano avrebbe mo-
dellato la propria idea della comunita religiosa pagana: «une église paienne», secondo la fortunata e
discutibile definizione del Koch: cfr. W. Koch, Comment l'empereur Julien tdcha de fonder une église
paienne, «Revue belge de philologie et d’histoire» 6/1-2 (1927) 123-146; 7/1 (1928) 49-82; 7/2 (1928)
511-550. Interessante, ma pericolosa per la sua provenienza dalla penna di un terribile polemista, &
la testimonianza del Nazianzeno; questi elenca in Or. IV,111 le novita che Giuliano, imitando i cristia-
ni, volle introdurre nel culto e nell'organizzazione sacerdotale dei pagani. Nell’elenco, troviamo:
gUX@V TE TOMOV €V uépeL Se si tratta del canto alternato che Diodoro e Flaviano istituirono ad Antio-
chia, avremmo un esempio di candida emulazione: tale I'opinione del Bidez, Oeuvres, I/2 120-121;
accolta ad es. in M. C. De Vita, Giuliano Imperatore filosofo neoplatonico (Milano 2011) 241.

64 E dunque omonimo del nipote, come il nonno materno; cfr. PLRE vol. Is. v. Julianus 12.

65 Cfr. Fatti, op. cit. 161 (n. 23).

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021

79



80

Tommaso Salvatori

né quello di Gregorio di Nissa né quello del Crisostomo - racconta di una sua per-
secuzione sotto Giuliano, ma nel bilancio complessivo della vita di Melezio, natu-
ralmente segmentata secondo gli esili, 'imperatore Giuliano rimane associato ne-
cessariamente all’editto di tolleranza e al rientro dal primo esilio. D’altronde,
osservando meglio le fonti, non si ha impressione di una grande persecuzione®®:
il bilancio complessivo consiste di un solo possibile martire in Sozomeno, peraltro
non espressamente legato all’affare del tempio a Dafne, piu alcuni arresti di cristia-
ni rilasciati e un saccheggio generico. L’episodio si sara risolto in un grande spa-
vento, se si smussano i toni enfatici ma assai generici della Passio Artemi e si con-
sidera la grande fuga del clero antiocheno in Sozomeno non molto piu che un
espediente per illuminare l'assolo del martire Teodoro. Inoltre la politica di Euzoio
non pare affatto votata al contrasto, ma pare piuttosto conciliante: risentendo,
com’e naturale, dell’ingombrante presenza in citta dell’imperatore e del suo eser-
cito. Chi ponga poi mente alle vicende dell’anomeo Aezio si accorgera che questo
cristiano, grande amico dell’imperatore Giuliano, condannato da Costanzo II e tra-
dito dagli omei nel 360, venne riabilitato da un piccolo concilio antiocheno guidato
da Euzoio stesso®, proprio in previsione dell’arrivo in citt del’imperatore. Euzoio
accolse dunque Giuliano con un intento conciliativo — nonostante fosse stato vici-
nissimo a Costanzo. L’organizzazione di una processione spettacolare e irridente
com’e quella testimoniata dalle fonti non sembra affatto addirsi alla cauta circo-
spezione di questo vescovo ariano. Il provvedimento contro la Chiesa Grande avra
avuto valore simbolico: I'interdetto del maggiore luogo di culto cristiano dopo la
distruzione di un grande tempio pagano; allimperatore Euzoio sara parso, nella
circostanza, il rappresentante ufficiale di tutti i cristiani d’Antiochia.

5.2 Giuliano e Diodoro. Il capo d'accusa

Proviamo a tornare all’ep. 90. Esistono senz’altro varie motivazioni che indussero
Giuliano ad ordinare lo spostamento del corpo di Babila.® Una, in special modo,

66  Ecco le fonti: a) Crisostomo Pan. Bab. 1 (da solo informazioni generiche); b) Rufino H. e. 1,36-
37 (ignora l'incendio); c) Socrate 111,19 (ignora 'incendio; sua fonte & Rufino); d) Sozomeno H. e. V,8
(saccheggio delle chiese di Antiochia, senza menzione di Dafne); H. e. V,19, (traslazione e incendio);
e) Filostorgio VIL,8a = Pass. Art. 49; f) Teodoreto H. e. III,10-14.

67  Su Aezio: ].-M. Prieur, Aéce selon I’Histoire Ecclésiastique de Philostorge, «Revue d’Histoire et
de Philosophie Religieuses» 85/4 (2005) 529-552; Id., Eunome selon I’Histoire Ecclésiastique de Philo-
storge, «Revue d’Histoire et de Philosophie Religieuses» 86/2 (2006) 171-182; T. A. Kopecek, op. cit.
(n. 41); R. P. Vaggione, Eunomius of Cyzicus and the Nicene Revolution (Oxford 2000) ma soprattutto
Fatti, op. cit. (n. 23). Per la dottrina, un tentativo di sintesi & in Simonetti, La crisi, op. cit. (n. 17) 253-
259, Per il concilio a cui qui si fa riferimento, seguiamo Fatti, op. cit. (n. 23) 43 n. 93: sostiene sulla
scorta di Brennecke, Studien, op. cit. (n. 23) 111-112 che il concilio antiocheno sia avvenuto dopo
I'arrivo di Giuliano in citta.

68  Che Giuliano volesse preservare lintegritd del luogo dove aveva insegnato 'ammiratissimo
Giamblico, secondo una notizia di Jo. Mal. Chron. 1,47, & proposta da respingere; Malalas ha verosi-
milmente inteso un toponimo omonimo nel nord della Palestina, e Giamblico non insegnd mai nei

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



Giuliano Imperatore e Diodoro (ep. 90 Bidez)

puo essere interessante. E nota 'avversione di Giuliano per le tombe e i funerali.
Considero i funerali contaminanti, dispensatori di impurita, certamente secondo
convinzioni pitagoriche e neoplatoniche®, e ne proibi I'esecuzione e i cortei nelle
ore diurne, come risulta ancora dalla lettera esplicativa d’accompagnamento a
una legge riportata nei Codici Teodosiano e Giustinianeo, ep. 136b. Quanto alle
tombe, Giuliano auspica — nella legge latina dei codici - che esse vengano lasciate
riposare nella giusta quiete che spetta alla morte, senza lapidem hinc movere et
terram sollicitare et cespitem vellere (<rimuovere di la pietre, o smuovere la terra,
o strappar Perba»)’®. L’empieta dei cristiani consiste in questa frequentazione di-
sturbatrice, che elicita il disprezzo dell'imperatore. Nel Misopogon Giuliano imma-
gina che gli abitanti di Antiochia gli rivelino d’esser ricorsi T0i¢ mepi ToU¢ Tdpoug
kaAlvdovpévolg ypaidiolg («alle vecchiette che si aggirano tra le tombe») per sba-
razzarsi di lui’'; e spesso altrove nelle sue opere”? cristiani e tombe sono, com’@
ovvio, in stretta relazione. Ma meritano grandissima attenzione i frammenti del
Contra Galilaeos (frg. 81 e 82) in cui Giuliano discute le ragioni e le origini di que-
sto comportamento. Egli accusa (frg. 81) i cristiani di aver riempito ogni luogo di
tombe e sepolcri, senza che la Bibbia o i Vangeli lo permettessero: anzi Cristo stes-
so, nel vangelo di Matteo (Mt 23, 27), riconosce e afferma l'impurita delle tombe.
Allora perché i cristiani dormono presso di esse? La risposta e (frg. 82), secondo
Isaia (Is. 65, 4): é€v T01g pvrjpact Kai év Tolg amnAaiolg kolpd@vtal 6L évomvia («dor-
mono nei sepolcri e nelle caverne per sognare»). I cristiani dormono presso i se-
polcri per sognare; si tratta di magia; & una pratica d’'oniromanzia; i cristiani
I’hanno appresa dagli apostoli. Nei frammenti 87 e 88 Giuliano discute inoltre le

dipressi di Antiochia; si veda J. Vanderspoel, Iamblichus at Daphne, «Greek, Roman and Byzantine
Studies» 29 (1988) 83-86. Per un parere contrario, Soler, op. cit. (n. 49) 34 ss. Forse piu significativa
poté essere la memoria di Apollonio di Tiana, dopo il Filalete di Ierocle.

69  Ad es. cfr. lambl. VP XXXV (225): ma Giuliano non sembra aver letto le opere pitagoriche di
Giamblico, cfr. J. Bouffartigue, L’Empereur Julien et la culture de son temps (Paris 1992) 331-359.

70 C. Th IX,17,5; C. Iust. IX,15,19,5. La legge fu promulgata alla vigilia dei Feralia, nel febbraio
363; cfr. Soler op. cit. (n. 49) 55. Si veda il confronto tra le diverse versioni in E. Volterra, Il problema
del testo nelle costituzioni imperiali 917 ss., in Id., Scritti giuridici, 6: le fonti (Napoli 1994); d’altronde
la conservazione nei codici divenne possibile perché «le idee sottintese di Giuliano scomparirono da
lungo nel trabocchetto della storia; le disposizioni apertamente precisate (diversi divieti di danneg-
giamento ai sepolcri) erano attuali anche nel tempo di Giustiniano»: A. Polacek, Lattivita riformatri-
ce di Giuliano, in Atti dell’Accademia Romanistica Costantiniana, III, Da Costantino a Teodosio, con
particolare riguardo alla politica legislativa di Giuliano (Perugia 1979) 307-322; assai interessante, in
questo stesso volume miscellaneo, C. St. Tomulescu, Julien 'Apostat et le code de Justinien 411-422,
ove il Tomulescu confronta C. Th. IX,17,5, giuntaci sotto il nome del solo Giuliano, con C. Th. IX,17,4,
datata all'anno 357 e giuntaci sotto i due nomi di Costanzo (Augusto) e Giuliano (Cesare), concluden-
do che alla pratica cristiana del culto dei martiri & dovuto I'interesse esclusivo per le tombe di questa
seconda, contro l'interesse congiunto per tombe e cadaveri della prima.

71 Misop. 10; 'immagine & topica: si cfr. ad es. l'anilis superstitio di Amm. XXI,16,18 (che & gia
ciceroniana, ad es. De nat. deor. 11 70: superstitiones aniles; III 92: superstitiose atque aniliter) e lo
stesso Giuliano, ep. 89b, ypai§iolg Yuypoig (295d).

72 Jul Mis. 28.33; Gal. frgg. 81 e 82.

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021

81



82

Tommaso Salvatori

pratiche di predizione del futuro in uso presso gli Ebrei. L’arte mantica di Abramo,
che era Caldeo (fig. 86), & conforme all’uso greco (frg. 88)”2. Dunque nel culto delle
tombe presso il tempio di Dafne, e segnatamente del sepolcro di Babila, Giuliano
doveva riconoscere un’attivita oniromantica, il cui intento non poteva che essere
la predizione del futuro; una pratica di divinazione originariamente pagana, poi
ebraica, infine cristiana, per successive distorsioni e abbrutimenti — secondo quel-
la tesi portante del Contra Galilaeos che vuole il cristianesimo una perversione
dell’ebraismo, e I'ebraismo una singolare varieta, tollerabile ancora, della religio-
ne greco-romano-egizia. Il tempio di Apollo e la tomba di Babila dovevano apparir-
gli, rispettivamente, una nobile e una ignobile fonte di accesso al futuro, I'una posta
accanto all’altra. Non sfugga il grandissimo peso politico della pratica divinatoria
nello scontro tra cristiani e pagani: Giuliano stesso, nell'orazione A Helios re, rico-
nosce espressamente nel dio Apollo il garante della grecita del mondo latino e del-
la legittimita dell'Tmpero, a mezzo degli oracoli: cui dedico dunque vivissima at-
tenzione. Racconta ad es. Libanio (Or. XVIII,118) che, ricevuta la notizia della
morte di Costanzo, e dapprima temendo fosse falsa, ricorse a un suo piccolo libro
d’oracoli per assicurarsene: e avendone trovato conferma, fu contento’.
D’altronde, nell'interessarsi alla fonte oracolare di Dafne, Giuliano s’inseriva
appieno nella vasta querelle sulla veridicita degli oracoli classici che aveva lunga-
mente impegnato polemisti cristiani e pagani, da Oenomao di Gadara a Celso a
Porfirio, da Origene a Eusebio’. Nel Contra Galilaeos & menzionato il poy@npog
Evoéflog: Giuliano sta considerando un passo della Praeparatio Evangelica, XI 5, 5.
Chi tenga conto che nei libri V-VI della Praeparatio Eusebio discute diffusamente
della Filosofia rivelata dagli oracoli di Porfirio vede bene che Giuliano doveva ve-
nir punto nel vivo da un attacco cosi documentato, tanto da farne e converso - s’@

73 Un breve ma interessante confronto tra le apparizioni di Mose in Celso, Porfirio e Giuliano & in
J. Bouffartigue, op. cit. (n. 69) 115-117; e segnatamente su Mose, antico mago, si veda Celso: Orig.
Cels. 1V,33.

74  Per questa contrapposizione quasi biunivoca tra templi e tombe si consultera fruttuosamente
Libanio: Or. XVIL7 (ancora Babila e Apollo); Or. XVIII,282; Or. LXII1,10 (ricorre qui la formula toUg
nepl To0G Tdoug). L'interesse di Giuliano per la predizione del futuro permane vivissimo nell’imma-
ginario cristiano posteriore: nella Pass. Art. 25 il martire rinfaccia a Giuliano il tramonto degli oraco-
li, citando 'ammissione di sconfitta dello stesso Apollo di Delfi. Egli cita le parole d’un responso delfi-
co che il medico Oribasio avrebbe riferito a Giuliano: cfr. G. Fatouros, EIIIATE TQI BAZIAHI,
«Hermes» 124/3 (1996) 367-374. Ma puo giovare ricordare che anche Costanzo II aveva prestato
massima attenzione alla predizione del futuro, ossessionato dall’idea che si consultassero oracoli o si
praticasse la magia per rovesciarlo (si vedra Amm. XIX,12, special. 14-15); e che negli anni Settanta
del IVsecolo 'imperatore Valente colpi duramente le eterie pagane di Antiochia accusandole di prati-
care la mantica e la divinazione: col fine sovversivo di scoprire il nome di un futuro imperatore da
sollevare al suo posto. Anche Libanio fu coinvolto in quei processi. Cfr. P. Chuvin, Cronique des der-
niers paiens (Brescia 2012) 371-372; e, per il regno di Costanzo II, 44-47; vedi inoltre P. Athanassaidi,
Philosophers and Oracles: Shifts of Authority in Late Paganism, «Byzantion» 62 (1982) 45-62. Nella
divinazione quest’etd d’'inquietudine ha visto il germe della sedizione politica.

75  Cfr. Bouffartigue, op. cit. (n. 69) 301-306: pare che Giuliano non avesse letto La filosofia rivela-
ta dagli oracoli di Porfirio. Doveva comundue conoscere quest’opera attraverso Eusebio.

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



Giuliano Imperatore e Diodoro (ep. 90 Bidez)

ipotizzato — il modello per la propria confutazione, altrettanto documentata da
numerose fonti bibliche’®. Volle inoltre reagire nella pratica’.

L’incubatio cristiana doveva parere a Giuliano una pratica superstiziosa. Si
legga l'ep. 59, inviata agli alessandrini molto poco dopo la morte di Costanzo: I'im-
peratore informa i cittadini che spostera a Costantinopoli un loro obelisco, che essi
tengono gettato sulla spiaggia. Scrive allora, a proposito dellincubatio notturna
che alcuni - pagani - praticano nei pressi dell’'obelisco:

Kai 10 Aeyduevov 8¢ (g TIvég elowv ol Bepameovteg Kai mpookabevdovteg avToD Tf
KOpLYf, mavu pe meibeL xpijval Tiig SelaSalpoviag Eveka tavtng andyetv adtov- ol
yap Bewpevol Toug kabevSovtag ékel, ToAA0D pév pumov, moAAiig 8¢ doeiyeiag mepi
7OV TémoV 0)¢ Etuxev olong, olTe moTebovowy avtov Belov elval kai Sua TRV TV
TPOoEXOVTWY avTH SeloLdatpoviay amotdTepol mepi Toug Beovs kKabiotavrat.

E mi si dice che ci sono alcuni devoti che dormono presso la punta dell’obelisco:
proprio questa superstizione mi convince appieno della necessita di rimuoverlo. Co-
loro che li vedono giacere 13, tra la molta sporcizia, in un luogo spesso molto impu-
dico, non potranno credere che l'obelisco sia cosa divina; e la loro fede verso gli dei
diminuira per colpa della superstizione dei fedeli che lo attorniano.

Il sudiciume e la sporcizia qui denunciati assomigliano alla macilenza cristiana.
Aewci8atpovia & nelle lettere, per antonomasia, la superstizione cristiana’®; in que-
sta pratica egiziana Giuliano riconosce una forma di degrado paragonabile a quel-
la cristiana, forse di quella progenitrice’. Questo meccanismo di discendenza cul-
turale & ben collaudato: nel Contra Galilaeos (frg. 86), ad es., 'imperatore osserva

76  Cfr.].-M. Demarolle, Le Contre les Galiléens: continuité et rupture dans la démarche polémique
de PEmpereur Julien, «Ktéma» 11 (1986) 39-47 spec. 42-44; anche ]. ]. O’Meara, Porphyry’s Philoso-
phy from oracles in Eusebius’s Praeparatio Evangelica and Augustine’s Dialogues of Cassiciacum (Pa-
ris 1969) 5-17.

77 La studiosa B. Cabouret, op. cit. (n. 47) 101-103 ha osservato che alcune citazioni della fonte
Castalia in opere polemiche cristiane potrebbero non riferirsi alla celebre fonte di Delfi, ma alla sua
omonima antiochena. Se cio € innegabile, ad es., nell'orazione del Nazianzeno contro Giuliano (Or.
V,32), & assai piu significativo che anche Clem. Prot. II,11,1 si presti ad una simile lettura. Giuliano
avrebbe potuto leggere questo passo? Si riconosce generalmente nelle epp. 106 e 107 (a Porfirio, Di-
rettore Generale delle Finanze, e a Ecdicio, prefetto d’Egitto) una chiara testimonianza della ricerca
di fonti cristiane per la stesura del Contra Galilaeos; é forse lecito pensare che la biblioteca alessan-
drina del defunto Giorgio di Alessandria contenesse il Protrettico di Clemente Alessandrino. Leggen-
do, Giuliano avrebbe cercato di confutare de facto il silenzio che era rivendicato per iscritto, secondo
un procedimento di smentita non letteraria, ma prammatica. Simile confutazione & presupposta ad
es. nella ricostruzione del tempio di Gerusalemme, contro Mt 24,2; Mc 13,2; Lc 21,6: se si vuole pre-
stare ascolto alle fonti cristiane (Thdt. H. e. I11,20,1; Philost. H. e. VIL9). E d’altronde non & forse neces-
sario che la Castalia degli scrittori sia la medesima cui pensava il lettore imperiale: all’incosciente
equivoco, o alla sciente analogia, sara bastata l'uguaglianza del nome.

78  Cfr. ad es. ep. 54 (380d), oppure ep. 111 (435a).

79 Per qualche altra forma di superstizione pagana paragonabile Chuvin, op. cit. (n. 74) ricorda
un epitaffio tombale a Thyatira, in L. Robert, Etudes Anatoliennes (Amsterdam 1970) 129-133: «&l T1g
8¢ BéAeL T0 a[An]Oeg pabeiv mapd Epod i TOV Pupdv éveviacbw».

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021

83



Tommaso Salvatori

che gli ebrei, vivendo da stranieri in Egitto, s'impregnarono di alcune usanze egi-
ziane, tra cui la circoncisione®. Si puo osservare che anche l'odiatissimo Atanasio
pareva in grado di prevedere il futuro, secondo la voce raccolta da Ammiano
(XV,7,8)®': dicebatur enim [scil. Atanasio] fatidicarum sortium fidem quaeve augu-
rales portenderet alites scientissime callens aliquotiens praedixisse futura («si dice-
va infatti che, espertissimo nell’interpretazione degli oracoli e dei presagi degli uc-
celli, avesse predetto alcune volte il futuro»)®?; simili voci riporta anche Sozomeno
(H. e. IV,9), menzionando il sospetto che questa cognizione del futuro non manca-
va di suscitare in ariani e pagani. Chi accosti questo luogo delle Storie di Ammiano
al frg. 88 del Contra Galilaeos®® non potra non notare la somiglianza tra Mose e
Atanasio; e se la diceria raggiunse Giuliano, com’e verisimile dopo 'ambasceria
pagana di Alessandria che diede presumibilmente origine ai contrasti tra il vesco-
vo e I'imperatore®4, egli ne avra tratto una conferma della sua interpretazione sto-
rica del cristianesimo, e del ruolo dell’Egitto in essa.?® Si tratta in fondo dell’antica
idea, risalente a Posidonio (Strab. XVI,2,35-37 = FGrHist 87 F 70), secondo cui la
religione ebraica, fondata dal sacerdote egiziano Moseé e filosoficamente eccellen-
te, venne progressivamente corrotta per I'introduzione di pratiche superstiziose: &
la SeloSaipovia a corrompere il culto. Non é privo di rilevanza che nello stesso
frammento Posidonio (in Strabone) menzioni I'incubazione sacra nel tempio come
specialita ebraica: l'arte di fare buoni sogni é espressamente coltivata per volere
di Mose®. Non & difficile osservare che Finformazione sull'oniromanzia ebraica e
Iidea della decadenza superstiziosa delle pratiche del culto ebraico viaggiano as-

80  Celebre e antico tema antico di dibattito tra pagani e cristiani: si veda almeno Orig. Cels. [,22;
cfr. Rinaldi, op. cit. (n. 2) 416; a parti inverse bastera citare Aristobulo, il filosofo giudeo vissuto sotto
il Filometore. L'eco lunga di questa posizione pagana, certamente a causa del Contra Galilaeos, per-
marra in ambiente antiocheno: si cfr. ad es. Thdt. Therap.VII, 16 ss.

81 Si tratta, secondo Ammiano, dell’accusa rivolta ad Atanasio al concilio di Milano (355).

82  Trad. A. Salem. Si potra aggiungere forse il fortunatissimo aneddoto di Ruf. H. e. 1,25.

83  Parte d’un gruppo di frammenti in cui Giuliano si propone di mostrare che gli ebrei dell’Antico
Testamento avevano fatto uso di sacrifici e consimili pratiche pagane: frgg. 69, 70, 71, 72, 83, 84, 87,
88, 89.

84  Per la datazione di questa ambasceria, giunta all'imperatore nei primissimi mesi del 362, si
dipende dall’accenno di Giuliano (Mis. 40), ove I'imperatore riprende gli antiocheni per il ritardo con
cui 'ambasceria della loro citta giunse presso di lui a felicitarsi della sua ascesa alla dignita imperia-
le. Cfr. P. Petit, Libanius et la vie municipale a Antioche au IV® siécle aprés J.-C. (Paris 1955) 263, 416-
417; l'odio di Giuliano per Atanasio precede senz’altro la primavera, perché egli apprendera del bat-
tesimo pasquale di donne pagane in un secondo momento (Jul. ep. 112), e cfr. complessivamente O.
Seel, Die Verbannung des Athanasius durch Julian, «Klio» 32 (1939) 175-188; Bidez Oeuvres, 1/2 121~
123.

85  Per irapporti di Giuliano con I’Egitto, si veda ad es. A. Theodorides, L’Orient et spécialement
UEgypte dans le pensée de Julien I'’Apostat, in Atti dell’Accademia Romanistica Costantiniana, III, Da
Costantino a Teodosio, con particolare riguardo alla politica legislativa di Giuliano (Perugia 1979)
383-409; per il legame «familiare», rivendicato nel congedo dell’ep. 60 agli abitanti di Alessandria,
cfr. J. Vanderspoel, Correspondence and correspondents of Julius Julianus, «Byzantion» 69 (1999) 396-
478.

86 Cfr. ad es. M. Hengel, Giudaismo ed Ellenismo (Brescia 2001) 523-527; inoltre 531 n. 3.

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



Giuliano Imperatore e Diodoro (ep. 90 Bidez)

sieme da Posidonio a Strabone. Giuliano vide precipitare concretamente, in una
situazione storica, questo luogo letterario-polemico.

Torniamo all’ep. 90. Diodoro, Nazaraei magus, € accusato di essere corrupto-
rem legum et ratjonum et mysteriorum paganorum et deorum infernorum («corrut-
tore delle leggi, delle dottrine, dei misteri degli Elleni, degli dei inferi»); egli, igno-
rans paganorum mysteria, contamina ogni cosa con l'errore cristiano. Si legga,
nell’epistola accompagnatrice del decreto su tombe e funerali, cid che Giuliano
scrive a proposito dei domini degli dei che si occupano dei vivi e degli dei che si
occupano dei morti: T0 pév obv UMép ToUTWV AéyeELv gite TOIG AVTOIG AUPOTEPQ
npoon kel Beolg, eite ETepol puev EmLTpomeVoOLOL TOVG {WvTag, £Tepol 8¢ ToUG TeOve-
wtag, ovd’ aElov iowg Snuoactevelv («quanto a ciod, se si debba dire che 'uno e l'al-
tro dominio appartengano ai medesimi dei, o se invece alcuni si occupino dei vivi,
altri dei morti — son cose che forse non & bene divulgare»). Diodoro sembra incar-
nare, anche biograficamente, col suo soggiorno ateniese, la decadenza delle reli-
gioni classiche a cristianesimo, e la corruzione dei costumi greci; la sua corruptio
... mysteriorum paganorum et deorum infernorum («corruzione dei misteri ellenici
e degli dei inferi») — quei misteri appunto che non & bene divulgare (nelle parole
dell’ep. 136b) — & forse la rappresentazione giulianea dalla frequentazione delle
tombe dei martiri che Diodoro e Flaviano organizzarono, che Teodoreto racconta,
che all'imperatore dovette sembrare una forma di magia e divinazione pagana im-
pregnata di superstizione, un’incubatio perversa, un’offesa agli dei inferi, capace
di tacitare il dio sulla cui potenza organizzatrice egli aveva fondato il proprio go-
verno e la legittimita di esso. Se, come ci pare non improbabile, il culto di Babila fu
cura di Diodoro e Flaviano; se 'ambiente dei «salmisti» da cuj Giuliano & persegui-
tato in Teodoreto & analogamente da ricondursi al clima culturale dell’aoxnti-
plov; se & vero che Giuliano vide nella frequentazione delle tombe una forma cor-
rotta di divinazione e un affronto agli dei inferi — I'ep. 90 puo ricondursi al clima
dell’autunno 362 e testimoniare lo stato di tensione che accompagno lo scontro per
il sobborgo di Dafne.

6 Conclusioni

Il confronto giulianeo tra Diodoro e Fotino tiene conto di questa situazione storica.
Cio che propriamente distingue I'un cristiano dall’altro, nella valutazione di Giulia-
no, € la convenienza politica: I'ordine pubblico ad Antiochia e in Pannonia interes-
sa all'imperatore almeno tanto quanto la battaglia filosofica e teologica. Dunque:

— D’ep. 90 pud ben essere parte di un carteggio di polemica religiosa con Fotino;
Facondo usa tagliare e smontare la documentazione che fornisce con libera
spregiudicatezza;

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021

85



86 Tommaso Salvatori

— il lettore moderno non puo essere sicuro che Giuliano abbia discusso con Diodo-
ro di persona: non esistono testimonianze storiche, se non I'ep. 90, che potrebbe
essere costruita con informazioni ottenute dagli amici e collaboratori antioche-
ni; ‘

— d’altronde cid importa poco: Giuliano sa chi é Diodoro e ne conosce la dottrina.
E forse Giuliano potrebbe aver concepito odio contro Diodoro, a differenza di
quanto si crede generalmente, anche per ragioni storico-politiche, oltre che per
ragioni filosofiche e teologiche;

- lo scontro per il sobborgo di Dafne sigilla I'avversione a Diodoro (inclinando
Giuliano verso Fotino, 'avversario di Diodoro polemista): e l'ago storico di una
bilancia teologica.

Corrispondenza:

Tommaso Salvatori

Scuola Galileiana di Studi Superiori
Via S. Massimo, n. 33

1-35129 Padova
salvatoritommasol3@gmail.com

Museum Helveticum 78/1 (2021) 61-86 | DOI 10.24894/2673-2963.00021



	Giuliano Imperatore e Diodoro (ep. 90 Bidez)

