Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 77 (2020)

Heft: 2

Artikel: Das Drama der Kommunikation : zur Wirksamkeit von Sprache in
Sophokles' Philoktet

Autor: Martin, Gunther

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-906338

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-906338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Drama der Kommunikation
Zur Wirksamkeit von Sprache in Sophokles’ Philoktet

Gunther Martin, Ziirich

Abstract: Verbal interaction is crucial in Sophocles’ Philoctetes, as the play’s conflict is
fought almost exclusively by means of words. However, language is portrayed as failing
on all levels: from mere articulation to agreement about the meaning of words and to co-
operation in conversation. At the same time, there seems to be a negative correlation
between the production of articulated or even rhetorical utterances and the speakers’
achieving of their aims. This paper argues that in Philoctetes Sophocles illustrates the
conditions and the social embeddedness of language use, transcending fifth-century phil-
osophical and rhetorical approaches to the matter. The focus on language helps to
reframe the conflict underlying the play, from being predominantly moral to being social
in nature.

Keywords: Sophocles, Philoctetes, language, philosophy of language, rhetoric, meta-
pragmatics, dramatic conflict.

Wenn Herakles in Sophokles’ Philoktet als deus ex machina den Titelhelden dazu
anhélt, den Ratschliissen des Zeus Folge zu leisten (1409-1444), dann weiss der
erfahrene, durch Euripides mit diesem Szenentyp vertraute Zuschauer, dass nun
die Handlung zum Ende kommt, das ihr der Mythos vorschreibt: Philoktet, der
eben noch darauf beharrt hat, nach Hause gebracht zu werden (1399), wird sich
willig nach Troja begeben, um dort mit seinem Bogen die Eroberung Trojas zu
ermoglichen. Der Zuschauer sieht sich dagegen getduscht, wenn er — wie bei Euri-
pides - von der Rede neue Informationen erwartet. Inshesondere die Prophezei-
ung des Helenos, die Neoptolemos referiert (1326-1342), hat alle wesentlichen
Punkte vorweggenommen. Herakles fiigt nur wenige konkretisierende Details hin-
zu: Philoktet wird vor Troja von Asklepios geheilt werden (Neoptolemos hatte von
Asklepiaden gesprochen), und den von Neoptolemos verheissenen Ruhm wird er
gewinnen, indem er Paris mit Hilfe von Herakles’ Bogen tétet. So wenig Wissens-
zuwachs ist einmalig unter den erhaltenen deus ex machina-Reden. Bei Euripides
wird den menschlichen Akteuren ansonsten unzugangliche Information an die
Hand gegeben: teils tiber den verborgenen Einfluss der Gotter auf die Handlung
(z.B. Hippolytos, Orestes), teils iiber die Zukunft, vor allem in Prophezeiungen und
Aitiologien, die zu gewissen Handlungen anspornen (Andromache, Erechtheus),
teils in Form von Auftréagen (Elektra, IT). In der letzten Gruppe sind die Befehle
dem Empfénger der Rede so bisher nicht mitgeteilt worden.

* Fiir wertvolle Hinweise danke ich den Herausgebern, namentlich Christoph Riedweg. Die Ent-
stehung dieses Beitrags fiel in Zeiten der Forderung durch den Schweizerischen Nationalfonds, Pro-
jekte PZ0OP1_132610 und PPOOP1_157444.

1 Kyriakou (2012) 158.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



164 Gunther Martin

In den anderen Reden ist also die Wende im Handlungsverlauf - der Mei-
nungsumschwung bei den Protagonisten - durch den neuartigen Inhalt der Reden
gut motiviert; im Philoktet dagegen begriindet keine Neuigkeit plausibel, warum
Philoktet sich wahrend des ganzen Stiicks weigert, Neoptolemos nach Troja zu fol-
gen, um sich dann, als dieser ihn endlich wie gewiinscht nach Hause bringen will,
eines Besseren zu besinnen. Auch der Verweis auf die gottliche Quelle und Autori-
tiat des Inhalts der Rede (die Ratschliisse des Zeus) reicht als Erklarung nicht aus:
Schon Odysseus hatte sich auf Zeus’ Willen berufen (989-993), und Neoptolemos
bekraftigt diese Aussage in der erwihnten Prophezeiung des Helenos,? die Philo-
ktet als wahr akzeptiert (1350).

Philoktets plotzlicher Meinungsumschwung hat die Frage nach seiner Moti-
vation aufgeworfen. Jiingst hat Poulheria Kyriakou die Vermutung aufgegriffen,
Herakles biete Philoktet eine Interpretation vergangener Ereignisse, die fiir Philo-
ktet den Gang nach Troja akzeptabel mache: Herakles stelle ndmlich eine Analo-
gie zwischen sich und Philoktet her, bei der auf Leiden Ruhm folge (s. 1421-1422
Kal oof, o4’ 1061, ToUT o@eiietal mabelv, ¢k TGV MOVWVY THVE evkAed BEabal Bilov.
«Und dir, wisse wohl, steht zu, dass es dir widerfédhrt, nach diesen Miihen dein
Leben ruhmvoll zu machen.»).? Nun findet sich diese Analogie durchaus in Hera-
kles’ Worten (kxai goi), doch zum einen spricht jener von 6¢eidetal, erklart also die
prophezeite Zukunft Philoktets als intrinsisch wiinschenswert oder gar normativ
(das heisst, die Uberzeugungskraft der Aussage hingt nicht von der Analogie, son-
dern von Philoktets Anspruch ab), zum anderen weist in Philoktets Antwort nichts
auf einen solchen Nexus hin. Den Ausschlag gibt vielmehr das Verhéltnis zwischen
Philoktet und dem jeweiligen Sprecher:* Nur zu Herakles und dessen @8¢ypa
moBevov éuol (1445) hat er ein Verhéltnis, das ihn auf den Appell eingehen lasst,
der in der Wiedergabe der Prophezeiung liegt. Der Erfolg liegt also nicht im Inhalt
oder der rhetorischen Form der Rede, sondern in der Person des Sprechers
begriindet - im fog, das nach Aristoteles die Rede vertrauenswiirdig macht.® Mit-
hin sind soziale Faktoren, d.h. der pragmatische Bereich von Sprache, ausschlag-
gebend.

2 Helenos gilt andernorts als Schiitzling Apolls: Antikleides FGrHist 140 F 17, LIMC Helenos 1.
Die gottliche Herkunft des Orakels wird im Philoktet nicht angezweifelt. Insofern trifft auch Haw-
thornes (2006) 269 Argument nicht zu, es handle sich bei Herakles’ Rede (udBot) um einen autoritati-
ven Diskurs mit géttlicher Sanktionierung, nicht um einen argumentativen Beitrag (A6yoc): Die gottli-
che Autoritdt wird auch bei Neoptolemos’ Paraphrase der Prophezeiung anerkannt.

3 (2012) 158, nach Rabel (1976) 300-303. Es findet auch keine Umwertung der Vergangenheit
statt: s. Reinhardt (?1943) 200. Zitate aus dem Philoktet folgen der Ausgabe von H. Lloyd-Jones und N.
G. Wilson (Oxford, 21992).

4 Gesehen hat dies bereits Easterling (1978) 35.

5 Arist. Rhet. 1.4, 1356,4-8. Freilich geht es bei Aristoteles darum, das Ethos und die Glaubwiir-
digkeit bei einem fremden Publikum zu schaffen. Bei Herakles ist es hingegen die bestehende
Freundschaft, die den relevanten Effekt mit sich bringt. Der Zusammenhang zwischen Wohlwollen
und Uberredung wird im Philoktet in 1281 und 1351 explizit hergestellt.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



Zur Wirksamkeit von Sprache in Sophokles’ Philoktet

Die unorganische Plotentwicklung beim Einsatz des einzigen bekannten
sophokleischen deus ex machina weist auf das grundsétzliche Problem des Philo-
ktet hin: Bis mit Herakles’ Rede eine Verstdndigung zwischen zwei Charakteren
erzielt wird, ist das Stiick geprdgt von Fehlschldgen in der Kommunikation zwi-
schen den Beteiligten. Alle Versuche von Neoptolemos und Odysseus, Philoktet
durch Tduschung oder Uberredung zum Gang nach Troja zu bewegen, scheitern.
Odysseus verlédsst die Biihne tiber 150 Verse vor Schluss unverrichteter Dinge,
Neoptolemos gibt nach und wird (ohne innere Uberzeugung)® durch sein fritheres
Versprechen darauf verpflichtet, seinen neuen Freund nach Hause zu bringen.
Das Stiick, in dem physische Gewalt keine nennenswerte Rolle spielt,” lebt in
besonderem Masse von der verbalen Interaktion der Beteiligten; doch es fiihrt vor
allem die Schwierigkeiten der Verstdndigung vor.

Im Folgenden soll der Frage nachgegangen werden, wie im Text der Einsatz
von Sprache problematisiert wird. Dabei geht es — breit gefasst — um alle Hinder-
nisse, die Sophokles bei der Kommunikation zwischen den Charakteren stattfin-
den oder thematisieren lésst. Die Schwierigkeiten betreffen jeden der drei Haupt-
charaktere auf seine Art, und jeder trigt auf seine Weise dazu bei, dass es unter
ihnen zu keiner einvernehmlichen Lésung kommt.? Der Dramatiker bezieht prak-
tisch alle Ebenen sprachlicher Aktion und Interaktion ein, um das Scheitern von
Verstdndigung vorzufiihren. Dabei zeigt sich eine deutliche Divergenz zwischen
dem Gelingen des sprachlichen Akts als solchen und seiner Wirksamkeit, also zwi-
schen der Produktion sinnvoller und zielgerichteter Ausserungen und dem Effekt,
den sie haben:? Einerseits zeigt sich die Wirkung, die Sprachlosigkeit haben kann,

6 Vgl. die eher resignativen Verse 1393-1396: ti 8fT" &v rueig Sphpev, el o v’ év Adyolg neloewy
Suvnobuesda pndev v Aéyw; Gpa *oT éuol piv t@v Adywv Afigal, ot 8¢ {fjv, Hhomep (8N {fjg, Gvev
owtnplag («Was kdnnte ich tun, wenn ich dich mit Worten von nichts von all dem tiberzeugen kann,
was ich sage? Es ist an der Zeit, dass ich mit meinen Reden aufhore, du aber lebst, wie du bereits
lebst, ohne Rettung.»).

7 Gewalt wird auf der Bithne nur angewandt, wenn Philoktet durch Odysseus’ Leute festgehal-
ten wird (1003). Auch die Hintergrundgeschichte ist arm an Gewalt: Philoktet wurde im Schlaf in
Lemnos ausgesetzt (272). Gewalt (abgesehen vom Schlangenbiss) ist also auch kein auslosendes
Moment - wie z.B. in den Eumeniden. Der Mord an Paris wird nur peripher thematisiert und stellt
als Kriegshandlung und Mittel zur Eroberung Trojas auch keinen Regelverstoss innerhalb einer
Gruppe dar.

8 Der Chor ist beileibe nicht ganz unbeteiligt am Geschehen, und auch er tragt seinen Teil zur
Verwerfung der Kommunikation bei, wenn er die Gebetsform zur Unterstiitzung der Tduschung ver-
wendet: «Das Heiligste wird Mittel des Verrats!», wie Reinhardt (21943) 180 es ausdriickt. Die Figur
des Héndlers kann mindestens als verldngerter Arm (oder Zunge) des Odysseus gelten (doch s.u.
Anm. 26).

9 Ziel ist es dabei nicht, diesen einen Komplex als das alleinige Konfliktfeld des Dramas darzu-
stellen. Derartige Versuche werden der Komplexitét des Stlickes nicht gerecht und sind zum Schei-
tern verurteilt. Es ist wenig hilfreich, das Anliegen des Stiickes identifizieren zu wollen, wie es ande-
re mit moralischen Fragen, dem Phidnomen menschlichen Mitleids oder einem Generationenkonflikt
(Davidson 2001) machen.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019

165



166 Gunther Martin

andererseits wird immer wieder der raffinierte Einsatz von Sprache vorgefiihrt,
der aber scheitert oder gar zu einer Instabilitdt der Gesprachssituation fiihrt.

Die vorliegenden Uberlegungen sind weiter gefasst als die Interpretationen,
die sich mit den Ankldngen an die Theorie und Praxis sophistischer Rhetorik
befassen. Diese stellen insbesondere die Figur des Odysseus und seine Aussage
iiber die Macht des Wortes ins Zentrum,' ohne aber immer darauf hinzuweisen,
dass der Philoktet gerade die Grenzen der Rhetorik aufzeigt und der Glaube an
deren Allmacht ins genaue Gegenteil verkehrt zu werden scheint. Aus der Praxis
des Gespréchs liesse sich dabei einiges ableiten, doch miissten entsprechende
Beobachtungen sehr selektiv bleiben. Daher soll hier betrachtet werden, wie die
Charaktere selbst Phdnomene, Mechanismen und Probleme ihrer Unterhaltung
thematisieren, wie sie also tiber ihr eigenes Sprechen sprechen. Thre Ausserungen
sind dabei in den selteneren Fillen theoretisch gehalten. Vielmehr beschreiben sie
zumeist die konkrete Situation.! Auch wenn sich daher vielleicht keine ausge-
pragte «Sprachphilosophie» ergibt, die dann dem Dichter zuzuschreiben wire, so
lasst Sophokles doch — durch seine Charaktere — Bedingungen von Gespriachen
und sprachlichen Mitteilungen, die Dynamik (oder den Mangel an Dynamik) der
Kommunikation zur Sprache kommen. Die Charaktere diagnostizieren Probleme,
an denen der reibungslose Fortgang der Handlung scheitert, ohne sie notwendi-
gerweise zu konzeptualisieren oder in einen ideologischen Rahmen (wie den der
Sophistik) zu stellen. Insgesamt stecken sie so aber den Rahmen ab, innerhalb des-
sen ihre Gesprache - und damit die Handlung - ablaufen. Es ergibt sich einerseits
eine Problematisierung von Sprache als menschlicher Fahigkeit, andererseits ein
Primat von Sprache als sozialer (oder sozial eingebetteter) Praxis.

1 Unfahigkeit zum Ausdruck

In der Tragddie ist es ein géngiger Topos, dass das gezeigte und erwdhnte Leid
unaussprechlich (&gartov, dgpactov 0.4.) genannt wird. Er weist auf die Grenzen
dessen hin, was ein Sprecher angesichts des Ausmasses an Elend oder Schrecklich-
keit verbalisieren kann. Damit beschreibt er nicht nur ein Unvermdégen des Aus-
drucks, sondern ist selbst Ausdruck der Klage,'? der die Grosse des Leids hervor-
hebt. Zudem ist er durch seine Allgegenwart in der Tragddie in einem einzelnen
Stiick nicht von besonderer Signifikanz.

Im Philoktet gehen die Probleme mit der Sprache jedoch tiefer und geben den
Ausdriicken einen anderen, ganz wortlichen Sinn. Sie beginnen bereits damit,

10  Nestle (1910) 154-155, Craik (1980), um nur zwei zu nennen.

1 Eine hervorstechende Ausnahme sind Verse 98-99. Die Charaktere werten die Situation, doch
ist der Grad der Konzeptualisierung gering. Daher soll nicht der Versuch unternommen werden, zwi-
schen den Ausserungen der einzelnen Charaktere zu differenzieren.

12 S.Schauer (2002) 243.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



Zur Wirksamkeit von Sprache in Sophokles' Philoktet

dass das Sprechen vermutlich h&ufiger unterbleibt als in jedem anderen Stiick. Die
Grenze der Sprachfdhigkeit im Sinne der Artikulationsfédhigkeit wird im grundle-
gendsten Sinne durch Philoktet selbst vorgefiihrt, der unter seinen Schmerzen die
Kontrolle iiber seine Sprache verliert: Seine Schmerzensschreie gliedern sich zum
Teil in den Trimeter ein (v.a. 754), zum Teil stehen sie extra metrum (erstmals
732), wie auch einzelne Worter oder kurze Sidtze — Ausdruck der Schwierigkeiten
beim Atmen und Sprechen - die strenge Struktur der tragischen Sprechverse in
ausserordentlicher Weise aufbrechen (787; 804)."* Die Produktion syntaktisch
oder lexikalisch sinnvoller Ausserungen misslingt: Nur unartikuliertes Geschrei
dringt aus Philoktets Munde.

Sophokles geht noch weiter und lésst seinen Helden zum Teil selbst diese
Form des Ausdrucks unterdriicken (730-733 Ne. ti 81 06’ @8’ £¢€ 008evog Adyou
OLWTHG KAmOmAnKTog M8’ &yn; ®L & & & &. Ne. ti £otiv; dL 008&v Sevov. Ne. «War-
um schweigst du so, ohne Grund, und bist wie geldhmt?» Phi. «<Ah ah ah ah!» Ne.
«Was ist los?» Phi. «Nichts Schlimmes.»). Sein Schweigen ist Philoktet nicht durch
dusseren Zwang auferlegt, aber doch eine Notwendigkeit, wenn er seine eigenen
Ziele erreichen moéchte. Denn seine Krankheit hat bisher alle Besucher davon
abgehalten, ihn mit auf ihr Schiff zu nehmen und nach Hause zu bringen.' Die
Mitteilung seines Wunsches und dessen Erfiillung schliessen einander in diesem
Moment also aus. Dieses Dilemma illustriert die Komplikationen des Einsatzes von
Sprache im Philoktet: Das Unvermogen des Protagonisten, sich stérungsfrei zu
verstdndigen, wird eben zum entscheidenden Hinweis auf sein verschwiegenes
Leiden, wie die Verse 740-743 zeigen: ti mote mémovOag, ovK €peilg, GAN (8’
gon oynAdg; €v kak® 8¢ Tw @aivn kupdv. PL amoAwia, Tékvov, KoU duviicopal
Kakov kpupal tap’ Vuly, dtratal. («Was ist los mit dir? Willst du nicht sprechen,
sondern so stumm bleiben? Du bist ja offenbar in einer schlimmen Lage.» Phi.
«Ich bin verloren, Kind, und werde das Ubel nicht fiir mich behalten kénnen, atta-
tai!») Neoptolemos kann sich das Schweigen nicht erkldaren, doch er erkennt, dass
es Ausdruck einer inneren Not ist. Das Resultat ist also dasselbe, gleich ob Philok-
tet stumm bleibt oder seinen Schmerz ausdrickt: Er verrdt sich und vereitelt
damit (scheinbar), Neoptolemos davon zu iiberzeugen, ihn von der Insel zu brin-
gen.

Nach seinem Anfall féllt Philoktet in einen tiefen Schlaf (766-769; 821-822).
Er scheidet in dieser Zeit vollkommen aus den Gesprdchen aus und kann in die
weitere Unterhaltung nicht nur nicht eingreifen, sondern sie nicht einmal rezipie-
ren (839). Er erfahrt also nicht, dass der Chor Neoptolemos dréngt, die Gelegenheit
zu nutzen und sich mit dem Bogen davonzumachen. Bei Neoptolemos hat aller-

13 Bei Sophokles ist dies Ausdruck hochster Erregung. Vgl. Fraenkel (1950) zu Aisch. Ag. 1216 und
zuletzt Manuwald (2018) ad 782-805.

14 305-313; dass Lemnos bis auf Philoktet menschenleer ist, ist Sophokles’ Erfindung: Dio Chrys.
Or. 52,6 berichtet, dass der Chor in den Philoktetdramen des Aischylos und Euripides aus Lemniern
bestand.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019

167



168 Gunther Martin

dings ein Umdenken eingesetzt, und er hat nicht nur verstanden,’® dass es nicht
ausreicht, den Bogen ohne Philoktet mitzunehmen, sondern driickt abermals sei-
nen Abscheu davor aus, mit Liigen zum Ziel zu kommen (842).

Doch Philoktet ist nicht der einzige, der schweigt: Neoptolemos bleibt mehr-
fach stumm, selbst wenn ihm eine Frage gestellt wird, und er scheint Philoktet
damit zu irritieren oder gar zur Verzweiflung zu treiben.'® Er tut dies zum ersten
Mal, wenn Philoktet nach seinem ersten Anfall den Tod herbeiwiinscht und darum
bittet, ihn zu verbrennen, wie er selbst es einst mit Herakles getan habe (800-803).
Als er keine Antwort erhalt, fragt er geradezu panisch (804-805): ti @ng, mal; ti
0Ni¢; Tl oydg; mol moT (v, Tékvov, kupels; («Was sagst du, Junge? Was sagst du?
Warum schweigst du? Wo hist du gerade [sc. in Gedanken], Kind ?»)

Seit Vers 781 hatte Neoptolemos nicht mehr gesprochen, wiahrend Philoktet
mit seinen Schmerzen und seiner Sprache kdmpfte; hochstens leise Klagelaute
hatte er ausgestossen.!” Ursache des Stillhaltens ist in seinem Fall der emotionale
Eindruck von Philoktets Anfall: dAy® mdAal 8 Tani ool otévwv kaka (806). Wah-
rend Neoptolemos’ Wortlosigkeit scheint sich in diesem etwas zu ereignen, was
Handlungsrelevanz besitzt, indem es seine Bindung mit Philoktet bestdrkt. Der
Kontakt ist nicht an die Fortsetzung des Gesprdchs gebunden; die menschliche
Néahe dussert sich hier ohne Artikulation und spéter im vergeblichen Ringen um
die richtigen Worte (897 o0k ol&’ émy) xpr| Térropov tpémnewv £mog).

Bestétigt werden diese inneren Vorgéinge durch ihre Wiederholung wéahrend
Philoktets verzweifelter Rede 927-962: Nachdem Neoptolemos sich geweigert hat,
den Bogen zuriickzugeben, sondern darauf beharrt, Philoktet nach Troja zu brin-
gen, beschwert sich dieser unter Anrufung all dessen, was sein Leben auf Skyros
ausgemacht hat. Interpungiert wird die Rede durch Hinweise auf Neoptolemos’
Wortlosigkeit; die indirekte Bitte um Antwort bleibt erfolglos: 934 (ol TdAag. GAN
0V8¢ mpoowVel W €tL, 951 Tl eNig; owwndc. Wieder kommt aufgrund von Neoptole-
mos’ Weigerung kein Gesprach zustande. Doch scheint auch diesmal wéhrend
oder durch Philoktets Rede etwas ausgeldst zu werden, da Neoptolemos seine Hal-
tung dndert und dies mit Worten begriindet, die stark an Vers 806 erinnern (965-
966): &uol pev olkTog SetvOg EUMENTWKE TIG TOTS’ Av8pOg 00 VIV TpGToV, dAAA Kal

15 Das Ausmass von Neoptolemos’ Vorwissen ist nach wie vor ein dunkler Punkt der Interpretati-
on: vgl. Woodruff (2012) 129, Kyriakou (2012) 161-163. Die heutige Forschung geht mehrheitlich
davon aus, dass Neoptolemos dieses Wissen von Anfang an besitzt. Dies scheint unvereinbar mit
112-116, und man sollte eine gewisse — beabsichtigte oder unbeabsichtigte — Inkonsequenz in der
Behandlung der Frage durch Sophokles nicht um jeden Preis wegdiskutieren.

16  Fiir eine Zuschauer-konzentrierte Lesart von Philoktets Schweigen vgl. Goldhill (2012) 43-46.
17 806 otévwv legt eine lautliche Reaktion nahe, doch ist diese weder (etwa durch ¢e0) im Text
festgehalten noch wird sie von Philoktet zur Kenntnis genommen. Es mag fraglich sein, inwiefern
das Publikum ein solches Klagen horen konnte oder Neoptolemos vielmehr sein primér innerliches
Bedauern nachtréglich als otévelv interpretiert. Die Grenze zwischen Ausdruck und rein mentaler
Klage verschwimmt in manchen Belegen (Aisch. PV 397, Eur. Bacch. 1372); Manuwald (2018) ad loc.
denkt an 759-761.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



Zur Wirksamkeit von Sprache in Sophokles’ Philoktet

mtadat («<Mich hat unheimliches Mitleid mit diesem Mann befallen - nicht erst jetzt,
sondern schon lange.»). Ein weiteres Mal schweigt Neoptolemos um Vers 1066-
1067 (008¢ 00D QWVIig £TL yeviiooual TpoopOeyKTag, GAN oltwg Gmnel; «Werde ich
nicht mehr Adressat deiner Stimme, sondern gehst du so davon?»), und im
Anschluss ist er zwar nicht ganz auf Philoktets Linie, macht aber deutlich, dass
seine Position eher diesem zuneigt: 1074-1075 axovoopat pév wg €QuV 0IKTOL
mAéwg npog To08’ («Ich werde mir von diesem anhdren miissen, ich sei voll Mit-
leid.»).

Der Philoktet weist also eine Reihe von Beispielen auf, in denen der normale
Fluss der Konversation komplett unterbrochen ist, weil einer der Charaktere -
teils mit, teils gegen seinen Willen — daran nicht mit reguldren lexikalischen,
grammatikalischen und kontextuell sinnvollen Ausserungen teilnimmt. Auf der
Handlungsebene jedoch bewirkt bzw. indiziert gerade die Unterbrechung eine
Anderung: Die Nichtkommunikation beinhaltet eine Verschiebung zwischen den
Personen, die die Handlung einer Lésung niherbringt.'®

2 Unfahigkeit und Unwille zur Kooperation

Auch wenn die Charaktere miteinander sprechen, ist eine funktionierende Kom-
munikation nicht gewéhrleistet. Weitere Griinde fiir Scheitern liegen auf der Ebe-
ne der grammatikalisch korrekten und in sich sinnvollen Ausserung, die jedoch
andere Bedingungen nicht erfiillt: Ausserungen werden nimlich nicht immer so
gestaltet, dass sie der Verstdndigung dienen. Wenn wir fiir die Klassifikation auf
Paul Grice’s Maximen kooperativer Kommunikation zuriickgreifen, wird erkenn-
bar, dass die Sprecher vor allem gegen zwei dieser Maximen verstossen: zum
einen diejenige der Art und Weise, nach der man sich klar und vor allem eindeutig
dussern muss. Mehrfach mangelt es an einer gemeinsamen semantischen Basis.
Die Figuren operieren mit denselben Begriffen, ohne dabei aber darauf zu achten,
dass sie darunter dasselbe verstehen (bzw. unter bewusster Verwischung von
Bedeutungen). Die semantische Unschérfe fiihrt dabei nicht unbedingt zu Missver-
stindnissen, sie erschwert oder verhindert jedoch ein Ubereinkommen der
Gesprachspartner auf Begriffe und deren Bedeutungen. Im Philoktet geschieht
dies vor allem direkt im sprachlichen Handeln; thematisiert wird es von den Cha-
rakteren selbst kaum. Die zweite Gricesche Maxime, die verletzt wird, ist die der
Qualitat, das heisst das Gebot der Wahrhaftigkeit. Echte Verstdndigung scheitert,
weil die Gesprachspartner einander nicht die Wahrheit sagen und die (bewusst

18 Den Passagen, in denen eine Figur in Schweigen oder Stammeln verféllt, steht {ibrigens eine
gegeniiber, in denen eine Figur eine andere zum Schweigen anhélt: Neoptolemos verbietet dem
Chor, weiter Uber einen mdglichen Diebstahl zu sprechen, weil Philoktet aus seiner Ohnmacht
erwacht (865). Hier wiirde Reden die Fortfithrung des Plans behindern, indem Philoktet sich schon
frithzeitig gegen Anschlédge wappnen kénnte.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019

169



170 Gunther Martin

belassene) Asymmetrie des Wissens einen echten Austausch zwischen ihnen
unméglich macht.®

Der erste Fall beriihrt Neoptolemos’ Wahl zwischen seiner edlen Natur einer-
seits, nach der er sich auszeichnen muss, die es ihm aber nicht gestattet, Erfolge
auf «unheldische» Weise zu erringen, und der Situation andererseits, in der nur
Téuschung zum Ziel zu fithren scheint. Hier wird die Mehrdeutigkeit moralischer
Wertbegriffe offenbar. Odysseus und Neoptolemos beurteilen unterschiedlich,
was «im Einklang mit jemandes (sc. edler) Natur» (yevvaiov) ist, und bewerten
die daraus abgeleiteten Handlungsméglichkeiten verschieden. Vor allem Odysseus
steht fiir die Umwertung der traditionellen Wertbegriffe, und der Kampf um die
Bedeutung von Worten (bzw. die Benennung von Handlungen) wird insbesondere
im Prolog exponiert. Wenn jener sagt, Neoptolemos miisse ¢’ olg éAjAvBag yev-
vaiov elvat (50-51), so nimmt er mit yevvaiotng eine Kernkategorie von Neoptole-
mos’ Selbstverstdndnis auf, macht aber zu deren Massstab den Erfolg, der den Ein-
satz aller Mittel rechtfertigt. Philoktet appelliert mehrfach an dieselbe Qualitit,2®
doch verbindet er diese im Gegenteil mit der Vorstellung, dass Neoptolemos sich
eben nicht der Liige bedienen diirfe, auch wenn dies den Misserfolg der Mission
zur Folge habe.?!

Der Ebene der Reflexion am néchsten kommen wir, wenn Begriffe gegenein-
ander abgewogen werden: Odysseus sagt, dass Neoptolemos, wenn er sich den
Bogen (sc. mit «unedlen» Mitteln) verschaffe und damit Troja erobere, zugleich
cogdg und ayabog genannt werde (119 co@og T Gv aVTOG KAYaOOC KEKAR dua.). Es
wird deutlich, dass die Verkniipfung der beiden Begriffe als ungewohnlich oder
gar paradox dargestellt werden soll. Die aya®ia, so deutet das Scholion zur Stelle
korrekt, bezieht sich auf die Einnahme Trojas. Doch diese bedingt, dass zuvor eine
Handlung unternommen wird, die dieser Beschreibung nicht entspricht. Neoptole-
mos lasst dagegen sein Schamgefiihl fahren (120 itw- mofjow, mdcav aioyvvnv
aopeig) und tut etwas, was er fiir aioxpov erachtet (108), aber nicht seinen Ruf
schadigt (qua aloyog), sondern diesen verbessern soll. Die Untrennbarkeit von
moralisch positiv und negativ konnotierten Handlungen zeigt die Schwéche des

19 Beides verhindert ein Gelingen der Kommunikation, doch nur die eine Form ist unbedingt ein
Verstoss gegen die Maximen von Grice: Die bewusste Verbreitung von Unwahrheiten verletzt die
Maxime der Qualitdt (Wahrhaftigkeit). Die Operation mit unterschiedlichen Semantiken gerade eva-
luativer Begriffe kann dagegen ohne Absicht erfolgen, und der Gespréchspartner muss daher nicht
aktiv gegen die Maxime der Art und Weise (Verstdndlichkeit/Deutlichkeit) verstossen. Auf der inter-
personalen Ebene jedoch misslingt der Sprechakt in beiden Fillen, da die Ausserung weniger eindeu-
tig war als intendiert.

20 799; 801; 1402; s. a. die Eigenschaft des £06A6v, das Neoptolemos’ yevvai6tng ausmacht (96;
905).

21 Dass Odysseus flexibel bei den Konnotationen des Begriffs ist, wird in 1068-1069 deutlich, wo
er gleichfalls Erfolg und yevvaiétng als Gegensatz darstellt: pr) mpdoAevoae, yevvaldg nep (v, fuav
Omwg pn Vv XNV 81apbepels («Sieh nicht hin, auch wenn du edel bist, damit du unseren Erfolg
nicht verdirbst.»). Zum Begriff vgl. Knox (1964) 187 Anm. 18. S. a. Odysseus’ Problematisierung des
Begriffs Sikatov in 1246-1247.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



Zur Wirksamkeit von Sprache in Sophokles’ Philoktet

Begriffssystems bzw. die Unfdhigkeit der Charaktere, Handlungswirklichkeit und
deren Beschreibung in ein kohérentes Raster zu bringen: Heldische Erfolge verlie-
ren ihren Glanz, die Bezeichnungen selbst werden manipulier- und verhandelbar.

Den Kampf um Semantik tragen die beiden Charaktere auch dann aus, wenn
Neoptolemos Odysseus’ Plan als Liige bezeichnet: ti o0v W Gvwyag GAho mARV
Yevdij Aéyewv; Odysseus hdlt dem entgegen: Aéyw o’ €yw §0Aw P okTATNY AaBelv
(100-101). Indem er bestreitet, dass Neoptolemos’ Beschreibung die zutreffendste
flir sein Anliegen ist, zeigt er die Relativitit der Begriffe, zumal er kurz darauf die
Beschreibung als Yeu8ij Aéyewv zu akzeptieren scheint (108-109).22 Gerade an der
Figur des Odysseus macht Sophokles das Problem deutlich, dass Ehr- und dhnliche
Begriffe unscharf und auslegungsféhig sind, und er ldsst Odysseus hier seinem Ruf
als Meister des Wortes gerecht werden, der sich bei semantischen Verschiebungen
als erfinderisch und anpassungsfihig erweist.?

Odysseus geht hier noch einen Schritt weiter, als nur Begriffe eigenmaéchtig
zu deuten. Er entkoppelt ndmlich - wieder explizit - das Wort von der Realitit.?*
Indem er Liigen als «List» deklariert, lenkt er den Blick vom Inhalt auf die Zweck-
haftigkeit der zu erzdhlenden Geschichte; den Inhalt verdammt er so zur Beliebig-
keit. Noch deutlicher geschieht dies, wenn er Neoptolemos dazu auffordert, tiber
ihn selbst alles erdenklich Schlechte zu sagen (64-65 Aéywv 60 v 0éAng ka®’
Nudv €oyat éoxdtwv kakd. «Sag gegen mich, was du willst, das Schlechteste vom
Schlechtesten.»). Damit unterstellt er den Wahrheitswert dem Zweck, in diesem
Fall Tiv @Aokt oV ... YUV ... A0yoloL EkkAé[nitewv] (54-55).

Wiéhrend die Sprache ansonsten selbst bei Dissens iiber die Bewertung von
Handlungen zumindest auf der subjektiven Ebene als adidquate Beschreibung
eines Sachverhalts dient (und die Schwierigkeit darin liegt, die subjektiven Vor-
stellungen zu vereinbaren), macht Odysseus sie hier zu einem inhaltsleeren Funk-
tionstrdger. Wenn er Odysseus so sprechen ldsst, entzieht Sophokles der Sprache
einiges von ihrer Glaubwiirdigkeit: Die Inhalte fiihren ein Eigenleben, das in kei-
nem festen Verhdltnis zur Aussenwelt stehen muss.

Schon die bewusste Verdrehung der Tatsachen allein, wie sie Odysseus emp-
fiehlt — ohne die explizite Entwertung von Wahrheit —, ist ein Verstoss gegen die
Kooperationsmaximen; die Kommunikation wird dadurch, dass der Rede ihre Ver-
lasslichkeit entzogen wird, instabil. Eine Besonderheit liegt jedoch darin, dass das
Gespréach oberflachlich betrachtet fortgesetzt wird, dass lediglich das Publikum
und der «Liigner» wissen, dass Kommunikation nur noch scheinbar stattfindet
und dass sich Auswirkungen auf den Gespréchsverlauf erst riickwirkend ergeben.

22 S. auch den Wandel von einer «unfrommen» Handlung zu einem daraus resultierenden
«frommen» Ruf: 84-85 866 pol aeautdv, k@ta 10V Aoutov xpdvov kékAnoo navtwv evoeBéotatog Bpo-
T@V («Vertraue dich mir an, und dann in Zukunft heisse Rechtschaffenster von allen Sterblichen»).
23 Vgl Rose (1976) 90-91. Zu Odysseus’ Nahe zur Sophistik s.u. §4.

24  Zu Odysseus’ vermeintlich vorschneller Verwerfung anderer Mittel zugunsten von Liige s.
Taousiani 2011 und unten.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019

171



172 Gunther Martin

Mehrfach hat Uberredung durch Liige zunéchst Erfolg, sie erweist sich aber
als nicht nachhaltig. Die Erfahrung des Belogenwerdens fithrt dazu, dass Philoktet
kein Vertrauen mehr aufbringt und sich der Kommunikation génzlich entzieht
(s.u. §3). Anders als bei der Verschiebung der Semantik, wo die Gesprachspartner
noch kooperieren und nur die Einigung auf Begriffe schwerfdllt, kommt hier die
Konversation quasi zum Erliegen (1268—-1286). Wo der Glaube an den Willen des
anderen zur Wahrhaftigkeit abhandengekommen ist, besteht eine Asymmetrie,
und Kommunikation als Mittel der Verstdndigung ist nicht mehr méglich.

3 Verweigerung von Kommunikation

Die interpersonale Komponente von Sprache war schon bei den bisher behandel-
ten Schwierigkeiten immer wieder in Erscheinung getreten: Neoptolemos verféllt
in Sprachlosigkeit wegen Philoktets Verhalten; die Angemessenheit oder Semantik
bestimmter Bezeichnungen wie Liige oder Adel wird ausgehandelt. Die aggressivs-
te Form, in der im Philoktet sprachliche Verstdndigung scheitert, riickt Sprache in
ihrem Wesen als soziale Praxis weiter in den Vordergrund: Mehrfach und auf ver-
schiedene Weise wird Kommunikation schlichtweg verweigert.

Der eben betrachtete Fall der Liige stellt ein Sonder- und Ubergangsphéno-
men dar: Schon hier verweigert sich ein Sprecher der idealen Kommunikation,
doch es findet formell betrachtet dennoch ein Gespréch statt. Dass eine soziale
Voraussetzung — Kooperationsbhereitschaft in Form von Wahrhaftigkeit — nicht
erfillt ist, sorgt, sobald dieser Umstand offenbar wird, fiir einen Zusammenbruch
des Gespréachs. In diesem Moment kann (zumindest voriibergehend) eine Situati-
on vergleichbar denjenigen eintreffen, die im Folgenden behandelt werden sollen:
Situationen, in denen eine Seite sich der Kommunikation verweigert. Die soziale
Komponente, die Formung und Bestdtigung einer interpersonellen Gemeinschaft
durch das Gesprach, wird unterbunden.

Philoktet selbst stellt dieses Phdnomen am deutlichsten heraus, wenn er sei-
ne Riickkehr zu den Griechen furchtet: In diesem Fall werde er wie ein Paria
unter ihnen wandeln. Er fragt (1352-1353): eita &g 6 SUopopog &g pig a8’ EpEag
elu; @ mpoonyopog; («Wenn ich das tue, wie werde ich Elender dann unter die
Leute gehen? Mit wem werde ich reden kénnen?») Die Formulierung &g @&g,
bezeichnet allgemein den sozialen Kontakt, den dann npooryopog als sprachli-
chen Kontakt spezifiziert. Wie Odipus, nachdem er von seiner Befleckung erfah-
ren hat,?® so glaubt auch Philoktet, dass er vom Gespréch ausgeschlossen sein wer-
de. Schein (2013 ad loc.) weist zurecht darauf hin, dass das Wort beide Diathesen

25 0T 1437 Bvntdv @avodpal undevog nipoarjyopog. Vgl. auch Phil. 1066-1067 008¢ 0ol QwVvijg ETL
yevijoopal npoc(pBeykTtdg, dAA’ obtwg fney; Die Aufldsung der Sprachgemeinschaft fillt zusammen
mit dem Zurticklassen des Philoktet in Einsamkeit.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



Zur Wirksamkeit von Sprache in Sophokles’ Philoktet

abdeckt: Philoktet wird niemanden ansprechen kénnen und von niemandem
angesprochen werden.

Denselben Ausschluss aus der Gemeinschaft des Gesprachs ldasst Sophokles
sich innerhalb des Stiickes auch physisch manifestieren: Als er erzdhlen will, dass
Odysseus und Diomedes Philoktet nach Troja bringen wollen, nimmt der «Hand-
ler»? Neoptolemos zur Seite, in der Absicht, Philoktet ihre Unterhaltung nicht
héren zu lassen (574). Die Information, wen Odysseus aufsuche, soll geheim blei-
ben; es wird durch das leise Gesprach eine Gemeinschaft geschaffen, zu der Philo-
ktet aber explizit nicht gehort.

Der Vorgang, dass ein Teil der anwesenden Figuren auf der Biihne ein
Gespréch unter Ausschluss der anderen fiihren, ist einmalig in Sophokles’ erhalte-
nen Stiicken und fast ohne Parallele in der griechischen Tragddie.?” Seine symboli-
sche Bedeutung ist immens, wie Philoktets Reaktion zeigt (578-579): i pnow, @
nal; Ti 8¢ katd okoTov mMoTE SleumoAd Adyolot mpog ¢ 6 vavBarng; («Was sagt er,
Junge? Was will der Seemann heimlich mit dir aushandeln?»)*® Die Metaphorik
von SLeumnoAdv zeigt die soziale Bedeutung der Gesprachsgemeinschaft: Philoktet
sieht sich ausgeschlossen und entmenschlicht, herabgestuft zu einer Ware, die der
Héndler in undurchsichtigen Geschéften abstdsst. Statt selbst teilzunehmen, wer-
de, so glaubt er, tiber ihn verfiigt. Teilhabe am Gespréach wird gleichgesetzt mit
Selbstbestimmung und gleichrangigem Status. Neoptolemos dagegen erhdlt die
Moglichkeit, seine Glaubwiirdigkeit bei Philoktet zu erh6hen. Seine demonstrative
Verweigerung der a parte-Konversation mit dem Héndler beweist (scheinbar) sei-
ne enge - freundschaftliche und uneigenniitzige — Verbindung zu Philoktet, den er
eben nicht wie ein handelbares Objekt benutzt. Der Verzicht auf derartige sprach-
liche Machtausiibung und die Einbeziehung Philoktets (580-581 8&l 8 avtov
Aéyewv £ ¢ O A€EeL, mpog o€ kaug Tovade te. «Er muss aber offen sagen, was er
sagen wird, zu dir, zu mir und auch zu denen da.») binden diesen enger an Neop-

26  Zur Identitdt des Handlers zuletzt wieder ausfiihrlich Gjerup (2002), Maggel (2008), Schein
(2014). Die Diskussion dartiber, ob es sich hier um einen eigenstdndigen Charakter oder um Odys-
seus in Verkleidung handelt, ist interessant, aber fruchtlos, da sie im Stiick weder explizit aufgewor-
fen noch beantwortet wird. Sie hat auch nur insofern Auswirkung auf die vorliegenden Ausfiihrun-
gen, als sie ein weiteres Beispiel fiir die Instabilitit der Rede (bei fehlender Sicherheit iiber den
«Sender») ist. Ahnlich verhélt es sich mit der (noch stirker konstruierten) Frage nach der «wahren»
Identitat des Herakles (s. Thévenet 2008).

27 Vgl Eur. Ion 1520-1527. Lauschszenen oder Passagen, in denen zwei weit entfernte Charakte-
re noch keinen Kontakt hergestellt haben, sind hier nicht gemeint.

28 Philoktets Reaktion ist hier noch stdrker als bei Neoptolemos’ Schweigen (s. §1). Auch dort
fihlt er sich zuriickgewiesen bzw. ausgeschlossen, da ihm eine Antwort verweigert wird. Sophokles
zeigt hier die Verhaltensweise desjenigen, dessen Gefiihl der Isolation durch die lange Einsamkeit
verstdrkt wurde und sich durch den vermeintlichen Riickfall in diese Lage besonders gefahrdet
sieht.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019

173



174 Gunther Martin

tolemos und vereinfachen so die Uberzeugung bzw. das Finden einer Lésung zwi-
schen den Charakteren.?®

Sophokles fiihrt damit vor Augen, welche Bedeutung Offenheit und Gleich-
rangigkeit der Gesprdchspartner haben, wenn der Dialog als soziale Praxis integ-
rativ gelingen soll. Im Verlauf der Tragddie wird ein solcher Dialog mehrfach
unterbunden,3® zunichst durch Odysseus, der, als alles auf einen Redeagon zwi-
schen ihm und Philoktet hindeutet, einfach die Kooperation - nicht nur auf der
argumentativen, sondern auch auf der formalen Ebene - verweigert: Der von
Odysseus’ Mannern festgehaltene Philoktet hat in einer Rhesis tiber sein Schicksal
und die Intrige gegen ihn geklagt und dargelegt, dass er in Frieden gelassen wer-
den mochte (1004-1044), der Chor hat in konventioneller Weise in zwei Versen
diese Rede als gewichtig beurteilt (1045-1046), und nun wére es nach den Gesetz-
en der Gattung an Odysseus, eine Erwiderung abzuliefern.3! Doch dieser lisst sich
auf kein Wortgefecht ein, sondern tut den zu erwartenden Inhalt seiner Rede in
einer Praeteritio ab: 1047-1048 mOAN &v A€yelv &xoluL mpog ta o0 €mn, el pot
mapeikol viv § £vog kpatd Adyov («Vieles kdnnte ich auf seine Worte entgegnen,
wenn der Moment dazu wére. Unter den gegebenen Umstidnden sage ich nur
eines.»). Er unternimmt einen nicht-argumentativen Anlauf, Philoktet zum Einlen-
ken zu bewegen, indem er das Gespréich voriibergehend abbricht und sich seinen
eigenen Leuten zuwendet. Er befiehlt, Philoktet loszulassen, und kindigt die
Abreise ohne diesen, aber mit dem Bogen an. Mehr als es jede brillante Argumen-
tation konnte, zeigt diese Verweigerung des Dialogs die (aussersprachlichen)
Machtverhéltnisse und die Leere von Philoktets Versuch, mit Worten etwas zu
erreichen: Auf einen Uberredungsversuch verzichtet Odysseus zugunsten der
indirekten Drohung, Philoktet auf Lemnos zuriickzulassen; und dabei soll jenem
mit dem Bogen auch noch sein einziges Mittel zur Nahrungsbeschaffung vorent-
halten werden. Der Abbruch des Agons verdeutlicht, dass die fiir den Dialog, selbst
bei der konfrontativen Form des Agon, nétige Symmetrie nicht vorhanden ist.3

Nicht Odysseus, sondern Philoktet selbst ist allerdings der hartnéckigste Ver-
weigerer von offener Kommunikation. Odysseus driickt dies schon im Vorhinein
aus, indem er festhdlt: o0 pr niBntal (103). In einem jlingeren Aufsatz argumen-

29 Dass genau dies fiir den «Héndler» der Zweck des Mandvers gewesen sein koénnte, entwertet
nicht die grundsétzliche Beobachtung, sondern zeigt die Doppelbddigkeit des Stlickes. Zur ganzen
Problematik der Unsicherheit {iber Wissen, Identitdten und Fakten im Philoktet vgl. Woodruff (2012)
129-133.

30  In gewisser Weise geschieht dies schon in der Eingangsszene des Stiickes, wenn Odysseus
Neoptolemos seinen Plan vorerst verschweigt, damit Philoktet ihn nicht hore (11-14).

31 Zu diesem Szenentyp s. Lloyd (1992) 10-11.

32 In Wirklichkeit hat Odysseus — und hier treibt Sophokles das Verwirrspiel noch einen Schritt
weiter — Philoktet sehr wohl nétig, wie wir kurz zuvor von Odysseus selbst gehdrt haben (998). Doch
wéren wir hier zurlick beim Problem, dass ein Mangel an Wahrhaftigkeit eine andere Form von
Asymmetrie erzeugt.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



Zur Wirksamkeit von Sprache in Sophokles’ Philoktet

tiert Akrivi Taousiani,?® Odysseus verbaue hier unnitig den Weg zu einer Losung,
da melBw in Wahrheit das Potential zur Losungsfindung in sich trage: Er selbst
spreche davon, dass Neoptolemos eine optAia iotn Kai BEPatog (70-71) mit Philo-
ktet beginnen konne, eine Basis fiir eine persuasive Unterredung.>® Doch Taousia-
ni liest eine Leerstelle im Text - das Fehlen der Probe aufs Exempel - als Beleg fiir
eine tatsachliche Mdglichkeit, Philoktet zu tiberreden; zudem tibergeht sie, dass
Philoktet sich auch dann, wenn er Neoptolemos’ Ehrlichkeit anerkennt, nicht
tiberzeugen lasst.

Was wir in dem Stiick sehen, ist nicht das Betrauern einer verpassten Chance
zu ehrlicher Uberredung, sondern die Bestétigung, dass Uberredung unerreichbar
scheint. Gegeniiber Odysseus verharrt Philoktet in der Uberzeugung, er werde
belogen, und negiert in der eben erwdhnten Szene die gottliche Herkunft der
Weissagung (991-992): ola ka€avevpiokelg Aéyewv: Beolg mpoteivwy Tovg Beolg
Pevdeig tidng («Was fiir eine Rede denkst du dir da aus! Schiitzt die Gotter vor und
legst ihnen so Liigen in den Mund.»). Es entspinnt sich ein in seiner Sturheit beina-
he kindischer Wortwechsel (993-994): 08. o0k, AX’ GAnBelc. 1} 8 080G mopevTéa.
®L o0 enu’. 08. éyw &€ enui mewatéov 1dde. (0Od. «Nein, die Wahrheit. Du musst
dich auf den Weg machen.» Phi. «Nein, sage ich.» Od. «Doch, sage ich. Du musst
folgen.») Philoktet misstraut Odysseus’ Willen zu einem symmetrischen Dialog,
und dies nach seinem Vorwissen tiber Odysseus und dessen lockerer Handhabung
des Wortes und der Wahrheit®® nicht unverstindlicherweise (wenn auch im spezi-
ellen Fall unbegriindeterweise).

Doch auch spéter im Dialog mit Neoptolemos, als kein Misstrauen vorhanden
ist und damit auch kein Hindernis mehr besteht, bleibt Uberredung ein unerfiillter
Wunsch: Neoptolemos hat Philoktet als Beweis seiner Aufrichtigkeit und seines
Wohlwollens den Bogen zurtiickgegeben und damit auf seinen eigenen Vorteil und
Kriegsruhm verzichtet, was Philoktet auch anerkennt (1310-1313): Das Vertrau-
ensverhéltnis, das durch die frithere Liige zerriittet war, ist also wiederhergestellt.
Daraufhin thematisiert Neoptolemos die Unmdglichkeit des Dialogs mit Philoktet —
nicht hinsichtlich der generellen Moglichkeit eines Gespréchs, sondern eines Ein-
gehens auf den Gespréchspartner und von Uberzeugung (wie schon Odysseus in
103 bestritten hat). Neoptolemos geht so weit, Philoktet zivilisiertes Kommunikati-
onsverhalten abzusprechen (1321-1323): o0 & fypiwoal, kolte cupBovAov 8&xn,
&dv e voubetii TIg evvoig Aéywv, oTLYElS, ToAEULOV Suapevii 6’ fyovuevog. («Du
bist verwildert und nimmst keinen Rat an, wenn dich jemand wohlgesinnt zu

33  Taousiani (2011).

34  Andere Argumente basieren darauf, dass Philoktet nur ausschliesse, sich von Odysseus iiber-
reden zu lassen, nicht von Neoptolemos, und dass er auch nicht davon spreche, List sei iberhaupt
das einzige Mittel, mit dem man ihn nach Troja gebracht habe, sondern nur, dass es das einzige Mit-
tel sei, ihn fiir den Transport gefangenzunehmen (dass es also andere gewaltfreie Wege gegeben
habe als List): Taousiani (2011) 438-440 zu Phil. 617-623; 947-948.

35 407-409; 633-634.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019

175



176 Gunther Martin

etwas anhilt, denn du empfindest ihn als Feind und iibelgesinnt.») Er macht also
die zwischenmenschlichen Grundlagen von Kommunikation selbst zum Thema
und spricht iiber Verstindigung als fiir Gesellschaften typisches Phdnomen.®
Dadurch fordert er die Bereitschaft ein, den anderen nicht nur anzuhéren, son-
dern erst einmal grundsdtzlich die Aufrichtigkeit des Gegeniibers anzunehmen,
also - bis zum Beweis des Gegenteils — davon auszugehen, dass der andere die
offene, kooperative Kommunikation sucht und sich an deren Regeln hélt. Damit
enden wir wiederum bei den Voraussetzungen kooperativer Kommunikation,
diesmal auf der Seite des Rezipienten, der seinerseits davon ausgehen muss, dass
der Sprecher sich kooperativ verhalt.

Philoktet erfdhrt sodann konkreter von Helenos’ Prophezeiungen hinsicht-
lich der Eroberung Trojas, seiner eigenen Rolle sowie der seines Bogens und der
Vorteile fiir ihn selbst: seine Heilung (1333-1334) und der Ruhm als Eroberer Tro-
jas (1344-1347). Er hat also die volle Entscheidungsgrundlage und, da Helenos fiir
die Richtigkeit seines Orakels mit seinem Leben haftet, eine glaubhafte Autoritat
und weitreichende Sicherheit, dass das, was jener ihm in Aussicht stellt, wirklich
eintreffen wird.

Es ist nun keine Rede mehr davon, dass Philoktet Neoptolemos nicht traue.
Trotzdem geht er nicht auf dessen Argumente ein. Er driickt dieses Dilemma des
anerkanntermassen grundlosen Widerstrebens selbst aus (1350-1351): ofpoy, i
Spdow; T amotiow Adyolg tolg tod8’, 8¢ ebvoug v épol napiiveoev; («Weh mir,
was soll ich tun? Wie kann ich seinen Worten misstrauen, da er mir wohlgesinnt
zuredet?») Die Verstdndigung, so gibt Philoktet hier zu, sollte eigentlich funktionie-
ren. Neoptolemos’ Worte erfiillen alle Kriterien: Sie sind eindeutig und, aufgrund
des eingestandenen Wohlwollens von Seiten seines neuen Freundes, unzweifel-
haft. Nur die Umsetzung der Einsicht, dass Neoptolemos ihm Gutes in Aussicht
stellt, in entsprechendes Handeln, steht aus. Die Griinde fir Philoktets amiotia -
im Sinne eines Zweifels wie auch einer Weigerung, Folge zu leisten — bleiben dif-
fus: die oben zitierten Bedenken hinsichtlich seiner sozialen (und kommunikati-
ven) Einbindung und der antizipierte Schmerz bei der Begegnung mit seinen alten
Peinigern, zumal wenn diese Boses im Schilde fiihren (1353-1360). Beides ist in
gewisser Weise durch die Zusicherung, dass er als der Beste der Griechen gelten
wird, widerlegt. Auch Herakles wird diesen Punkt nicht weiter ausfiihren, so dass
nicht davon gesprochen werden kann, dass hier objektive Bedenken im Wege
stiinden, die spater ausgerdumt wiirden.

Wiederum scheitert Sprache, diesmal ohne dass wie zuvor Hindernisse bei
der Artikulation und semantische Ambiguitét eine Rolle spielen wiirden. Neoptole-
mos’ Worte bleiben wirkungslos; sie gehen auf jeden Zweifel ein, motivieren Philo-

36  Kyriakou (2012) 150 suggeriert einen direkten Zusammenhang zwischen der langen Periode
von Philoktets Isolation und seiner «Verwilderung». Das resultative Perfekt rjypiwoatl kénnte diese
Deutung unterstiitzen, doch sollte man auch den Effekt der Erbitterung nach seiner Behandlung
durch die Griechen nicht vergessen.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



Zur Wirksamkeit von Sprache in Sophokles' Philoktet

ktet aber nicht dazu, sich umzuentscheiden, sondern prallen an seiner bereits kri-
tisierten Verweigerungshaltung ab.

Wie eingangs dargestellt, fiigt Herakles Neoptolemos’ Rede inhaltlich nichts
Wesentliches hinzu. Den Ausschlag fiir die unterschiedliche Wirkung der beiden
Reden geben daher ausschliesslich die aussersprachlichen Komponenten der
Kommunikation, die grossere Vertrautheit bzw. das emotionale Vertrauen in Hera-
kles (das rationale Vertrauen, die miotig, schien ja in 1350-1351 bereits vorhan-
den). Sprache wird in ihrer Angewiesenheit auf die Umstédnde prasentiert. Es
braucht den gewaltsamen Eingriff ins Drama in Gestalt des deus ex machina,
damit Philoktet seine marginale Haltung aufgibt und wieder in die — auch sprach-
basierte — Gemeinschaft zurtickkehrt, bereit, auf andere zu horen und nicht nur
auf seiner Meinung zu beharren. Die Wiederherstellung des «Normalzustands»
eines funktionierenden Gesprichs, bei dem die Gespradchspartner willens sind,
aufeinander zuzugehen, l4sst zum Abschluss die Irregularitdt des vorhergehenden
Dramenverlaufs noch klarer hervortreten. Sophokles deutet nochmals auf die
Wichtigkeit der sprachlichen Handlung hin, wenn er Philoktet auf Herakles’ Rede
in folgender Weise reagieren lisst (1445-1447): @ @O¢yua moBewvov £uoi méupag,
XPOVLOG T€ Paveig, oUK ambriow 701G coig pubolg («Der du mir deine ersehnte Stim-
me sendest, nach langer Zeit erscheinst du. Nicht werde ich deine Worte tiberge-
hen.»).

Herakles wird hier in Synekdoche als «Stimme» angesprochen - nicht wie
andernorts als Haupt, Augen etc.*” Die Anrede konzentriert sich also ganz auf die
Hervorbringung von Sprache. Auch gehorcht Philoktet nicht einfach «dir/Hera-
kles», also der Autoritét, der freundschaftlichen Verbundenheit 0.4. des Mannes,
sondern « deinen Worten». Die Rede, die wéhrend des gesamten Stiickes immer
wieder in ihrer Problematik vorgefiihrt wurde, tritt hier endlich als wirkungsvolle
Kraft in Erscheinung, dank einer Kombination aus Inhalt und Person, durch die
personliche Beziehung zwischen Philoktet und dem Sprecher.

4 Redeakt und Wirkung

Dieser Gang durch die verschiedenen Hindernisse, die sich im Philoktet dem
erfolgreichen Gespréch in den Weg stellen, zeigt auf, wie Sophokles unterschiedli-
che Arten des Versagens sprachlicher Handlungen thematisiert. Indem er seine
Charaktere selbst iiber sie sprechen und sie sich nicht nur im Vollzug darstellen
lasst, lenkt er zusdtzliche Aufmerksamkeit auf diesen Themenkomplex. Sprache

37 Vgl Herakles’ eigene Worte in 1411-1412; auch an anderer Stelle ist die Betonung der Stimme
hervorgehoben: 225-235; 1066; 1295. In Sophokles’ erhaltenen Tragddien werden Worte wie @0éypa
und @wvnua sonst hauptséchlich von Blinden benutzt (Odipus, Teiresias) oder dann, wenn eine Gott-
heit hérbar, aber nicht sichtbar ist (Ai. 14, 16). Vgl. Long (1968) 123-124. Ismenes Anrede an Vater
und Schwester als npogguwvfuata (OC 325) scheint auf die Einbindung in eine Kommunikationsge-
meinschaft im Sinne der npoofjyopot hinzudeuten.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019

177



178 Gunther Martin

wird nicht nur zum handlungsbeeinflussenden Faktor, zum «Motiv» im Wortsin-
ne, sondern zum Gegenstand der Reflexion. Wir sind damit berechtigt, weiter zu
gehen und den Autor selbst als Subjekt des Denkens tiber Sprache zu verstehen.

Sophokles beleuchtet die Mechanismen von Sprache als Medium des Aus-
tauschs und unterzieht sie einer kritischen Bestandsaufnahme, ohne dabei jedoch
ein regelrechtes System aufzustellen. Er zeigt, wo und woran sie scheitert, und
damit auch, wo Grenzen fiir ihren Einsatz liegen. Gerade dadurch aber deutet er
die Bedingungen fiir ihr Gelingen an, und dieses Gelingen wird an der deus ex
machina-Rede idealtypisch vorgefiihrt. Die Hindernisse betreffen, wie gesehen,
von der physiologischen Produktion bis zur interpersonellen Ebene verschiedene
zentrale Aspekte von Sprache.

Dabei klingen im Philoktet Elemente der vorsokratischen und insbesondere
sophistischen Sprachreflexion an und machen klar, dass Sophokles sich hier mit
einem aktuellen intellektuellen Problem auseinandersetzt und zugleich tiber die
bisherigen Ansétze hinausgeht.3® Die Sophisten (und zur selben Zeit beispielswei-
se Demokrit) befassten sich bereits mit Synonymik und dem richtigen Gebrauch
von Wortern (0pOoémnela) und so auch mit der Abgrenzung von Bedeutungen.3?
Wenn Neoptolemos und Odysseus also um die richtige Beschreibung fiir Odysseus’
geplantes Vorgehen ringen oder darum, was wirklich als «gut» zu bezeichnen ist,
dann wandeln sie damit auch auf den Spuren eines Prodikos und treten in Diskus-
sionen ein wie diejenige um Wortbedeutungen bei Simonides, die in Platons Prota-
goras vorgefiihrt wird (v.a. 340c-341e).

Besonders deutlich wird der Themenkomplex der wirksamen Rede behan-
delt, ein Kernthema (und die Haupteinnahmequelle) der Sophisten. Der Odysseus
des Stiickes ist von jeher als Geistesverwandter der sophistischen Denkrichtung
verstanden worden,* vor allem wegen seiner Haltung zur Rhetorik: Deren psycha-
gogischer Wirkung raumt er den héchsten Rang ein, wenn er erklért, dass entge-
gen seinem fritheren Glauben yA®ooa — konkret die Zunge, im {ibertragenen Sin-
ne aber die Sprache als solche — und nicht etwa physische Stirke und Aktivitét
(wortlich «die Hand») die eigentlich treibende Kraft sei (96-97 kavtog v véog
T0Té YAOOooUV U&v dpyov, xelpa 8 elyov épydtwv. «Auch ich selbst hielt als junger

38  Die Présenz von und Auseinandersetzung mit sophistischem Gedankengut, v.a. in ethischer
Hinsicht, steht ausser Frage: Schon die Frage, inwiefern Neoptolemos seiner edlen @uaoig zuwider-
handeln und inwiefern ihn Odysseus in einer anderen, am persénlichen Nutzen ausgerichteten
Moral unterweisen kann, deuten auf diesen Einfluss hin. Sophokles reibt sich hier an der zu seiner
Zeit modernen Debatte iiber die Lehr- und Erlernbarkeit von épetfj und deren Inhalt: vgl. Blundell
(1987) und zur sophistischen Theorie Johnstone (2006) 268-270; zur Prdsenz von sophistischen Kul-
tur(entstehungs)theorien s. Rose (1976).

39  Fir eine eingehende Diskussion von 6pfoéneia bei Protagoras s. Classen (1976) 222-226: Dem-
zufolge berticksichtigt Protagoras den Sprecher und die Situation, aber mit dem Ziel grosstmaoglicher
Prézision und Klarheit. Fiir eine versuchsweise sehr weitgehende sprachtheoretische Auslegung von
sophistischer Epistemologie und Rhetorik, die jedoch ebenfalls den praktischen sozialen Aspekt von
Sprache als peripher ansieht, s. Carravetta (2011) 66-71.

40 Schein (2013) 20-23, Rose (1976); s. auch o. Anm. 10.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



Zur Wirksamkeit von Sprache in Sophokles’ Philoktet

Mann die Zunge fiir trége, die Hand fiir tatkréftig.»), also die Basis von Machtaus-
tibung (und er ist mit dieser Meinung nicht allein).* Seine Worte versprechen im
konkreten Zusammenhang, dass man sprachlich eine Fiktion entwerfen kann, die
Philoktet bereit sein ldsst, nach Troja zu folgen. Weiter gefasst besagen sie, dass es
moglich ist, die Zuhorer rhetorisch seinem eigenen Willen zu unterwerfen und
von jedweder Position zu (iberzeugen. Sie setzen den Glauben an die Rhetorik als
nelfol¢g nulovpyog voraus, wie sie der platonische Gorgias definiert (82 A 28 =
Platon Gorg. 453a. 455a).%2

Auch seine praktische Haltung riickt Odysseus in die Néhe der Sophistik,
indem er die Uberzeugungskraft seiner Rede mit zweifelhaften Mitteln steigert.
Auch wenn der Einsatz der Liige nicht in der Theoriebildung der Sophisten ange-
legt zu sein scheint, so entfernen sie die Rhetorik doch von dem Anspruch, wahr-
haftig zu sein: Protagoras’ Lehre, dass man sowohl fiir als auch gegen jede These
iberzeugend argumentieren konne, sowie Gorgias’ Helena, die das vermeintlich
Unentschuldbare auf scheinbar solide logische Weise verteidigt, nur um am
Schluss wiederum alles als rtaiyviov zu entlarven (82 B 11,21), stehen dem Gedan-
ken absoluter Wahrheit entgegen. Protagoras’ Werktitel kataBaiiovzeg (80 B 1)
ladt dann leicht zu der Interpretation ein, dass ein Sieg im Redestreit alle Mittel
heiligt, wie ja auch Helenas gorgianischer Verteidiger vom Adyog ... tiv puxnv ana-
Toag spricht (82 B 11,8).

In der Praxis lassen sich verschiedene politische Phdnomene fassen, die den
Problematiken aus §2 dhneln: Im Zuge des Peloponnesischen Krieges — und wir
befinden uns mit dem Philoktet fiinf Jahre vor dessen Ende - verschieben sich die
moralischen Wertkategorien und mit ihnen die Verwendung von Begriffen. Wenn
Odysseus also Konzepte wie yevvaiog und ayaf6¢ neu besetzt, so folgt er dhnli-
chen Mechanismen, wie sie Thukydides in seiner «Pathologie des Krieges» (v.a.
3,82,4-5) erwdhnt, wenn er die zunehmende Radikalisierung von Politik ab Mitte
der 420er Jahre beschreibt. Auch Odysseus’ Entwertung der Wahrhaftigkeit, die
Ersetzung durch rhetorisch niitzliche Beliebigkeiten, ldsst sich nicht nur geistesge-
schichtlich, sondern auch polithistorisch festmachen: Die zeitliche Koinzidenz von
Alkibiades’ letztem Aufenthalt in Athen (411-408) und dem Philoktet (409) sollte
nicht tiberbewertet werden, aber Parallelen bestehen zwischen den Politikertypen
der intra- und extradramatischen Wirklichkeit. Kleon und manche anderen Red-

4 Wenn Odysseus seinen jungen Protegé in dieser Art schulmeistert, ist dies keine Einzelmei-
nung, sondern die Figuren des Stiicks akzeptieren theoretisch, dass Worte die Realitdt verdndern
und Sprache auf die Aussenwelt, genauer gesagt auf die beteiligten Menschen, wirkt. So sagt Philo-
ktet, er fiirchte nicht Neoptolemos’ Taten, sondern seine Worte (907 oUkouv &v olg ye 8péic- &v oig &
avddg 6kvd), wie dann auch Neoptolemos fiirchtet, seine Reputation durch Reden weiter zu besché-
digen (909). Die persuasive Kraft des Odysseus, seine Fahigkeit, Dinge zu bewegen, wird nicht infra-
ge gestellt. Am Ende aber bleiben all diese Versuche der Uberredung erfolglos.

42 In Philoktets Fall reicht freilich die reine, auf Wahrheit basierende Kraft des Arguments nicht
aus (103), sondern die dargestellte Wirklichkeit muss so prasentiert werden, dass sie iiberzeugend
wirkt.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019

179



180 Gunther Martin

ner bei Aristophanes und Thukydides setzen um, was Sophokles vor allem in der
Gestalt des Odysseus thematisiert.*®

Indem er Sprache zu einem Feld ausgedehnter Betrachtung macht, greift
Sophokles also auf zeitgendssische Debatten zurtick. Doch die Gemeinsamkeiten
dirfen nicht dariiber hinwegtiuschen, dass er eigene Wege geht: Er beschaftigt
sich mit Sprache nicht nur als Mittel, um die eigenen Zwecke zu erreichen, nicht
nur mit den Mechanismen, um den rhetorischen Effekt zu steigern, und nicht mit
den metaphysischen oder epistemologischen Konsequenzen.** Er zeigt vielmehr
die Beschranktheit der zweckgerichteten Rhetorik und dekonstruiert ihre klassi-
schen Elemente, also Argumentation und rhetorischen Stil: Deren Mittel reichen
eben nicht aus, um die Redner die Situation mittels Rhetorik kontrollieren und die
Menschen nachhaltig manipulieren zu lassen. Das Erreichen der eigenen Ziele
héngt vielmehr von der breiteren Situation ab, wie der gesellschaftlichen Einbin-
dung der Beteiligten - eine langfristige Akzeptanz der Sprecher (&hnlich der
gegliickten Konstruktion eines 100¢ bei Aristoteles), wie sie bei den im Augenblick
wirkenden Glanzstiicken der sophistischen Rhetorik gerade nicht bertcksichtigt
wird.

Der Punkt, in dem Sophokles tiber die Sophistik hinausgeht, liegt also in sei-
ner viel stirkeren Beriicksichtigung kontextueller Faktoren.*®> Er bettet den Pro-
zess des Gesprachs in seinen aussersprachlichen Zusammenhang ein: Er fiihrt die
Bedingungen vor, die einen Uberredungsprozess erst ermdéglichen: die Bereit-
schaft zu Kooperation im Gespréch, die Offenheit fiir die Position des anderen
und, dem zugrundeliegend, die Herstellung einer Gemeinschaft zwischen den
Gesprachspartnern. Wo die Sophistik dazu beitrédgt, dass durch Sprache - d.h.
durch den Missbrauch von Rhetorik — gesellschaftliche Verhéltnisse pervertiert
werden, da weist Sophokles auf die soziale Bedingtheit von Sprache hin. Die
Extremform des Ausschlusses von Gesprdch und Gesellschaft ist erreicht, wenn
jemand nicht mpooryopog ist, wie es Philoktet fiir sich im Griechenlager befiirch-
tet. Doch wie Sophokles zeigt, gentigt es noch nicht, dass man miteinander spricht.
Ein Gesprach ohne Willen zur Kooperation hat keine Aussicht auf Erfolg — bei-
spielsweise wenn Odysseus den Agon mit Philoktet ins Leere laufen lésst (1047-
1051). Philoktets Misstrauen verhindert, so Odysseus, dass ein Gesprach oder eine
Rede die gewiinschte Wirkung entfalten kann (1052-1053).

Odysseus konstatiert also, dass auf beiden Seiten der Wille, das Gespréach pro-
duktiv zu machen und als Mittel zu einer Losung zu nutzen, fehlt. Selbst dort, wo
Philoktet das Wohlwollen (1351 eOvoug) des Neoptolemos anerkennt und auch
dessen Argument als giiltig akzeptiert, kann Verstandigung unerreichbar bleiben.

43 Vgl Blundell (1987) 328-329.

44 Vgl Gorgias’ Einsatz der Rhetorik im Beweis der Nichtexistenz der Welt (82 B 3) und Protago-
ras’ homo mensura-Satz (80 B 14).

45 Vgl. zu den (im Detail umstrittenen) Gegenstinden der schulméssigen Rhetorik im 5. Jh. Cole
(1991) 80-94.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



Zur Wirksamkeit von Sprache in Sophokles’ Philoktet

Erst das gidov 9B¢ypa des Herakles kann das letzte Hindernis iiberwinden. Sopho-
kles nimmt eine Riickbindung der Sprache an die &ussere Situation vor - Sprache
wird greifbar als eine soziale Praxis.

Rhetorik allein (als Regelwerk zur Uberredung) ist also nicht hinreichend fiir
Uberredung und Verstindigung; sie ist aber, wie es scheint, nicht einmal notwen-
dig. Sophokles fiihrt ndmlich auch die paradoxe Gegenseite vor: Wesentliche Ent-
wicklungen vollziehen sich, wahrend die Konversation zwischen Philoktet und
Neoptolemos aus verschiedenen Griinden gestort ist: Erst Philoktets Unfahigkeit
zu sprechen erweckt Neoptolemos’ Mitleid in einem Masse, das diesen von seiner
urspriinglichen Absicht abbringt.*® Neoptolemos wiederum verstummt, wihrend
es in ihm arbeitet und die Rede Philoktets auf ihn wirkt. Philoktet erwartet ver-
zweifelt eine Reaktion (934. 951), doch sein Schweigen bedeutet gerade nicht die
Verweigerung von Kommunikation, die jener dahinter vermutet. Der dusserliche
Zusammenbruch der Gespréachssituation spiegelt nicht die innere Verbindung, die
seine Ursache ist.

Die Parteien kommen sich also in Momenten ndher, in denen von aussen
betrachtet die Probleme wachsen und ein Gesprach nicht zustande kommt. Die
soziale Komponente stellt sich als «beredter» dar, als es die Sprache sein kann:
Fortschritte in der dramatischen Situation hdngen nicht davon ab, dass der Dialog,
der das Drama eigentlich ausmacht, dialektisch — durch den verbalen Austausch
beispielsweise von Argumenten - zum Ziel fiihrt. Vielmehr konstatieren und the-
matisieren die Charaktere in den Fallen, in denen die Konversation zusammen-
bricht, die Schwierigkeiten, einen normalen Prozess von Kommunikation zu initi-
ieren, um sich zu verstdndigen — und gerade dann néhern sich die Charaktere
einer Losung an.

Durch das Scheitern stilisierter Rede und die Wirksamkeit in Situationen, in
denen keine oder nur unartikulierte Rede stattfindet, separiert der Philoktet die
formelle Durchfithrung von Konversation von ihrer Wirkung. Was in der Sprech-
akttheorie als die perlokutive Kraft einer Ausserung bezeichnet wird, das heisst
ichre Auswirkung in der aussersprachlichen (aber ichterhin innerdramatischen)
Welt, wird in ichrer strikten Unabhéngigkeit vom Gelingen des lokutiondren Akts,
also der reinen Produktion der sprachlichen Ausserung, als auch des illokutioné-
ren Akts, d.h. der sprachlichen Funktion der Ausserung, vorgefiihrt.

Auf der Ebene der Lokution misslingt Philoktet die Produktion von Satzen,
und bei Neoptolemos wird sie durch seine emotionale Erschiitterung unmdéglich
gemacht. Dennoch wird ein erwiinschter Effekt erzielt. Die Illokution wiederum
gelingt bei den verschiedenen Versuchen, Philoktet zur Fahrt nach Troja zu tiber-
reden: Das rhetorische Ziel der Handlung wird verstanden, doch Wirkung zeitigt

46 Vgl. Rose (1976) 72: «it is precisely the direct experience of Philoctetes’ hideous scream of pain
[...] that precludes Neoptolemos’ abandoning him. It sweeps away his narrowly selfish defenses
against the genuine pity and affection he has begun to feel for Philoctetes. Thus conditions for a
genuine social compact between them begin to emerge.»

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019

181



182 Gunther Martin

diese Rhetorik nicht. Die Kluft zwischen dem Ziel der Ausserung und ichrer Wir-
kung wird besonders deutlich beim simplen Akt der Riickgabe des Bogens an Philo-
ktet (1287-1292):

(Ne.) 8éxov 8¢ yepog € £uijg BEAn TdSe.

@ ig elmag; dpa Sevtepov SoAovueda;

Ne. anwpoc’ ayvov Znvog victov cépag.
L. O pidtar elnwv, el Aéyelg ETiTopa.

Ne. ToGpyov mapéatal pavepov. aAAa egiav
TPOTELVE XELPA, Kal KPATEL TMOV oGV STTAWV.

(Ne.) Nimm aus meiner Hand diesen Bogen.

Phi. Was sagst du da? Werde ich ein zweites Mal hinters Licht gefiihrt?
Ne. Nein, ich schwore es bei der Heiligkeit des hochsten Zeus.

Phi. Du sagst mir das Allerliebste, wenn du die Wahrheit sprichst.

Ne. Die Handlung wird unzweifelhaft sein. Strecke deinen rechten Arm
aus und nimm deine Waffe in Besitz.

Der Aufforderung, den Bogen zu nehmen, kommt Philoktet nicht nach. Die offen-
sichtliche Illokution versteht er, traut ihr aber nicht und lehnt es daher ab, auf sie
einzugehen. Erst der Verzicht auf Verbalhandlung und die praktische Umsetzung
des Versprechens (toUpyov @avepov) kann seine Skepsis iiberwinden. Das Ange-
bot gelingt also erst, wenn es non-verbal vollzogen wird.

Gleichzeitig zeigt diese Stelle, wie der illokutive Akt im Lauf des Stiickes génz-
lich unzuverléssig geworden ist. Philoktet hat gelernt, dass die implizierte Illokuti-
on von Neoptolemos’ Aufforderung, ndmlich das Versprechen des Bogens und
damit von etwas Wiinschenswertem, vorgeblich sein und den gegenteiligen Effekt
haben kann. Die stindige Liige hat also den Gehalt von Ausserungen entkernt
oder instabil gemacht. Gleichermassen trennt Odysseus die relevante Perlokution
von der beliebig werdenden Illokution, indem er sich fiir unempfindlich gegen-
Uber dem erkldrt, was Neoptolemos iliber ihn sage (64-66, s.o0. §2). Die (vorder-
grindige) Illokution, in diesem Fall Vergabe von «Information» und Beschimp-
fung, wird - fiir sich genommen - unerheblich, solange nur der gewiinschte
perlokutive Effekt erzielt wird.

Die Trennung der Lokution und Illokution vom perlokutiven Effekt und die
Darstellung der Abhéngigkeit der Perlokution von den dusseren Bedingungen
gehen einerseits tiber die sophistische Theorie hinaus und verkniipfen anderer-
seits Sprachreflexion und Gesellschaftstheorie. Anders als bei der Rede, wie sie die
Sophistik pflegte, ldsst das Drama die Verhandlungs- und Uberredungsprozesse
nicht in einem speziell dafiir vorgesehenen Rahmen, sondern in einer breiter aus-
gestalteten Situation und einem weniger reglementierten Format stattfinden. Das
personliche Verhéltnis der Parteien und vor allem die Vorgeschichte ist somit indi-
vidueller und prominenter. Die Kommunikation ist also weniger fokussiert auf

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



Zur Wirksamkeit von Sprache in Sophokles’ Philoktet

den Gesprachsakt als solchen. Gerade dadurch aber ndhert sich die «Versuchsan-
ordnung» bei Sophokles der Perspektive der modernen Linguistik an, insofern
diese Sprache und Kommunikation als einen in ein soziales System eingebetteten
Teil des Handelns betrachtet.

5 Der dramatische Konflikt des Philoktet

Letztendlich driickt sich in dieser Riickbindung des Gespréachs an den Kontext und
das soziale Miteinander ein allgemeiner Aspekt des sophokleischen (Euvres aus:
die zentrale Rolle der Gemeinschaft und der Menschlichkeit. Nur wenn die
Gesprache offen gefiihrt werden, wenn jeder in der Gruppe bereit ist, sich nicht
nur einzubringen, sondern auch auf den anderen einzugehen - d.h. wenn die
Beteiligten die eigenen Ziele nicht absolut setzen -, kann man zu einem Konsens
finden. Wo dieser Wille nicht gegeben ist, da wird jede Interaktion sinnlos.

Neoptolemos im Philoktet ist gefangen zwischen zwei Individuen, die von
Anfang an rote Linien ziehen und somit zu keinem gemeinsamen Handeln finden
kénnen. Dies ist der Grund, weshalb er nicht auf dem Weg ehrlicher Uberzeugung
zum Ziele gelangen kann, der mit seinem eigenen (ndmlich dem konventionell-
heroischen) Moralkodex vereinbar wére. Das moralische Dilemma, dass sich
Neoptolemos entscheiden muss, ob er Ruhm mit unlauteren Mittel gewinnen oder
lieber scheitern und dabei seiner ehrlichen Natur treu bleiben will (v.a. 94-95 Bov-
Aopat &, dvag, kaA®g Spdv eEapaptely puaArov f vikav kak®g. «Mein Herr, ich will
lieber anstdndig handeln und dabei einen Misserfolg erleiden als einen Sieg auf
hédssliche Weise erringen.»), ist in der klassischen Interpretation des Stiickes als
das zentrale gesehen worden.*’ Dabei ist es nicht schicksalhaft, sondern men-
schengemacht und hervorgerufen durch die Verwerfungen und Stérungen in den
Gesprachen der Handelnden. Es ldsst sich also auf die kommunikative Grundsitua-
tion zuriickfithren: Odysseus’ und Philoktets Unnachgiebigkeit und Unfahigkeit
zum Konsens, die Feindschaft und Ablehnung einer Kommunikationsgemein-
schaft, produzieren erst Neoptolemos’ Dilemma, seinen inneren Konflikt und das
Misslingen seiner Entscheidungsfindung. Sein Schwanken ist also direkt verbun-
den mit Sprachlosigkeit und dem Scheitern von Verstdndigung.

Wenn wir also nicht mehr die moralische Frage in den Mittelpunkt stellen,
sondern stattdessen den zugrundeliegenden Konflikt als den eigentlichen auffas-
sen, hat dies den Vorteil, dass alle drei Hauptcharaktere einbezogen werden.
Gegeniiber Neoptolemos sind die beiden anderen dann nicht als Vertreter der bei-
den Wahlmdoglichkeiten untergeordnet. So, wie jeder der drei in seiner Weise von
den Schwierigkeiten der Kommunikation betroffen ist, so trégt auch jeder auf sei-
ne Weise zu dem Patt bei, das bis kurz vor Schluss des Stiickes herrscht. Das mora-

47 Lesky (31972) 246, Winnington-Ingram (1980) 283-288.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019

183



184 Gunther Martin

lische Dilemma entpuppt sich im Stiick an einem Punkt als vordergriindig: Neop-
tolemos entscheidet sich fiir eine der beiden Mdglichkeiten und verzichtet auf
Ruhm. Diese Option héatte ihm von Beginn an offengestanden - das Dilemma war
insofern selbstgewahlt. Erst Herakles lenkt die Handlung abrupt so, wie sie dem
Mythos gemadss enden muss.

Die Auflésung des kommunikativen Dilemmas erfolgt zudem weniger abrupt
als das moralische: Zunéchst zieht sich Odysseus zuriick. Mit ihm verschwindet
auch der eine Pol der problematischen Konstellation, die Neoptolemos’ Dilemma
ausmacht. Die Verhdltnisse verschieben sich zugunsten Philoktets. Zwischen ihm
und Neoptolemos herrscht eine weniger verfahrene Kommunikationssituation:
Neoptolemos nimmt eine offene Haltung ein und lésst sich durch Argumente von
seiner Position abbringen, da der entgegengesetzte Einfluss des Odysseus fehlt. So
kommt es zu einer vorldufigen Losung, doch stellt auch diese die offene Kommuni-
kation nicht ganz her, da Philoktet nur in seinem Ton konzilianter wird, in der
Sache aber nicht nachgibt, sondern weiterhin darauf beharrt, nach Hause
gebracht zu werden. Neoptolemos fiigt sich zwar, doch nur widerwillig (1393-
1408).

Das Eingreifen des Herakles stellt vor diesem Hintergrund keinen gewaltsa-
men Eingriff in die Handlung, keine plétzliche Kehrtwende mehr dar. Es ver-
schiebt nur abermals die Konstellation, die bereits in Bewegung gekommen war.
Nach dem totalen Stillstand wegen des Gleichgewichts zwischen Odysseus und
Philoktet und nach der vorldufigen Losung, die durch einseitiges, widerwilliges
Einlenken erméglicht wurde, wird jetzt eine freiwillige und alle zufriedenstellen-
de Einigung durch echte Uberzeugung hergestellt: Die soziale Grundlage von Kom-
munikation wird wieder etabliert, indem ein kooperatives und verstdndnisvolles
Gespréch unter Freunden stattfindet; ein reibungsfreier, idealer Diskurs zwischen
den Charakteren ersetzt den bisherigen hindernisreichen und fehlerbehafteten.*®
Philoktet lédsst sich gewinnen, nicht weil grissere gottliche Autoritdt hinter den
Worten des Zeussohnes steht, sondern weil er den Freund erkennt, der ihm den
Rat gibt.

Anders als in der moralischen Lesart, wo sowohl Neoptolemos’ als auch Phi-
loktets Sinneswandel jederzeit méglich gewesen wére, bringt die kommunikative
Interpretation des Konflikts eine Verdnderung, die den neuen Impuls in Form von
Herakles als weiterem Mitspieler nétig hatte. Die Rede am Ende transzendiert die
Probleme in der Kommunikation, die sich im Verlauf des Stiickes ergeben. Sie
stellt den Gegenentwurf zu den bisherigen rhetorischen Strategien dar und bringt
eine Losung, der alle frei zustimmen konnen.

48 Man konnte hier an die Prinzipien der «idealen Gesprachssituation» nach Habermas (1973)
255 denken, «in der Kommunikationen nicht nur nicht durch dussere kontingente Einwirkungen,
sondern auch nicht durch Zwiange behindert werden, die sich aus der Struktur der Kommunikation
selbst ergeben», ndmlich «wenn fiir alle Diskursteilnehmer eine symmetrische Verteilung der Chan-
cen, Sprechakte zu wihlen und auszufithren, gegeben ist.»

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



Zur Wirksamkeit von Sprache in Sophokles' Philoktet

Wie anfangs erwdhnt ist der Philoktet eine der gewaltdrmsten unter den
erhaltenen Tragddien. Die Betrachtung der Gesprdachsbedingungen gibt einen Hin-
weis darauf, warum das so ist: Die Verwicklungen in dieser Tragddie sind zu
einem guten Teil darauf zuriickzufithren, dass kein freies, offenes Gespréach der
interessierten Parteien zustande kommt und die bestehenden Konflikte somit
nicht gelost werden konnen. Nur die Herakles-Rede kann dies erreichen - in einer
Weise, die Sprechakt und soziale Bedingungen gliickender Kommunikation mit-
einander vereinbart. Da die Charaktere des Stiicks im Grunde nur damit ringen,
wessen Rede Wirkung entfaltet oder wie sie ihrer Rede zur Wirkung verhelfen,
hat sich die Situation im Vergleich zum Anfang des Stiickes nicht verdndert: Der
Philoktet endet nicht mit einem Kompromiss, nicht mit einer Verséhnung nach
einer Katastrophe und nicht mit einer Situation, bei der einer der Beteiligten ein
Hindernis ist, das durch seinen Tod beseitigt werden muss. Vielmehr stellt die
gesamte Handlung nur eine Verzogerung des Ergebnisses dar, das am Anfang
bereits angestrebt wurde, ndmlich die Uberredung Philoktets.

Wenn physische (d.h. non-verbale) Aktionen der Handlung eine neue Rich-
tung zu geben scheinen - bei Philoktets Ohnmacht, beim Besitzerwechsel des
Bogens und bei Philoktets Festsetzung durch Odysseus’ Hascher -, so stellt sich
letztlich nur deren Bedeutungslosigkeit heraus. Die handlungshemmenden
Momente im Philoktet liegen weitgehend auf verbaler Ebene, und die Schwierig-
keiten werden, wie gesehen, von den Charakteren benannt, indem sie ihr Spre-
chen, seine Bedingungen und sein Scheitern selbst wieder thematisieren. Wah-
rend die Sprache wirkungslos bleiben kann, wenn die sozialen
Rahmenbedingungen nicht damit einhergehen, kann die Unfahigkeit zu sprechen,
wenn sie Ausdruck einer ndheren menschlichen Verbindung ist, den vermissten
Effekt erzielen.

In Philoktets letztem Satz des Stiicks (1464-1468) rahmen zwei Schicksals-
krifte, die das Resultat der Handlung im Hintergrund bestimmt haben (poipa und
Saipwv), den entscheidenden immanenten (menschlichen) Faktor ein.

xalp’, @ Afuvou méSov aueiaiov,
kai Y’ evmAoig méppov AUEUNTWG,
£v0’ | ueydAn Molpa kopilel,
yvwun e ¢idwv x0 mavsapdtwp
Saipwv, 8¢ TadT émékpavev.

Lebwohl, meerumflossenes Lemnierland.
Sende mich in ruhiger Fahrt ohne Tadel
dorthin, wohin mich die méchtige Moira bringt,
der Rat der Freunde und die allbezwingende
Gottheit, die dies bestimmt.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019

185



186 Gunther Martin

Der Rat/die Aufforderung in sprachlicher Form (yvwun) und die soziale und emo-
tionale Nahe des Sprechers (¢iAog) sind zusammengekommen und haben der lan-
gen Diskussion ein gliickliches Ende bereitet.

Literaturverzeichnis

Blundell, M.W. (1987) «The moral character of Odysseus in Philoctetes», GRBS 28, 307-
329.

Carravetta, P. (2011) «Paradoxes: the sophists as philosophers of language and exist-
ence», in: S. Arduini, Paradoxes (Rom) 61-74.

Classen, C.J. (1976) «The study of language among Socrates’ contemporaries», in: id.
(Hrsg.) Sophistik (Darmstadt) 215-247 [zuerst verdffentlicht in: The proceedings of
the African Classical Associations 2,1959, 33-49].

Cole, Th. (1991) The origins of rhetoric in ancient Greece (Baltimore).

Craik E.M. (1980) «Sophokles and the Sophists», L’Antiquité Classique 49, 247-253.

Davidson, J.F. (2001) «Sophocles’ Philoctetes. The encounter of the generations», Wii/bb
25, 27-39.

Easterling, P.E. (1978) «Philoctetes and modern criticism», ICS 3, 27-39.

Fraenkel, E. (1950) Agamemnon (Oxford).

Gjerup, I. (2002) «The emporos’ new clothes: vavkArjpov TpomoLg popenv §0AWOAS ... »,
in: B. Amden (Hrsg.), Noctes Atticae. 34 articles on Graeco-Roman antiquity and its
Nachleben. Studies presented to Jorgen Mejer on his sixtieth birthday, March 18, 2002
(Kopenhagen) 130-140.

Goldhill, S. (2012) Sophocles and the language of tragedy (Oxford).

Habermas, J. (1973) «Wahrheitstheorien», in: H. Fahrenbach (Hrsg.), Wirklichkeit und
Reflexion. Walter Schulz zum 60. Geburtstag (Pfullingen) 211-265.

Hawthorne, K. (2006) «Political Discourses at the End of Sophokles’ Philoktetes», ClAnt
25, 2006, 243-276.

Johnstone, Ch.L. (2006) «Sophistical Wisdom: Politiké Areté and <Logosophia»», Philoso-
phy and Rhetoric 39, 265-289.

Knox, B.M.W. (1964) The heroic temper. Studies in Sophoclean tragedy (Berkeley).

Kyriakou, P. (2012) «Philoctetes», in: A. Markantonatos (Hrsg.), Brill's companion to
Sophocles (Leiden) 149-166.

Lesky, A. (31972) Die tragische Dichtung der Hellenen (Gottingen).

Lloyd, M. (1992) The Agon in Euripides (Oxford).

Long, A.A. (1968) Language and thought in Sophocles: a study of abstract nouns and poetic
technique (London).

Maggel, A.-A. (2008) «The invention of a deceptive dialogue: reconsidering the false-mer-
chant scene in Sophocles’ Philoctetes», Arctos 42, 135-146.

Manuwald, B. (2018) Sophokles. Philoktet (Berlin).

Nestle, W. (1910) «Sophokles und die sophistik», CPh 5, 129-157.

Rabel, R.J. (1976) «Sophocles’ Philoctetes and the interpretation of Iliad 9», Arethusa 30,
297-307.

Reinhardt, K. (*1943) Sophokles (Frankfurt a. M.).

Rose (1976) «Sophocles’ Philoctetes and the teachings of the sophists», HarvSt 80, 49-105.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



Zur Wirksamkeit von Sprache in Sophokles’ Philoktet

Schauer, M. (2002) Tragisches Klagen. Form und Funktion der Klagedarstellung bei Aischy-
los, Sophokles und Euripides (Tiibingen).

Schein, S. L. (2013) Sophocles. Philoctetes (Cambridge).

Schein, S. L. (2014) «The scene with the false merchant in Sophokles’ Philoktetes», Dioni-
so 4, 65-81.

Taousiani, A. (2011) «ov un miBntaw: persuasion versus deception in the prologue of
Sophocles’ Philoctetes», CQ n.s. 61, 426-444.

Thévenet, L. (2008) «L’Hérakles de Philoctéte. Une synthése théétrale du deus ex machi-
na», Bulletin de I’Association Guillaume Budé 2, 37-65.

Woodruff, P. (2012) «The Philoctetes of Sophocles», in: K. Ormond (Hrsg.), A companion
to Sophocles (Oxford) 126-140.

Korrespondenz:

Gunther Martin

Universitdt Ziirich

Seminar fiir griechische und lateinische Philologie
Rémistr. 68

CH-8001 Ziirich

gunther.martin@uzh.ch

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019

187



	Das Drama der Kommunikation : zur Wirksamkeit von Sprache in Sophokles' Philoktet

