
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 77 (2020)

Heft: 2

Artikel: Das Drama der Kommunikation : zur Wirksamkeit von Sprache in
Sophokles' Philoktet

Autor: Martin, Gunther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-906338

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-906338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Drama der Kommunikation

Zur Wirksamkeit von Sprache in Sophokles' Philoktet

Gunther Martin, Zürich

Abstract: Verbal interaction is crucial in Sophocles' Philoctetes, as the play's conflict is

fought almost exclusively by means of words. However, language is portrayed as failing
on all levels: from mere articulation to agreement about the meaning of words and to
cooperation in conversation. At the same time, there seems to be a negative correlation
between the production of articulated or even rhetorical utterances and the speakers'
achieving of their aims. This paper argues that in Philoctetes Sophocles illustrates the
conditions and the social embeddedness of language use, transcending fifth-century
philosophical and rhetorical approaches to the matter. The focus on language helps to
reframe the conflict underlying the play, from being predominantly moral to being social

in nature.
Keywords: Sophocles, Philoctetes, language, philosophy of language, rhetoric, meta-

pragmatics, dramatic conflict.

Wenn Herakles in Sophokles' Philoktet als deus ex machina den Titelhelden dazu

anhält, den Ratschlüssen des Zeus Folge zu leisten (1409-1444), dann weiss der

erfahrene, durch Euripides mit diesem Szenentyp vertraute Zuschauer, dass nun
die Handlung zum Ende kommt, das ihr der Mythos vorschreibt: Philoktet, der
eben noch darauf beharrt hat, nach Hause gebracht zu werden (1399), wird sich

willig nach Troja begeben, um dort mit seinem Bogen die Eroberung Trojas zu

ermöglichen. Der Zuschauer sieht sich dagegen getäuscht, wenn er - wie bei
Euripides - von der Rede neue Informationen erwartet.1 Insbesondere die Prophezeiung

des Helenos, die Neoptolemos referiert (1326-1342), hat alle wesentlichen
Punkte vorweggenommen. Herakles fügt nur wenige konkretisierende Detaüs hinzu:

Philoktet wird vor Troja von Asklepios geheüt werden (Neoptolemos hatte von
Asklepiaden gesprochen), und den von Neoptolemos verheissenen Ruhm wird er
gewinnen, indem er Paris mit Hilfe von Herakles' Bogen tötet. So wenig Wissenszuwachs

ist einmalig unter den erhaltenen deus ex machina-Reden. Bei Euripides
wird den menschlichen Akteuren ansonsten unzugängliche Information an die

Hand gegeben: teils über den verborgenen Einfluss der Götter auf die Handlung
(z.B. Hippolytos, Orestes), teils über die Zukunft, vor allem in Prophezeiungen und

Aitiologien, die zu gewissen Handlungen anspornen (Andromache, Erechtheus),
teüs in Form von Aufträgen (Elektra, IT). In der letzten Gruppe sind die Befehle

dem Empfänger der Rede so bisher nicht mitgeteilt worden.

* Für wertvolle Hinweise danke ich den Herausgebern, namentlich Christoph Riedweg. Die

Entstehung dieses Beitrags fiel in Zeiten der Förderung durch den Schweizerischen Nationalfonds,
Projekte PZ00P1_132610 und PP00P1_157444.
1 Kyriakou (2012) 158.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



164 Gunther Martin

In den anderen Reden ist also die Wende im Handlungsverlauf - der

Meinungsumschwung bei den Protagonisten - durch den neuartigen Inhalt der Reden

gut motiviert; im Philoktet dagegen begründet keine Neuigkeit plausibel, warum
Philoktet sich während des ganzen Stücks weigert, Neoptolemos nach Troja zu

folgen, um sich dann, als dieser ihn endlich wie gewünscht nach Hause bringen will,
eines Besseren zu besinnen. Auch der Verweis auf die göttliche Quelle und Autorität

des Inhalts der Rede (die Ratschlüsse des Zeus) reicht als Erklärung nicht aus:
Schon Odysseus hatte sich auf Zeus' Willen berufen (989-993), und Neoptolemos

bekräftigt diese Aussage in der erwähnten Prophezeiung des Helenos,2 die Philoktet

als wahr akzeptiert (1350).

Philoktets plötzlicher Meinungsumschwung hat die Frage nach seiner
Motivation aufgeworfen. Jüngst hat Poulheria Kyriakou die Vermutung aufgegriffen,
Herakles biete Philoktet eine Interpretation vergangener Ereignisse, die für Philoktet

den Gang nach Troja akzeptabel mache: Herakles stelle nämlich eine Analogie

zwischen sich und Philoktet her, bei der auf Leiden Ruhm folge (s. 1421-1422

Kai aoi, acttp' '(a0i, tout' ocpsiACTüi naGeTv, ck tüv iiövtov tövö' EÛKÀeà GéaOai ßiov.
«Und dir, wisse wohl, steht zu, dass es dir widerfährt, nach diesen Mühen dein
Leben ruhmvoll zu machen.»).3 Nun findet sich diese Analogie durchaus in Herakles'

Worten (kol aoi), doch zum einen spricht jener von ôtpstÀeTat, erklärt also die

prophezeite Zukunft Philoktets als intrinsisch wünschenswert oder gar normativ
(das heisst, die Überzeugungskraft der Aussage hängt nicht von der Analogie,
sondern von Philoktets Anspruch ab), zum anderen weist in Philoktets Antwort nichts

auf einen solchen Nexus hin. Den Ausschlag gibt vielmehr das Verhältnis zwischen

Philoktet und dem jeweiligen Sprecher:4 Nur zu Herakles und dessen cpGéypa

jtoGelvöv êpoi (1445) hat er ein Verhältnis, das ihn auf den Appell eingehen lässt,

der in der Wiedergabe der Prophezeiung liegt. Der Erfolg liegt also nicht im Inhalt
oder der rhetorischen Form der Rede, sondern in der Person des Sprechers

begründet - im rjGoq, das nach Aristoteles die Rede vertrauenswürdig macht.5 Mithin

sind soziale Faktoren, d.h. der pragmatische Bereich von Sprache, ausschlaggebend.

2 Helenos gilt andernorts als Schützling Apolls: Antikleides FGrHist 140 F 17, LIMC Helenos 1.

Die göttliche Herkunft des Orakels wird im Philoktet nicht angezweifelt. Insofern trifft auch Haw-
thornes (2006) 269 Argument nicht zu, es handle sich bei Herakles' Rede (pö0oi) um einen autoritativen

Diskurs mit göttlicher Sanktionierung, nicht um einen argumentativen Beitrag (Àôyoç): Die göttliche

Autorität wird auch bei Neoptolemos' Paraphrase der Prophezeiung anerkannt.
3 (2012) 158, nach Rabel (1976) 300-303. Es findet auch keine Umwertung der Vergangenheit
statt: s. Reinhardt (21943) 200. Zitate aus dem Philoktet folgen der Ausgabe von H. Lloyd-Jones und N.

G. Wilson (Oxford, z1992).

4 Gesehen hat dies bereits Easterling (1978) 35.

5 Arist. Rhet. 1.4, 1356,4-8. Freilich geht es bei Aristoteles darum, das Ethos und die Glaubwürdigkeit

bei einem fremden Publikum zu schaffen. Bei Herakles ist es hingegen die bestehende

Freundschaft, die den relevanten Effekt mit sich bringt. Der Zusammenhang zwischen Wohlwollen
und Überredung wird im Philoktet in 1281 und 1351 explizit hergestellt.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



Zur Wirksamkeit von Sprache in Sophokles' Philoktet 165

Die unorganische Plotentwicklung beim Einsatz des einzigen bekannten

sophokleischen deus ex machina weist auf das grundsätzliche Problem des Philoktet

hin: Bis mit Herakles' Rede eine Verständigung zwischen zwei Charakteren
erzielt wird, ist das Stück geprägt von Fehlschlägen in der Kommunikation
zwischen den Beteiligten. Alle Versuche von Neoptolemos und Odysseus, Philoktet
durch Täuschung oder Überredung zum Gang nach Troja zu bewegen, scheitern.

Odysseus verlässt die Bühne über 150 Verse vor Schluss unverrichteter Dinge,

Neoptolemos gibt nach und wird (ohne innere Überzeugung)6 durch sein früheres

Versprechen darauf verpflichtet, seinen neuen Freund nach Hause zu bringen.
Das Stück, in dem physische Gewalt keine nennenswerte Rolle spielt,7 lebt in
besonderem Masse von der verbalen Interaktion der Beteiligten; doch es führt vor
allem die Schwierigkeiten der Verständigung vor.

Im Folgenden soll der Frage nachgegangen werden, wie im Text der Einsatz

von Sprache problematisiert wird. Dabei geht es - breit gefasst - um alle Hindernisse,

die Sophokles bei der Kommunikation zwischen den Charakteren stattfinden

oder thematisieren lässt. Die Schwierigkeiten betreffen jeden der drei
Hauptcharaktere auf seine Art, und jeder trägt auf seine Weise dazu bei, dass es unter
ihnen zu keiner einvernehmlichen Lösung kommt.8 Der Dramatiker bezieht praktisch

alle Ebenen sprachlicher Aktion und Interaktion ein, um das Scheitern von
Verständigung vorzuführen. Dabei zeigt sich eine deutliche Divergenz zwischen
dem Gehngen des sprachlichen Akts als solchen und seiner Wirksamkeit, also
zwischen der Produktion sinnvoller und zielgerichteter Äusserungen und dem Effekt,
den sie haben:9 Einerseits zeigt sich die Wirkung, die Sprachlosigkeit haben kann,

6 Vgl. die eher resignativen Verse 1393-1396: TÎ 601° öv ijpeu; Spüpev, ei cré y' év ÀôyoLç itetaeLV

öuvnaöpeaOa pr|6èv ûv Àéyui; oopa 'at époi yèv rûv Àôytov AP|ÇaL, trè Sè Çrjv, ûajtep rjSq Çpç, aveu
otoitiplac («Was könnte ich tun, wenn ich dich mit Worten von nichts von all dem überzeugen kann,
was ich sage? Es ist an der Zeit, dass ich mit meinen Reden aufhöre, du aber lebst, wie du bereits
lebst, ohne Rettung.»).
7 Gewalt wird auf der Bühne nur angewandt, wenn Phüoktet durch Odysseus' Leute festgehalten

wird (1003). Auch die Hintergrundgeschichte ist arm an Gewalt: Philoktet wurde im Schlaf in
Lemnos ausgesetzt (272). Gewalt (abgesehen vom Schlangenbiss) ist also auch kein auslösendes

Moment - wie z. B. in den Eumeniden. Der Mord an Paris wird nur peripher thematisiert und stellt
als Kriegshandlung und Mittel zur Eroberung Trojas auch keinen Regelverstoss innerhalb einer
Gruppe dar.

8 Der Chor ist beüeibe nicht ganz unbeteiligt am Geschehen, und auch er trägt seinen Teil zur
Verwerfung der Kommunikation bei, wenn er die Gebetsform zur Unterstützung der Täuschung
verwendet: «Das Heiligste wird Mittel des Verrats!», wie Reinhardt (21943) 180 es ausdrückt. Die Figur
des Händlers kann mindestens als verlängerter Arm (oder Zunge) des Odysseus gelten (doch s.u.
Anm. 26).

9 Ziel ist es dabei nicht, diesen einen Komplex als das alleinige Konfliktfeld des Dramas
darzustellen. Derartige Versuche werden der Komplexität des Stückes nicht gerecht und sind zum Scheitern

verurteilt. Es ist wenig hilfreich, das Anliegen des Stückes identifizieren zu wollen, wie es andere

mit moralischen Fragen, dem Phänomen menschlichen Mitleids oder einem Generationenkonflikt
(Davidson 2001) machen.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



166 Gunther Martin

andererseits wird immer wieder der raffinierte Einsatz von Sprache vorgeführt,
der aber scheitert oder gar zu einer Instabilität der Gesprächssituation führt.

Die vorliegenden Überlegungen sind weiter gefasst als die Interpretationen,
die sich mit den Anklängen an die Theorie und Praxis sophistischer Rhetorik
befassen. Diese stellen insbesondere die Figur des Odysseus und seine Aussage

über die Macht des Wortes ins Zentrum,10 ohne aber immer darauf hinzuweisen,
dass der Philoktet gerade die Grenzen der Rhetorik aufzeigt und der Glaube an
deren Allmacht ins genaue Gegenteil verkehrt zu werden scheint. Aus der Praxis

des Gesprächs liesse sich dabei einiges ableiten, doch müssten entsprechende

Beobachtungen sehr selektiv bleiben. Daher soll hier betrachtet werden, wie die

Charaktere selbst Phänomene, Mechanismen und Probleme ihrer Unterhaltung
thematisieren, wie sie also über ihr eigenes Sprechen sprechen. Ihre Äusserungen

sind dabei in den selteneren Fällen theoretisch gehalten. Vielmehr beschreiben sie

zumeist die konkrete Situation.11 Auch wenn sich daher vielleicht keine

ausgeprägte «Sprachphilosophie» ergibt, die dann dem Dichter zuzuschreiben wäre, so

lässt Sophokles doch - durch seine Charaktere - Bedingungen von Gesprächen

und sprachlichen Mitteilungen, die Dynamik (oder den Mangel an Dynamik) der
Kommunikation zur Sprache kommen. Die Charaktere diagnostizieren Probleme,

an denen der reibungslose Fortgang der Handlung scheitert, ohne sie notwendigerweise

zu konzeptualisieren oder in einen ideologischen Rahmen (wie den der

Sophistik) zu stellen. Insgesamt stecken sie so aber den Rahmen ab, innerhalb dessen

ihre Gespräche - und damit die Handlung - ablaufen. Es ergibt sich einerseits

eine Problematisierung von Sprache als menschlicher Fähigkeit, andererseits ein
Primat von Sprache als sozialer (oder sozial eingebetteter) Praxis.

1 Unfähigkeit zum Ausdruck

In der Tragödie ist es ein gängiger Topos, dass das gezeigte und erwähnte Leid

unaussprechlich (ücparov, äcppaaxov o. ä.) genannt wird. Er weist auf die Grenzen

dessen hin, was ein Sprecher angesichts des Ausmasses an Elend oder Schrecklichkeit

verbalisieren kann. Damit beschreibt er nicht nur ein Unvermögen des

Ausdrucks, sondern ist selbst Ausdruck der Klage,12 der die Grösse des Leids hervorhebt.

Zudem ist er durch seine Allgegenwart in der Tragödie in einem einzelnen

Stück nicht von besonderer Signifikanz.
Im Philoktet gehen die Probleme mit der Sprache jedoch tiefer und geben den

Ausdrücken einen anderen, ganz wörtlichen Sinn. Sie beginnen bereits damit,

10 Nesüe (1910) 154-155, Craik (1980), um nur zwei zu nennen.
11 Eine hervorstechende Ausnahme sind Verse 98-99. Die Charaktere werten die Situation, doch

ist der Grad der Konzeptualisierung gering. Daher soll nicht der Versuch unternommen werden,
zwischen den Äusserungen der einzelnen Charaktere zu differenzieren.
12 S. Schauer (2002) 243.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



Zur Wirksamkeit von Sprache in Sophokles' Philoktet 167

dass das Sprechen vermutlich häufiger unterbleibt als in jedem anderen Stück. Die

Grenze der Sprachfähigkeit im Sinne der Artikulationsfähigkeit wird im
grundlegendsten Sinne durch Philoktet selbst vorgeführt, der unter seinen Schmerzen die

Kontrolle über seine Sprache verliert: Seine Schmerzensschreie gliedern sich zum
Teil in den Trimeter ein (v.a. 754), zum Teil stehen sie extra metrum (erstmals

732), wie auch einzelne Wörter oder kurze Sätze - Ausdruck der Schwierigkeiten
beim Atmen und Sprechen - die strenge Struktur der tragischen Sprechverse in
ausserordentlicher Weise aufbrechen (787; 804).13 Die Produktion syntaktisch
oder lexikalisch sinnvoller Äusserungen misslingt: Nur unartikuliertes Geschrei

dringt aus Philoktets Munde.

Sophokles geht noch weiter und lässt seinen Helden zum Teil selbst diese

Form des Ausdrucks unterdrücken (730-733 Ne. ri Srj jio0' wS' èî, oüSevoq Xöyou

atomàç KànojtÀr|KToq wô' exn; "ht- a à S 5. Ne. tl êotiv; 4h. oùSèv Selvov. Ne. «Warum

schweigst du so, ohne Grund, und bist wie gelähmt?» Phi. «Ah ah ah ah!» Ne.

«Was ist los?» Phi. «Nichts Schlimmes.»). Sein Schweigen ist Philoktet nicht durch
äusseren Zwang auferlegt, aber doch eine Notwendigkeit, wenn er seine eigenen
Ziele erreichen möchte. Denn seine Krankheit hat bisher alle Besucher davon

abgehalten, ihn mit auf ihr Schiff zu nehmen und nach Hause zu bringen.14 Die

Mitteilung seines Wunsches und dessen Erfüllung schliessen einander in diesem

Moment also aus. Dieses Dilemma illustriert die Komplikationen des Einsatzes von
Sprache im Philoktet: Das Unvermögen des Protagonisten, sich störungsfrei zu

verständigen, wird eben zum entscheidenden Hinweis auf sein verschwiegenes
Leiden, wie die Verse 740-743 zeigen: ri noie jiéjiovOaç; oük épelç, àXX' diô'

ear) aiyr]Xöq; év kokw ôé tw (paivp Kupwv. dn. cmöXwXa, tékvov, koù Suvijaopat
KaKÖv Kpuijjcu nap' ùpîv, dramu. («Was ist los mit dir? Willst du nicht sprechen,
sondern so stumm bleiben? Du bist ja offenbar in einer schlimmen Lage.» Phi.

«Ich bin verloren, Kind, und werde das Übel nicht für mich behalten können, atta-

tail») Neoptolemos kann sich das Schweigen nicht erklären, doch er erkennt, dass

es Ausdruck einer inneren Not ist. Das Resultat ist also dasselbe, gleich ob Philoktet

stumm bleibt oder seinen Schmerz ausdrückt: Er verrät sich und vereitelt
damit (scheinbar), Neoptolemos davon zu überzeugen, ihn von der Insel zu bringen.

Nach seinem Anfall fällt Philoktet in einen tiefen Schlaf (766-769; 821-822).

Er scheidet in dieser Zeit vollkommen aus den Gesprächen aus und kann in die

weitere Unterhaltung nicht nur nicht eingreifen, sondern sie nicht einmal rezipieren

(839). Er erfährt also nicht, dass der Chor Neoptolemos drängt, die Gelegenheit

zu nutzen und sich mit dem Bogen davonzumachen. Bei Neoptolemos hat aller-

13 Bei Sophokles ist dies Ausdruck höchster Erregung. Vgl. Fraenkel (1950) zu Aisch. Ag. 1216 und
zuletzt Manuwald (2018) ad 782-805.
14 305-313; dass Lemnos bis auf Philoktet menschenleer ist, ist Sophokles' Erfindung: Dio Chrys.
Or. 52,6 berichtet, dass der Chor in den Philoktetdramen des Aischylos und Euripides aus Lemniern
bestand.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



168 Gunther Martin

dings ein Umdenken eingesetzt, und er hat nicht nur verstanden,15 dass es nicht
ausreicht, den Bogen ohne Philoktet mitzunehmen, sondern drückt abermals
seinen Abscheu davor aus, mit Lügen zum Ziel zu kommen (842).

Doch Philoktet ist nicht der einzige, der schweigt: Neoptolemos bleibt mehrfach

stumm, selbst wenn ihm eine Frage gestellt wird, und er scheint Philoktet
damit zu irritieren oder gar zur Verzweiflung zu treiben.16 Er tut dies zum ersten

Mal, wenn Philoktet nach seinem ersten Anfall den Tod herbeiwünscht und darum
bittet, ihn zu verbrennen, wie er selbst es einst mit Herakles getan habe (800-803).
Als er keine Antwort erhält, fragt er geradezu panisch (804-805): ri cpqg, nal; r(
(pqç; ri atyàç; nov jtot' üv, tékvov, Kupelq; («Was sagst du, Junge? Was sagst du?

Warum schweigst du? Wo bist du gerade [sc. in Gedanken], Kind?»)
Seit Vers 781 hatte Neoptolemos nicht mehr gesprochen, während Philoktet

mit seinen Schmerzen und seiner Sprache kämpfte; höchstens leise Klagelaute
hatte er ausgestossen.17 Ursache des Stillhaltens ist in seinem Fall der emotionale
Eindruck von Philoktets Anfall: ctAyw jiôAai 6ij tùti! aoi otbvwv kokü (806). Während

Neoptolemos' Wortlosigkeit scheint sich in diesem etwas zu ereignen, was

Handlungsrelevanz besitzt, indem es seine Bindung mit Philoktet bestärkt. Der
Kontakt ist nicht an die Fortsetzung des Gesprächs gebunden; die menschliche

Nähe äussert sich hier ohne Artikulation und später im vergeblichen Ringen um
die richtigen Worte (897 oük olô' önp XPH TÜnopov Tpénetv ëtioç).

Bestätigt werden diese inneren Vorgänge durch ihre Wiederholung während
Philoktets verzweifelter Rede 927-962: Nachdem Neoptolemos sich geweigert hat,
den Bogen zurückzugeben, sondern darauf beharrt, Philoktet nach Troja zu bringen,

beschwert sich dieser unter Anrufung all dessen, was sein Leben auf Skyros

ausgemacht hat. Interpungiert wird die Rede durch Hinweise auf Neoptolemos'

Wortlosigkeit; die indirekte Bitte um Antwort bleibt erfolglos: 934 wpoi xàÀaç. üAA'

oùôè npoacptovel p' etl, 951 ri tprjç; aitonäq. Wieder kommt aufgrund von Neoptolemos'

Weigerung kein Gespräch zustande. Doch scheint auch diesmal während
oder durch Philoktets Rede etwas ausgelöst zu werden, da Neoptolemos seine

Haltung ändert und dies mit Worten begründet, die stark an Vers 806 erinnern (965—

966): èpoi pèv oIktoç Selvöc; épnénrtûKe tlç roùô' àvôpôç où vùv Ttpwtov, àÀÀà kql

15 Das Ausmass von Neoptolemos' Vorwissen ist nach wie vor ein dunkler Punkt der Interpretation:

vgl. Woodruff (2012) 129, Kyriakou (2012) 161-163. Die heutige Forschung geht mehrheitlich
davon aus, dass Neoptolemos dieses Wissen von Anfang an besitzt. Dies scheint unvereinbar mit
112-116, und man sollte eine gewisse - beabsichtigte oder unbeabsichtigte - Inkonsequenz in der

Behandlung der Frage durch Sophokles nicht um jeden Preis wegdiskutieren.
16 Für eine Zuschauer-konzentrierte Lesart von Philoktets Schweigen vgl. Goldhill (2012) 43-46.
17 806 oxévuv legt eine lautliche Reaktion nahe, doch ist diese weder (etwa durch tpeù) im Text

festgehalten noch wird sie von Philoktet zur Kenntnis genommen. Es mag fraglich sein, inwiefern
das Publikum ein solches Klagen hören konnte oder Neoptolemos vielmehr sein primär innerliches
Bedauern nachträglich als orévetv interpretiert. Die Grenze zwischen Ausdruck und rein mentaler

Klage verschwimmt in manchen Belegen (Aisch. PV 397, Eur. Bacch. 1372); Manuwald (2018) ad loc.

denkt an 759-761.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



Zur Wirksamkeit von Sprache in Sophokles' Philoktet 169

TtàÀai («Mich hat unheimliches Mitleid mit diesem Mann befallen - nicht erst jetzt,
sondern schon lange.»). Ein weiteres Mal schweigt Neoptolemos um Vers 1066-
1067 (oùSè aoü (pajvfjç en yevrjaopai rrpocKpOeyKTÔç, ÙÀÀ' oûtcoç ôtiel; «Werde ich
nicht mehr Adressat deiner Stimme, sondern gehst du so davon?»), und im
Anschluss ist er zwar nicht ganz auf Philoktets Linie, macht aber deutlich, dass

seine Position eher diesem zuneigt: 1074-1075 àKouaopai pèv toç ëtpuv oïktou
jTÀétoç Ttpôç toùô' («Ich werde mir von diesem anhören müssen, ich sei voll
Mitleid.»).

Der Philoktet weist also eine Reihe von Beispielen auf, in denen der normale
Fluss der Konversation komplett unterbrochen ist, weil einer der Charaktere -
teils mit, teils gegen seinen Willen - daran nicht mit regulären lexikalischen,

grammatikalischen und kontextuell sinnvollen Äusserungen teilnimmt. Auf der

Handlungsebene jedoch bewirkt bzw. indiziert gerade die Unterbrechung eine

Änderung: Die Nichtkommunikation beinhaltet eine Verschiebung zwischen den

Personen, die die Handlung einer Lösung näherbringt.18

2 Unfähigkeit und Unwille zur Kooperation

Auch wenn die Charaktere miteinander sprechen, ist eine funktionierende
Kommunikation nicht gewährleistet. Weitere Gründe für Scheitern liegen auf der Ebene

der grammatikalisch korrekten und in sich sinnvollen Äusserung, die jedoch
andere Bedingungen nicht erfüllt: Äusserungen werden nämlich nicht immer so

gestaltet, dass sie der Verständigung dienen. Wenn wir für die Klassifikation auf
Paul Grice's Maximen kooperativer Kommunikation zurückgreifen, wird erkennbar,

dass die Sprecher vor allem gegen zwei dieser Maximen Verstössen: zum
einen diejenige der Art und Weise, nach der man sich klar und vor allem eindeutig
äussern muss. Mehrfach mangelt es an einer gemeinsamen semantischen Basis.

Die Figuren operieren mit denselben Begriffen, ohne dabei aber darauf zu achten,
dass sie darunter dasselbe verstehen (bzw. unter bewusster Verwischung von
Bedeutungen). Die semantische Unschärfe führt dabei nicht unbedingt zu
Missverständnissen, sie erschwert oder verhindert jedoch ein Übereinkommen der

Gesprächspartner auf Begriffe und deren Bedeutungen. Im Philoktet geschieht
dies vor allem direkt im sprachlichen Handeln; thematisiert wird es von den
Charakteren selbst kaum. Die zweite Gricesche Maxime, die verletzt wird, ist die der

Qualität, das heisst das Gebot der Wahrhaftigkeit. Echte Verständigung scheitert,
weil die Gesprächspartner einander nicht die Wahrheit sagen und die (bewusst

18 Den Passagen, in denen eine Figur in Schweigen oder Stammeln verfällt, steht übrigens eine

gegenüber, in denen eine Figur eine andere zum Schweigen anhält: Neoptolemos verbietet dem

Chor, weiter über einen möglichen Diebstahl zu sprechen, weil Philoktet aus seiner Ohnmacht
erwacht (865). Hier würde Reden die Fortführung des Plans behindern, indem Philoktet sich schon

frühzeitig gegen Anschläge wappnen könnte.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



170 Gunther Martin

belassene) Asymmetrie des Wissens einen echten Austausch zwischen ihnen

unmöglich macht.19

Der erste Fall berührt Neoptolemos' Wahl zwischen seiner edlen Natur einerseits,

nach der er sich auszeichnen muss, die es ihm aber nicht gestattet, Erfolge
auf «unheldische» Weise zu erringen, und der Situation andererseits, in der nur
Täuschung zum Ziel zu führen scheint. Hier wird die Mehrdeutigkeit moralischer

Wertbegriffe offenbar. Odysseus und Neoptolemos beurteilen unterschiedlich,
was «im Einklang mit jemandes (sc. edler) Natur» (yevvalov) ist, und bewerten
die daraus abgeleiteten Handlungsmöglichkeiten verschieden. Vor allem Odysseus

steht für die Umwertung der traditionellen Wertbegriffe, und der Kampf um die

Bedeutung von Worten (bzw. die Benennung von Handlungen) wird insbesondere

im Prolog exponiert. Wenn jener sagt, Neoptolemos müsse éip' olç ÈÀrjÀuOaç

yevvalov elvaL (50-51), so nimmt er mityevvaLÖxqq eine Kernkategorie von Neoptolemos'

Selbstverständnis auf, macht aber zu deren Massstab den Erfolg, der den
Einsatz aller Mittel rechtfertigt. Philoktet appelliert mehrfach an dieselbe Qualität,20

doch verbindet er diese im Gegenteil mit der Vorstellung, dass Neoptolemos sich

eben nicht der Lüge bedienen dürfe, auch wenn dies den Misserfolg der Mission

zur Folge habe.21

Der Ebene der Reflexion am nächsten kommen wir, wenn Begriffe gegeneinander

abgewogen werden: Odysseus sagt, dass Neoptolemos, wenn er sich den

Bogen (sc. mit «unedlen» Mitteln) verschaffe und damit Troja erobere, zugleich
oocpôç und ùyaOôç genannt werde (119 aoqiöq t' üv aùxoç; KÜyaOoq KEKÀfj' apa.). Es

wird deutlich, dass die Verknüpfung der beiden Begriffe als ungewöhnlich oder

gar paradox dargestellt werden soll. Die ayaOta, so deutet das Scholion zur Stelle

korrekt, bezieht sich auf die Einnahme Trojas. Doch diese bedingt, dass zuvor eine

Handlung unternommen wird, die dieser Beschreibung nicht entspricht. Neoptolemos

lässt dagegen sein Schamgefühl fahren (120 ixw norjaw, näaav aiaxüvqv
dcpe(q) und tut etwas, was er für aioxpöv erachtet (108), aber nicht seinen Ruf

schädigt (qua aloyoq), sondern diesen verbessern soll. Die Untrennbarkeit von
moralisch positiv und negativ konnotierten Handlungen zeigt die Schwäche des

19 Beides verhindert ein Gelingen der Kommunikation, doch nur die eine Form ist unbedingt ein

Verstoss gegen die Maximen von Grice: Die bewusste Verbreitung von Unwahrheiten verletzt die
Maxime der Qualität (Wahrhaftigkeit). Die Operation mit unterschiedlichen Semantiken gerade eva-

luativer Begriffe kann dagegen ohne Absicht erfolgen, und der Gesprächspartner muss daher nicht
aktiv gegen die Maxime der Art und Weise (Verständlichkeit/Deutlichkeit) Verstössen. Auf der
interpersonalen Ebene jedoch misslingt der Sprechakt in beiden Fällen, da die Äusserung weniger eindeutig

war als intendiert.
20 799; 801; 1402; s. a. die Eigenschaft des eoOAov, das Neoptolemos' yevvaiÖTnc ausmacht (96;
905).

21 Dass Odysseus flexibel bei den Konnotationen des Begriffs ist, wird in 1068-1069 deutlich, wo
er gleichfalls Erfolg und yevvaioTqt; als Gegensatz darstellt: pij npöoAeuaae, yevvatôç nep üv, ppüv
ôîhoç pf| tr|v rfxnv SitupOepeTç («Sieh nicht hin, auch wenn du edel bist, damit du unseren Erfolg
nicht verdirbst.»). Zum Begriff vgl. Knox (1964) 187 Anm. 18. S. a. Odysseus' Problematisierung des

Begriffs Sbcaiov in 1246-1247.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



Zur Wirksamkeit von Sprache in Sophokles' Philoktet 171

Begriffssystems bzw. die Unfähigkeit der Charaktere, Handlungswirklichkeit und
deren Beschreibung in ein kohärentes Raster zu bringen: Heldische Erfolge verlieren

ihren Glanz, die Bezeichnungen selbst werden manipulier- und verhandelbar.
Den Kampf um Semantik tragen die beiden Charaktere auch dann aus, wenn

Neoptolemos Odysseus' Plan als Lüge bezeichnet: ri oüv p' dvwyaç àXko TTÀrjv

ipevSrj Àsyetv; Odysseus hält dem entgegen: Àéym a" éyù Sôàoj 4>iAoKTrjrr|v Aaßelv
(100-101). Indem er bestreitet, dass Neoptolemos' Beschreibung die zutreffendste
für sein Anliegen ist, zeigt er die Relativität der Begriffe, zumal er kurz darauf die

Beschreibung als tjjeuSrj Àéyeiv zu akzeptieren scheint (108-109 ).22 Gerade an der

Figur des Odysseus macht Sophokles das Problem deutlich, dass Ehr- und ähnliche

Begriffe unscharf und auslegungsfähig sind, und er lässt Odysseus hier seinem Ruf
als Meister des Wortes gerecht werden, der sich bei semantischen Verschiebungen
als erfinderisch und anpassungsfähig erweist.23

Odysseus geht hier noch einen Schritt weiter, als nur Begriffe eigenmächtig
zu deuten. Er entkoppelt nämlich - wieder explizit - das Wort von der Realität.24

Indem er Lügen als «List» deklariert, lenkt er den Blick vom Inhalt auf die Zweck-

haftigkeit der zu erzählenden Geschichte; den Inhalt verdammt er so zur Beliebigkeit.

Noch deutlicher geschieht dies, wenn er Neoptolemos dazu auffordert, über
ihn selbst alles erdenklich Schlechte zu sagen (64-6S Xéytov öa' civ OeXpg xaO'

ripùv eaxar' eaxdrtov Kaxa. «Sag gegen mich, was du willst, das Schlechteste vom
Schlechtesten.»). Damit unterstellt er den Wahrheitswert dem Zweck, in diesem

Fall tiïv <t>iÀOKTr|TOU i|)t>xnv Aôyoïat ekkAcIutelv] (54-55).
Während die Sprache ansonsten selbst bei Dissens über die Bewertung von

Handlungen zumindest auf der subjektiven Ebene als adäquate Beschreibung
eines Sachverhalts dient (und die Schwierigkeit darin liegt, die subjektiven
Vorstellungen zu vereinbaren), macht Odysseus sie hier zu einem inhaltsleeren
Funktionsträger. Wenn er Odysseus so sprechen lässt, entzieht Sophokles der Sprache

einiges von ihrer Glaubwürdigkeit: Die Inhalte führen ein Eigenleben, das in
keinem festen Verhältnis zur Aussenwelt stehen muss.

Schon die bewusste Verdrehung der Tatsachen allein, wie sie Odysseus
empfiehlt - ohne die explizite Entwertung von Wahrheit -, ist ein Verstoss gegen die

Kooperationsmaximen; die Kommunikation wird dadurch, dass der Rede ihre Ver-

lässlichkeit entzogen wird, instabil. Eine Besonderheit liegt jedoch darin, dass das

Gespräch oberflächlich betrachtet fortgesetzt wird, dass lediglich das Publikum
und der «Lügner» wissen, dass Kommunikation nur noch scheinbar stattfindet
und dass sich Auswirkungen auf den Gesprächsverlauf erst rückwirkend ergeben.

22 S. auch den Wandel von einer «unfrommen» Handlung zu einem daraus resultierenden
«frommen» Ruf: 84-85 Sôç potOEaurov, Kdxa tôv Àoutôv xpövov KÉKÀr|ao ndvxtov EÜaEßeoraTOC ßpo-

rtöv («Vertraue dich mir an, und dann in Zukunft heisse Rechtschaffenster von allen Sterblichen»),
23 Vgl. Rose (1976) 90-91. Zu Odysseus' Nähe zur Sophistik s.u. §4.

24 Zu Odysseus' vermeintlich vorschneller Verwerfung anderer Mittel zugunsten von Lüge s.

Taousiani 2011 und unten.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



172 Gunther Martin

Mehrfach hat Überredung durch Lüge zunächst Erfolg, sie erweist sich aber

als nicht nachhaltig. Die Erfahrung des Belogenwerdens führt dazu, dass Philoktet
kein Vertrauen mehr aufbringt und sich der Kommunikation gänzlich entzieht

(s.u. §3). Anders als bei der Verschiebung der Semantik, wo die Gesprächspartner
noch kooperieren und nur die Einigung auf Begriffe schwerfällt, kommt hier die

Konversation quasi zum Erliegen (1268-1286). Wo der Glaube an den Willen des

anderen zur Wahrhaftigkeit abhandengekommen ist, besteht eine Asymmetrie,
und Kommunikation als Mittel der Verständigung ist nicht mehr möglich.

3 Verweigerung von Kommunikation

Die interpersonale Komponente von Sprache war schon bei den bisher behandelten

Schwierigkeiten immer wieder in Erscheinung getreten: Neoptolemos verfällt
in Sprachlosigkeit wegen Philoktets Verhalten; die Angemessenheit oder Semantik

bestimmter Bezeichnungen wie Lüge oder Adel wird ausgehandelt. Die aggressivste

Form, in der im Philoktet sprachliche Verständigung scheitert, rückt Sprache in
ihrem Wesen als soziale Praxis weiter in den Vordergrund: Mehrfach und auf
verschiedene Weise wird Kommunikation schlichtweg verweigert.

Der eben betrachtete Fall der Lüge stellt ein Sonder- und Übergangsphäno-

men dar: Schon hier verweigert sich ein Sprecher der idealen Kommunikation,
doch es findet formell betrachtet dennoch ein Gespräch statt. Dass eine soziale

Voraussetzung - Kooperationsbereitschaft in Form von Wahrhaftigkeit - nicht
erfüllt ist, sorgt, sobald dieser Umstand offenbar wird, für einen Zusammenbruch
des Gesprächs. In diesem Moment kann (zumindest vorübergehend) eine Situation

vergleichbar denjenigen eintreffen, die im Folgenden behandelt werden sollen:

Situationen, in denen eine Seite sich der Kommunikation verweigert. Die soziale

Komponente, die Formung und Bestätigung einer interpersonellen Gemeinschaft

durch das Gespräch, wird unterbunden.
Philoktet selbst stellt dieses Phänomen am deutlichsten heraus, wenn er seine

Rückkehr zu den Griechen fürchtet: In diesem Fall werde er wie ein Paria

unter ihnen wandeln. Er fragt (1352-1353): elra nöq ö Süapopoq éq cpcôç râS' ëp^aq

elpi; tu) TTpoaqyopoç; («Wenn ich das tue, wie werde ich Elender dann unter die

Leute gehen? Mit wem werde ich reden können?») Die Formulierung éq cpwq,

bezeichnet allgemein den sozialen Kontakt, den dann npoaqyopoq als sprachlichen

Kontakt spezifiziert. Wie Ödipus, nachdem er von seiner Befleckung erfahren

hat,25 so glaubt auch Philoktet, dass er vom Gespräch ausgeschlossen sein werde.

Schein (2013 ad loc.) weist zurecht daraufhin, dass das Wort beide Diathesen

25 OT1437 9viyrüv ipavoOpai pqSEVOi; npoaijyopoç. Vgl. auch Phil. 1066-1067 oûSÈ aoû (pwvr|ç ëti
yevijaopat tipoaipOeyKTÔç, 6AÀ' oûttoç ütiel; Die Auflösung der Sprachgemeinschaft fällt zusammen
mit dem Zurücklassen des Philoktet in Einsamkeit.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



Zur Wirksamkeit von Sprache in Sophokles' Philoktet 173

abdeckt: Philoktet wird niemanden ansprechen können und von niemandem

angesprochen werden.
Denselben Ausschluss aus der Gemeinschaft des Gesprächs lässt Sophokles

sich innerhalb des Stückes auch physisch manifestieren: Als er erzählen will, dass

Odysseus und Diomedes Philoktet nach Troja bringen wollen, nimmt der «Händler»26

Neoptolemos zur Seite, in der Absicht, Philoktet ihre Unterhaltung nicht
hören zu lassen (574). Die Information, wen Odysseus aufsuche, soll geheim
bleiben; es wird durch das leise Gespräch eine Gemeinschaft geschaffen, zu der Philoktet

aber explizit nicht gehört.
Der Vorgang, dass ein Teil der anwesenden Figuren auf der Bühne ein

Gespräch unter Ausschluss der anderen führen, ist einmalig in Sophokles' erhaltenen

Stücken und fast ohne Parallele in der griechischen Tragödie.27 Seine symbolische

Bedeutung ist immens, wie Philoktets Reaktion zeigt (578-579): ri cpr|oiv, w

naî; ri 8È Katà okôtov noté öiepnoAa Aöyotat npöc; a' ö vaußcmjt;; («Was sagt er,

Junge? Was will der Seemann heimlich mit dir aushandeln?»)28 Die Metaphorik
von ôiepjxoÀâv zeigt die soziale Bedeutung der Gesprächsgemeinschaft: Philoktet
sieht sich ausgeschlossen und entmenschlicht, herabgestuft zu einer Ware, die der
Händler in undurchsichtigen Geschäften abstösst. Statt selbst teilzunehmen, werde,

so glaubt er, über ihn verfügt. Teilhabe am Gespräch wird gleichgesetzt mit
Selbstbestimmung und gleichrangigem Status. Neoptolemos dagegen erhält die

Möglichkeit, seine Glaubwürdigkeit bei Philoktet zu erhöhen. Seine demonstrative

Verweigerung der a parte-Konversation mit dem Händler beweist (scheinbar) seine

enge - freundschaftliche und uneigennützige - Verbindung zu Philoktet, den er
eben nicht wie ein handelbares Objekt benutzt. Der Verzicht auf derartige sprachliche

Machtausübung und die Einbeziehung Philoktets (580-581 8eï 6' aürov
Àéyeiv èç ipux; ö àé^el, ttpôç aè Kàpè toûcjSe te. «Er muss aber offen sagen, was er

sagen wird, zu dir, zu mir und auch zu denen da.») binden diesen enger an Neop-

26 Zur Identität des Händlers zuletzt wieder ausführlich Gjorup (2002), Maggel (2008), Schein

(2014). Die Diskussion darüber, ob es sich hier um einen eigenständigen Charakter oder um Odysseus

in Verkleidung handelt, ist interessant, aber fruchtlos, da sie im Stück weder explizit aufgeworfen

noch beantwortet wird. Sie hat auch nur insofern Auswirkung auf die vorliegenden Ausführungen,

als sie ein weiteres Beispiel für die Instabilität der Rede (bei fehlender Sicherheit über den

«Sender») ist. Ähnlich verhält es sich mit der (noch stärker konstruierten) Frage nach der «wahren»
Identität des Herakles (s. Thévenet 2008).
27 Vgl. Eur. Ion 1520-1527. Lauschszenen oder Passagen, in denen zwei weit entfernte Charaktere

noch keinen Kontakt hergestellt haben, sind hier nicht gemeint.
28 Philoktets Reaktion ist hier noch stärker als bei Neoptolemos' Schweigen (s. §1). Auch dort
fühlt er sich zurückgewiesen bzw. ausgeschlossen, da ihm eine Antwort verweigert wird. Sophokles

zeigt hier die Verhaltensweise desjenigen, dessen Gefühl der Isolation durch die lange Einsamkeit
verstärkt wurde und sich durch den vermeintlichen Rückfall in diese Lage besonders gefährdet
sieht.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



174 Gunther Martin

tolemos und vereinfachen so die Überzeugung bzw. das Finden einer Lösung
zwischen den Charakteren.29

Sophokles führt damit vor Augen, welche Bedeutung Offenheit und
Gleichrangigkeit der Gesprächspartner haben, wenn der Dialog als soziale Praxis integ-
rativ gelingen soll. Im Verlauf der Tragödie wird ein solcher Dialog mehrfach
unterbunden,30 zunächst durch Odysseus, der, als alles auf einen Redeagon
zwischen ihm und Philoktet hindeutet, einfach die Kooperation - nicht nur auf der

argumentativen, sondern auch auf der formalen Ebene - verweigert: Der von
Odysseus' Männern festgehaltene Philoktet hat in einer Rhesis über sein Schicksal

und die Intrige gegen ihn geklagt und dargelegt, dass er in Frieden gelassen werden

möchte (1004-1044), der Chor hat in konventioneller Weise in zwei Versen

diese Rede als gewichtig beurteüt (1045-1046), und nun wäre es nach den Gesetzen

der Gattung an Odysseus, eine Erwiderung abzuliefern.31 Doch dieser lässt sich

auf kein Wortgefecht ein, sondern tut den zu erwartenden Inhalt seiner Rede in
einer Praeteritio ab: 1047-1048 JtöAA' üv Xéyeiv eyoïpi rupôç ta xoùô' ettr), e'i pot
TtapËLKOi- vûv S' èvôç Kpaxà) Aöyou («Vieles könnte ich auf seine Worte entgegnen,

wenn der Moment dazu wäre. Unter den gegebenen Umständen sage ich nur
eines.»). Er unternimmt einen nicht-argumentativen Anlauf, Philoktet zum Einlenken

zu bewegen, indem er das Gespräch vorübergehend abbricht und sich seinen

eigenen Leuten zuwendet. Er befiehlt, Philoktet loszulassen, und kündigt die
Abreise ohne diesen, aber mit dem Bogen an. Mehr als es jede brillante Argumentation

könnte, zeigt diese Verweigerung des Dialogs die (aussersprachlichen)
Machtverhältnisse und die Leere von Philoktets Versuch, mit Worten etwas zu
erreichen: Auf einen Überredungsversuch verzichtet Odysseus zugunsten der
indirekten Drohung, Phüoktet auf Lemnos zurückzulassen; und dabei soll jenem
mit dem Bogen auch noch sein einziges Mittel zur Nahrungsbeschaffung vorenthalten

werden. Der Abbruch des Agons verdeutlicht, dass die für den Dialog, selbst

bei der konfrontativen Form des Agon, nötige Symmetrie nicht vorhanden ist.32

Nicht Odysseus, sondern Philoktet selbst ist allerdings der hartnäckigste
Verweigerer von offener Kommunikation. Odysseus drückt dies schon im Vorhinein

aus, indem er festhält: où pij TriBqrai (103). In einem jüngeren Aufsatz argumen-

29 Dass genau dies für den «Händler» der Zweck des Manövers gewesen sein könnte, entwertet
nicht die grundsätzliche Beobachtung, sondern zeigt die Doppelbödigkeit des Stückes. Zur ganzen
Problematik der Unsicherheit über Wissen, Identitäten und Fakten im Philoktet vgl. Woodruff (2012)
129-133.
30 In gewisser Weise geschieht dies schon in der Eingangsszene des Stückes, wenn Odysseus

Neoptolemos seinen Plan vorerst verschweigt, damit Philoktet ihn nicht höre (11-14).
31 Zu diesem Szenentyp s. Lloyd (1992) 10-11.

32 In Wirklichkeit hat Odysseus - und hier treibt Sophokles das Verwirrspiel noch einen Schritt
weiter - Philoktet sehr wohl nötig, wie wir kurz zuvor von Odysseus selbst gehört haben (998). Doch

wären wir hier zurück beim Problem, dass ein Mangel an Wahrhaftigkeit eine andere Form von
Asymmetrie erzeugt.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



Zur Wirksamkeit von Sprache in Sophokles' Philoktet 175

tiert Akrivi Taousiani,33 Odysseus verbaue hier unnötig den Weg zu einer Lösung,
da ttelGcjü in Wahrheit das Potential zur Lösungsfindung in sich trage : Er selbst

spreche davon, dass Neoptolemos eine öpiXia marr) Kai ßeßaiog (70-71) mit Philoktet

beginnen könne, eine Basis für eine persuasive Unterredung.34 Doch Taousiani

liest eine Leerstelle im Text - das Fehlen der Probe aufs Exempel - als Beleg für
eine tatsächliche Möglichkeit, Philoktet zu überreden; zudem übergeht sie, dass

Philoktet sich auch dann, wenn er Neoptolemos' Ehrlichkeit anerkennt, nicht
überzeugen lässt.

Was wir in dem Stück sehen, ist nicht das Betrauern einer verpassten Chance

zu ehrlicher Überredung, sondern die Bestätigung, dass Überredung unerreichbar
scheint. Gegenüber Odysseus verharrt Philoktet in der Überzeugung, er werde

belogen, und negiert in der eben erwähnten Szene die göttliche Herkunft der

Weissagung (991-992): ola KàÇaveupioKeiç ÀéyEtv- Oeoùç Tiporelviov toùç Geoùç

ijieuôelç Tl0r)ç («Was für eine Rede denkst du dir da aus Schützt die Götter vor und

legst ihnen so Lügen in den Mund.»). Es entspinnt sich ein in seiner Sturheit beinahe

kindischer Wortwechsel (993-994): 06. oük, àXk' ùÀr|0Elq. r) Ô' ööoq nopeuréa.
4h. oü <pnp'. 06. èyè) ôé (pqpi. tteloteov rdös. (Od. «Nein, die Wahrheit. Du musst
dich auf den Weg machen.» Phi. «Nein, sage ich.» Od. «Doch, sage ich. Du musst

folgen.») Philoktet misstraut Odysseus' Willen zu einem symmetrischen Dialog,
und dies nach seinem Vorwissen über Odysseus und dessen lockerer Handhabung
des Wortes und der Wahrheit35 nicht unverständlicherweise (wenn auch im speziellen

Fall unbegründeterweise).
Doch auch später im Dialog mit Neoptolemos, als kein Misstrauen vorhanden

ist und damit auch kein Hindernis mehr besteht, bleibt Überredung ein unerfüllter
Wunsch: Neoptolemos hat Philoktet als Beweis seiner Aufrichtigkeit und seines

Wohlwollens den Bogen zurückgegeben und damit auf seinen eigenen Vorteil und

Kriegsruhm verzichtet, was Philoktet auch anerkennt (1310-1313): Das

Vertrauensverhältnis, das durch die frühere Lüge zerrüttet war, ist also wiederhergestellt.
Daraufhin thematisiert Neoptolemos die Unmöglichkeit des Dialogs mit Philoktet -
nicht hinsichtlich der generellen Möglichkeit eines Gesprächs, sondern eines

Eingehens auf den Gesprächspartner und von Überzeugung (wie schon Odysseus in
103 bestritten hat). Neoptolemos geht so weit, Philoktet zivilisiertes Kommunikationsverhalten

abzusprechen (1321-1323): où ô' riypüoaat, koüte aüpßouAov ôéxn>

èàv te vou0ETfi Ttq Eùvoia Aéyiov, aruyslq, noÀépLov SuapEvrj 0' nyoupevoq. («Du

bist verwildert und nimmst keinen Rat an, wenn dich jemand wohlgesinnt zu

33 Taousiani (2011).
34 Andere Argumente basieren darauf, dass Philoktet nur ausschliesse, sich von Odysseus
überreden zu lassen, nicht von Neoptolemos, und dass er auch nicht davon spreche, List sei überhaupt
das einzige Mittel, mit dem man ihn nach Troja gebracht habe, sondern nur, dass es das einzige Mittel

sei, ihn für den Transport gefangenzunehmen (dass es also andere gewaltfreie Wege gegeben
habe als List): Taousiani (2011) 438-440 zu Phil. 617-623; 947-948.
35 407-409; 633-634.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



176 Gunther Martin

etwas anhält, denn du empfindest ihn als Feind und übelgesinnt.») Er macht also

die zwischenmenschlichen Grundlagen von Kommunikation selbst zum Thema

und spricht über Verständigung als für Gesellschaften typisches Phänomen.36

Dadurch fordert er die Bereitschaft ein, den anderen nicht nur anzuhören,
sondern erst einmal grundsätzlich die Aufrichtigkeit des Gegenübers anzunehmen,
also - bis zum Beweis des Gegenteils - davon auszugehen, dass der andere die

offene, kooperative Kommunikation sucht und sich an deren Regeln hält. Damit
enden wir wiederum bei den Voraussetzungen kooperativer Kommunikation,
diesmal auf der Seite des Rezipienten, der seinerseits davon ausgehen muss, dass

der Sprecher sich kooperativ verhält.

Philoktet erfährt sodann konkreter von Helenos' Prophezeiungen hinsichtlich

der Eroberung Trojas, seiner eigenen Rolle sowie der seines Bogens und der

Vorteile für ihn selbst: seine Heilung (1333-1334) und der Ruhm als Eroberer Trojas

(1344-1347). Er hat also die volle Entscheidungsgrundlage und, da Helenos für
die Richtigkeit seines Orakels mit seinem Leben haftet, eine glaubhafte Autorität
und weitreichende Sicherheit, dass das, was jener ihm in Aussicht stellt, wirklich
eintreffen wird.

Es ist nun keine Rede mehr davon, dass Philoktet Neoptolemos nicht traue.

Trotzdem geht er nicht auf dessen Argumente ein. Er drückt dieses Dilemma des

anerkanntermassen grundlosen Widerstrebens selbst aus (1350-1351): oïpoi, xi
Spdaoj; ttwç ctmarnao) Xoyoïç rolç toùS', ôç bûvouç ûv êpoi jrapijveaev; («Weh mir,
was soll ich tun? Wie kann ich seinen Worten misstrauen, da er mir wohlgesinnt
zuredet?») Die Verständigung, so gibt Philoktet hier zu, sollte eigenüich funktionieren.

Neoptolemos' Worte erfüllen alle Kriterien: Sie sind eindeutig und, aufgrund
des eingestandenen Wohlwollens von Seiten seines neuen Freundes, unzweifelhaft.

Nur die Umsetzung der Einsicht, dass Neoptolemos ihm Gutes in Aussicht

stellt, in entsprechendes Handeln, steht aus. Die Gründe für Philoktets cmiaiia -
im Sinne eines Zweifels wie auch einer Weigerung, Folge zu leisten - bleiben
diffus: die oben zitierten Bedenken hinsichtlich seiner sozialen (und kommunikativen)

Einbindung und der antizipierte Schmerz bei der Begegnung mit seinen alten

Peinigern, zumal wenn diese Böses im Schilde führen (1353-1360). Beides ist in
gewisser Weise durch die Zusicherung, dass er als der Beste der Griechen gelten

wird, widerlegt. Auch Herakles wird diesen Punkt nicht weiter ausführen, so dass

nicht davon gesprochen werden kann, dass hier objektive Bedenken im Wege

stünden, die später ausgeräumt würden.

Wiederum scheitert Sprache, diesmal ohne dass wie zuvor Hindernisse bei
der Artikulation und semantische Ambiguität eine Rolle spielen würden. Neoptolemos'

Worte bleiben wirkungslos ; sie gehen auf jeden Zweifel ein, motivieren Philo-

36 Kyriakou (2012) 150 suggeriert einen direkten Zusammenhang zwischen der langen Periode

von Philoktets Isolation und seiner «Verwilderung». Das resultative Perfekt liypuoaai könnte diese

Deutung unterstützen, doch sollte man auch den Effekt der Erbitterung nach seiner Behandlung
durch die Griechen nicht vergessen.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



Zur Wirksamkeit von Sprache in Sophokles' Phlloktet 177

ktet aber nicht dazu, sich umzuentscheiden, sondern prallen an seiner bereits
kritisierten Verweigerungshaltung ab.

Wie eingangs dargestellt, fügt Herakles Neoptolemos' Rede inhaltlich nichts
Wesentliches hinzu. Den Ausschlag für die unterschiedliche Wirkung der beiden
Reden geben daher ausschliesslich die aussersprachlichen Komponenten der

Kommunikation, die grössere Vertrautheit bzw. das emotionale Vertrauen in Herakles

(das rationale Vertrauen, die main;, schien ja in 1350-1351 bereits vorhanden).

Sprache wird in ihrer Angewiesenheit auf die Umstände präsentiert. Es

braucht den gewaltsamen Eingriff ins Drama in Gestalt des deus ex machina,
damit Phüoktet seine marginale Haltung aufgibt und wieder in die - auch
sprachbasierte - Gemeinschaft zurückkehrt, bereit, auf andere zu hören und nicht nur
auf seiner Meinung zu beharren. Die Wiederherstellung des «Normalzustands»
eines funktionierenden Gesprächs, bei dem die Gesprächspartner willens sind,

aufeinander zuzugehen, lässt zum Abschluss die Irregularität des vorhergehenden
Dramenverlaufs noch klarer hervortreten. Sophokles deutet nochmals auf die

Wichtigkeit der sprachlichen Handlung hin, wenn er Philoktet auf Herakles' Rede

in folgender Weise reagieren lässt (1445-1447): iL <p0éypa ttoGelvöv époi rtépiijjaç,

XpdvLoç te cpavELç;, oùk aniOrjaw toIç oolç pûOotç («Der du mir deine ersehnte Stimme

sendest, nach langer Zeit erscheinst du. Nicht werde ich deine Worte übergehen.»).

Herakles wird hier in Synekdoche als «Stimme» angesprochen - nicht wie
andernorts als Haupt, Augen etc.37 Die Anrede konzentriert sich also ganz auf die

Hervorbringung von Sprache. Auch gehorcht Philoktet nicht einfach «dir/Herakles»,

also der Autorität, der freundschaftlichen Verbundenheit o.ä. des Mannes,
sondern « deinen Worten». Die Rede, die während des gesamten Stückes immer
wieder in ihrer Problematik vorgeführt wurde, tritt hier endlich als wirkungsvolle
Kraft in Erscheinung, dank einer Kombination aus Inhalt und Person, durch die

persönliche Beziehung zwischen Philoktet und dem Sprecher.

4 Redeakt und Wirkung

Dieser Gang durch die verschiedenen Hindernisse, die sich im Philoktet dem

erfolgreichen Gespräch in den Weg stellen, zeigt auf, wie Sophokles unterschiedliche

Arten des Versagens sprachlicher Handlungen thematisiert. Indem er seine

Charaktere selbst über sie sprechen und sie sich nicht nur im Vollzug darstellen
lässt, lenkt er zusätzliche Aufmerksamkeit auf diesen Themenkomplex. Sprache

37 Vgl. Herakles' eigene Worte in 1411-1412; auch an anderer Stelle ist die Betonung der Stimme

hervorgehoben: 225-235; 1066; 1295. In Sophokles' erhaltenen Tragödien werden Worte wie (pOéypa

und (poovr)pa sonst hauptsächlich von Blinden benutzt (Ödipus, Teiresias) oder dann, wenn eine Gottheit

hörbar, aber nicht sichtbar ist (Ai. 14,16). Vgl. Long (1968) 123-124. Ismenes Anrede an Vater
und Schwester als npoccpuviipara (OC 325) scheint auf die Einbindung in eine Kommunikationsgemeinschaft

im Sinne der npoaryyopot hinzudeuten.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



178 Gunther Martin

wird nicht nur zum handlungsbeeinflussenden Faktor, zum «Motiv» im Wortsinne,

sondern zum Gegenstand der Reflexion. Wir sind damit berechtigt, weiter zu
gehen und den Autor selbst als Subjekt des Denkens über Sprache zu verstehen.

Sophokles beleuchtet die Mechanismen von Sprache als Medium des Aus-
tauschs und unterzieht sie einer kritischen Bestandsaufnahme, ohne dabei jedoch
ein regelrechtes System aufzustellen. Er zeigt, wo und woran sie scheitert, und
damit auch, wo Grenzen für ihren Einsatz hegen. Gerade dadurch aber deutet er
die Bedingungen für ihr Gelingen an, und dieses Gelingen wird an der deus ex

machina-Rede idealtypisch vorgeführt. Die Hindernisse betreffen, wie gesehen,

von der physiologischen Produktion bis zur interpersonellen Ebene verschiedene

zentrale Aspekte von Sprache.
Dabei klingen im Philoktet Elemente der vorsokratischen und insbesondere

sophistischen Sprachreflexion an und machen klar, dass Sophokles sich hier mit
einem aktuellen inteUektuehen Problem auseinandersetzt und zugleich über die

bisherigen Ansätze hinausgeht.38 Die Sophisten (und zur selben Zeit beispielsweise

Demokrit) befassten sich bereits mit Synonymik und dem richtigen Gebrauch

von Wörtern (ôpGoétteia) und so auch mit der Abgrenzung von Bedeutungen.39

Wenn Neoptolemos und Odysseus also um die richtige Beschreibung für Odysseus'

geplantes Vorgehen ringen oder darum, was wirklich als «gut» zu bezeichnen ist,

dann wandeln sie damit auch auf den Spuren eines Prodikos und treten in Diskussionen

ein wie diejenige um Wortbedeutungen bei Simonides, die in Piatons Protagoras

vorgeführt wird (v. a. 340c-341e).
Besonders deutlich wird der Themenkomplex der wirksamen Rede behandelt,

ein Kernthema (und die Haupteinnahmequelle) der Sophisten. Der Odysseus
des Stückes ist von jeher als Geistesverwandter der sophistischen Denkrichtung
verstanden worden,40 vor allem wegen seiner Haltung zur Rhetorik: Deren psycha-

gogischer Wirkung räumt er den höchsten Rang ein, wenn er erklärt, dass entgegen

seinem früheren Glauben yÀwoaa - konkret die Zunge, im übertragenen Sinne

aber die Sprache als solche - und nicht etwa physische Stärke und Aktivität
(wörtlich «die Hand») die eigentlich treibende Kraft sei (96-97 Kaimig üv véoç

rtorè yÀwaaav pèv apyöv, xetpa 6' eIxov épyctTiv. «Auch ich selbst hielt als junger

38 Die Präsenz von und Auseinandersetzung mit sophistischem Gedankengut, v.a. in ethischer
Hinsicht, steht ausser Frage: Schon die Frage, inwiefern Neoptolemos seiner edlen <pùau; zuwiderhandeln

und inwiefern ihn Odysseus in einer anderen, am persönlichen Nutzen ausgerichteten
Moral unterweisen kann, deuten auf diesen Einfluss hin. Sophokles reibt sich hier an der zu seiner
Zeit modernen Debatte über die Lehr- und Erlernbarkeit von dpe-rr) und deren Inhalt: vgl. Blundell
(1987) und zur sophistischen Theorie Johnstone (2006) 268-270; zur Präsenz von sophistischen Kul-

tur(entstehungs)theorien s. Rose (1976).
39 Für eine eingehende Diskussion von ôpOoétteia bei Protagoras s. Classen (1976) 222-226:
Demzufolge berücksichtigt Protagoras den Sprecher und die Situation, aber mit dem Ziel grösstmöglicher
Präzision und Klarheit. Für eine versuchsweise sehr weitgehende sprachtheoretische Auslegung von
sophistischer Epistemologie und Rhetorik, die jedoch ebenfalls den praktischen sozialen Aspekt von
Sprache als peripher ansieht, s. Carravetta (2011) 66-71.
40 Schein (2013) 20-23, Rose (1976); s. auch o. Anm. 10.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



Zur Wirksamkeit von Sprache in Sophokles' Philoktet 179

Mann die Zunge für träge, die Hand für tatkräftig.»), also die Basis von Machtausübung

(und er ist mit dieser Meinung nicht allein).41 Seine Worte versprechen im
konkreten Zusammenhang, dass man sprachlich eine Fiktion entwerfen kann, die

Philoktet bereit sein lässt, nach Troja zu folgen. Weiter gefasst besagen sie, dass es

möglich ist, die Zuhörer rhetorisch seinem eigenen Willen zu unterwerfen und

von jedweder Position zu überzeugen. Sie setzen den Glauben an die Rhetorik als

jieiGoùç SnpioupYÔç voraus, wie sie der platonische Gorgias definiert (82 A 28

Platon Gorg. 453a. 455a).42

Auch seine praktische Haltung rückt Odysseus in die Nähe der Sophistik,
indem er die Überzeugungskraft seiner Rede mit zweifelhaften Mitteln steigert.
Auch wenn der Einsatz der Lüge nicht in der Theoriebildung der Sophisten angelegt

zu sein scheint, so entfernen sie die Rhetorik doch von dem Anspruch, wahrhaftig

zu sein: Protagoras' Lehre, dass man sowohl für als auch gegen jede These

überzeugend argumentieren könne, sowie Gorgias' Helena, die das vermeintlich
Unentschuldbare auf scheinbar solide logische Weise verteidigt, nur um am
Schluss wiederum alles als naiyviov zu entlarven (82 B 11,21), stehen dem Gedanken

absoluter Wahrheit entgegen. Protagoras' Werktitel KaxaßdAAovreq (80 B 1)

lädt dann leicht zu der Interpretation ein, dass ein Sieg im Redestreit alle Mittel
heiligt, wie ja auch Helenas gorgianischer Verteidiger vom Aöyoq... rijv i|)uxijv cma-

Tijaaç spricht (82 B 11,8).

In der Praxis lassen sich verschiedene politische Phänomene fassen, die den

Problematiken aus §2 ähneln: Im Zuge des Peloponnesischen Krieges - und wir
befinden uns mit dem Philoktet fünf Jahre vor dessen Ende - verschieben sich die

moralischen Wertkategorien und mit ihnen die Verwendung von Begriffen. Wenn

Odysseus also Konzepte wie yevvaïoç und ayaOöc; neu besetzt, so folgt er ähnlichen

Mechanismen, wie sie Thukydides in seiner «Pathologie des Krieges» (v.a.
3,82,4-5) erwähnt, wenn er die zunehmende Radikalisierung von Politik ab Mitte
der 420er Jahre beschreibt. Auch Odysseus' Entwertung der Wahrhaftigkeit, die

Ersetzung durch rhetorisch nützliche Beliebigkeiten, lässt sich nicht nur
geistesgeschichtlich, sondern auch polithistorisch festmachen: Die zeitliche Koinzidenz von
Alkibiades' letztem Aufenthalt in Athen (411-408) und dem Philoktet (409) sollte
nicht überbewertet werden, aber Parallelen bestehen zwischen den Politikertypen
der intra- und extradramatischen Wirklichkeit. Kleon und manche anderen Red-

41 Wenn Odysseus seinen jungen Protégé in dieser Art schulmeistert, ist dies keine Einzelmeinung,

sondern die Figuren des Stücks akzeptieren theoretisch, dass Worte die Realität verändern
und Sprache auf die Aussenwelt, genauer gesagt auf die beteiligten Menschen, wirkt. So sagt Philoktet,

er fürchte nicht Neoptolemos' Taten, sondern seine Worte (907 oükouv èv ok ye Spçiç- év olç 8'

aùSûc; ôkvû), wie dann auch Neoptolemos fürchtet, seine Reputation durch Reden weiter zu beschädigen

(909). Die persuasive Kraft des Odysseus, seine Fähigkeit, Dinge zu bewegen, wird nicht infra-
ge gestellt. Am Ende aber bleiben all diese Versuche der Überredung erfolglos.
42 In Philoktets Fall reicht freilich die reine, auf Wahrheit basierende Kraft des Arguments nicht
aus (103), sondern die dargestellte Wirklichkeit muss so präsentiert werden, dass sie überzeugend
wirkt.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



180 Gunther Martin

ner bei Aristophanes und Thukydides setzen um, was Sophokles vor allem in der

Gestalt des Odysseus thematisiert.43

Indem er Sprache zu einem Feld ausgedehnter Betrachtung macht, greift
Sophokles also auf zeitgenössische Debatten zurück. Doch die Gemeinsamkeiten

dürfen nicht darüber hinwegtäuschen, dass er eigene Wege geht: Er beschäftigt
sich mit Sprache nicht nur als Mittel, um die eigenen Zwecke zu erreichen, nicht

nur mit den Mechanismen, um den rhetorischen Effekt zu steigern, und nicht mit
den metaphysischen oder epistemologischen Konsequenzen.44 Er zeigt vielmehr
die Beschränktheit der zweckgerichteten Rhetorik und dekonstruiert ihre klassischen

Elemente, also Argumentation und rhetorischen Stil: Deren Mittel reichen
eben nicht aus, um die Redner die Situation mittels Rhetorik kontrollieren und die

Menschen nachhaltig manipulieren zu lassen. Das Erreichen der eigenen Ziele

hängt vielmehr von der breiteren Situation ab, wie der gesellschaftlichen Einbindung

der Beteiligten - eine langfristige Akzeptanz der Sprecher (ähnlich der

geglückten Konstruktion eines rjOoç bei Aristoteles), wie sie bei den im Augenblick
wirkenden Glanzstücken der sophistischen Rhetorik gerade nicht berücksichtigt
wird.

Der Punkt, in dem Sophokles über die Sophistik hinausgeht, liegt also in
seiner viel stärkeren Berücksichtigung kontextueller Faktoren.45 Er bettet den Pro-

zess des Gesprächs in seinen aussersprachlichen Zusammenhang ein: Er führt die

Bedingungen vor, die einen Überredungsprozess erst ermöglichen: die Bereitschaft

zu Kooperation im Gespräch, die Offenheit für die Position des anderen

und, dem zugrundeliegend, die Herstellung einer Gemeinschaft zwischen den

Gesprächspartnern. Wo die Sophistik dazu beiträgt, dass durch Sprache - d.h.

durch den Missbrauch von Rhetorik - gesellschaftliche Verhältnisse pervertiert
werden, da weist Sophokles auf die soziale Bedingtheit von Sprache hin. Die

Extremform des Ausschlusses von Gespräch und Gesellschaft ist erreicht, wenn
jemand nicht npoarjyopoç ist, wie es Philoktet für sich im Griechenlager befürchtet.

Doch wie Sophokles zeigt, genügt es noch nicht, dass man miteinander spricht.
Ein Gespräch ohne Willen zur Kooperation hat keine Aussicht auf Erfolg -
beispielsweise wenn Odysseus den Agon mit Phüoktet ins Leere laufen lässt (1047-
1051). Philoktets Misstrauen verhindert, so Odysseus, dass ein Gespräch oder eine

Rede die gewünschte Wirkung entfalten kann (1052-1053).
Odysseus konstatiert also, dass auf beiden Seiten der Wille, das Gespräch

produktiv zu machen und als Mittel zu einer Lösung zu nutzen, fehlt. Selbst dort, wo
Phüoktet das Wohlwoüen (1351 eiivouç) des Neoptolemos anerkennt und auch

dessen Argument als gültig akzeptiert, kann Verständigung unerreichbar bleiben.

43 Vgl. Blundell (1987) 328-329.
44 Vgl. Gorgias' Einsatz der Rhetorik im Beweis der Nichtexistenz der Welt (82 B 3) und Protagoras'

homo mensura-Satz (80 B 14).

45 Vgl. zu den (im Detail umstrittenen) Gegenständen der schulmässigen Rhetorik im 5. Jh. Cole

(1991) 80-94.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



Zur Wirksamkeit von Sprache in Sophokles' Phlloktet 181

Erst das tpiÀov (p0éypa des Herakles kann das letzte Hindernis überwinden. Sophokles

nimmt eine Rückbindung der Sprache an die äussere Situation vor - Sprache

wird greifbar als eine soziale Praxis.

Rhetorik allein (als Regelwerk zur Überredung) ist also nicht hinreichend für
Überredung und Verständigung; sie ist aber, wie es scheint, nicht einmal notwendig.

Sophokles führt nämlich auch die paradoxe Gegenseite vor: Wesentliche

Entwicklungen vollziehen sich, während die Konversation zwischen Philoktet und

Neoptolemos aus verschiedenen Gründen gestört ist: Erst Philoktets Unfähigkeit
zu sprechen erweckt Neoptolemos' Miüeid in einem Masse, das diesen von seiner

ursprünglichen Absicht abbringt.46 Neoptolemos wiederum verstummt, während
es in ihm arbeitet und die Rede Philoktets auf ihn wirkt. Philoktet erwartet
verzweifelt eine Reaktion (934. 951), doch sein Schweigen bedeutet gerade nicht die

Verweigerung von Kommunikation, die jener dahinter vermutet. Der äusserliche

Zusammenbruch der Gesprächssituation spiegelt nicht die innere Verbindung, die

seine Ursache ist.

Die Parteien kommen sich also in Momenten näher, in denen von aussen

betrachtet die Probleme wachsen und ein Gespräch nicht zustande kommt. Die

soziale Komponente stellt sich als «beredter» dar, als es die Sprache sein kann:
Fortschritte in der dramatischen Situation hängen nicht davon ab, dass der Dialog,
der das Drama eigentlich ausmacht, dialektisch - durch den verbalen Austausch

beispielsweise von Argumenten - zum Ziel führt. Vielmehr konstatieren und
thematisieren die Charaktere in den Fällen, in denen die Konversation zusammenbricht,

die Schwierigkeiten, einen normalen Prozess von Kommunikation zu
initiieren, um sich zu verständigen - und gerade dann nähern sich die Charaktere

einer Lösung an.

Durch das Scheitern stilisierter Rede und die Wirksamkeit in Situationen, in
denen keine oder nur unartikulierte Rede stattfindet, separiert der Philoktet die

formelle Durchführung von Konversation von ihrer Wirkung. Was in der
Sprechakttheorie als die perlokutive Kraft einer Äusserung bezeichnet wird, das heisst

ichre Auswirkung in der aussersprachlichen (aber ichterhin innerdramatischen)
Welt, wird in ichrer strikten Unabhängigkeit vom Gelingen des lokutionären Akts,
also der reinen Produktion der sprachlichen Äusserung, als auch des illokutionä-
ren Akts, d. h. der sprachlichen Funktion der Äusserung, vorgeführt.

Auf der Ebene der Lokution misslingt Phüoktet die Produktion von Sätzen,

und bei Neoptolemos wird sie durch seine emotionale Erschütterung unmöglich
gemacht. Dennoch wird ein erwünschter Effekt erzielt. Die Illokution wiederum

gelingt bei den verschiedenen Versuchen, Philoktet zur Fahrt nach Troja zu
überreden: Das rhetorische Ziel der Handlung wird verstanden, doch Wirkung zeitigt

46 Vgl. Rose (1976) 72 : «it is precisely the direct experience of Philoctetes' hideous scream of pain
[...] that precludes Neoptolemos' abandoning him. It sweeps away his narrowly selfish defenses

against the genuine pity and affection he has begun to feel for Philoctetes. Thus conditions for a

genuine social compact between them begin to emerge.»

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



182 Gunther Martin

diese Rhetorik nicht. Die Kluft zwischen dem Ziel der Äusserung und ichrer
Wirkung wird besonders deutlich beim simplen Akt der Rückgabe des Bogens an Philo-

ktet (1287-1292):

(Ne.) Sé/ou 8è XEtpoç éÇ éprjç ràSe.
<I>l. rrwç eînaç; apa Seutepov SoXoiigeBa;
Ne. tawpoa' fryvôv Zryvoç ùi|hctou aeßcu;.

<î>i. <L (piArar' elTtuv, el Xéyeic; èTrycuga.

Ne. loupyov Jiapéaicu ipavepôv. àXXà ôe^Làv

Tipoieive X£ïpa> K<ü Kpatet tüv aûv örrXwv.

(Ne.) Nimm aus meiner Hand diesen Bogen.
Phi. Was sagst du da? Werde ich ein zweites Mal hinters Licht geführt?
Ne. Nein, ich schwöre es bei der Heiligkeit des höchsten Zeus.

Phi. Du sagst mir das Allerliebste, wenn du die Wahrheit sprichst.
Ne. Die Handlung wird unzweifelhaft sein. Strecke deinen rechten Arm
aus und nimm deine Waffe in Besitz.

Der Aufforderung, den Bogen zu nehmen, kommt Philoktet nicht nach. Die
offensichtliche Illokution versteht er, traut ihr aber nicht und lehnt es daher ab, auf sie

einzugehen. Erst der Verzicht auf Verbalhandlung und die praktische Umsetzung
des Versprechens (roüpyov (pavspöv) kann seine Skepsis überwinden. Das Angebot

gelingt also erst, wenn es non-verbal vollzogen wird.
Gleichzeitig zeigt diese Stelle, wie der illokutive Akt im Lauf des Stückes gänzlich

unzuverlässig geworden ist. Philoktet hat gelernt, dass die implizierte Illokution

von Neoptolemos' Aufforderung, nämhch das Versprechen des Bogens und
damit von etwas Wünschenswertem, vorgeblich sein und den gegenteiligen Effekt
haben kann. Die ständige Lüge hat also den Gehalt von Äusserungen entkernt
oder instabil gemacht. Gleichermassen trennt Odysseus die relevante Perlokution

von der beliebig werdenden Illokution, indem er sich für unempfindlich gegenüber

dem erklärt, was Neoptolemos über ihn sage (64-66, s.o. §2). Die

(vordergründige) Illokution, in diesem Fall Vergabe von «Information» und Beschimpfung,

wird - für sich genommen - unerheblich, solange nur der gewünschte
perlokutive Effekt erzielt wird.

Die Trennung der Lokution und Illokution vom perlokutiven Effekt und die

Darstellung der Abhängigkeit der Perlokution von den äusseren Bedingungen
gehen einerseits über die sophistische Theorie hinaus und verknüpfen andererseits

Sprachreflexion und Gesellschaftstheorie. Anders als bei der Rede, wie sie die

Sophistik pflegte, lässt das Drama die Verhandlungs- und Überredungsprozesse
nicht in einem speziell dafür vorgesehenen Rahmen, sondern in einer breiter
ausgestalteten Situation und einem weniger reglementierten Format stattfinden. Das

persönliche Verhältnis der Parteien und vor allem die Vorgeschichte ist somit
individueller und prominenter. Die Kommunikation ist also weniger fokussiert auf

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



Zur Wirksamkeit von Sprache in Sophokles' Philoktet 183

den Gesprächsakt als solchen. Gerade dadurch aber nähert sich die «Versuchsanordnung»

bei Sophokles der Perspektive der modernen Linguistik an, insofern
diese Sprache und Kommunikation als einen in ein soziales System eingebetteten
Teil des Handelns betrachtet.

5 Der dramatische Konflikt des Philoktet

Letztendlich drückt sich in dieser Rückbindung des Gesprächs an den Kontext und
das soziale Miteinander ein allgemeiner Aspekt des sophokleischen Œuvres aus:

die zentrale Rolle der Gemeinschaft und der Menschlichkeit. Nur wenn die

Gespräche offen geführt werden, wenn jeder in der Gruppe bereit ist, sich nicht

nur einzubringen, sondern auch auf den anderen einzugehen - d.h. wenn die

Beteiligten die eigenen Ziele nicht absolut setzen -, kann man zu einem Konsens

finden. Wo dieser Wille nicht gegeben ist, da wird jede Interaktion sinnlos.

Neoptolemos im Philoktet ist gefangen zwischen zwei Individuen, die von
Anfang an rote Linien ziehen und somit zu keinem gemeinsamen Handeln finden
können. Dies ist der Grund, weshalb er nicht auf dem Weg ehrlicher Überzeugung

zum Ziele gelangen kann, der mit seinem eigenen (nämlich dem konventionellheroischen)

Moralkodex vereinbar wäre. Das moralische Dilemma, dass sich

Neoptolemos entscheiden muss, ob er Ruhm mit unlauteren Mittel gewinnen oder
üeber scheitern und dabei seiner ehrlichen Natur treu bleiben will (v. a. 94-95 ßoü-

Xopai S', äva^, KaÀûç ôpwv ÉÇapapmv pâAÀov rj vlkûv kokCic;. «Mein Herr, ich will
lieber anständig handeln und dabei einen Misserfolg erleiden als einen Sieg auf
hässliche Weise erringen.»), ist in der klassischen Interpretation des Stückes als

das zentrale gesehen worden.47 Dabei ist es nicht schicksalhaft, sondern

menschengemacht und hervorgerufen durch die Verwerfungen und Störungen in den

Gesprächen der Handelnden. Es lässt sich also auf die kommunikative Grundsituation

zurückführen: Odysseus' und Philoktets Unnachgiebigkeit und Unfähigkeit
zum Konsens, die Feindschaft und Ablehnung einer Kommunikationsgemeinschaft,

produzieren erst Neoptolemos' Dilemma, seinen inneren Konflikt und das

Misslingen seiner Entscheidungsfindung. Sein Schwanken ist also direkt verbunden

mit Sprachlosigkeit und dem Scheitern von Verständigung.
Wenn wir also nicht mehr die moralische Frage in den Mittelpunkt stellen,

sondern stattdessen den zugrundeliegenden Konflikt als den eigentlichen auffassen,

hat dies den Vorteil, dass alle drei Hauptcharaktere einbezogen werden.

Gegenüber Neoptolemos sind die beiden anderen dann nicht als Vertreter der
beiden Wahlmöglichkeiten untergeordnet. So, wie jeder der drei in seiner Weise von
den Schwierigkeiten der Kommunikation betroffen ist, so trägt auch jeder auf seine

Weise zu dem Patt bei, das bis kurz vor Schluss des Stückes herrscht. Das mora-

47 Lesky (31972) 246, Winnington-Ingram (1980) 283-288.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



184 Gunther Martin

lische Dilemma entpuppt sich im Stück an einem Punkt als vordergründig: Neop-
tolemos entscheidet sich für eine der beiden Möglichkeiten und verzichtet auf
Ruhm. Diese Option hätte ihm von Beginn an offengestanden - das Dilemma war
insofern selbstgewählt. Erst Herakles lenkt die Handlung abrupt so, wie sie dem

Mythos gemäss enden muss.

Die Auflösung des kommunikativen Dilemmas erfolgt zudem weniger abrupt
als das moralische: Zunächst zieht sich Odysseus zurück. Mit ihm verschwindet
auch der eine Pol der problematischen Konstellation, die Neoptolemos' Dilemma
ausmacht. Die Verhältnisse verschieben sich zugunsten Philoktets. Zwischen ihm
und Neoptolemos herrscht eine weniger verfahrene Kommunikationssituation:

Neoptolemos nimmt eine offene Haltung ein und lässt sich durch Argumente von
seiner Position abbringen, da der entgegengesetzte Einfluss des Odysseus fehlt. So

kommt es zu einer vorläufigen Lösung, doch stellt auch diese die offene Kommunikation

nicht ganz her, da Philoktet nur in seinem Ton konzilianter wird, in der
Sache aber nicht nachgibt, sondern weiterhin darauf beharrt, nach Hause

gebracht zu werden. Neoptolemos fügt sich zwar, doch nur widerwillig (1393—

1408).

Das Eingreifen des Herakles stellt vor diesem Hintergrund keinen gewaltsamen

Eingriff in die Handlung, keine plötzliche Kehrtwende mehr dar. Es

verschiebt nur abermals die Konstellation, die bereits in Bewegung gekommen war.
Nach dem totalen Stillstand wegen des Gleichgewichts zwischen Odysseus und
Philoktet und nach der vorläufigen Lösung, die durch einseitiges, widerwilliges
Einlenken ermöglicht wurde, wird jetzt eine freiwillige und alle zufriedenstellende

Einigung durch echte Überzeugung hergestellt: Die soziale Grundlage von
Kommunikation wird wieder etabliert, indem ein kooperatives und verständnisvolles

Gespräch unter Freunden stattfindet; ein reibungsfreier, idealer Diskurs zwischen
den Charakteren ersetzt den bisherigen hindernisreichen und fehlerbehafteten.48

Philoktet lässt sich gewinnen, nicht weil grössere göttliche Autorität hinter den

Worten des Zeussohnes steht, sondern weil er den Freund erkennt, der ihm den

Rat gibt.
Anders als in der moralischen Lesart, wo sowohl Neoptolemos' als auch

Philoktets Sinneswandel jederzeit möglich gewesen wäre, bringt die kommunikative

Interpretation des Konflikts eine Veränderung, die den neuen Impuls in Form von
Herakles als weiterem Mitspieler nötig hatte. Die Rede am Ende transzendiert die

Probleme in der Kommunikation, die sich im Verlauf des Stückes ergeben. Sie

stellt den Gegenentwurf zu den bisherigen rhetorischen Strategien dar und bringt
eine Lösung, der alle frei zustimmen können.

48 Man könnte hier an die Prinzipien der «idealen Gesprächssituation» nach Habermas (1973)
255 denken, «in der Kommunikationen nicht nur nicht durch äussere kontingente Einwirkungen,
sondern auch nicht durch Zwänge behindert werden, die sich aus der Struktur der Kommunikation
selbst ergeben», nämlich «wenn für alle Diskursteilnehmer eine symmetrische Verteilung der Chancen,

Sprechakte zu wählen und auszuführen, gegeben ist.»

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



Zur Wirksamkeit von Sprache in Sophokles' Philoktet 185

Wie anfangs erwähnt ist der Philoktet eine der gewaltärmsten unter den

erhaltenen Tragödien. Die Betrachtung der Gesprächsbedingungen gibt einen
Hinweis darauf, warum das so ist: Die Verwicklungen in dieser Tragödie sind zu
einem guten Teil darauf zurückzuführen, dass kein freies, offenes Gespräch der
interessierten Parteien zustande kommt und die bestehenden Konflikte somit
nicht gelöst werden können. Nur die Herakles-Rede kann dies erreichen - in einer
Weise, die Sprechakt und soziale Bedingungen glückender Kommunikation
miteinander vereinbart. Da die Charaktere des Stücks im Grunde nur damit ringen,
wessen Rede Wirkung entfaltet oder wie sie ihrer Rede zur Wirkung verhelfen,
hat sich die Situation im Vergleich zum Anfang des Stückes nicht verändert: Der

Philoktet endet nicht mit einem Kompromiss, nicht mit einer Versöhnung nach
einer Katastrophe und nicht mit einer Situation, bei der einer der Beteiligten ein
Hindernis ist, das durch seinen Tod beseitigt werden muss. Vielmehr stellt die

gesamte Handlung nur eine Verzögerung des Ergebnisses dar, das am Anfang
bereits angestrebt wurde, nämlich die Überredung Philoktets.

Wenn physische (d.h. non-verbale) Aktionen der Handlung eine neue Richtung

zu geben scheinen - bei Philoktets Ohnmacht, beim Besitzerwechsel des

Bogens und bei Philoktets Festsetzung durch Odysseus' Häscher -, so stellt sich

letztlich nur deren Bedeutungslosigkeit heraus. Die handlungshemmenden
Momente im Philoktet hegen weitgehend auf verbaler Ebene, und die Schwierigkeiten

werden, wie gesehen, von den Charakteren benannt, indem sie ihr
Sprechen, seine Bedingungen und sein Scheitern selbst wieder thematisieren. Während

die Sprache wirkungslos bleiben kann, wenn die sozialen

Rahmenbedingungen nicht damit einhergehen, kann die Unfähigkeit zu sprechen,

wenn sie Ausdruck einer näheren menschlichen Verbindung ist, den vermissten
Effekt erzielen.

In Philoktets letztem Satz des Stücks (1464-1468) rahmen zwei Schicksalskräfte,

die das Resultat der Handlung im Hintergrund bestimmt haben (polpa und
ôaipwv), den entscheidenden immanenten (menschlichen) Faktor ein.

XCÛp', & Appvou neSov 6p(piaÀov,
Kai p' EÜnXoia 7iépi|)ov dpäpiriax;,
8V0' t) peyâÀr| Motpa KopLÇei,

yvwpri te (piAwv xd) navSaptrrwp
Saipwv, öp taùT' ènÉKpavev.

Lebwohl, meerumflossenes Lemnierland.
Sende mich in ruhiger Fahrt ohne Tadel

dorthin, wohin mich die mächtige Moira bringt,
der Rat der Freunde und die aUbezwingende
Gottheit, die dies bestimmt.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



186 Gunther Martin

Der Rat/die Aufforderung in sprachlicher Form (yvojpr]) und die soziale und
emotionale Nähe des Sprechers (tpiAoq) sind zusammengekommen und haben der langen

Diskussion ein glückliches Ende bereitet.

Literaturverzeichnis

Blundell, M.W. (1987) «The moral character of Odysseus in Philoctetes», GRBS 28, 307-
329.

Carravetta, P. (2011) «Paradoxes: the sophists as philosophers of language and exist¬

ence», in: S. Arduini, Paradoxes (Rom) 61-74.
Classen, C.J. (1976) «The study of language among Socrates' contemporaries», in: id.

(Hrsg.) Sophistik (Darmstadt) 215-247 [zuerst veröffentlicht in: The proceedings of
the African Classical Associations 2,1959, 33-49].

Cole, Th. (1991) The origins of rhetoric in ancient Greece (Balümore).
Craik E.M. (1980) «Sophokles and the Sophists», L'Antiquité Classique 49, 247-253.

Davidson, J.F. (2001) «Sophocles' Philoctetes. The encounter of the generations», Wufbb
25, 27-39.

Easterling, P.E. (1978) «Philoctetes and modern criticism», ICS 3, 27-39.
Fraenkel, E. (1950) Agamemnon (Oxford).

Gjorup, I. (2002) «The emporos' new clothes: vauKXiîpou Tponoiç popippv SoXwaac; ...»,
in: B. Amden (Hrsg.), Noctes Atticae. 34 articles on Graeco-Roman antiquity and its
Nachleben. Studies presented to Jorgen Mejer on his sixtieth birthday, March 18, 2002

(Kopenhagen) 130-140.

Goldhill, S. (2012) Sophocles and the language of tragedy (Oxford).
Habermas, J. (1973) «Wahrheitstheorien», in: H. Fahrenbach (Hrsg.), Wirklichkeit und

Reflexion. Walter Schulz zum 60. Geburtstag (Pfullingen) 211-265.

Hawthorne, K. (2006) «Poliücal Discourses at the End of Sophokles' Philoktetes», ClAnt
25, 2006, 243-276.

Johnstone, Ch.L. (2006) «Sophistical Wisdom: Politikê Aretê and <Logosophia>», Philoso¬

phy and Rhetoric 39, 265-289.

Rnox, B.M.W. (1964) The heroic temper. Studies in Sophoclean tragedy (Berkeley).
Kyriakou, P. (2012) «Philoctetes», in: A. Markantonatos (Hrsg.), Brill's companion to

Sophocles (Leiden) 149-166.

Lesky, A. (31972) Die tragische Dichtung der Hellenen (Göttingen).
Lloyd, M. (1992) The Agon in Euripides (Oxford).

Long, A.A. (1968) Language and thought in Sophocles: a study ofabstract nouns and poetic
technique (London).

Maggel, A.-A. (2008) «The invention of a deceptive dialogue: reconsidering the false-mer¬

chant scene in Sophocles' Philoctetes», Arctos 42,135-146.
Manuwald, B. (2018) Sophokles. Philoktet (Berlin).
Nestle, W. (1910) «Sophokles und die sophistik», CPh 5,129-157.
Rabel, R.J. (1976) «Sophocles' Philoctetes and the interpretation of Iliad 9», Arethusa 30,

297-307.

Reinhardt, K (21943) Sophokles (Frankfurt a.M.).
Rose (1976) «Sophocles' Philoctetes and the teachings of the sophists», HarvSt 80, 49-105.

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019



Zur Wirksamkeit von Sprache in Sophokles' Philoktet 187

Schauer, M. (2002) Tragisches Klagen. Form und Funktion der Klagedarstellung bei Aischy-
los, Sophokles und Euripides (Tübingen).

Schein, S. L. (2013) Sophocles. Philoctetes (Cambridge).
Schein, S. L. (2014) «The scene with the false merchant in Sophokles' Philoktetes», Dioni-

so 4,65-81.
Taousiani, A. (2011) «où pq jtiOqrat: persuasion versus deception in the prologue of

Sophocles' Philoctetes», CQ n.s. 61,426-444.
Thévenet, L. (2008) «L'Héraklès de Philoctète. Une synthèse théâtrale du deus ex machi¬

na», Bulletin de l'Association Guillaume Budé 2, 37-65.
Woodruff, P. (2012) «The Philoctetes of Sophocles», in: K. Ormond (Hrsg.), A companion

to Sophocles (Oxford) 126-140.

Korrespondenz :

Gunther Martin
Universität Zürich
Seminar für griechische und lateinische Philologie
Rämistr. 68

CH-8001 Zürich
gunther.martin@uzh.ch

Museum Helveticum 77/2 (2020) 163-187 | DOI 10.24894/2673-2963.00019


	Das Drama der Kommunikation : zur Wirksamkeit von Sprache in Sophokles' Philoktet

