
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 77 (2020)

Heft: 1

Artikel: Se soigner soi-même et vaincre la colère : une nouvelle exégèse de
Sen., De ira 3,13,1

Autor: Malaspina, Ermanno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-880865

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-880865
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Se soigner soi-même et vaincre la colère

Une nouvelle exégèse de Sen., De ira 3,13,1

Ermanno Malaspina, Turin

Abstract: La maggioranza degli editori (compresi A. Bourgery e L. D. Reynolds) stampa la

frase con cui si apre Sen., De ira 3,13,1 seguendo una proposta di M. C. Gertz: Pugna tecum

ipse: si <vis> vincere iram, non potest te illa Incipis vincere, si absconditur, si Uli exitus non
datur. Signa eius obruamus e.q.s. All'interno di un'analisi insieme fllologica, stilistica e

filosoflca del testo, con il présente articolo si intende dimostrare che l'aggiunta di <vis> e

il ruolo attribuito alla voluntas che ne consegue non sono per nulla coerenti con la stra-

tegia di cura delle passioni di Seneca né tantomeno con la fase psicologica qui descritta,
che vede lo scontro tra il soggetto - ormai in preda ad un accesso d'ira - e le sue passioni.
Une formulazione più coerente del passo si ottiene invece facilmente attraverso una di-

versa integrazione: Si vincere iram non potes, te illa <vincit>. Incipis vincere, e.q.s.

Keywords: Sénèque, ira, voluntas, stoïcisme, traitement des passions.

Le chapitre 13 du De ira de Sénèque se trouve dans la section du texte relative au

traitement des passions, c'est-à-dire celle où l'auteur avait promis d'expliquer
quemadmodum nos ab illa [seil, ira] liberemus1. Le début de la section présente

* Cet article est un ndpepyov issu de mon travail quinquennal pour l'édition de V. Laurand,
E. Malaspina, F. Prost (éds.), Lectures plurielles du De ira de Sénèque. Interprétations, contextes, enjeux

(Berlin à paraître). Je remercie les collègues qui ont bien voulu discuter ma thèse per litteras avec moi,
Francesca Romana Berno, Luciano De Biasi, Gian Franco Gianotti, Margaret Graver, Valéry Laurand,
Carlos Lévy, Giancarlo Mazzoli, Rita Pierini, Michael Reeve, Aldo Setaioli, Chiara Torre, Anne Vial Logeay,

Jula Wildberger et Michael Winterbottom, car leurs conseils m'ont été très profitables, même si tous
n'ont pas été convaincus par ma lecture. Mon étudiante Veronica Revello a relu et amélioré la version
finale, alors que Mélanie Lucciano s'est chargée de la tâche de revoir mon français pour la publication.
Je les remercie donc grandement de leur relecture attentive; je reste néanmoins le seul responsable des

fautes et des négligences qui demeureraient.
1 Ira 3,5,2: ces mots expliquent l'impératif de desinere d'être en proie à ce vice, qui précède
immédiatement dans la phrase. Cette divisio de 3,5,2 reprend avec un ajout (le traitement de son prochain)
celle du livre II (2,18,1, ne incidamus in iram, et ne in ira peccemus. Ut in corporum cura alia de tuenda

valetudine, alia de restituenda praecepta sunt, ita aliter iram debemus repellere, aliter compescere). Il y
a donc une équivalence, au moins dans les intentions de Sénèque, entre ne in ira peccemus de

restituenda valetudine iram compescere (2,18,1) desinere nos ab ira liberare (3,5,2) et encore peut-être
iram excidere animis aut certe refrenare et impetus eius inhibere (3,1,1, qui n'est pas pourtant une

véritable divisio, cf. M. Graver dans les Lectures plurielles, cit. (n. *) et infra n. 39). Sénèque n'indique
pas le point exact où il passe des préceptes prophylactiques au traitement de la colère et il y a à ce

propos une discussion serrée aujourd'hui. Toutefois, étant donné qu'à 3,13,1 ce passage s'est désormais

produit, selon la plupart des chercheurs, je puis me dispenser d'en parler ici (pour ma part, dans

les Lectures plurielles, cit. (n. *) je passe en revue la bibliographie et j'établis le point de passage à

3,12,1). Pour un commentaire au chapitre cf. R. Huber, Senecas Schrift De ira. Untersuchungen zum
Aufbau und zu den Quellen (Diss. München 1973) 104-105; R. Malchow, Kommentar zum zweiten und

dritten Buch von Senecas Schrift «de ira» dial. 4 und 5) (Diss. Erlangen/Nürnberg 1986) 2,455^168;
P. Ramondetti, Struttura di Seneca, De Ira, II-III: una proposta d'interpretazione (Bologna 1996) 67-69.

Museum Helveticum 77/1 (2020) 59-73 | DOI 10.24894/2673-2963.00006



60 Ermanno Malaspina

quelques variantes dans les manuscrits, et n'est pas clair du point de vue de la

ponctuation. Cependant, on le trouve dans presque toutes les éditions modernes
sous la même forme, issue d'une heureuse conjecture de M. C. Gertz en 1886.

Après une revue des données de la tradition manuscrite et des corrections

déjà formulées (1.), mon but est d'examiner minutieusement l'ajout du
verbe velle proposé par Gertz, pour démontrer que cet ajout est insoutenable
sur le plan philologique, stylistique et surtout philosophique (2.). Enfin,
puisque l'exacte compréhension de ce texte permet aussi de mieux saisir la
stratégie du traitement des passions de Sénèque dans le traité, je propose une
nouvelle constitution du passage, qui, à mon avis, en justifie la logique, dans le

contexte, sujet à débats, des trois motus psychopathologiques de 2,4,1 (3.).

Je cite ici ce texte dans son intégralité:

Et ut scias quemadmodum incipiant adfectus aut crescant aut efferantur, est

primus motus non voluntarius, quasi praeparatio adfectus et quaedam comminatio;
alter cum voluntate non contumaci, tamquam oporteat me vindicari cum laesus

sim, aut oporteat hune poenas dare cum scelus fecerit; tertius motus est iam
inpotens, qui non si oportet ulcisci vult sed utique, qui rationem evicit.

Je suis conscient du fait que ce texte est trop complexe et a été trop débattu pour
pouvoir dûment en expliquer les enjeux en quelques lignes liminaires, avant de

passer à 3,13,12. Cependant, son exclusion empêcherait de poursuivre, dans l'ar-

2 Un examen complet et rigoureux des trois motus nécessiterait un livre entier, exactement ce

que nos Lectures plurielles, cit. (n. *) offrent au lecteur, en particulier dans les contributions de
C. Torre, M. Graver et T. Tieleman. Pour me borner aux données partagées par tous les chercheurs, le
motus I consiste dans les propatheiai (les réactions spontanées de l'âme qui précèdent tout choix
rationnel) et l'adsensus-synkatathesis forme le motus II, alors que la présence d'un troisième mouvement

ne semble pas correspondre au rationalisme stoïcien, qui ne donne pas d'espace à des stades
successifs à l'assentiment. Cette énigme est à l'origine d'une série d'hypothèses visant à saisir la

différence entre motus II et III et le degré d'adhésion de Sénèque à la doctrine de l'ancien Portique. Cf. e.g.

A. Bäumer, Die Bestie Mensch. Senecas Aggressionstheorie, ihre philologischen Vorstufen und ihre
literarischen Auswirkungen (Frankfurt 1982) 107-114; K. Abel, «Das Propatheia-Theorem: Ein Beitrag zur
stoischen Affektenlehre», Hermes 111 (1983) 78-97; M. Armisen-Marchetti, Sapientiae faciès. Étude sur
les images de Sénèque (Paris 1989) 48-52; P. Donini, «Pathos nello Stoicismo romano», Elenchos 16

(1996) 206-209; Ramondetti, op. cit. (n. 1) 11-27; B. Inwood, «Seneca and Psychological Dualism», dans

J. Brunschwig/M. Nussbaum (éds.), Passions and Perceptions: Studies in Hellenistic Philosophy ofMind
(Cambridge 1993) 160-183 [réimprimé dans Idem, Reading Seneca. Stoic Philosophy at Rom, (OxfordI
New York 2005) 41-64]; K. M. Vogt, «Anger, Present Injustice and Future Revenge in Seneca's De Ira»,
dans G. Wilhams/K. Volk (éds.), Seeing Seneca Whole: Perspectives and Philosophy, Poetry and Politics
(Leiden/Boston 2006) 69-72; M. R. Graver, Stoicism and Emotion (Chicago 2007) 125-132 (je reviendrai

sur l'interprétation de M. Graver infra n. 39); D. H. Kaufman, «Seneca and the Analysis and Therapy of
Occurrent Emotions», dans J. Wildberger/M. Colish (éds.), Seneca Philosophus (Berlin/Boston 2014)

119-126; R. S. Braicovich, «Estrategias terapéuticas e intelectualismo en el De ira de Séneca», Ideasy
Valores 64 (2015) 158,90-95; C. Gartner, «The Possibility of Psychic Conflict in Seneca's De Ira», British
Journalfor the History ofPhilosophy 23 (2015), 213-233. Pour incipiant adfectus cf. infra n. 24.

Museum Helveticum 77/1 (2020) 59-73 | DOI 10.24894/2673-2963.00006



Se soigner soi-même et vaincre la colère 61

ticle, l'approche philosophique, sans laquelle les approches philologique et
stylistique à 3,13,1 seraient affaiblies car incomplètes.

1 Variantes manuscrites, ponctuation et corrections au
texte

Commençons notre enquête par l'examen des données des manuscrits3:

pugna tecum ipse sivincere iram non potest, te ilia incipit vincere. si apsconditur
si illi exitus non datur signa eius obruamus e.q.s.
potest4 A' potes Ac y : illam E Ang. : incipis Ang.

Sauf pour quelques inversions adiaphores, la tradition recendor ne présente pas
d'innovations particulières, de sorte que le textus receptus, représenté ci-dessous

par les éditions de Fickert (Lipsiae 1843) et Haase (Lipsiae 1887), suit A de

près, dans la ponctuation même (qui d'ailleurs, comme toujours, et encore plus
dans le cas d'un manuscrit du xie siècle, ne doit être prise en compte)5:

Pugna tecum ipse: si vincere iram non potes, te illa incipit vincere. Si absconditur,
si illi exitus non datur. signa eius obruamus e.q.s.

Si la forme de la première partie de la phrase n'est pas du tout satisfaisante, le

sens, en revanche, est assez correct (ce qui n'est pas le cas des quelques conjec-

3 Je me base sur les apparats d'E. Hermes (Lipsiae 1905), G. Viansino (Augustae Taurinorum 1963)

et L. D. Reynolds (Oxonii 1977), en utilisant les sigla suivants: A (Milano, Biblioteca Ambrosiana, C 90

inf.), y (consensus de Città del Vaticano, B.A.V., Vat. Lat. 2214 et 2215), E (Modena, Biblioteca Estense,

a.K.5.3., Lat. 924), Ang. (Roma, Biblioteca Angelica, D.8.9.) et je souligne les passages controversés. Pour

un résumé des enjeux de la tradition manuscrite des Dialogi, cf. L. D. Reynolds (éd.), Texts and
Transmission. A Survey ofthe Latin Classics (Oxford 1983) 366-369 et E. Malaspina, Seneca, Dialogi, dans J. A.

Stover (éd.), Oxford Guide to the Transmission of the Latin Classics (Oxford à paraître).
4 Je signale que l'accord entre A et y donne la leçon de l'archétype et laisse imaginer que cette
dernière était potes (même si la rature empêche de reconnaître la main correctrice en A); par conséquent,

st est une faute de dittographie causée par te qui suit (mais cf. aussi infra n. 47). Martin de

Braga réélabore notre passage de cette façon dans son De ira 7: Puenet autem unusquisque secum ut. si
vincere iram non potest, vel celare meminerit: si exitus illi non datur. siena eius obrui possunt. D. Nardo,
«Il De ira nella tradizione manoscritta dei Dialogi di Seneca», Annali dell'Istituto Universitario Orientale

di Napoli 1 (1979) 119 et C. Torre, «Martino di Braga, De ira: un testimone indiretto per il De ira di
Seneca», Acme 56 (2003) 147-149 pensent tous les deux que Martin lisait le texte dans un état
identique à celui de A (cf. infra n. 48) et Torre ajoute justement que le potest de Martin n'est pas une preuve
à faveur de la leçon de A1: «tenendo conto che Martino, come di consueto, ha optato per la terza
persona singolare al posto délia seconda usata da Seneca, se ne deduce che anche nel testo originale a sua

disposizione ci fosse identité di soggetto tra l'imperativo iniziale (pugna) e il verbo délia prima protasi,
cioè potes» (148; cf. pugnet secum et obrui possunt chez Martin vs. pugna tecum et obruamus).
s Dans un souci de brièveté, je choisis de ne pas traiter ici les choix éditoriaux antérieurs: on
repère en tout cas les inversions des recentiores et des éditions anciennes, iram vincere et illa te, absentes

de la brevis adnotatio critica de Reynolds, dans les apparats, plus décousus, de Fickert et de Viansino.

Museum Helveticum 77/1 (2020) 59-73 | DOI 10.24894/2673-2963.00006



62 Ermanno Malaspina

tures suivantes): combattre et gagner contre «soi-même» signifie combattre et

gagner contre une âme qui est déjà la proie de la colère et donc, en dernière

analyse, contre la colère en personne. Si on ne la combat pas, la colère
«commence à gagner»6 et la victoire définitive ne pourra que lui sourire. Nous

sommes ici, comme dans le chapitre précédent du De ira, au cœur de l'innovation

sénéquienne des trois motus, dans ce no-man's-land du traitement des

passions, qui non seulement suit les interventions prophylactiques et curatives
(réalisables en amont et en aval du rnotus I7 et après l'éclat du motus II), mais aussi

précède l'impossibilité de traitement qui suit le motus III. En 3,12-13 Sénèque ne

conseille pas un comportement actif, mais la mora/dilatio. Il ne s'agit pas pour
autant d'attendre passivement jusqu'au moment où le pire sera passé, mais plutôt

d'une sorte d'arrêt émotionnel, c'est-à-dire l'inaction8, la délégation des

droits sur nous-mêmes aux amis de confiance9 et la dissimulation des traits phy-

sionomiques typiques du coléreux10.

La seconde partie, en revanche (Si absconditur [...] obruamus) n'a aucun
sens, car on donnerait l'ordre d'effacer les signaux de la colère juste quand ils

n'apparaissent plus.
Le premier à s'apercevoir de ce problème fut I. N. Madvig11, qui le résolut

brillamment, d'abord par un changement de ponctuation conduisant à la
séparation de Signa eius e.q.s., une solution qui fut adoptée à juste titre par
presque tous les éditeurs suivants, car ces mots constituent la conséquence du
raisonnement qui précède12.

6 Pour l'inadéquation psychologique de l'usage d'incipio en relation avec la colère cf. infra n. 24.

7 Sénèque s'en occupe en détails en 2,19-36, après sa divisio (cf. supra n. 1), et encore en 3,5,3-

11,4: nous y reviendrons infra au chapitre 3.

8 Ira 3,12,4 (cité infra n. 37); 12,5.

9 3,12,6 (Platon et Speusippe); 13,3 (Socrate et sesfamiliäres); 13,4, rogemus amicissimum quemque
ut tune maxime libertate adversus nos utatur cum minime illam pati poterimus, nec adsentiatur irae

nostrae.
10 3,13,2, in contrarium omnia eius indicia flectamus: vultus remittatur, vox lenior sit, gradus len-

tior; paulatim cum exterioribus interiora formantur. En 3,13,7 Sénèque prône même le recours au

metus, une passion plus grande encore que la colère, discere licet [...] ira [...] quantum sibi imperare

possit ubi metu maiore compressa est, cf. Kaufman, op. cit. (n. 2) 112-118, mais ce développement ne

concerne pas l'objet de la présente étude: cf. ma contribution dans les Lectures plurielles, cit. (n. *)

n. 88,89, 90.

11 I. N. Madvig, Adversaria critica ad scriptores Latinos (Hauniae 1873) 2,392: «Ridicula in altera

sententia condicio est, si ira abscondatur, occultam tenendam esse».

12 «L'on gagne si l'on bloque la colère. Donc il faut le faire!» (Madvig ajoute pour expliquer «Ergo

hoc efficere studeamus».)

Museum Helveticum 77/1 (2020) 59-73 | DOI 10.24894/2673-2963.00006



Se soigner soi-même et vaincre la colère 63

La mystérieuse conjecture ne13, en revanche, associé au changement de

personne d'incipio, n'a convaincu personne pour le manque de loci similesu:

Pugna tecum ipse, si vincere iram non potes. <ne> te illa; incipis vincere. si abscondi-

tur, si illi exitus non datur. Signa eius obruamus e.q.s.

Une dizaine d'années après, quand désormais la constitutio textus se basait sur
A15, Otto Rossbach, en refusant la proposition de Madvig et en supposant une

haplographie (fréquente dans les manuscrits de Sénèque, d'ailleurs), donna le

texte suivant:

Pugna tecum ipse <et> si vincere iram non potes. <non potest) te illa. Incipis vincere,
si absconditur, si illi exitus non datur. Signa eius obruamus e.q.s.

Au-delà de quelques changements mineurs16, Rossbach confirme la nécessité

d'un ajout, mais son choix d'une phrase négative détruit le sens que nous
venons d'expliquer. On assisterait dans un cas à un affrontement entre le sujet et

sa colère, dont aucun des deux ne sortirait vainqueur, auquel rien ne correspond

dans le texte. Nous y reviendrons cependant infra au chapitre 3.

Il y a ensuite un groupe de trois lectures17 qui, en dépit de plusieurs
différences, peuvent être, à mon avis, réunies du fait de leur proximité avec le

texte de A, de leur refus commun des intégrations, mais aussi du fait d'un
même malentendu: la création de la phrase unique Pugna tecum ipse, si vin-

13 Madvig n'explique pas comment interpréter son ne. Une solution, prônée aussi per litteras par
M. Reeve, est de lui donner une valeur finale: «Lutte contre toi-même, si tu ne peux pas vaincre la
colère, afin que ce ne soit pas elle qui te (vainque)», mais sous-entendre vincat me semble une brachylo-
gie qu'on ne peut accepter. J'avais pensé aussi à ne nae, «si tu ne peux pas vaincre la colère, vraiment
elle (peut) te (vaincre)», comme e.g. Helv. 9,3, ne [et] tu pusilli animi es, même si cet adverbe devrait se

trouver au début de phrase: on devrait alors apposer une pause plus forte après ipse.

14 0. Rossbach, De Senecae philosophi librorum recensione et emendatione (Vratislaviae 1888) 142.

J'ajoute au manque de loci similes l'ambiguïté de ne et la brachylogie qui oblige à sous-entendre vincat
ou vincere potest, comme on l'a vu. Des critiques semblables et encore plus serrées doivent être adressées

à G. Stégen, «Notes de lecture», Latomus 17 (1958) 737, qui parvient au résultat de Madvig, mais

sans aucune intégration: si vincere iram non potes, te illa n'aurait pas besoin de correction, car te illa
signifie te illa vincere potest. Le lecteur l'aurait compris aisément grâce à la mémoire poétique de

Verg., EcL 3,24, cantando tu ilium (se. vicisti)?, un passage auquel Sénèque ferait allusion de façon
consciente par la reprise du verbe sous-entendu; cf. G. Cupaiuolo, Introduzione al De ira di Seneca

(Napoli 1975) 155, n. 63.

15 Rossbach, op. cit. (n. 14) 141-142.

16 L'ajout de <et> n'est pas présenté comme nécessaire («fortasse praestat») et incipis est contre A y;
enfin, «ad verba autem si — potes supplendum esse pugnando vel simile ex iis quae praecedunt vix
est quod moneam» (142).

17 Proposées par G. Viansino dans son édition citée supra (n. 3) ad /oc., J. Fillion-Lahille, Le De ira
de Sénèque et la philosophie stoïcienne des passions (Paris 1984) 288-289 et Ramondetti, op. cit. (n. 1)

68-69. G. Mazzoli fait aussi une proposition semblable, mais en ajoutant une particularité pour
laquelle il vaut mieux traiter sa proposition séparément: cf. infra nn. suiv. et 49.

Museum Helveticum 77/1 (2020) 59-73 | DOI 10.24894/2673-2963.00006



Ermanno Malaspina

cere iram non potes. Par ce choix d'édition, on sépare le tecum ipse de l'ira et

on crée deux luttes semblables qui se suivent: le sujet combattrait d'abord
contre l'ira, puis, une fois la bataille perdue (et donc le motus II de 2,4 dépassé),

il combattrait contre lui-même. Cette idée irait à rencontre du monisme
stoïcien, en postulant deux entités psychologiques différentes, l'une dominée

par la passion et l'autre encore traitable18. Cependant, même si l'on veut faire
abstraction de cette impasse théorétique19, on ne comprend pas comment,
dans le cadre pragmatique sénéquien, une bataille conduite contre soi-même

et non pas contre la colère pourrait empêcher cette dernière de continuer sa

course jusqu'au motus III. Au contraire, la suite de 3,13,1-3 insiste sur l'identité

entre la colère et le soi: 3,13,1, illam quantum fieri potest occultam secre-

tamque teneamus et 3, irae Signum erat vocem summittere, loqui parcius [= vin-
cere iram] vs. 2, Cum magna id nostra molestia fiet et 3, apparebat tunc illum
sibi obstare [= pugnare secum].

Parmi ces chercheurs, celle qui a eu le plus d'écho est J. Fillion-Lahille20:

Pugna tecum ipse, si vincere iram non potes. Te illajncipit vincere? Si absconditur,
si illi exitus non datur. signa eius obruamus e.q.s.

Elle ne change pas une seule lettre par rapport à A1, mais cette fidélité paléographique

a des conséquences sémantiques insoutenables: à la séparation inoppor-

18 La conjecture de Madvig (avec ne final et sans pause forte après ipse: cf. supra n. 13) présuppose
le même malentendu. Cf. Malchow, op. cit. (n. 1) 2,456 pour des critiques convaincantes, très proches
des miennes. Je remercie G. Mazzoli d'avoir longuement discuté avec moi per litteras sur ce problème
de ponctuation, même si j'avoue que nos interprétations restent divergentes in fine, alors que nous

nous accordons sur le fait que Sénèque en 3,13,1 ne veut pas mettre en crise le monisme stoïcien.

Pourtant, à mon avis, avec la phrase unique Pugna tecum ipse, si vincere iram non potes, recommandée

aussi par Mazzoli, on court le risque de s'éloigner du monisme à moins qu'on ne donne à l'irasci dont

il est question à 3,12-13 une valeur inchoative et dynamique (cf. infra n. 40), correspondant à la
période de mora/dilatio prônée par Sénèque et précédant la véritable colère. Dans cet intervalle il y
aurait encore un «soi» distinct de l'ira et l'assentiment n'aurait encore été donné. Je ne veux rien anticiper

ici, mais tout mon article, je crois, démontre qu'en 3,12-13 nous sommes déjà après le motus II. De

surcroît, si jamais les préceptes de 3,12-13 visaient à la phase avant le motus II, il n'y aurait plus aucun
besoin du motus III, dont l'existence est en revanche la véritable énigme du De ira.
19 Pour la résoudre, il faudrait supposer une réapparition soudaine et éphémère d'une psychologie

dualiste d'origine posidonienne, ce que pourtant personne n'a osé faire; pour la présence de Posi-

donius dans De ira I—II cf. Fillion-Lahille, op. cit. (n. 17) 121-199 et la contribution d'A. Setaioli dans les

Lectures plurielles, cit. (n. *).

20 Fillion-Lahille, op. cit. (n. 17) 289, qui traduit «Lutte avec toi-même, si tu ne peux vaincre la
colère. C'est elle qui commence à vaincre? Si elle ne se voit pas, si rien n'en passe au dehors,
interdisons-nous tout ce qui peut la révéler». La proposition de Viansino, dans son édition citée supra (n. 3),

est moins incisive: Pugna tecum ipse, si vincere iram non potesJSt illamincipis vincere^si absconditur,

si illi exitus non datur: siena eius obruamus e.q.s. L'approche de Viansino, excessivement favorable

envers les apports des recentiores, rend prévisible les choix de illam et incipis (cf. supra n. 4), alors que
la correction de te en et (que Viansino, de façon bizarre, présente en apparat comme une intégration),
paléographiquement légère, est sémantiquement tout-à-fait inutile.

Museum Helveticum 77/1 (2020) 59-73 | DOI 10.24894/2673-2963.00006



Se soigner soi-même et vaincre la colère

tune tecum ipse vs. ira du début s'ajoute, à la fin, le retour au contresens du tex-

tus receptus antérieur à Madvig (Si absconditur [...] obruamus). Alors que la note
de J. Fillion-Lahille est très rapide, le troisième et dernier membre de ce groupe,
P. Ramondetti, explique minutieusement ses choix textuels21:

Pugna tecum ipse, si vincere iram non potes/Te illajncipit vincere. si absconditur,
si illi exitus non datur. Signa eius obruamus e.q.s.

Au-delà du sage retour à la ponctuation avant Signa, la phrase Te illa incipit
vincere, si absconditur implique un sens restrictif d'incipere, par lequel la signification

profonde de la phrase serait le contraire de ce qui semble: dans l'hypothèse
du abscondi, la colère commence à gagner («incomincia soltanto»), mais en vérité

elle ne gagne pas22.

Je conclus cette revue en rappelant sommairement deux conjectures qui
n'ont pas eu de succès, celles de W. H. Alexander23 et de R. Malchow24.

21 Ramondetti, op. cit. (n. 1) 68 n. 109; Eadem, L. Anneo Seneca, Dialoghi (Torino 1999) 88-89; 394

nn. 1; 2.

22 Ramondetti, op. cit. (n. préc.) 394 n. 2: «rimane [i.e. la colère] appena all'inizio délia sua vittoria
su di te - perché in effetti tu la provi dentro di te - ma non ha la vittoria compléta, perché tu non le dai
modo di uscire fuori di te, di manifestarsi all'esterno», avec la traduction «Ingaggia una lotta con te

stesso, se non puoi vincere l'ira. Essa incomincia soltanto, a vincere te, se viene nascosta, se non le

viene dato il modo di uscire fuori: seppelliamo i suoi segni». En d'autres termes, des deux informations

(«la colère a gagné, mais on peut encore la bloquer»), Sénèque répéterait la première, qui forme
le topic (te illa incipit vincere), déjà énoncé une fois (si vincere iram non potes) et évident, pour taire la

seconde, véritable focus pragmatique du discours. Évaluation plus bienveillante de cette interprétation

chez Torre, op. cit. (n. 4) 148.

23 «Seneca's Dialogi III-IV-V de ira libri très. The text emended and explained», University of
California Publications in Classical Philology (1943) 249. II propose siyincere iram non potes totam. illam
incipis vincere. si apsconditur e.q.s., où totam à la place de te est paléographiquement lourd et engage
de surcroît la division posidonienne pars-totum d'ira 2,29,1 (nec universam illam temptaveris tollere:

tota vincetur, dum partibus carpitur), qui n'est pas attestée dans le livre III. Ira 3,42,1, iram non tempe-
remus sed ex toto removeamus, que le savant cite en tant que témoignage en faveur de sa thèse, dit
exactement le contraire. Ce que Sénèque propose n'est pas d'intervenir sur une partie de la colère,
faute de mieux, mais, comme on l'a dit, de s'arrêter sur place et de ne point intervenir: cf. Malchow,

op. cit. (n. 1) 2,455 et Ramondetti op. cit. (n. 1) 68 n. 109.

24 Op. cit. (n. 1) 2,456. Par sa conjecture, Pugna tecum ipseisivincere iram non potes, te illa incipit
vincere. <Tu incipis vincere> si apsconditur e.q.s., bien plus efficace que celle d'Alexander, le texte de A
est respecté à la lettre, avec un ajout par haplographie imparfaite qui serait philologiquement
justifiable sans façon. Mais c'est le sens, malheureusement, qui ne fonctionne pas: si on ne réussit pas à

annuler la colère, ce n'est pas qu'elle «commence» à gagner, plutôt elle a «déjà gagné», du fait de sa

nature qui n'accepte pas une croissance graduelle, car dum incipit tota est (3,1,3), une conception que
Sénèque répète plusieurs fois: cf. e.g. 1,1,7, alii adfectus apparent, hic eminet; 1,8,1, nihil rationis est ubi
semel adfectus inductus est; 2,29,1; 3,13,2, st eminere illi extra nos licuit, supra nos est. Bien évidemment
Sénèque utilise ailleurs incipere en relation avec ira, mais lorsqu'il veut se référer aux débuts
physiologiques de la passion (e.g. 1,17,5, incipit [seil, ira] magno impetu, deinde deficit ante tempus fatigata;
2,1,1; 2,19,4, puerorum feminarumque irae acres magis quam graves sunt levioresque dum incipiunt;
3,4,4). La colère apparaît dans une dimension progressive seulement à 2,4,1 (cité supra au chapitre 1.),

mais là, la progression parcourt tous les trois motus et incipio décrit seulement les propatheiai, alors

Museum Helveticum 77/1 (2020) 59-73 | DOI 10.24894/2673-2963.00006



66 Ermanno Malaspina

2 Gertz et les enjeux de la volonté

Passons enfin à la solution aujourd'hui la plus commune, qui est la suivante:

Pugna tecum ipse: si <vis> vincere iram. non potest te illa. Incipis vincere, si

absconditur, si illi exitus non datur. Signa eius obruamus25 e.q.s.

Au prix de deux légères prises de distance par rapport à A (potest et incipis)26, le

texte a enfin un rythme correct et un sens clair et cohérent avec le contexte: le
combat contre soi-même coïncide avec le combat contre la colère; cette dernière

peut être néanmoins soumise, si on le veut. Pour aboutir à ce résultat, il faut
contenir la colère, sans lui donner de l'espace: c'est à cela que Sénèque exhorte
enfin son lecteur. Il n'est pas étonnant que cette solution élégante ait eu un si

grand succès.

L'ajout de vis soulève pourtant une objection, à mon avis grave, du point
de vue à la fois philologique, stylistique et philosophique. Commençons par la

philologie et le style, en rappelant le contexte de notre phrase, souvent oublié:
Nihil tibi liceat dum irasceris. Quare? quia vis omnia licere. Pugna tecum ipse: si
<vis> vincere iram e.q.s. L'ajout de vis, justifiable comme haplographie imparfaite

vis vin, est donc une répétition à courte distance. Cela n'a rien, en soi,

d'étonnant chez Sénèque, c'est, au contraire, une marque reconnue de son
style27. Toutefois, la répétition a une valeur rhétorique et expressive dans le

cadre d'un schéma anaphorique ou antithétique, qui exalte et donne sens aux
mots répétés. Ici, tout au contraire, la répétition ne se laisse encadrer en
aucune figura, ni elocutionis ni sententiae, et produit un hapax chez Sénèque et

dans la prose latine classique, en étant l'unique cas de succession vis [...] vis à

distance (7 mots dans ce cas) en dehors d'une anaphore, d'une antithèse, d'une

qu'à 3,13,1, le discours est figé sur un seul photogramme (successif, d'ailleurs, aux propatheiai) du

développement psychologique.
25 Proposée par Gertz dans son édition (Hauniae 1886), elle a été acceptée par tous les éditeurs

critiques suivants, Hermes (cf. supra n. 3), A. Bourgery (Paris 1922), Reynolds (cf. supra n. 3), sauf
Viansino (cf. supra n. 20). Elle est adoptée, entre autres, par Nardo, op. cit. (n. 4) 119 et paraît aussi dans

la plupart des traductions, e.g. J. Cooper/J. Procopé (Cambridge/New York 1995), J. Wildberger
(Stuttgart 2007) et R. A. Kaster/M. C. Nussbaum (London/Chicago 2010). Voici quelques exemples:
«Lutte avec toi-même; si tu veux vaincre la colère, elle ne peut pas te vaincre. Tu commences à vaincre,
si tu la caches, si tu ne lui permets pas de s'exhaler. Réprimons ses manifestations» (Bourgery); «Fight
with yourself. If you wish to conquer anger, it cannot conquer you. The start of the conquest is to
conceal it, to allow it no way out. We should suppress its symptoms» (Cooper/Procopé); «Ringe mit dir
selbst. Wenn du entschlossen bist, die Wut zu besiegen und unter Kontrolle zu bringen, dann kann sie

es dir nicht mehr tun. Du beginnst zu siegen, wenn sie nicht gezeigt wird, wenn sie nicht nach außen

dringen darf. Wir sollten ihre Anzeichen tief in uns vergraben» (Wildberger).
26 Cf. supra n. 4.

27 II suffit de renvoyer à A. Traina, Lo stile <drammatico> del filosofo Seneca (Bologna '1974, 2011)

31-34.

Museum Helveticum 77/1 (2020) 59-73 I DOI 10.24894/2673-2963.00006



Se soigner soi-même et vaincre la colère 67

reprise consciente et significative28. Ainsi, en raisonnant par l'absurde, il
serait philologiquement plus correct de mettre en doute une telle répétition, si

on la trouvait dans le texte, que de postuler son ajout, si on ne l'y trouvait pas.
Cette remarque seule ne serait pourtant pas suffisante pour recaler la conjecture

de Gertz: même chez un auteur avisé comme Sénèque, on peut trouver
des marques d'inattention et des tournures moins élégantes que d'ordinaire.

Toutefois, c'est surtout au niveau du sens que <vis> est inacceptable: sans

reparcourir l'histoire des études sur la voluntas chez notre auteur29, le fait que
cette faculté psychologique a un statut complexe, entre la ßobArjau; grecque30

et la tradition romaine est bien connu: il n'existe pas seulement la recta voluntas

du sage d'Epist. 95,57, mais aussi, à l'autre extrême, une forme de volition
assujettie aux vices31. C'est le cas évident de 3,12,7, vis omnia licere, alors que,
quelques mots ensuite, avec <vis> vincere iram on s'élèverait brusquement au
niveau non du sage, mais du proficiens qui possède la bona voluntas et est en

28 On notera la disharmonie du début (quia vs. si) et l'indépendance des objets (.omnia licere vs.

vincere iram) en deux phrases qui sont syntactiquement et logiquement séparées. Chez Sénèque on
trouve en revanche Phoen. 69-71 (13 mots d'intervalle, avec anaphore de vis hanc petamus?); Benef.

5,1,1 (11 mots, en antithèse, quia ita vis [...] si vis verum); Epist. 37,3 (9, en anaphore, si vis salvus esse,

si securus, si beatus, denique si vis esse, quod est maximum, liber); 97,5 (6, en anaphore, 'Vis severi illius
uxorem? dabo illam. Vis divitis huius? tibi praestabo concubitum'); 117,22 (7, en antithèse, si vis vivere,

quid optas mori?sive non vis, quid deos rogas e.q.s.). Cf. aussi e.g. Cic., Inv. 1,52 (9); Att. 12,41,3 (9); Petr.

111,12 (3); Plin., Paneg. 60,2 (10); Apul., Apol 45 (4 mots); surtout Liv. 25,6,22, vis tu mari, vis terra, vis
acie, vis urbibus oppugnandis experiri virtutem?Je n'ai pas pris en compte les cas de vis «force», qui
pourtant ne changeraient nullement le cadre.

29 Je renvoie ici par souci de rapidité à B. Inwood, Reading Seneca. Stoic Philosophy at Rome

(Oxford/New York 2005) 132-156; J. Wildberger, Seneca und die Stoa: Der Platz des Menschen in der
Welt (Berlin/New York 2006) 1,47; 2,548-549; A. Setaioli, «Ethics III: Free Will and Autonomy», dans G.

Damschen/A. Heil (éds.), Brill's Companion to Seneca Philosopher and Dramatist (Leiden/Boston 2014)

293-299, avec bibliographie.
30 SVF 3,1178, n° 431.

31 «In Seneca terms like velle, voluntas, voluntarius do not always convey the same meaning», Setaioli,

op. cit. (n. 29) 295. Dans le De ira la volonté apparaît en liaison avec la colère dans deux situations
psychologiques: le passage crucial qui produit le motus II, c'est à dire quand le sujet décide en pleine
conscience de donner son assentiment à l'impression (fautive) d'une iniuria et/ou à l'opinion (aussi
fautive) que la vengeance est la solution la meilleure. En ce cas, la colère est un voluntarium Vitium; cf. e.g.

2,2,2, ira praeceptis fugatur; est enim voluntarium animi Vitium; 2,3,4; 2,3,5, ille sequens impetus, qui spe-

ciem iniuriae non tantum accepit sed adprobavit, ira est, concitatio animi ad ultionem voluntate et iudicio
(cf. infra n. 37) pergentis; 2,10,1 («this second movement involves willing; there is motivational pull to the

suggestion of revenge. I have an affective pull to take revenge because I have been injured», Gartner, op.

cit. (n. 2) 221). Ensuite, quand la décision a été désormais prise, la volonté devient un outil de travail de la

colère, de sorte que souvent c'est le mot ira qui tient lieu de sujet de velle; cf. e.g. 1,5,2; 1,11,8; 1,18,2; 1,19,1,

habet, inquam, iracundia hoc male non vult regt Irascitur veritati ipsi, si contra voluntatem suant apparuit;
1,19,4; 3,5,5. En ce sens, le cas le plus éclatant est la description du motus III, tertius motus [...] non si oportet

ulcisci vult sed utique. Heureusement, la colère-sujet peut aussi parfois être contrainte à obéir, comme

en 3,13,7 (cité supra n. 10). Les deux situations, avant et après le choix rationnel, sont décrites côté à côté

en 1,8,1, nihil rationis est ubi semel adfectus inductus est iusque illi aliquod voluntate nostra datum est:fa-
ciet de cetero quantum volet, avec le commentaire de Ramondetti, op. cit. (n. 21) 242 n. 3.

Museum Helveticum 77/1 (2020) 59-73 | DOI 10.24894/2673-2963.00006



68 Ermanno Malaspina

quête de la bona mens32: le <vis> de 3,13,1 serait l'unique cas dans cette section
du texte où velle aurait un sens si positif et précis33.

Ce changement abrupt de sens en 7 mots entre 3,12,7 et 3,13,1 et le manque
de lien avec les usages voisins de velle, unis à la faiblesse stylistique dont on
vient de parler, deviennent une objection bien plus forte. Cependant, encore

une fois, on pourrait la repousser en disant que Sénèque, certes d'une façon
maladroite et disgracieuse, voulait précisément instituer une antithèse entre

une âme dégradée et une bona voluntas en action. Cependant, c'est la fonction
même de la voluntas dans cette évolution psychologique qu'il faut mettre en

cause: la volonté, par nature, est une fonction qui pousse à faire quelque chose.

Quand elle est pervertie, elle veut omnia licere comme en 3,12,7; à l'inverse,
quand elle se dirige vers la bona mens ou coïncide avec elle, elle aide à repousser

les vices ou, mieux encore, elle est la raison nécessaire et suffisante pour
vincere contre eux. Si cela est absolument vrai pour le sage, cela l'est de façon
moins nette pour les proficientes, car magna pars est profectus velle proficere34.

Or, quelle est, au contraire, la méthode curative que Sénèque prône ici? On l'a

vu: Sénèque ne dit pas de faire quoi que ce soit, mais simplement d'attendre, ce

qui concrètement signifie ne rien faire, s'arrêter, dans un manque absolu de

conseils constructifs pour la voluntas. Il est vrai qu'on aurait pu empêcher
auparavant l'aboutissement du motus II par un iudicium, donc par un acte de
volonté35. Mais, une fois que cet acte de volonté a été réalisé de façon viciée en

direction du motus III - et c'est exactement le cas de 3,12-13 -, alors on ne peut
plus parler d'une bona voluntas qui lutte contre le soi pour combattre et anéantir

la colère, car la volonté est désormais complètement proie de la colère et

veut, comme Sénèque le dit, omnia licere. De plus, si l'on ajoute la prémisse
mineure de l'identité entre la colère et le soi36 au fait que la volonté est assujettie

à la colère, alors la conclusion nécessaire du syllogisme est que le soi, désormais

colérique, coïncide lui aussi avec la volonté pervertie. La voluntas, par
conséquent, ne trouve sa place implicite en 3,13,1 que du côté du vice et ne doit

pas apparaître, comme le voulait Gertz, en tant que moteur positif de la lutte
contre soi-même et de la suspension des activités37.

En conclusion, l'intégration <vis> est à repousser définitivement.

32 Cf. Setaioli, op. cit. (n. 29) 296, avec renvoi à Epist. 16,1; 72,9.

33 Cf. les autres occurrences à 3,7,1; 8,7; 11,4; 12,2; 12,3. C'est seulement en 3,11,1 (non vis esse ira-

cundus? ne fueris curiosus) et en 3,12,4 iquidquid voles quale sit scire, tempori trade) que la volonté agit

positivement, mais, dans le premier cas, le conseil est encore prophylactique, avant le déclenchement

du motus II; dans le second, le contexte est beaucoup plus lâche et générique qu'en 3,13,1.

34 Sen., Epist. 71,36.

35 Ira 2,4,2, cité infra chapitre 3.; pour l'identité iudicium-voluntas cf. 2,3,5, cité supra n. 31.

35 Nous venons de mentionner cette identité au chapitre précédent, à propos de la ponctuation
entre pugna tecum ipse et si vincere iram; cf. aussi nn. 31 et 33.

37 Apparemment, 3,4,4, nonne revocare se quisque ab ira volet, cum intellexerit illam a suo primum
malo incipere? contredit mon assertion que le sujet atteint par la colère ne peut pas «vouloir» se libé-

Museum Helveticum 77/1 (2020) 59-73 | DOI 10.24894/2673-2963.00006



Se soigner soi-même et vaincre la colère 69

3 Les trois motus de 2,4,1 et la nouvelle exégèse de 3,13,1

Avant de nous demander comment émender le texte, puisque toutes les
solutions proposées jusqu'à présent ont été jugées insatisfaisantes, il faut aussi
reconnaître que la conjecture de Gertz nous a aidés à progresser vers une compréhension

plus complète des trois motus de 2,4,1 et des méthodes proposées par
Sénèque, en dépit des obscurités qui, du fait de notre auteur, demeurent. Dans

ce cadre, malgré tout, l'innovation des trois motus permet la création d'un
espace de manoeuvre pour un traitement une fois que le motus II s'est déclenché:
l'existence même de trois motus et non de deux s'explique par le désir d'offrir
une aide aux irati (après le motus II), tout en maintenant le dogme stoïcien de

l'incurabilité de la colère, comme de toute passion (après le motus III). En 2,3-4,

Sénèque avait promis de soigner par le iudicium et la voluntas; le long des livres
II—III, l'usage de ces deux facultés rationnelles se concentre surtout sur la phase

prophylactique avant et après le motus I38. On les retrouve aussi au moment
même de la naissance du motus II, qui, en étant le fruit d'un choix rationnel, si

faible qu'il soit, peut être contraint à échouer de la même façon (2,4,2, alter ille
motus, qui iudicio nascitur, iudicio tollitur).

Mais, une fois que le véritable éclat de colère s'est produit, que la

ôtaaxpotpn est entrée en action et que la voluntas est en proie aux vices, au lieu
de jeter l'éponge et respecter à la lettre l'orthodoxie de son école, Sénèque

respecte plutôt sa promesse initiale de traitement et donne des conseils cura-
tifs concernant ce que j'ai appelé le no-man's-land entre motus II et III. Cependant,

le traitement qu'il propose n'est pas complet, puisqu'il ne suppose que
l'attente, la suspension et la délégation de l'action à quelqu'un d'autre, préci¬

rer de ce vice. La situation de cette sorte d'exemplum fictum est pourtant différente, car le sujet décrit
détient non seulement la bona voluntas d'un proflciens, mais aussi ses facultés rationnelles (cum in-

tellexerit: cf. infra n. 40). S'il est donc de nouveau conscient et peut tirer profit de son expérience passée

aux prises avec la colère et ses dégâts, son état d'âme ne coïncide plus avec celui du sujet de 3,12-
13. Cependant, c'est plutôt la cible que 3,12-13 vise avec son irae dilatio: cf. 3,12,4, nemo se differt; atqui
maximum remedium irae dilatio est, ut primus eius fervor relanguescat et caligo quae premit mentem

aut résidât aut minus densa sit. Quaedam ex his quae te praecipitem ferebant hora, non tantum dies

molliet, quaedam ex toto evanescent; si nihil egerit petita advocatio, apparebit iam iudicium esse, non
iram, avec le commentaire de Wildberger, op. cit. (n. 29) 1,117. Cum voluntate non contumaci de 2,4,1

est un syntagme qui reste sub iudice et qui donc ne peut pas nous aider: ici quelques chercheurs,
comme e.g. Ramondetti, op. cit. (n. 1) 20-21; op. cit. (n. 21) 288 n. 2, pensent à une volonté qui est bonne,
mais trop faible pour s'opposer à la passion (contumax «rebelle»). D'autres, en revanche, à une
volonté viciée, déjà en proie à la colère, mais pas encore invincible, comme elle le sera après le motus III
Icontumax «obstinée», «acharnée»; l'usus de Sénèque permet les deux interprétations de cet adjectif):

c'est le cas e.g. de Malchow, op. cit. (n. 1) 1,50-51 et de Gartner, op. cit. (n. 2) 228 n. 21. Notre lecture
de 3,13,1 prônerait pour cette dernière interprétation, mais je suis conscient qu'il s'agirait d'un
argument circulaire, si utilisé isolément.
38 Je ne nie pas les hésitations, l'empiétement irrégulier dans le domaine du traitement et le

recours à des méthodes médio-stoïciennes dans le livre II: je ne puis renvoyer ici qu'aux Lectures
plurielles, cit. (n. *) ad loc.

Museum Helveticum 77/1 (2020) 59-73 | DOI 10.24894/2673-2963.00006



70 Ermanno Malaspina

sèment parce que le système conceptuel de Sénèque ne lui permet pas de faire
davantage. Dans cette phase, en effet, iudicium et voluntas ne sont plus à

disposition, on l'a vu, mais Sénèque postule toutefois quelques possibilités de

défense, car c'est seulement après le motus III que la dernière étincelle de

rationalité s'éteint (2,4,2, rationem evicit)39.

Si l'on suit cette interprétation, il reste une objection principale: quelle
serait alors la faculté psychologique chargée de guider cette lutte inégale
contre soi-même et contre la colère, une fois qu'on a découvert que même la
voluntas agit dans le camp adverse et obéit aux ordres de l'ira? Il ne faut
évidemment pas imaginer que Sénèque pouvait couper en petits morceaux l'âme
humaine contre le monisme d'école ni postuler un dualisme psychologique
entre deux instances en lutte, comme la raison et la volonté ou, pis encore,
bona et mala voluntas, ni enfin exiger de lui à ce propos une rigueur de définition

à laquelle il n'a normalement pas recours. Par conséquent, Sénèque
escamote la définition de la faculté qui lutte contre la colère, en nous disant seulement

qu'elle possède des traits rationnels (3,12,5, postquam intellexit irasci
se)40 et réflexifs (3,13,1, pugna tecum ipse; 3,13,3, ilium sibi obstare). En
revanche, il est bien plus précis sur les caractéristiques de cette lutte, qui ne
consiste pas dans une réaction positive, mais dans l'irae dilatio en toutes ses

formes41. Ce conseil, une sorte de stratégie défensive de «terre brûlée»42, à

première vue maladroit et irrégulier, constitue en vérité une solution pratique

39 II ne faut pas surestimer à mon avis l'apparente ressemblance entre cette stratégie de Sénèque
et le recours à l'r\ovxàt£tv/quiescere prôné par Chrysippe en réponse à de questions captieuses de

nature logique (cf. S. Emp. Adv. Math. 1,416; Cic. Luc. 93). Je tiens à préciser qu'en voyant dans le motus

III de 2,4,1-2 la dernière étape du procès de maturation de l'ira, je ne puis pas partager l'interprétation
donnée par Margaret Graver, op. cit. (n. 2) 125-132 et dans les Lectures plurielles, cit. (n. *). Selon M.

Graver, notamment, le motus III fait déjà allusion à la feritas dont il est question en 2,5: j'aborde la

question dans les Lectures plurielles, cit. (n. *) n. 8. Je ne suis pas d'accord non plus avec Corinne

Gartner, qui, tout en reconnaissant que «Seneca exemplifies an intermediate stance, accommodating
cases of internal conflict that fall short of conflict between anger proper and reason» (op. cit. (n. 2)

227), rationalise cependant excessivement le procédé cognitif de l'iratus présenté par Sénèque (elle ne

s'occupe d'ailleurs que des livres I et II).
40 C'est presque la même tournure de 3,4,4 (cum intellexerit, cf. supra n. 37), mais, comme je l'ai
déjà dit, les deux situations ne coïncident pas: en 3,4,4 le sujet est complètement en soi, il peut raisonner,

choisir et vouloir une action résolutive (revocare se ab ira volet); en 3,12,5 le sujet peut seulement
se bloquer et demander de l'aide. Je rappelle en passant qu'en 3,12,5 irasci, en suivant la traduction de

J. Wildberger («dass er wütend war»), n'a pas de sens inchoatif, car la passion s'est déjà installée (cf.

supra n. 18, et la contribution de M. Graver dans les Lectures plurielles, cit. (n. *) chapitre 4.).

41 Inaction, blocage des éléments physionomiques et délégation à son prochain, cf. supra nn. 8; 9;

10. À noter l'existence de deux types de mora/dilatio selon Sénèque: la morajdilatio «combative» que
nous évoquons vise à empêcher la colère de prendre pied par sa tactique d'arrêt des passions; d'autre

part se tient une attente que nous pouvons définir comme «résignée», qui est la solution nécessaire

après le motus III: elle consiste à laisser passer l'attaque, sans pouvoir en empêcher le déroulement et
les dégâts (3,1,2-3 et surtout 3,39,2-3, cf. ma contribution dans les Lectures plurielles, op. cit. (n. *) n. 78).

42 J'emprunte cette heureuse métaphore à Torre, op. cit. (n. 4) 148.

Museum Helveticum 77/1 (2020) 59-73 | DOI 10.24894/2673-2963.00006



Se soigner soi-même et vaincre la colère 71

très intelligente pour concéder un espoir de rétablissement au malade de
colère hors du stoïcisme rigoureux, mais sans mettre ouvertement en discussion

ou en crise les dogmes de l'école.

Pour revenir en conclusion à la constitution du texte, le point de départ
reste la reconstruction de Gertz, sauf que pour le passage si <vis> vincere iram,

non potest te illa, où il faut changer l'intégration et où la pratique correcte
d'intervention a été tracée par Madvig, Rossbach et Malchow43. Un tout petit
changement à <non potest> de Rossbach porterait à si vincere iram non potês,
<pôtëst> te ïllà, un crétique + chorée, aisément issu d'une haplographie imparfaite,

dont le sens serait presque complètement acceptable. Deux considérations,

pourtant, poussent à aller plus loin: du point de vue stylistique, l'anadi-
plose est une figure rare chez Sénèque prosateur44. Du point de vue du contenu,
plus encore, cette intégration comporte les mêmes défauts que celle de

Malchow, car, quand on ne peut pas s'imposer sur la colère, ce n'est pas qu'elle
«peut» ou qu'elle «commence à» gagner, mais qu'elle a déjà gagné45.

Il faut donc un ajout qui rend évident ce passage logique: le choix presque
obligé qui nous reste est de proposer Si vincere iram non potês, te illä <vincit>46.

Incipis e.q.s.: un crétique + dichorée irréprochable et la redditio en encadrement

vincere [...] vincit justifient Yordo verborum, qui ne produit absolument

pas un truisme, mais une antithèse rhétorique très sénéquienne; cela met en

évidence le principe du tiers exclu entre la victoire à jamais de la colère et le

43 Cf. resp. nn. 13; 16; 24.

44 Celle de potes n'est pas sénéquienne du tout et, sauf Cic., De orat. 3,161, n'apparaît que chez des

écrivains plus tardifs et plus «rhétoriques» (Apul, Flor. 17; Fronto 4,3,7; Quint., Deel. 371,2).

45 Cf. supra n. 24. Une solution élégante pour remédier à cette critique serait d'interpréter possum
dans le sens d'«avoir le pouvoir» (cf. ThlL s.v. 10,2,127,67, «de potestate quae inest alicui», en particulier

10,2,128,29-39) et non pas d'«être permis» ou de «parvenir à». C'est l'exégèse prônée per litteras

par Carlos Lévy: «si tu n'as pas le pouvoir de la vaincre, c'est elle qui va en avoir le pouvoir. Il s'agit de

savoir de quel côté va se trouver la puissance, compte tenu du fait qu'on ne peut pas sortir de

l'alternative: ou c'est toi ou c'est elle. On aboutit ainsi à une forme de dualisme qui n'est pas de l'ordre de

l'ontologie mais de la dynamique. Le verbe possum dans cette perspective ne signifie pas la possibilité
mais la puissance». L'usus de Sénèque accueille cette valeur dans cette section du De ira (e.g. 3,6,2, quis

se regere potuit inmissum?; 3,13,7, cité supra n. 10) et j'avoue que <potest> serait ainsi acceptable. Pourtant,

au-delà du problème de l'anadiplose (cf. n. prec.), qui demeure, cette lecture me semble affaiblir
elle aussi l'évidence et la force du discours de Sénèque, qui est ici pragmatique et réaliste, alors que

<potest> «en avoir le pouvoir» rétrograde l'avertissement moral de l'acte à la puissance et de la

pratique à la théorie. Il est vrai que «faire x» présuppose «avoir la puissance de faire x», mais «avoir la

puissance» n'implique pas nécessairement la mise en acte de cette puissance, qui est en revanche le

véritable centre du discours.

46 <vincet>, préféré par R. Pierini et A. Setaioli per litteras, serait métriquement équivalent, mais

l'immédiateté de la victoire me semble prééminente - ou même sa préséance: je trouve en ce sens plus
difficile de résister à la tentation d'ajouter un passage aspectuel infectum-perfectum par <vicit>, aussi

métriquement équivalent et prôné per litteras par M. Winterbottom. L'affaiblissement de l'haplogra-

phie y ferait pourtant difficulté (cf. aussi n. suiv.).

Museum Helveticum 77/1 (2020) S9-73 | DOI 10.24894/2673-2963.00006



Ermanno Malaspina

maintien du contrôle rationnel sur soi-même47. Enfin, la genèse de la faute est

justifiée par l'haplographie imparfaite vincit incipis48.

Pour terminer, la phrase suivante pourrait se présenter aussi dans la

forme proposée ingénieusement par Giancarlo Mazzoli si <non> absconditur, si

illi exitus [non] datur49, qui a la qualité de maintenir le incipit de A par un «slit-

tamento di non», produit in scribendo par le copiste même50. Pourtant, je
préfère maintenir le texte de Gertz, avec la modification de la personne de incipit
en -is, causée par la concordance apparente avec illa51. Comme je l'ai dit
plusieurs fois, la dimension progressive (incipere vincere) convient bien plus aux
efforts pénibles de l'homme en lutte contre soi-même qu'à la colère, qui,
comme on l'a vu, dum incipit tota est52.

Voici donc le texte que je propose:

Pugna tecum ipse. Si vincere iram non potes, te illa <vincit>. Incipis vincere si

absconditur, si illi exitus non datur. Signa eius obruamus e.q.s.

Lutte avec toi-même. Si tu ne réussis pas à vaincre ta colère, c'est elle qui te vainc. (En

revanche,) tu commences à la vaincre si elle se cache, si tu ne lui permets pas de

ressortir. Nous devons enfouir ses symptômes etc.

ipse. Si... vincere si... datur. Signa dist. Madvig ipse si... vincere. Si... datur signa
A edd.: <vis> vincere Gertz: potes Ac y potest A1 potes, <non potest> Rossbach potes,

47 Le tertium non datur et la collocation en redditio de vincere [...] vincit rappellent de près la clause

de Dial. 2,15,3, qui dicit illud tolerabile sapienti, illud intolerabile, et animi magnitudinem intra certos

fines tenet, male agit: vincit nos fortuna, nisi tota vincitur (je remercie F. R. Berno qui m'a signalé ce

passage; à noter aussi l'usage du présent vincit, cf. n. préc.) et particulièrement celle d'Epist. 92,26, aut
vincatur oportet aut vincat (seil, virtus). À la place de la redditio, un ordo verborum anaphorique (Si

vincere iram non potes, <vl(n)cit> te illà) serait lui aussi métriquement équivalent et parfaitement sé-

néquien. Pourtant, la genèse de la faute serait moins limpide (cf. n. suiv.), même envoyant dans potest
te de A' un vestige de potes<vi(n)ci>t te (au lieu d'une plus simple dittographie de t(e), que je continue à

préférer: cf. supra n. 4).

48 Ou même vincitinc en scriptio continua avec l'abréviation ancienne, antérieure au passage en
minuscule. Après cette chute, le passage de incipis à it s'imposa nécessairement à cause de la ponctuation,

qui isolait la phrase te illa incipis vincere, dépourvue de sens. Alors que cette deuxième étape a pu
se produire très tard et même en A, l'haplographie est ancienne, comme probablement Martin de

Braga le confirme (cf. supra n. 4). Torre, op. cit. (n. 4) 148-149 estime que le texte de son De ira «non si

oppone al mantenimento del testo tradito» et que Martin «riteneva dotato di senso» ce passage, mais,
à mon avis, le fait qu'il omet juste te... vincere amène à imaginer que vincit était déjà tombé et que
l'absurde te illa incipis vincere ne le convainquait pas; en effet, vel celare meminerit qui le remplace est

un «autoschédiasme» de Martin, puisque le verbe celo n'a pas d'occurrences dans les Dialogues.
49 Communiquée per litteras dans Rarnondetti, op. cit. (n. 21) 88. Je cite ici la conjecture complète,

Pugna tecum ipse, si vincere iram non potes. Te illa incipit vincere, si <non> absconditur, si illi exitus [non]
datur. Signa eius obruamus e.q.s. (cf. supra nn. 17 et 18).

so Ou encore, de façon pourtant inutilement plus compliquée, en deux étapes, par une omission de

non réintégré ensuite au mauvais endroit.
51 Cf. supra n. 48.

52 Cf. supra n. 24.

Museum Helveticum 77/1 (2020) 59-73 | DOI 10.24894/2673-2963.00006



Se soigner soi-même et vaincre la colère 73

<potest> malit Lévy: <vincit> Malaspina (an <vicit> ?): incipis vincere Ang. -pit vincere
A -pit vincere. <Tu incipis vincere> Malchow: <non> absconditur... [non] datur Maz-
zoli.

Correspondance:
Ermanno Malaspina
Corso Duca degli Abruzzi 36

1-10129 Turin
ermanno.malaspina@unito.it

Museum Helveticum 77/1 (2020) 59-73 | DOI 10.24894/2673-2963.00006


	Se soigner soi-même et vaincre la colère : une nouvelle exégèse de Sen., De ira 3,13,1

