Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 77 (2020)

Heft: 1

Artikel: Soffrendo lo stolto impara : sofferenza meritata ed immeritata nel mito
di Prometeo e delle eta dell'uomo

Autor: Lombardi, Michela

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-880862

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-880862
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Soffrendo lo stolto impara

Sofferenza meritata ed immeritata nel mito
di Prometeo e delle eta dell'uomo

Michela Lombardi, Roma

Abstract: 1 miti esiodei di Prometeo e delle cinque eta rappresentano una riflessione
sulla diversa natura della sofferenza umana, quella per cosi dire immeritata la cui ori-
gine viene individuata nell’eredita di un destino riconducibile all’inganno e alla ribel-
lione di Prometeo, e quella meritata che scaturisce dalla scelta consapevole del male,
che provoca la punizione divina. Il pessimismo ispirato dal degrado morale dell'uomo
convive con l’'auspicio e la speranza di un cambiamento da cui scaturisce PFammonimen-
to a cambiare strada ed a seguire la via della giustizia nella convinzione che la sofferen-
za dello stolto, che patisce gli effetti della punizione divina, possa trasformarsi in una
via di conoscenza e di riscatto morale.

Keywords: Esiodo Opere, Prometeo, mito delle cinque eta.

Nei poemi omerici 'uomo é definito la creatura «piu miserevole tra tutti gli esseri
che respirano e camminano sulla terra»'. L'origine di tale condizione viene spie-
gata nei miti esiodei di Prometeo e delle cinque eta in cui si prospetta all’inizio
della storia umana uno stato di beatitudine che assimila la condizione umana a
quella divina ed il suo evolversi in una direzione contraria segnata dal limite e
dalla sofferenza. Ma, se il mito di Prometeo riconduce tale sofferenza al determi-
nismo del fato, quello delle cinque eta individua un’ulteriore motivazione nella
responsabilita morale e, prefigurando la possibilita di un’inversione del processo
involutivo attraverso il trionfo della giustizia, sottrae potenzialmente la storia
umana al destino delle distruzioni periodiche, introducendola in una prospettiva
storica evolutiva. Il nesso tra i due miti? viene a delinearsi negli Erga attraverso
associazione analogica che ordina la struttura tematica del poema?3,

1 I1.17, 446-447 o0 pév yap ti mov goTv 6L{upwTEPOV AVEPOGS [ MaVTWV dooa Te yalav L mveiel
1e Kal €pmeL é richiamato in Od. 18, 130-137 ov8év axi8votepov yala Tpépel avBpuwmnoto, dove si
coglie la fragilita della condizione umana che alterna la falsa speranza di trascorrere la vita senza
sofferenze con la sopportazione delle disgrazie inviate dagli dei.

2 Sulle corrispondenze tra i due miti vd. J. P. Vernant, Le mythe hésiodique des races. Essai
d’analyse structurale, «<RHR» 157 (1960) 21-54, rist. in Mythe et pensée chez les Grecs: Etudes de
psychologie historique (Paris 1965) 15-90, part. 62-63.

3 Sull’associazione analogica di idee ed immagini G. Arrighetti, Esiodo. Teogonia (Milano ?1989)
173; W.]. Verdenius, Hésiode et son influence, <Entretiens sur 'antiquité classique», Tomo VII (Fondation
Hardt) (Genéve 1960). Sulla complessa struttura degli Erga vd. W. Nicolai, Hesiods Erga, Beobachtungen
zum Aufbau (Heidelberg 1964). Puo individuarsi una sequenza di unita tematiche cosi articolata: A
proemio (vv. 1-10); B contesa buona e cattiva; ricchezza giusta e ingiusta (vv.11-26); C prima allocuzione
a Perse con riferimenti alla realta personale (vv. 27-41); D causa mitica della sofferenza umana e della
necessita del lavoro (mito di Prometeo e Pandora, delle cinque eta dell'luomo, apologo dello sparviero

Museum Helveticum 77/1 (2020) 13-23 | DOI 10.24894/2673-2963.00007



14

Michela Lombardi

Due sono ilivelli di significato del mito: al valore storico-pragmatico riferi-
bile ad un evento della storia divina ed umana si affianca una valenza paradig-
matica di ordine etico-teologico. La possibilita che sussistano significati celati
dietro I'involucro esteriore del racconto induce quindi ad approfondire l’'esegesi
ben oltre il nesso immediato con il contesto gnomico della parenesi. Il racconto
assume infatti un valore esemplare e apodittico?, configurandosi come un exem-
plum narrativo simile alle parabole di cui si ha attestazione nella letteratura sa-
pienziale. Tale corrispondenza non stupisce vista l'affinita tra 'epos esiodeo e la
pill antica letteratura sapienziale® a cui si richiamano le stesse modalita
espressive ed argomentative degli Erga®.

(vv. 42-212); E seconda allocuzione a Perse; fede nella giustizia divina; ixn e UBpis e loro effetti;
visione religiosa della storia umana (vv. 213-247); F allocuzione a giudici corrotti (vv. 248-273); G terza
allocuzione a Perse; giustizia come dono divino; scelta morale dipendente da conoscenza associata a
volonta; etica del novog; insegnabilita della virt (vv. 274-297); H quarta allocuzione a Perse; lavoro/
giustizia/virtl; ricchezza giusta e ingiusta (vv. 298-326). La prima unitd tematica nei vv. 11-26
corrisponde nella struttura anulare all’'ultima nei vv. 298-326, che riprende ed amplifica il tema della
connessione tra lavoro, giustizia e virtu e della ricchezza giusta e ingiusta, concludendo la riflessione
sulla giustizia con particolare riguardo all’acquisizione della ricchezza. Le allocuzioni a Perse ai vv. 10,
27, 213, 274, 299 scandiscono le cesure tra le sezioni gnomiche legate fra loro da nessi analogico-
intuitivi. Completano I'analisi delle problematiche morali i vv. 274-297 in cui si asserisce l'origine
divina della giustizia, la responsabilita soggettiva nella scelta morale e l’etica del ponos, riconducendo
la virtu alla buona predisposizione naturale ed alla disponibilita ad accogliere 'insegnamento altrui.
L’atto in cui si esprime la responsabilitd morale & identificato in Hes. Op. 282-283 (8¢ 8¢ ke paptupinow
¢kwv émiopkov opocoag / Pevoetal) nella menzogna volontaria dello spergiuro, che richiama il
giuramento con cui 'uomo malvagio dell’eta del ferro danneggia con false parole 'uomo migliore in Hes.
Op. 193-194 (BAaeL 8 O kakog oV dpelova pdta / pdBolotl okoAlolg vénwv), confermando il legame tra
la descrizione dell’eta del ferro e la riflessione gnomica successiva dei vv. 274-297 in cui si individua
nella responsabilita morale la causa del degrado dell’'umanita nel tempo del poeta.

4 Per gli esempi dimostrativi nella poesia esiodea rimando al mio studio Chaos e ade in Hes. Th.
720-781, «Hermes» 140 (2012) 1-24.

5 Per linflusso della letteratura sapienziale sulla poesia greca gnomico-parenetica vd. W. Bur-
kert, Da Omero ai Magi. La tradizione orientale nella cultura greca (Venezia 1999) 42, sulle Opere di
Esiodo vd. L. Di Benedetto, Elementi di letteratura sapienziale del vicino Oriente nelle Opere e giorni,
«Eikasmos» 22 (2011) 15-21. Quella della definizione del genere letterario degli Erga € una vexata
quaestio. Tra le ipotesi piu attendibili quella di P. Friedlander (YIIOTHEKAI «Hermes» 48 (1913) 558
616), che sostiene 'appartenenza al genere delle hypothékai anche sulla base del riferimento agli
Erga come hypothékai nell’epigramma IG VII 4240. H. Diller (Die dichterische Form von Hesiods Erga,
Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften und der Literatur Meinz, Geistes - und sozialwis-
senschaftliche Klasse, Nr. 2, 41-69, Wieshaden 1962) obietta che nel genere gnomico-parenetico non
possono trovar luogo racconti mitici e favolistici, pur presenti negli Erga, e propone di considerare le
Opere come la prima attestazione del genere del A0yog napatvetikog di cui si hanno precedenti attes-
tazioni nella narrazione omerica nel discorso di Fenice ad Achille nel IX canto dell’Iliade, su cui vd.
M. Noé, Phoinix, Ilias und Homer:Untersuchungen zum neunten Gesang der Ilias (Leipzig 1940).

6 Si vedano ad es. le yv@dpay, su cui vd. E. Ahrens, Gnomen in griechischer Dichtung (Halle
1937); K. Bielohlawek, Hypotheke und Gnome: Untersuchungen iiber die griechische Weisheitsdich-
tung der vorhellenistischen Zeit, Philologus Supplementband 32, Heft 3 (Leipzig 1940), gli exempla
anche narrativi di argomento mitico, storico, favolistico, gli ammonimenti rivolti ad un interlocu-

Museum Helveticum 77/1 (2020) 13-23 | DOI 10.24894/2673-2963.00007



Soffrendo lo stolto impara

Per comprendere il significato che questi miti assumono nella ricostru-
zione esiodea della storia umana & necessario analizzarne la struttura narrativa
ed individuarne le innovazioni motivate dalle concezioni teologiche ed etiche
del poeta.

Il mito di Prometeo viene diversamente narrato nella Teogonia e nelle
Opere’ e questo fa pensare all’elaborazione di varianti sincroniche funzionali al
diverso contesto tematico, ma anche a diverse occasioni di recitazione. Non sap-
piamo se quella esiodea sia la prima attestazione del mito narrato anche nella
Titanomachia ciclica di dubbia attribuzione a Eumelo di Corinto o Arctino di
Mileto® E’ comunque verosimile che Esiodo abbia elaborato il mito sulla base di
un archetipo di cui si hanno riscontri nella mitologia vedica®: Prometeo ricorda
infatti Matarisvan, un eroe che porta il fuoco sacro (Agni) dal cielo sulla terra
perché venga usato nei sacrifici. La stessa natura semidivina di Matarisvan ri-
chiama quella di Prometeo che appartiene alla prima generazione divina dei
Titani. Centrale nel mito vedico la sottrazione del fuoco di cui il ladro divino
Pramathyus/Prometeo sarebbe l'artefice®. L'idea del furto convive con quella
del dono secondo una logica bipolare: 1a sottrazione illecita genera un conflit-
to nel mondo divino di cui pure fa parte Prometeo, cosi come il dono favorisce
I’'unione con la realtd umana a cui vanno i benefici di Prometeo. La pijtig eser-

tore reale o fittizio, di cui si ha riscontro negli insegnamenti di Amenemhet I al figlio Sesostris I
nella letteratura egizia e quelli di Shuruppak al figlio Ziusundra in quella accadica.

7  La presenza delle stesse figure e miti in opere diverse dello stesso autore é tutt’altro che in-
solita nella poesia arcaica: il caso del mito di Prometeo nel corpus esiodeo (Teogonia, Catalogo,
Erga) & discusso da A. Casanova, La famiglia di Pandora. Analisi filologica dei miti di Pandora e
Prometeo nella tradizione esiodea (Firenze 1979). Sulla duplice versione del mito nella Teogonia e
negli Erga vd. ]. S. Clay, Hesiod’s Cosmos, Cambridge 2003, 100ss., in particolare 126s. Prometeo fi-
gura anche come padre di Deucalione nel Catalogo (frr. 2-4 M.-W.).

8 Cosi Ateneo, Deipn. I 22¢; VII 277d. Sulla Titanomachia ciclica vd. F. G. Welcker, Der epischen
Cyclus oder die homerischen Dichter, I-1I (Bonn *1865-?1882) II, 414-420; W. Kranz, Studien zur an-
tiken Literatur und ihrem Fortwirken (Heidelberg 1967) 96; M. L. West, Eumelos: a Corinthian Epic
Cycle?, «|JHS» 122 (2002) 109-133, part. 113-114; A, Debiasi, L’epica perduta (Roma 2004) 71.

9 Il nucleo originario del mito si puo ricostruire attraverso I'etimologia del nome di Prometeo da
ricondursi non a pav@avetv («colui che vede prima, che prevede»), ma alla radice indoeuropea *pie da
cui deriva il vedico pramath «rubare», ma anche «accendere il fuoco sacrificale», e pramathyus «ladro».
Termini etimologicamente connessi al vedico pramath «rubare» sono pramatha, che indica I'arnese usa-
to per produrre il fuoco, e pramantha «colui che produce il fuoco con lo sfregamento». Manthana e ma-
thana dalla stessa radice del gr. pavBavetv indicano il bastone rituale per accendere il fuoco. Possibile
l'estensione analogica del significato da «accendere il fuoco» a «accendere la mente» e quindi «appren-
dere». Verrebbe cosi individuata la connessione tra la pili antica etimologia del nome di Prometeo con-
nessa a prarmath «rubare» e la radice di pavavewv a cui si riconduce comunemente il nome di Prometeo.
Cosi B. W. Fortson, Indoeuropean Language and Culture: an Introduction, 2 ed. (Hoboken 2009) 27.

10  A.Gehrlach, Diebe. Die heimliche Aneignung als Ursprungserzdhlung in Literatur, Philosophie
und Mythos (Miinchen 2016) 12, 99ss., considera Prometeo, al pari di Hermes, come un eroe cultu-
rale il cuiruolo é incentrato sul motivo del furto.

11 Sulla compresenza di questi due motivi che rientrano in una logica parallela vd. A. Gehrlach,
Diebe, op. cit. (n. 10) 123ss.

Museum Helveticum 77/1 (2020) 13-23 | DOI 10.24894/2673-2963.00007

15



16

Michela Lombardi

citata nell'inganno'?, espressione di sapienza e abilita intellettuale, avvicina
Prometeo sia ad Enki/Ea'3, divinita del pantheon mesopotamico, che al tricks-
ter', figura archetipica del racconto popolare che risolve con furbizia situazio-
ni intricate. E’ verosimile ipotizzare nel Prometeo esiodeo la contaminazione
tra la funzione archetipica del ladro divino Pramathyus e figure del mito e del
racconto popolare dotate di sapienza e abili nell’inganno, come Enki. Quest’ulti-
mo aspetto verra maggiormente valorizzato nel mito eschileo di Prometeo in
rapporto alla civilizzazione umana®.

La valenza eziologica del mito esiodeo non riguarda il fuoco, ma la condi-
zione esistenziale umana: il furto del fuoco & infatti subordinato alla sottrazione
del fuoco con cui Zeus vuole punire gli uomini per I'inganno del sacrificio ordito
da Prometeo e quindi alla contesa tra Prometeo e Zeus. Marginale il nesso tra
fuoco e sacrificio, che invece sussiste nella tradizione vedica di Matarisvan, che
porta il fuoco sulla terra perché sia usato nei sacrifici.

Per quanto riguarda poi la tradizione preesiodea del mito delle cinque
eta'® possono individuarsi due diversi archetipi: quello dei cicli cosmici'” e
quello dell’etd del mondo'® a cui appartiene il mito del paradiso primordiale e

12 La capacita di ordire inganni é attribuita al titano in Hes. Th. 547, 560.

13 Enki (sumerico) /Ea (accadico), figlio di Tiamat e di Anu, svolge un ruolo nella creazione del-
I’'uomo insieme alla dea Ninmah ed é assimilato a Crono da Berosso (FgrHist 680 F 9). Vd. Reallexi-
kon der Assyriologie (Berlin-Leipzig 1938) s.v. Enki; ]J. Bottero-S. N. Kramer, Uomini e dei della Me-
sopotamia: alle origini della mitologia (Milano 1992) 191-192. Per le analogie con Enki vd. S. West,
Prometheus Orientalized, «MH» 51 (1994) 129-149.

14  Sul personaggio mitico del trickster vd. P. Radin, The Trickster, a Study in American Indian
Mythology. With Commentaries By Karl Kerenyi and C. G. Jung, New York 1956; S. Miceli, Il demiurgo
trasgressivo. Studio sul trickster (Milano 2000).

15 Diversamente S. West, Prometheus Orientalized, op. cit. (n. 13) propone una netta distinzione
tra il Prometeo-trickster esiodeo e il Prometeo civilizzatore eschileo. Sul mitologhema di Prometeo
in Esiodo ed Eschilo vd. K. Kerényi, Miti e misteri, tr. it. (Torino 1979) 150.

16 Sul mito vd. B. Gatz, Weltalter, goldene Zeit und sinnverwandte Vorstellungen (Hildesheim 1967);
J. Defradas, Le mythe hésiodique des races. Essai de mise au point, «’Information littéraire» 4 (1965)
152-156, che individua una sequenza cronologica lineare a differenza di J. P. Vernant, Le mythe hésio-
dique des races, op. cit. (n. 2) e «RPh» (1966) 247-276, che invece prospetta uno schema ciclico ed una
struttura associativa binaria antinomica tra eta dell’oro e dell’argento, eta del bronzo e degli eroi ed
una sorta di bipolarita strutturale (0Bpg/6ikn) nell’eta del ferro nella prospettiva della nascita di una
nuova eta positiva posteriore a quella del ferro. L’analisi di Vernant prende spunto da quella di V.
Goldschmidt, Theologia, «REG» 68 (1950) 33-39, che ipotizza nel racconto esiodeo la sintesi del mito
genealogico delle eta con uno schema mitico primitivo sulla struttura del mondo divino articolata in
dei, demoni, eroi, morti.

17 1l mito dei cicli cosmici ¢ in Eraclito e nella teoria stoica della conflagrazione ciclica del cos-
mo. Sulla genesi del mito dei cicli cosmici vd. M. Eliade, Le Mythe de I’Eternel Retour (Parigi 1949) e
Mito e realta, tr. it. (Torino 1966) 81-87; sulla sua origine preellenica M. Untersteiner, La fisiologia
del mito (Milano 1946) 26ss.

18 Il mito dell’eta dell’oro e delle generazioni umane distrutte periodicamente dagli dei sembra
avere un‘origine orientale. Vd. R. Reitzenstein, Altgriechische Theologie und ihre Quellen, «Vortrage der
Bibliothek Warburg» 4 (Leipzig 1929), e la discussione tra M. J. G. Griffith, Archeology and Hesiod’s Five
Ages, «JHI» 17 (1956) 109-119 e 533-554 e H. C. Baldry, Hesiod’s Five Ages, «]JHI» 19 (1958) 91-93. Per

Museum Helveticum 77/1 (2020) 13-23 | DOI 10.24894/2673-2963.00007



Soffrendo lo stolto impara

della distruzione periodica delle generazioni umane in cui s’inquadra anche il
racconto esiodeo. L'annientamento interrompe la vita delle stirpi umane a cui
seguono altre generazioni, ma non prospetta una catastrofe e palingenesi cos-
mica. La decadenza e la stessa distruzione finale si devono alla punizione divina
secondo una concezione etico-religiosa della storia™.

La novita del mito esiodeo consiste nel sovrapporre al tempo ciclico quello
lineare della storia umana. Se il tempo ciclico rappresenta una proiezione nel
mondo umano del tempo infinito degli dei?® attraverso la palingenesi dell’eter-
no ritorno, il tempo lineare é quello delimitato dall’esperienza umana. Queste
due concezioni del tempo sono entrambe presenti nel mito esiodeo in cui I'idea
della ciclicita produttiva nel percorso involutivo delle diverse eta, che porta alla
distruzione periodica, si combina con lo sviluppo lineare della storia mitica dai
primordi teogonico-cosmogonici alla generazione degli eroi e degli uomini, or-
ganizzata in sequenze genealogiche. La sequenza genealogica ordina infatti in
senso lineare progressivo la generazione degli dei, cosi come quella degli eroi e
degli uomini, collocandola in una prospettiva storica?'. Il radicarsi nella pros-
pettiva storica delle generazioni umane si percepisce ancor di piu nell’eta del
ferro attraverso la proiezione nel futuro dei possibili sviluppi di quest’eta.

Un primo livello di significato dei miti di Prometeo e delle cinque eta é
quello storico-evolutivo: i due miti ricostruiscono infatti I'origine dell'umanita

altri riscontri in ambito anellenico M. Eliade, Mito e realta, op. cit. (n. 17) 87. L'idea di un paradiso
primordiale e la memoria di una serie di distruzioni tra cui la pil nota é quella del diluvio, che marca
la distanza tra generazioni pre- e post-diluviane, & nel mito accadico (vd. W. F. Albricht, Primitivism in
Ancient Western Asia, in A. O. Lovejoy-G. Boas (a c¢.), Primitivism and Related Ideas in Antiquity (Balti-
mora 1935) 422-426) di cui si hanno riflessi anche nel racconto biblico in Ge. 6, 14 dei giganti-eroi
prediluviani puniti con la riduzione della vita e poi distrutti con il diluvio. Qualche analogia si ravvisa
anche con il mito dei quattro juga ovvero etd del mondo attestato nella letteratura persiana medieva-
le nel Bundahishn, poema del IX sec. (vd. R. Roth, Der Mythus von den fiinf Menschengeschlechtern
(Ttbingen 1860) ripubblicato in E. Heitsch (a c.), Hesiod (Darmstadt 1966) 450-470; W. Burkert, Da
Omero ai Magi, 93, op. cit. (n. 5) n. 11; A. Heubeck, Mithologische Vorstellungen des Alten Orients im
archaischen Griechentum, «Gymnasium» 62 (1955) 508-525, che ipotizza I'influsso del mito iranico
sulla tradizione ellenica) e nei pill antichi poemi indiani Mahabharata e Ramajana in cui le eta del
mondo corrispondono a quattro fasi della storia umana caratterizzate da un progressivo decadimento
dalla perfezione degli inizi. Ma, mentre nel mito dei quattro juga le generazioni si susseguono senza
soluzione di continuita fino alla catastrofe finale che conclude il ciclo cosmico, in quello esicdeo ogni
etda ha un percorso esistenziale in sé concluso; la distruzione riguarda non il cosmo, ma solo la stirpe
umana e conclude la vita delle diverse generazioni con la sola eccezione dell’eta aurea ed eroica.

19 Su questa prospettiva ciclica applicata alla storia umana soprattutto nella storiografia orien-
tale ed il confronto con il pensiero storico greco vd. S. Mazzarino, Il pensiero storico classico, I-1II
(Bari 1965-1966) 1, 166; III, 374.

20  Sulla diversa dimensione del tempo degli deie degli uomini P. Vidal-Naquet, Temps des dieux
et temps des hommes, «RHR» 157 (1960) 55-80. Sulle strutture del tempo nel mito P. Philippson,
Origini e forme del mito greco (Torino 1949) 21; in relazione al tempo favoloso degli inizi E. Cassirer,
Filosofia delle forme simboliche (Firenze 1964) I, 151; M. Eliade, Aspects du mythe (Paris 1963) 15, 31.
21 Sulla connessione tra genealogie e storia vd. C. Jacob, L'ordre généalogique. Entre le mythe et Uhis-
toire, in M. Detienne (a c.), Transcrire les mythologies. Tradition, écriture, historicité (Paris 1994) 169-202.

Museum Helveticum 77/1 (2020) 13-23 | DOI 10.24894/2673-2963.00007

17



18

Michela Lombardi

collegandola alla storia del mondo divino delineata nella Teogonia secondo lo
schema ternario tipico dei miti delle origini?? in cui alla nascita del cosmo e de-
gli dei segue quella dell’'uomo e dei mezzi di sussistenza, quindi la storia dell’'uo-
mo che inizia con gli eroi e continua con le stirpi umane, che si allontanano
progressivamente dalla perfezione degli inizi. Il mito di Prometeo s’inserisce in
una fase particolare della storia divina ed umana in cui ’antagonismo tra le piu
antiche divinita titaniche e la nuova generazione, a cui appartiene Zeus, si asso-
cia alla contesa tra uomini e dei connessa alla spartizione delle carni sacrifica-
1i?® in cui Prometeo assume un ruolo chiave in quanto artefice dell’inganno
delle ossa avvolte nel grasso riservate agli dei. La reazione punitiva di Zeus
coinvolge gli uomini destinatari del beneficio di Prometeo, che decadono
dall’originario status di beatitudine riconducibile al tempo cosmogonico della
perfezione degli inizi?%. Proprio a questa condizione originaria si ricollega il
mito delle cinque eta, che ricostruisce la storia dell’'umanita fin dalla prima ge-
nerazione dell’eta dell’oro.

Tale prospettiva storico-evolutiva si associa a significati piu profondi in
rapporto alla spiegazione dell’origine della condizione esistenziale dell’'uomo e
della sua sofferenza ed e questo forse ’aspetto piu interessante della mitopoiesi,
che lascia emergere la riflessione sapienziale del poeta.

Il mito di Prometeo individua nell’eredita della colpa di Prometeo l'origine
della necessita del lavoro e della competizione per sopravvivere e migliorare le
condizioni di vita: I'uomo favorito da Prometeo nella divisione delle carni del
sacrificio ne eredita la colpa e la punizione divina, che segna il suo destino. Il
mito delle eta rende invece ragione di come 'uomo sia decaduto dalla perfe-
zione degli inizi attraverso un percorso degenerativo che approda nell’eta del
ferro alla scelta consapevole della violenza e dell’ingiustizia che attira su di sé
la punizione divina. Dell’eta del ferro si profetizza ’annientamento ad opera di
Zeus che corrisponde al tempo in cui gli uomini nasceranno gia vecchi® per il
progressivo esaurirsi delle energie vitali secondo una logica punitiva riconduci-
bile alla giustizia divina. L'attenzione si sposta cosi dalla spiegazione dell’ori-
gine della necessita del lavoro e della competizione per la sopravvivenza alle
sofferenze procurate dalla OBpig, dalla gelosia malvagia e dall’ingiustizia di cui
I’'uomo é responsabile.

22 Per tale schema ternario e la sua origine orientale vd. P. Leveque, Bestie, dei, uomini. L'im-
maginario sacro delle prime religioni, tr. it. (Torino 1991) 118; W. Burkert, Da Omero ai Magi, 41, op.
cit. (n. 5). P. Hadot, Che cos’¢ la filosofia antica?, tr. it. (Torino 1998) 13, individua nel mito delle
origini la sequenza di storia del mondo, degli uomini, dei popoli e citta e ritiene che tale schema sia
stato rielaborato nel Timeo, Crizia e nelle Leggi di Platone.

23 Vd. Hes. Th. 535-541, dove si narra della divisione in contesa tra dei ed uomini a Mecone.

24  Sulla comune origine di dei e uomini vd. Hes. Op. 105; Catalogo delle donne fr. 1, 6ss. Merkel-
bach-West (uomini e dei condividono la mensa).

25  Hes. Op. 180s.

Museum Helveticum 77/1 (2020) 13-23 | DOI 10.24894/2673-2963.00007



Soffrendo lo stolto impara

Le generazioni dell’oro, dell’argento e del bronzo sono creazione nel bene
e nel male degli dei. La generazione argentea viene estinta da Zeus per la sua
UBpis. Quella bronzea & la prima a soffrire dei mali della guerra, che finisce per
annientarla. E’ innegabile che nell’evolversi delle cinque eta si delinei un’invo-
luzione progressiva®® di cui si ha riscontro in Op. 129%, dove si evidenzia il peg-
gioramento della generazione argentea rispetto a quella aurea sia nella costitu-
zione fisica che morale, e in Op. 144%, dove si segnala la diversita sempre in
senso negativo della generazione del bronzo rispetto a quella argentea. Contri-
buisce a delineare il percorso degenerativo la diversa sorte dopo la morte assi-
milabile a demoni celesti per I'eta dell’oro, demoni inferi per quella argentea,
morti senza nome ed onore per 'eta del bronzo.

La generazione eroica segna una sospensione del processo involutivo? le
cui motivazioni rimangono di difficile interpretazione vista la posizione critica
assunta da Esiodo nei confronti dei «re divoratori di doni»3, che riconducevano
le loro origini proprio a questi eroi celebrati nei poemi omerici e del ciclo epico.
Questa «stirpe celeste di uomini eroi chiamati semidei»®', di cui si dice nelle
Opere che fu creata da Zeus prima della generazione dell’eta del ferro, sembra
simile a quegli eroi «simili agli dei»*? generati dall’'unione di dee con esseri mor-
tali*® di cui si parla nel Catalogo degli eroi in Hes. Th. 965-1020%. Ma diversa &
la cronologia di quest’ultima generazione eroica, che si pone in soluzione di
continuita rispetto sia alla storia del mondo divino che alla prima generazione
umana dell’eta dell’oro creata da Crono. Il suo stesso coinvolgimento nella spe-
dizione contro Tebe e nella guerra di Troia, che sappiamo dalla tradizione porsi

26  Tale decadenza progressiva, pur nella soluzione di continuita tra le diverse generazioni, as-
serita dalla maggior parte degli studiosi, tra cui F. Solmsen, Hesiod und Aeschylus (New York 1949)
83, n. 27, é invece negata da J. P. Vernant, Le mythe hésiodique des races, 21-54 e Le mythe hésiodique
des races: sur un essai de mise au point, «<RPh» 40 (1966) 247-276.

27 Hes. Op. 129 xpucéw oOte Quinv évaAiykiov o0Te vonua

28 Hes. Op. 144 oUk dpyvupéw ovdev dpoiov.

29  Hes. Op. 158 8ikaidétepov kai dpetov.

30 Hes. Op. 264 Swpogayol.

31 Hes. Op. 159-160 avSpav npwwv Belov yévog, ol xaréovtal / fuibeol.

32 Hes. Th. 969 Oeolc émieikeda Téxva.

33 Hes. Th. 965-968. Figure assimilabili agli eroi nati dall’'unione di uomini e dei figurano anche
nella letteratura mesopotamica: nell’epos di Gilgamesh I’eroe & per due terzi dio e per un terzo
uomo e quindi mortale; nell’Atrahasis I’eroe che ha ricevuto dagli dei I'immortalita, Utnapishtin,
vive in una condizione simile a quella degli eroi biblici prediluviani detti in Gen. 6, 4 figli di Dio o
Giganti e assimilati agli «eroi famosi dei tempi antichi».

34  FE’nota la questione critica che riguarda la Eroogonia al pari del Catalogo delle donne ritenu-
ti entrambi spuri da M. L. West (Hesiod, Theogony (Oxford 1966) 48-49, 397-399, 416-417, 429-430,
435-436), che fa corrispondere la fine della Teogonia al v. 900. Di diverso avviso A. Debiasi, Esiodo
e ’Occidente, «<Hesperia» 24 (Roma 2008) 19-24 e 40, che sostiene anche l'autenticita del Catalogo
delle eroine, confutando le argomentazioni di M.L. West, The Hesiodic Catalogue of Women. Its
Nature, Structure and Origins (Oxford 1983) 125-171.

Museum Helveticum 77/1 (2020) 13-23 | DOI 10.24894/2673-2963.00007

19



20

Michela Lombardi

alla fine dell’eta eroica3’, conferma la distinzione tra questi eroi creati da Zeus e
quelli nati da dee di cui si parla nella Teogonia. Due sono dunque le generazioni
eroiche di cui parla Esiodo: una piu antica riconducibile all’'unione di dei e uo-
mini di cui si ha riscontro anche nel catalogo degli eroi dell’XI canto dell’Odissea
ed una piu recente, che si pone nella fase terminale dell’eta eroica. Degli eroi di
quest’ultima generazione eroica si dice che si estinguono nella guerra tebana e
troiana e che solo alcuni di essi si trasferiscono nelle isole dei beati ai confini del
mondo per volere di Zeus®®,

Se le generazioni dell’etd aurea, argentea e del bronzo hanno connaturata
alla loro stessa nascita l’origine della loro condizione esistenziale e morale, non
cosi ’eta del ferro la cui corruzione é riconducibile ad una scelta consapevole
dell’ingiustizia che si evidenzia in Hes. Op. 282-283%7, dove lo spergiuro & messo
in rapporto con la volontarieta dell’azione e la conoscenza. In questa eta beni e
mali si mescolano®, come in quelle precedenti, ma si manifesta anche una
nuova forma di male frutto dell’ingiustizia che si esprime sia nella violenza fisi-
ca®® che nell’inganno delle parole®. La dimensione temporale oscilla tra pre-
sente e futuro: al presente £o7i del v. 176 segue una sequenza di verbi al futuro®!
che prospettano profeticamente il destino di estinzione anche di questa genera-
zione per effetto del diffondersi del male. Il progresso razionale che porta alla
consapevolezza dell’azione morale si associa all’abbrutimento che assimila I'uo-
mo agli animali governati dalla legge del piu forte. Esemplare in tal senso la
connessione analogica della descrizione dell’eta del ferro con I’apologo dello
sparviero e dell’usignolo nei vv. 202ss, che nel qualificare come stoltezza la vo-
lonta di combattere con chi e piu forte stigmatizza la logica aberrante della so-
cieta umana lontana dalla giustizia e fa venire in mente la legittimazione dell’e-
sercizio del potere in deroga a principi di giustizia richiamata dagli Ateniesi nel
dialogo con i Melii ricostruito ad arte nella narrazione tucididea.

35  Vd. Schol. a IL 1, 5 e Cipria fr 1 Davies, dove si attribuisce a Zeus la volonta di estinguere la
generazione eroica attraverso la guerra tebana e troiana. W. Burkert, Da Omero ai Magi, 23 op. cit.
(n. 5), evidenzia le analogie tra questo mito e quello mesopotamico narrato nell’Athraasis (1, 352-
359) in cui il proliferare delle stirpi umane viene fatto estinguere dagli dei.

36 Vd. Hes. Op. 166-173. La sezione presenta problemi testuali. Il v. 166 £v0’ | ToL ToUG pév
Bavartou TéAog aueexkdAve era ritenuto spurio gia nell’antichitd (manca nel Pap. Mus. Berol. 21107
e non & considerato da Proclo e dagli Scholia vetera); il v. 169 Toic 8¢ iy’ avOponwv Biotov kai 162
omaooac era anch’esso ritenuto spurio insieme ad altri versi attestati nei papiri (173a-e) in cui si
prospetta la condizione privilegiata, ma separata dagli immortali, degli eroi su cui regna Crono e la
creazione di una nuova stirpe umana ad opera di Zeus.

37 Hes. Op. 282-283 yLVWOKWV... EKWV

38 Hes. Op. 179 dAX’ €pmng kal tolot pepeietal é0OAa kakolowy.

39  Hes. Op. 192 8ixn év xepot.

40  Hes. Op. 194 p000oLoL OKOALOTG EVETIWV.

41 Hes. Op. 177 navoovtal, 178 Swgoval, 179 yepei&etal, 180 6Acoel, 184 Egoetal, 185 dtipnoovat,
186 péuvovtal, 190 €ooetal, 192 Tipfooval, 193 éotal, PAdpel, 194 dpettat, 196 opaptécel, 200
Aeiperal 201 Eooetal.

Museum Helveticum 77/1 (2020) 13-23 | DOI 10.24894/2673-2963.00007



Soffrendo lo stolto impara

La sofferenza nell’eta del ferro & quindi la conseguenza non solo di un des-
tino in qualche modo connaturato alla stessa generazione umana, come nelle
etd precedenti, ma anche della punizione divina per I'ingiustizia, come la soffe-
renza di Egisto nel I canto dell’Odissea che, pur se ammonito dagli dei, sceglie il
male di sua iniziativa «al di 1a della sorte»*? e ne patisce cosi le conseguenze. Il
contributo decisivo della volontd umana nella scelta morale si evidenzia chiara-
mente nei vv. 240s.%3, dove si parla del malvagio «che si rende colpevole e pro-
getta empi disegni», nei vv. 280-285%, dove si afferma come la felicita venga
donata da Zeus all’'uomo «che conosce il giusto e si propone di affermarlo pub-
blicamente», mentre oscura e la progenie del malvagio «che volontariamente
mente spergiurando e violando la giustizia si macchia di irreparabili crimini» e
nelv. 287%, dove si dice come sia facile «scegliere la via della malvagita».

La condizione esistenziale dell’eta del ferro si caratterizza per la perdita
definitiva della perfezione primordiale. Beni e mali si mescolano nella vita
dell'uomo. Alcuni mali, come la malattia e la morte, sono legati ad un destino
che 'uomo non puo cambiare; altri, quelli che nascono dall’ingiustizia alimen-
tata dalla OBpLg, possono essere contenuti in virtu della libera scelta consape-
vole dell’'uomo tra male e bene. Zeus ha elargito all'uomo uno strumento per
contenere i mali e vivere pacificamente senza recarsi danno reciproco: 8ikrn.

L'uomo pud dunque esercitare la facoltad di fovAgvew orientando il corso
del suo destino. Nei vv. 286-297 si descrivono le due vie*®, quella piana e facile
del male e quella faticosa ed impervia del bene, che una volta intrapresa diven-
ta agevole e porta buoni frutti. I1 prevedibile peggioramento non si configura
come ineluttabile: dall’acquisizione della consapevolezza razionale scaturisce
la possibilita di una libera scelta che puo invertire il corso della decadenza. 11
poeta é fiducioso nella vittoria della giustizia, di cui é garante Zeus: «la giustizia
al termine del suo corso vince la prepotenza e lo stolto soffrendo impara»?.

42 0d. 1, 34; 35 Omép popow.

43 Hes. Op. 240s. xakoU avdpog../60Tig aATpaivy kal ataobaia pnyavaatal.

44 Hes. Op. 280s. el yap ti¢ K’ £0An ta Sikar ayopedoat / yivwokwv; 282s. 6¢ 8¢ ke yaptupinow
EkwV Emiopkov opodooag / Yevoetal, ev 8e Siknv pAayag vikeotov aacofj.

45 Hes, Op. 287s. Tijv pév T0L KakOTNTa Kal iAadov €ativ EAéabal / pnidiwg.

46 II motivo delle due vie si trova anche nelle Horai del sofista Prodico, a cui si richiama Seno-
fonte in Mem. 2, 1, 20ss. Sulla tradizione ellenica della metafora vd. B. Snell, Il simbolo della via in
La cultura greca e le orgini del pensiero europeo, tr. it. (Torino 1963) 335-347,; ]. Alpers, Hercules in
bivio, Diss. (G6ttingen 1912) 64. Non mancano riscontri anche nella tradizione sapienziale biblica
(Deut. 30, 15; 19; Ps. 119, 5; Prov. 3,17; 4, 19; 12, 15; 16, 17; Is. 26, 7; Jer. 21, 8; 31, 21), che fanno
pensare ad una matrice anellenica della metafora ripresa e rielaborata da Esiodo.

47 Hes. Op. 217-218 8ixn & vmép UPpLog Loxel / €¢ TéAog £geAbBoloa mabwv 8, Te VTTLOG EyVw.
Esiodo converte il motivo della conoscenza frutto di esperienza, attestato nella tradizione sapien-
ziale a partire da Il 2, 485-486, all’ambito etico anticipando il naBet pabog eschileo (Ag. 177, 250),
su cui vd. H. Dorrie, Leid und Erfahrung: Die Wort- und Sinn-Verbindung naBetv — pabeiv im griechi-
schen Denken (Wiesbaden 1956). In Hes. Op. 218 si osserva una variazione del nesso formulare
pexBeév 8¢ te viTog Eyvew (I1. 17, 32; Od. 20, 198) in cui si sanziona il comportamento dell’insipiente

Museum Helveticum 77/1 (2020) 13-23 | DOI 10.24894/2673-2963.00007

21



22

Michela Lombardi

L’ammonimento a seguire la giustizia implica la speranza che I'uomo possa in-
vertire il percorso degenerativo della sua storia.

Nulla pero autorizza a ritenere che quello che si auspica sia il ritorno alla
perfezione degli inizi e non pilt semplicemente una sorta di redenzione
dell’'umanita in virta della sua capacita razionale di discernimento del bene e
del male. La possibilita di un’inversione di tendenza dovuta alla libera scelta
dell’'uomo introduce cosi nella prospettiva ciclica delle distruzioni periodiche
un meccanismo evolutivo coerente con la scansione lineare della storia umana.
Non si prefigura quindi il ritorno alla perfezione degli inizi, ma semplicemente
la possibilita di migliorare la condizione umana e di arrestarne il processo invo-
lutivo grazie alla maturazione della responsabilitd morale subordinata alla
consapevolezza razionale, che rappresenta pur sempre un progresso“8, parago-
nabile a quello che si delinea nella storia del mondo divino attraverso 'ordine
instaurato da Zeus.

Questo percorso evolutivo che coinvolge la storia umana e divina riflette
laffermarsi di una concezione etica della divinita e della responsabilita
dell’azione morale nella cultura dell’eta arcaica, a cui danno voce poeti impe-
gnati sul versante etico e teologico, come Esiodo. Difficile distinguere I'apporto
originale e innovativo del poeta dall'influsso di trasformazioni dell’organizza-
zione socio-economica e giudiziaria®, che hanno favorito con Paccentuarsi del
conflitto tra classe aristocratica e societa pastorale e contadina®® la maturazione
di nuove concezioni etiche e teologiche centrate sul primato di 8ixn. Piace pen-
sare che l'intuizione del poeta, sensibile interprete del suo tempo, abbia in qual-
che modo anticipato e orientato l'affermarsi di nuovi principi etici nella menta-
litd comune e nella coscienza sociale prima ancora che nel diritto®.

che trascura gli ammonimenti e apprende solo dopo aver agito e patito il danno; il comportamento
opposto del saggio che acquista una conoscenza preventiva attraverso la riflessione & in Pind. Isth.
1, 40b, 6, dove movaoalg 8¢ vow kai popadetav pépet é glossato dallo scolio con nabwv xat TH vow
nipoun0n¢ yiyvetal (vd. A, B. Drachmann, Scholia vetera in Pindari carmina, Leipzig 1927 3, 206).
48 Cosi E. Meyer, Hesiods Erga und das Gedicht von den fiinf Menschengeschlechtern, in Genethlia-
kon Carl Robert (Berlin 1910) 131-165. Diversamente J. S. Clay, Hesiod’s Cosmos, op. cit. (n. 7) 47s.,126s.,
parla di una «progressive darkening of vision»> negli Erga, che si contrappone al percorso evolutivo
delineato nel mondo divino nella Teogonia, che approda all’istaurazione del nuovo ordine di Zeus.

49 Levoluzione delle concezioni etiche é ricondotta a quella del diritto, che persegue i reati vo-
lontari, da L. Gernet, Recherches sur le développment de la pensée juridique et morale en Gréce (Paris
1917) 14-15; Antropologia della Grecia antica, tr. it. (Milano 1983) 143-274; Id., I Greci senza mira-
colo, tr. it, (Roma 1986) 223.

50  Situazioni critiche come 'indebitamento dei piccoli proprietari e I'espropiazione delle loro ter-
re potrebbero aver avuto una qualche incidenza nella riflessione sull’idea della giustizia (vd. E. Will,
Aux origines du régime foncier grec: Homére, Hésiode et larriére-plan mycénien, «<REA» 59, 1957, 5-50).
51 Un contributo in tal senso in B. Snell, Poesia e societa: I'influsso dei poeti sul pensiero e sul
comportamento sociale della Grecia antica, tr. it. Bari 1971 (Hamburg 1965), che, in controtendenza
rispetto alla critica di impostazione sociologica, valorizza il primato culturale della poesia in grado
di influenzare il pensiero e la societa e non solo di riflettere dinamiche sociali della prospettiva
storica in cui pur sempre € incardinata.

Museum Helveticum 77/1 (2020) 13-23 | DOI 10.24894/2673-2963.00007



Soffrendo lo stolto impara

La novita del mito esiodeo consiste dunque nel prospettare un risanamen-
to possibile della condizione umana entro i limiti consentiti dal determinismo di
un destino che non si puo cambiare. Quello che si puo eliminare e la sofferenza
meritata per effetto della punizione di una colpa, non quella riconducibile
all’eredita di una sorta di peccato originale, quello di Prometeo, che ha irrepara-
bilmente contaminato la condizione umana. Indietro non si puo0 tornare; ma si
puod arrestare il processo degenerativo praticando la giustizia e riconquistando
il favore degli dei, che premiano il giusto e puniscono il malvagio.

La possibilita di riscatto dovuta alla maturazione della consapevolezza ra-
zionale nella scelta etica sottrae cosi la storia umana al determinismo fatalistico
che la condanna all’estinzione periodica e rappresenta una novita del pensiero
esiodeo sulla storia, che supera il pessimismo di una concezione ciclica della
storia soggetta a distruzioni periodiche radicato nell’archetipo mitico delle eta
del mondo.

Il mito di Prometeo e quello delle cinque eta rappresentano dunque una
riflessione sulla diversa natura della sofferenza umana, quella per cosi dire im-
meritata e quella meritata, la cui origine viene individuata rispettivamente
nell’eredita di un destino riconducibile all’inganno e alla ribellione di Prometeo
e nella scelta consapevole del male, che provoca la punizione divina. E’ questo
il livello di significato piu profondo dei due miti a cui Esiodo affida il suo pensie-
ro sull’'uomo e sulla sua condizione esistenziale. Il pessimismo ispirato dal de-
grado morale dell’'uomo convive con I'auspicio e la speranza di un cambiamento
da cui scaturisce ’esortazione a cambiare strada ed a seguire la via della giusti-
zia nella convinzione che §ikn avra il sopravvento sulla UBpig e che la sofferen-
za dello stolto, che patisce gli effetti della punizione divina, possa trasformarsi
in una via di conoscenza e di riscatto morale.

Corrispondenza:
Michela Lombardi

Via Tripolitania 167
1-00199 Roma
mmlombardi@tiscali.it

Museum Helveticum 77/1 (2020) 13-23 | DOI 10.24894/2673-2963.00007

23



	Soffrendo lo stolto impara : sofferenza meritata ed immeritata nel mito di Prometeo e delle età dell'uomo

