
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 77 (2020)

Heft: 1

Artikel: Soffrendo lo stolto impara : sofferenza meritata ed immeritata nel mito
di Prometeo e delle età dell'uomo

Autor: Lombardi, Michela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-880862

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-880862
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Soffrendo lo stolto impara
Sofferenza meritata ed immeritata nel mito

di Prometeo e delle età dell'uomo

Michela Lombardi, Roma

Abstract: I miti esiodei di Prometeo e delle cinque età rappresentano una riflessione
sulla diversa natura della sofferenza umana, quella per cosi dire immeritata la cui
origine viene individuata nell'eredità di un destino riconducibile all'inganno e alia ribel-
lione di Prometeo, e quella meritata che scaturisce dalla scelta consapevole del male,
che provoca la punizione divina. II pessimismo ispirato dal degrado morale dell'uomo
convive con l'auspicio e la speranza di un cambiamento da cui scaturisce l'ammonimen-
to a cambiare strada ed a seguire la via della giustizia nella convinzione che la sofferenza

dello stolto, che patisce gli effetti della punizione divina, possa trasformarsi in una
via di conoscenza e di riscatto morale.

Keywords: Esiodo Opere, Prometeo, mito delle cinque età.

Nei poemi omerici l'uomo è definito la creatura «più miserevole tra tutti gli esseri
che respirano e camminano sulla terra»1. L'origine di tale condizione viene spie-

gata nei miti esiodei di Prometeo e delle cinque età in cui si prospetta all'inizio
della storia umana uno stato di beatitudine che assimila la condizione umana a

quella divina ed il suo evolversi in una direzione contraria segnata dal limite e

dalla sofferenza. Ma, se il mito di Prometeo riconduce taie sofferenza al determi-
nismo del fato, quello delle cinque età individua un'ulteriore motivazione nella

responsabilité morale e, prefigurando la possibilité di un'inversione del processo
involutivo attraverso il trionfo della giustizia, sottrae potenzialmente la storia

umana al destino delle distruzioni periodiche, introducendola in una prospettiva
storica evolutiva. Il nesso tra i due miti2 viene a delinearsi negli Erga attraverso
l'associazione analogica che ordina la struttura tematica del poema3.

1 II. 17, 446-447 où pev yàp xi jtoù éotiv ôiÇupùrEpov 6v6poç / Jiàvxcov ôaaa te yalav ëju nve'iei

te Kai ëpnEt è richiamato in Od. 18, 130-137 oûSèv àKtSvôxepov yata xpécpEi dvOptimoio, dove si

coglie la fragilità della condizione umana che alterna la falsa speranza di trascorrere la vita senza
sofferenze con la sopportazione delle disgrazie inviate dagli dei.
2 Sulle corrispondenze tra i due miti vd. J. P. Vernant, Le mythe hésiodique des races. Essai

d'analyse structurale, «RHR» 157 (1960) 21-54, rist. in Mythe et pensée chez les Grecs: Etudes de

psychologie historique (Paris 1965) 15-90, part. 62-63.
3 Sull'associazione analogica di idee ed immagini G. Arrighetti, Esiodo. Teogonia (Milano 21989)

173; W. J. Verdenius, Hésiode et son influence, «Entretiens sur l'antiquité classique«, Tomo VII (Fondation
Hardt) (Genève 1960). Sulla complessa struttura degli Erga vd. W. Nicolai, Hesiods Erga, Beobachtungen

zum Aufbau (Heidelberg 1964). Puö individuarsi una sequenza di unità tematiche cost articolata: A

proemio (w. 1-10); B contesa buona e cattiva; ricchezza giusta e ingiusta (w.11-26); C prima allocuzione
a Perse con riferimenti alla realtà personale (w. 27-41); D causa mitica della sofferenza umana e della
nécessité del lavoro (mito di Prometeo e Pandora, delle cinque età dell'uomo, apologo dello sparviero

Museum Helveticum 77/1 (2020) 13-23 | DOI 10.24894/2673-2963.00007



Michela Lombardi

Due sono i livelli di significato del mito: al valore storico-pragmatico riferi-
bile ad un evento della storia divina ed umana si affianca una valenza paradig-
matica di ordine etico-teologico. La possibilité che sussistano significati celati
dietro l'involucro esteriore del racconto induce quindi ad approfondire l'esegesi
ben oltre il nesso immediato con il contesto gnomico della parenesi. II racconto
assume infatti un valore esemplare e apodittico4, configurandosi come un exem-

plum narrativo simile aile parabole di cui si ha attestazione nella letteratura sa-

pienziale. Tale corrispondenza non stupisce vista l'affinité tra l'epos esiodeo e la
più antica letteratura sapienziale5 a cui si richiamano le stesse modalité
espressive ed argomentative degli Erga6.

(w. 42-212); E seconda allocuzione a Perse; fede nella giustizia divina; Sbcq e üßptq e loro effetti;
visione religiosa della storia umana (w. 213-247); F allocuzione a giudici corrotti (w. 248-273); G terza
allocuzione a Perse; giustizia come dono divino; scelta morale dipendente da conoscenza associata a

volonté; etica del jiovoç; insegnabilité della virtù (w. 274-297); H quarta allocuzione a Perse; lavoro/

giustizia/virtù; ricchezza giusta e ingiusta (w. 298-326). La prima unité tematica nei w. 11-26

corrisponde nella struttura anulare aU'ultima nei w. 298-326, che riprende ed amplifica il tema della
connessione tra lavoro, giustizia e virtù e della ricchezza giusta e ingiusta, concludendo la riflessione
sulla giustizia con particolare riguardo all'acquisizione della ricchezza. Le allocuzioni a Perse ai w. 10,

27, 213, 274, 299 scandiscono le cesure tra le sezioni gnomiche legate Ira loro da nessi analogico-
intuitivi. Completano l'analisi delle problematiche morali i w. 274-297 in cui si asserisce l'origine
divina della giustizia, la responsabilité soggettiva nella scelta morale e l'etica del ponos, riconducendo
la virtù alla buona predisposizione naturale ed alla disponibilité ad accogliere l'insegnamento altrui.
L'atto in cui si esprime la responsabilité morale è identificato in Hes. Op. 282-283 (ôç 8É kë papTupipaiv
éxùv éniopKov ôpoaaaç / i(iËÙoeTaO nella menzogna volontaria dello spergiuro, che richiama il
giuramento con cui l'uomo malvagio dell'età del ferro danneggia con false parole l'uomo migliore in Hes.

Op. 193-194 (ßXcn|)ei 8' ô kokoç tov àpeiova ipûra / pû9otai okoàioTç èvémov), confermando il legame tra
la descrizione dell'eté del ferro e la riflessione gnomica successiva dei w. 274-297 in cui si individua
nella responsabilité morale la causa del degrado dell'umanité nei tempo del poeta.
4 Per gli esempi dimostrativi nella poesia esiodea rimando ai mio studio Chaos e ade in Hes. Th.

720-781, «Hermes» 140 (2012) 1-24.
5 Per l'influsso della letteratura sapienziale sulla poesia greca gnomico-parenetica vd. W. Bur-
kert, Da Omero ai Magi. La tradizione orientale nella cultura greca (Venezia 1999) 42, sulle Opere di
Esiodo vd. L. Di Benedetto, Elementi di letteratura sapienziale del vicino Oriente nelle Opere e giorni,
«Eikasmos» 22 (2011) 15-21. Quella della definizione del genere letterario degli Erga è una vexata
quaestio. Tra le ipotesi più attendibili quella di P. Friedländer (.YIJOTHEKA1, «Hermes» 48 (1913) 558-
616), che sostiene l'appartenenza al genere delle hypothèkai anche sulla base del riferimento agli
Erga corne hypothèkai nell'epigramma IG VII4240. H. Diller (Die dichterische Form von HesiodsErga,
Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften und der Literatur Meinz, Geistes - und
sozialwissenschaftliche Klasse, Nr. 2,41-69, Wiesbaden 1962) obietta che nei genere gnomico-parenetico non
possono trovar luogo racconti mitici e favolistici, pur presenti negli Erga, e propone di considerare le

Opere corne la prima attestazione del genere del Àôyoç napaivextKÔç di cui si hanno precedenti attes-
tazioni nella narrazione omerica nei discorso di Fenice ad Achille nei IX canto dell'Iliade, su cui vd.

M. Noé, Phoinix, Ilias und Homertuntersuchungen zum neunten Gesang der Ilias (Leipzig 1940).

6 Si vedano ad es. le yvùpai, su cui vd. E. Ahrens, Gnomen in griechischer Dichtung (Halle
1937); K. Bielohlawek, Hypotheke und Gnome: Untersuchungen über die griechische Weisheitsdichtung

der vorhellenistischen Zeit, Philologus Supplementband 32, Heft 3 (Leipzig 1940), gli exempta
anche narrativi di argomento mitico, storico, favolistico, gli ammonimenti rivolti ad un interlocu-

Museum Helveticum 77/1 (2020) 13-23 | DOI 10.24894/2673-2963.00007



Soffrendo lo stolto impara 15

Per comprendere il significato che questi miti assumono nella ricostru-
zione esiodea délia storia umana è necessario analizzarne la struttura narrativa
ed individuarne le innovazioni motivate dalle concezioni teologiche ed etiche
del poeta.

II mito di Prometeo viene diversamente narrato nella Teogonia e nelle
Opere1 e questo fa pensare all'elaborazione di varianti sincroniche funzionali al
diverso contesto tematico, ma anche a diverse occasioni di recitazione. Non sap-
piamo se quella esiodea sia la prima attestazione del mito narrato anche nella
Titanomachia ciclica di dubbia attribuzione a Eumelo di Corinto o Arctino di
Mileto8. E' comunque verosimile che Esiodo abbia elaborato il mito sulla base di
un archetipo di cui si hanno riscontri nella mitologia vedica9: Prometeo ricorda
infatti Matarisvan, un eroe che porta il fuoco sacro (Agni) dal cielo sulla terra
perché venga usato nei sacrifici. La stessa natura semidivina di Matarisvan ri-
chiama quella di Prometeo che appartiene alia prima generazione divina dei
Titani. Centrale nel mito vedico la sottrazione del fuoco di cui il ladro divino
Pramathyus/Prometeo sarebbe l'artefice10. L'idea del furto convive con quella
del dono secondo una logica bipolare11: la sottrazione illecita genera un conflit-
to nel mondo divino di cui pure fa parte Prometeo, cost come il dono favorisce
l'unione con la realtà umana a cui vanno i benefici di Prometeo. La prjTLÇ eser-

tore reale o fittizio, di cui si ha riscontro negli insegnamenti di Amenemhet I al figlio Sesostris I

nella letteratura egizia e quelli di Shuruppak al figlio Ziusundra in quella accadica.
7 La presenza delle Stesse figure e miti in opere diverse dello stesso autore è tutt'altro che in-

solita nella poesia arcaica: il caso del mito di Prometeo nel corpus esiodeo (Teogonia, Catalogo,
Erga) è discusso da A. Casanova, La famiglia di Pandora. Analisi filologica dei miti di Pandora e

Prometeo nella tradizione esiodea (Firenze 1979). Sulla duplice versione del mito nella Teogonia e

negli Erga vd. J. S. Clay, Hesiod's Cosmos, Cambridge 2003, lOOss., in particolare 126s. Prometeo
figura anche come padre di Deucalione nel Catalogo (frr. 2-4 M.-W.).

8 Cos! Ateneo, Deipn. 122c; VII 277d. Sulla Titanomachia ciclica vd. F. G. Welcker, Der epischen
Cyclus oder die homerischen Dichter, I—II (Bonn 21865-21882) II, 414-420; W. Kranz, Studien zur
antiken Literatur und ihrem Fortwirken (Heidelberg 1967) 96; M. L. West, Eumelos: a Corinthian Epic
Cycle!, «JHS» 122 (2002) 109-133, part. 113-114; A. Debiasi, L'epica perduta (Roma 2004) 71.

9 II nucleo originario del mito si pub ricostruire attraverso l'etimologia del nome di Prometeo da

ricondursi non a pavOdvetv («colui che vede prima, che prevede»), ma alla radice indoeuropea *pie da

cui dériva il vedico pramath «rubare», ma anche «accendere il fuoco sacrificale», e pramathyus «ladro».

Termini etimologicamente connessi al vedico pramath «rubare» sono pramatha, che indica l'arnese usato

per produrre il fuoco, e pramantha «colui che produce il fuoco con lo sfregamento». Manthana e ma-
thana dalla stessa radice del gr. pavOùvciv indicano il bastone rituale per accendere il fuoco. Possibile
l'estensione analogica del significato da «accendere il fuoco» a «accendere la mente» e quindi «appren-
dere». Verrebbe cosi individuata la connessione tra la più antica etimologia del nome di Prometeo con-

nessa a pramath «rubare» e la radice di pav0dvetv a cui si riconduce comunemente il nome di Prometeo.
Cosi B. W. Fortson, Indoeuropean Language and Culture: an Introduction, 2 ed. (Hoboken 2009) 27.

10 A. Gehrlach, Diebe. Die heimliche Aneignung als Ursprungserzählung in Literatur, Philosophie
und Mythos (München 2016) 12, 99ss., considéra Prometeo, al pari di Hermes, corne un eroe cultu-
rale il cui ruolo è incentrato sul motivo del furto.
11 Sulla compresenza di questi due motivi che rientrano in una logica parallela vd. A. Gehrlach,
Diebe, op. cit. (n. 10) 123ss.

Museum Helveticum 77/1 (2020) 13-23 | DOI 10.24894/2673-2963.00007



16 Michela Lombardi

citata nell'inganno12, espressione di sapienza e abilità intellettuale, awicina
Prometeo sia ad Enki/Ea13, divinité del pantheon mesopotamico, che al trickster14,

figura archetipica del racconto popolare che risolve con furbizia situazio-
ni intricate. E' verosimile ipotizzare nel Prometeo esiodeo la contaminazione
tra la funzione archetipica del ladro divino Pramathyus e figure del mito e del
racconto popolare dotate di sapienza e abili nell'inganno, come Enki. Quest'ulti-
mo aspetto verrà maggiormente valorizzato nel mito eschileo di Prometeo in
rapporto alia civilizzazione umana15.

La valenza eziologica del mito esiodeo non riguarda il fuoco, ma la condi-
zione esistenziale umana: il furto del fuoco è infatti subordinato alia sottrazione
del fuoco con cui Zeus vuole punire gli uomini per l'inganno del sacrificio ordito
da Prometeo e quindi alia contesa tra Prometeo e Zeus. Marginale il nesso tra
fuoco e sacrificio, che invece sussiste nella tradizione vedica di Matarisvan, che

porta il fuoco sulla terra perché sia usato nei sacrifici.
Per quanto riguarda poi la tradizione preesiodea del mito delle cinque

età16 possono individuarsi due diversi archetipi: quello dei cicli cosmici17 e

quello dell'età del mondo18 a cui appartiene il mito del paradiso primordiale e

12 La capacité di ordire inganni è attribuita al titano in Hes. Th. 547, 560.

13 Enki (sumerico) /Ea (accadico), figlio di Tiamat e di Anu, svolge un ruolo nella creazione del-

l'uomo insieme alla dea Ninmah ed è assimilato a Crono da Berosso (FgrHist 680 F 9). Vd. Reallexi-
kon der Assyriologie (Berlin-Leipzig 1938) s.v. Enki; J. Bottero-S. N. Kramer, Uomini e dei delta

Mesopotamia: alle origini delta mitologia (Milano 1992) 191-192. Per le analogie con Enki vd. S. West,
Prometheus Orientalized, «MH» 51 (1994) 129-149.

14 Sul personaggio mitico del trickster vd. P. Radin, The Trickster, a Study in American Indian
Mythology. With Commentaries By Karl Kerenyi and C. G. Jung, New York 1956; S. Miceli, II demiurgo
trasgressivo. Studio sul trickster (Milano 2000).

15 Diversamente S. West, Prometheus Orientalized, op. cit. (n. 13) propone una netta distinzione
tra il Prometeo-trickster esiodeo e il Prometeo civilizzatore eschileo. Sul mitologhema di Prometeo
in Esiodo ed Eschilo vd. K. Kerényi, Miti e misteri, tr. it. (Torino 1979) 150.

16 Sul mito vd. B. Gatz, Weltalter, goldene Zeit und sinnverwandte Vorstellungen (Hildesheim 1967);

J. Defradas, Le mythe hésiodique des races. Essai de mise au point, «L'Information littéraire» 4 (1965)

152-156, che individua una sequenza cronologica lineare a differenza di J. P. Vernant, Le mythe hésiodique

des races, op. cit. (n. 2) e «RPh» (1966) 247-276, che invece prospetta uno schema ciclico ed una
struttura associativa binaria antinomica tra età dell'oro e dell'argento, età del bronzo e degli eroi ed

una sorta di bipolarità strutturale (üßpiq/öiKq) nell'età del ferro nella prospettiva délia nascita di una
nuova età positiva posteriore a quella del ferro. L'analisi di Vernant prende spunto da quella di V.

Goldschmidt, Theologia, «REG» 68 (1950) 33-39, che ipotizza nel racconto esiodeo la sintesi del mito
genealogico delle età con uno schema mitico primitivo sulla struttura del mondo divino articolata in
dei, demoni, eroi, morti.
17 II mito dei cicli cosmici è in Eraclito e nella teoria stoica délia conflagrazione ciclica del cos-

mo. Sulla genesi del mito dei cicli cosmici vd. M. Eliade, Le Mythe de l'Eternel Retour (Parigi 1949) e

Mito e realtà, tr. it. (Torino 1966) 81-87; sulla sua origine preellenica M. Untersteiner, La fisiologia
del mito (Milano 1946) 26ss.

18 II mito dell'età dell'oro e delle generazioni umane distrutte periodicamente dagli dei sembra

avere un'origine orientale. Vd. R. Reitzenstein, Altgriechische Theologie und ihre Quellen, «Vorträge der
Bibliothek Warburg» 4 (Leipzig 1929), e la discussione tra M. J. G. Griffith, Archeology andHesiod's Five

Ages, «JHI» 17 (1956) 109-119 e 533-554 e H. C. Baldry, Hesiod's Five Ages, «JHI» 19 (1958) 91-93. Per

Museum Helveticum 77/1 (2020) 13-23 | DOI 10.24894/2673-2963.00007



Soffrendo lo stolto impara 17

della distruzione periodica delle generazioni umane in cui s'inquadra anche il
racconto esiodeo. L'annientamento interrompe la vita delle stirpi umane a cui

seguono altre generazioni, ma non prospetta una catastrofe e palingenesi cos-

mica. La decadenza e la stessa distruzione finale si devono alia punizione divina
secondo una concezione etico-religiosa della storia19.

La novità del mito esiodeo consiste nel sovrapporre al tempo ciclico quello
lineare della storia umana. Se il tempo ciclico rappresenta una proiezione nel
mondo umano del tempo infinito degli dei20 attraverso la palingenesi dell'eter-
no ritorno, il tempo lineare è quello delimitato dall'esperienza umana. Queste
due concezioni del tempo sono entrambe presenti nel mito esiodeo in cui l'idea
della ciclicità produttiva nel percorso involutivo delle diverse età, che porta alla
distruzione periodica, si combina con lo sviluppo lineare della storia mitica dai

primordi teogonico-cosmogonici alia generazione degli eroi e degli uomini, or-
ganizzata in sequenze genealogiche. La sequenza genealogica ordina infatti in
senso lineare progressivo la generazione degli dei, cosi come quella degli eroi e

degli uomini, collocandola in una prospettiva storica21. II radicarsi nella pros-
pettiva storica delle generazioni umane si percepisce ancor di più nell'età del
ferro attraverso la proiezione nel futuro dei possibili sviluppi di quest'età.

Un primo livello di significato dei miti di Prometeo e delle cinque età è

quello storico-evolutivo: i due miti ricostruiscono infatti l'origine dell'umanità

altri riscontri in ambito anellenico M. Eliade, Mito e realtà, op. cit. (n. 17) 87. L'idea di un paradise
primordiale e la memoria di una serie di distruzioni tra cui la più nota è quella del diluvio, che marca
la distanza tra generazioni pre- e post-diluviane, è nel mito accadico (vd. W. F. Albricht, Primitivism in

Ancient Western Asia, in A. 0. Lovejoy-G. Boas (a c.), Primitivism and Related Ideas in Antiquity (Balti-
mora 1935) 422^26) di cui si hanno riflessi anche nel racconto biblico in Ge. 6, 1-4 dei giganti-eroi
prediluviani puniti con la riduzione della vita e poi distrutti con il diluvio. Qualche analogia si rawisa
anche con il mito dei quattro juga owero età del mondo attestato nella letteratura persiana medieva-
le nel Bundahishn, poema del IX sec. (vd. R. Roth, Der Mythus von den fünf Menschengeschlechtern

(Tübingen 1860) ripubblicato in E. Heitsch (a c.), Hesiod (Darmstadt 1966) 450^170; W. Burkert, Da
Omero ai Magi, 93, op. cit. (n. 5) n. 11; A. Heubeck, Mithologische Vorstellungen des Alten Orients im
archaischen Griechentum, «Gymnasium» 62 (1955) 508-525, che ipotizza l'influsso del mito iranico
sulla tradizione ellenica) e nei più antichi poemi indiani Mahabharata e Ramajana in cui le età del

mondo corrispondono a quattro fasi della storia umana caratterizzate da un progressivo decadimento
dalla perfezione degli inizi. Ma, mentre nel mito dei quattro juga le generazioni si susseguono senza

soluzione di continuità lino alla catastrofe finale che conclude il ciclo cosmico, in quello esiodeo ogni
età ha un percorso esistenziale in sè concluso; la distruzione riguarda non il cosmo, ma solo la Stirpe

umana e conclude la vita delle diverse generazioni con la sola eccezione dell'età aurea ed eroica.

19 Su questa prospettiva ciclica applicata alla storia umana soprattutto nella storiografia orientale

ed il confronto con il pensiero storico greco vd. S. Mazzarino, Il pensiero storico classico, I—III

(Bari 1965-1966) 1,166; III, 374.

20 Sulla diversa dimensione del tempo degli dei e degli uomini R Vidal-Naquet, Temps des dieux
et temps des hommes, «RHR» 157 (1960) 55-80. Sülle strutture del tempo nel mito R Philippson,
Origini e forme del mito greco (Torino 1949) 21; in relazione al tempo favoloso degli inizi E. Cassirer,

Filosofia delleforme simboliche (Firenze 1964) 1,151; M. Eliade, Aspects du mythe (Paris 1963) 15,31.
21 Sulla connessione tra genealogie e storia vd. C. Jacob, Vordre généalogique. Entre le mythe et
l'histoire, in M. Detienne (a c.), Transcrire les mythologies. Tradition, écriture, historicité (Paris 1994) 169-202.

Museum Helveticum 77/1 (2020) 13-23 | DOI 10.24894/2673-2963.00007



18 Michela Lombard!

collegandola alia storia del mondo divino delineata nella Teogonia secondo lo
schema ternario tipico dei miti delle origini22 in cui alia nascita del cosmo e de-

gli dei segue quella dell'uomo e dei mezzi di sussistenza, quindi la storia dell'uo-

mo che inizia con gli eroi e continua con le stirpi umane, che si allontanano

progressivamente dalla perfezione degli inizi. II mito di Prometeo s'inserisce in
una fase particolare della storia divina ed umana in cui l'antagonismo tra le più
antiche divinità titaniche e la nuova generazione, a cui appartiene Zeus, si associa

alla contesa tra uomini e dei connessa alia spartizione delle carni sacrifica-
li23 in cui Prometeo assume un ruolo chiave in quanto arteflce dell'inganno
delle ossa awolte nel grasso riservate agli dei. La reazione punitiva di Zeus

coinvolge gli uomini destinatari del beneficio di Prometeo, che decadono

dall'originario status di beatitudine riconducibile al tempo cosmogonico della

perfezione degli inizi24. Proprio a questa condizione originaria si ricollega il
mito delle cinque età, che ricostruisce la storia dell'umanità fin dalla prima
generazione dell'età dell'oro.

Tale prospettiva storico-evolutiva si associa a significati più profondi in
rapporto alia spiegazione dell'origine della condizione esistenziale dell'uomo e

della sua sofferenza ed è questo forse l'aspetto più interessante della mitopoiesi,
che lascia emergere la riflessione sapienziale del poeta.

II mito di Prometeo individua nell'eredità della colpa di Prometeo l'origine
della necessità del lavoro e della competizione per soprawivere e migliorare le
condizioni di vita: l'uomo favorito da Prometeo nella divisione delle carni del
sacrificio ne eredita la colpa e la punizione divina, che segna il suo destino. II

mito delle età rende invece ragione di come l'uomo sia decaduto dalla perfezione

degli inizi attraverso un percorso degenerativo che approda nell'età del

ferro alla scelta consapevole della violenza e dell'ingiustizia che attira su di sé

la punizione divina. Dell'età del ferro si profetizza Tannientamento ad opera di
Zeus che corrisponde al tempo in cui gli uomini nasceranno già vecchi25 per il
progressivo esaurirsi delle energie vitali secondo una logica punitiva riconducibile

alla giustizia divina. L'attenzione si sposta cosi dalla spiegazione dell'origine

della necessità del lavoro e della competizione per la soprawivenza aile
sofferenze procurate dalla ùppiç, dalla gelosia malvagia e dall'ingiustizia di cui
l'uomo è responsabile.

22 Per tale schema ternario e la sua origine orientale vd. P. Leveque, Bestie, dei, uomini. L'im-

maginario sacro delle prime religioni, tr. it. (Torino 1991) 118; W. Burkert, Da Omero ai Magi, 41, op.
cit. (n. 5). P. Hadot, Che cos'è la filosofia antica?, tr. it. (Torino 1998) 13, individua nel mito delle

origini la sequenza di storia del mondo, degli uomini, dei popoli e città e ritiene che tale schema sia
stato rielaborato nel Timeo, Crizia e nelle Leggi di Platone.
23 Vd. Hes. Th. 535-541, dove si narra della divisione in contesa tra dei ed uomini a Mecone.
24 Sulla comune origine di dei e uomini vd. Hes. Op. 105; Catalogo delle donne fr. 1, 6ss. Merkel-
bach-West (uomini e dei condividono la mensa).
25 Hes. Op. 180s.

Museum Helveticum 77/1 (2020) 13-23 | DOI 10.24894/2673-2963.00007



Soffrendo lo stolto impara 19

Le generazioni dell'oro, dell'argento e del bronzo sono creazione nel bene

e nel male degli dei. La generazione argentea viene estinta da Zeus per la sua

ußptg. Quella bronzea è la prima a soffrire dei mali della guerra, che finisce per
annientarla. E' innegabile che nell'evolversi delle cinque età si delinei un'invo-
luzione progressiva26 di cui si ha riscontro in Op. 12927, dove si evidenzia il peg-

gioramento della generazione argentea rispetto a quella aurea sia nella costitu-
zione flsica che morale, e in Op. 14428, dove si segnala la diversité sempre in
senso negativo della generazione del bronzo rispetto a quella argentea. Contri-
buisce a delineare il percorso degenerativo la diversa sorte dopo la morte assi-

milabile a demoni celesti per l'età dell'oro, demoni inferi per quella argentea,
morti senza nome ed onore per l'età del bronzo.

La generazione eroica segna una sospensione del processo involutivo29 le

cui motivazioni rimangono di difficile interpretazione vista la posizione critica
assunta da Esiodo nei confronti dei «re divoratori di doni»30, che riconducevano
le loro origini proprio a questi eroi celebrati nei poemi omerici e del ciclo epico.

Questa «Stirpe celeste di uomini eroi chiamati semidei»31, di cui si dice nelle

Opere che fu creata da Zeus prima della generazione dell'età del ferro, sembra

simile a quegli eroi «simili agli dei»32 generati dall'unione di dee con esseri mor-
tali33 di cui si parla nel Catalogo degli eroi in Hes. Th. 965-102034. Ma diversa è

la cronologia di quest'ultima generazione eroica, che si pone in soluzione di
continuité rispetto sia alia storia del mondo divino che alla prima generazione
umana dell'età dell'oro creata da Crono. II suo stesso coinvolgimento nella spe-
dizione contro Tebe e nella guerra di Troia, che sappiamo dalla tradizione porsi

26 Tale decadenza progressiva, pur nella soluzione di continuité tra le diverse generazioni, as-

serita dalla maggior parte degli studiosi, tra cui F. Solmsen, Hesiod und Aeschylus (New York 1949)

83, n. 27, è invece negata da J. P. Vernant, Le mythe hésiodique des races, 21-54 e Le mythe hésiodique
des races: sur un essai de mise au point, «RPh» 40 (1966) 247-276.
27 Hes. Op. 129 xpuoéu ours tpuqv évaAtyKiov otite voqpa
28 Hes. Op. 144 oùk ùpyupÉw oùôèv ôpoîov.
29 Hes. Op. 158 8iKcuÔT£pov Kai âpetov.
30 Hes. Op. 264 Stopotpdyot.
31 Hes. Op. 159-160 dvSpûv r^pûtov 0eTov yévoç, o't KaXéovrat / t"||il0£OL.

32 Hes. Th. 969 0£Otç èniEÎKEÀa tÉKva.

33 Hes. Th. 965-968. Figure assimilabili agli eroi nati dall'unione di uomini e dei figurano anche

nella letteratura mesopotamica: nell'epos di Gilgamesh l'eroe è per due terzi dio e per un terzo

uorao e quindi mortale; nell'Atra/tasis l'eroe che ha ricevuto dagli dei l'immortalité, Utnapishtin,
vive in una condizione simile a quella degli eroi biblici prediluviani detti in Gen. 6, 4 figli di Dio o

Giganti e assimilati agli «eroi famosi dei tempi antichi».
34 E' nota la questione critica che riguarda la Eroogonia al pari del Catalogo delle donne ritenu-
ti entrambi spuri da M. L. West tHesiod, Theogony (Oxford 1966) 48-49, 397-399,416-417,429-430,
435-436), che fa corrispondere la fine della Teogonia al v. 900. Di diverso awiso A. Debiasi, Esiodo

e l'Occidente, «Hesperia» 24 (Roma 2008) 19-24 e 40, che sostiene anche l'autenticità del Catalogo
delle eroine, confutando le argomentazioni di M.L. West, The Hesiodic Catalogue of Women. Its
Nature, Structure and Origins (Oxford 1983) 125-171.

Museum Helveticum 77/1 (2020) 13-23 | DOI 10.24894/2673-2963.00007



20 Michela Lombardi

alla fine dell'età eroica35, conferma la distinzione tra questi eroi creati da Zeus e

quelli nati da dee di cui si parla nella Teogonia. Due sono dunque le generazioni
eroiche di cui parla Esiodo: una più antica riconducibile all'unione di dei e uo-

mini di cui si ha riscontro anche nel catalogo degli eroi dell'XI canto dell'Odissea
ed una più recente, che si pone nella fase terminale dell'età eroica. Degli eroi di
quest'ultima generazione eroica si dice che si estinguono nella guerra tebana e

troiana e che solo alcuni di essi si trasferiscono nelle isole dei beati ai confini del
mondo per volere di Zeus36.

Se le generazioni dell'età aurea, argentea e del bronzo hanno connaturata
alla loro stessa nascita l'origine della loro condizione esistenziale e morale, non
cosi l'età del ferro la cui corruzione è riconducibile ad una scelta consapevole
dell'ingiustizia che si evidenzia in Hes. Op. 282-28337, dove lo spergiuro è messo

in rapporto con la volontarietà dell'azione e la conoscenza. In questa età beni e

mali si mescolano38, come in quelle precedenti, ma si manifesta anche una
nuova forma di male frutto dell'ingiustizia che si esprime sia nella violenza fisi-
ca39 che nell'inganno delle parole40. La dimensione temporale oscilla tra
présente e futuro: al présente èori del v. 176 segue una sequenza di verbi al futuro41

che prospettano profeticamente il destino di estinzione anche di questa generazione

per effetto del diffondersi del male. II progresso razionale che porta alia

consapevolezza dell'azione morale si associa all'abbrutimento che assimila l'uo-
mo agli animali governati dalla legge del più forte. Esemplare in tal senso la

connessione analogica della descrizione dell'età del ferro con l'apologo dello

sparviero e dell'usignolo nei w. 202ss, che nel qualificare come stoltezza la vo-
lontà di combattere con chi è più forte stigmatizza la logica aberrante della
société umana lontana dalla giustizia e fa venire in mente la legittimazione dell'e-
sercizio del potere in deroga a principi di giustizia richiamata dagli Ateniesi nel
dialogo con i Melii ricostruito ad arte nella narrazione tucididea.

35 Vd. Schol. a II. 1, S e Cipria fr 1 Davies, dove si attribuisce a Zeus la volontà di estinguere la

generazione eroica attraverso la guerra tebana e troiana. W. Burkert, Da Omero ai Magi, 23 op. cit.

(n. 5), evidenzia le analogie tra questo mito e quelle mesopotamico narrato nellMf/traasis (1, 352-
359) in cui il proliferare delle stirpi umane viene fatto estinguere dagli dei.

36 Vd. Hes. Op. 166-173. La sezione présenta problemi testuali. II v. 166 ëv0' Pj toi toùç pèv
0avciTou téXoç dpcpEKoAupe era ritenuto spurio già nell'antichità (manca nel Pap. Mus. Berol. 21107

e non è considerato da Proclo e dagli Scholia Vetera); il v. 169 toTç Sè Six' avOptontov ßiotov Kai fjOê

ÔJiâaaaç era anch'esso ritenuto spurio insieme ad altri versi attestati nei papiri (173a-e) in cui si

prospetta la condizione privilegiata, ma separata dagli immortali, degli eroi su cui régna Crono e la

creazione di una nuova Stirpe umana ad opera di Zeus.

37 Hes. Op. 282-283 yivùaKtov... èKÙv

38 Hes. Op. 179 6AA' Ëpxrqç Kai rotai pepeiijETai éa0Aà KaKoîaiv.

39 Hes. Op. 192 SiKq èv xepai.
40 Hes. Op. 194 pù0oiat okoàioîç êvétiuv.
41 Hes. Op. 177 nauaovTat, 178 Sùaouat, 179 pepeiijETat, 180 ôÀéaEt, 184 ëaaEtai, 185 dTipqaouai,
186 péppovTai, 190 ëaaETai, 192 Tipqaouat, 193 ëatai, ßAcu|)Et, 194 ôpEtxai, 196 ôpapréaEi, 200

À£'u|)£Tai, 201 ëaaetat.

Museum Helveticum 77/1 (2020) 13-23 | DOI 10.24894/2673-2963.00007



Soffrendo lo stolto impara 21

La sofferenza nell'età del ferro è quindi la conseguenza non solo di un des-

tino in qualche modo connaturato alia stessa generazione umana, come nelle
età precedenti, ma anche della punizione divina per l'ingiustizia, come la
sofferenza di Egisto nel I canto dell'Od/ssea che, pur se ammonito dagli dei, sceglie il
male di sua iniziativa «al di là della sorte»42 e ne patisce cosi le conseguenze. II
contributo decisivo della volonté umana nella scelta morale si evidenzia chiara-
mente nei w. 240s.43, dove si parla del malvagio «che si rende colpevole e pro-
getta empi disegni», nei w. 280-28544, dove si afferma come la félicita venga
donata da Zeus all'uomo «che conosce il giusto e si propone di affermarlo pub-
blicamente», mentre oscura è la progenie del malvagio «che volontariamente
mente spergiurando e violando la giustizia si macchia di irreparabili crimini» e

nel v. 28745, dove si dice come sia facile «scegliere la via della malvagità».
La condizione esistenziale dell'età del ferro si caratterizza per la perdita

definitiva della perfezione primordiale. Beni e mali si mescolano nella vita
dell'uomo. Alcuni mali, come la malattia e la morte, sono legati ad un destino
che l'uomo non puö cambiare; altri, quelli che nascono dall'ingiustizia alimen-
tata dalla üßpig, possono essere contenuti in virtu della libera scelta consape-
vole dell'uomo tra male e bene. Zeus ha elargito all'uomo uno strumento per
contenere i mali e vivere pacificamente senza recarsi danno reciproco: 8ixq.

L'uomo puö dunque esercitare la facoltà di ßouAsüetv orientando il corso
del suo destino. Nei w. 286-297 si descrivono le due vie46, quella piana e facile
del male e quella faticosa ed impervia del bene, che una volta intrapresa diven-
ta agevole e porta buoni frutti. Il prevedibile peggioramento non si configura
come ineluttabile: dall'acquisizione della consapevolezza razionale scaturisce
la possibilité di una libera scelta che puö invertire il corso della decadenza. Il
poeta è fiducioso nella vittoria della giustizia, di cui è garante Zeus: «la giustizia
al termine del suo corso vince la prepotenza e lo stolto soffrendo impara»47.

42 Od. 1, 34; 35 ùitèp popov.
43 Hes. Op. 240s. KdKOù ctv8pôç../ôaxiç àÀixpatvp Kai ùxàaOaAa [rpxavdaxat.
44 Hes. Op. 280s. ei yàp xiçk' êOÉÀp xà SiKai' àyopeôaat/ ytvùaKoov; 282s. ôç ôé ke papxupipatv
èK(bv èmopKov ôpàaaaç / tjjeùaexai, èv 8è Su<pv pAcu|>aç vpKEOxov àaaOp.
45 Hes. Op. 287s. xpv pev xot KaKÔxpxa Kai iAaSôv Ecrxtv èÀéaOat / (bpiôiwç.
46 II motivo delle due vie si trova anche nelle Horai del sofista Prodico, a cui si richiama Seno-

fonte in Mem. 2,1, 20ss. Sulla tradizione ellenica della metafora vd. B. Snell, Il simbolo della via in
La culture greca e le orgini del pensiero europeo, tr. it. (Torino 1963) 335-347; J. Alpers, Hercules in

bivio, Diss. (Göttingen 1912) 64. Non mancano riscontri anche nella tradizione sapienziale biblica
(.Deut. 30,15; 19; Ps. 119, 5; Prov. 3, 17; 4,19; 12,15; 16, 17; Is. 26, 7;/er. 21, 8; 31, 21), che fanno

pensare ad una matrice anellenica della metafora ripresa e rielaborata da Esiodo.

47 Hes. Op. 217-218 SlKp 8' ùnèp üßpiog lctxei / éç xéAoç éÇsÀOoùaa' naOùv Se, xe vpmoç Ëyvto.

Esiodo converte il motivo della conoscenza frutto di esperienza, attestato nella tradizione sapienziale

a partire da II. 2, 485-486, all'ambito etico anticipando il nàOet pàOoç eschileo (Ag. 177, 250),

su cui vd. H. Dorrie, Leid und Erfahrung: Die Wort- und Sinn-Verbindung naOetv - paOetv im griechischen

Denken (Wiesbaden 1956). In Hes. Op. 218 si osserva una variazione del nesso formulare
pEXÔèv Sé XE vpttioç êyvai (II. 17, 32; Od. 20,198) in cui si sanziona il comportamento dell'insipiente

Museum Helveticum 77/1 (2020) 13-23 | DOI 10.24894/2673-2963.00007



22 Michela Lombardi

L'ammonimento a seguire la giustizia implica la speranza che l'uomo possa in-
vertire il percorso degenerative) della sua storia.

Nulla perö autorizza a ritenere che quello che si auspica sia il ritorno alia

perfezione degli inizi e non più semplicemente una sorta di redenzione
dell'umanità in virtù della sua capacité razionale di discernimento del bene e

del male. La possibilité di un'inversione di tendenza dovuta alia libera scelta
dell'uomo introduce cosi nella prospettiva ciclica delle distruzioni periodiche
un meccanismo evolutivo coerente con la scansione lineare della storia umana.
Non si préfigura quindi il ritorno alia perfezione degli inizi, ma semplicemente
la possibilité di migliorare la condizione umana e di arrestarne il processo invo-
lutivo grazie alia maturazione della responsabilité morale subordinata alia
consapevolezza razionale, che rappresenta pur sempre un progresso48, parago-
nabile a quello che si delinea nella storia del mondo divino attraverso l'ordine
instaurato da Zeus.

Questo percorso evolutivo che coinvolge la storia umana e divina riflette
l'affermarsi di una concezione etica della divinité e della responsabilité
dell'azione morale nella cultura dell'etè arcaica, a cui danno voce poeti impe-
gnati sul versante etico e teologico, come Esiodo. Difficile distinguere l'apporto
originale e innovativo del poeta dall'influsso di trasformazioni dell'organizza-
zione socio-economica e giudiziaria49, che hanno favorito con l'accentuarsi del

conflitto tra classe aristocratica e société pastorale e contadina50 la maturazione
di nuove concezioni etiche e teologiche centrate sul primato di Sixq. Piace pen-
sare che l'intuizione del poeta, sensibile interprète del suo tempo, abbia in qual-
che modo anticipato e orientato l'affermarsi di nuovi principi etici nella mentalité

comune e nella coscienza sociale prima ancora che nel diritto51.

che trascura gli ammonimenti e apprende solo dopo aver agito e patito il danno; il comportamento
opposto del saggio che acquista una conoscenza preventiva attraverso la riflessione è in Pind. Isth.
1,40b, 6, dove novàoatç 8è vôw Kai JipogàOetav cpépEi è glossato dallo scolio con jtaSùv Kai rû vöw
TrpopqOqç yiyveiaL (vd. A. B. Drachmann, Scholia Vetera in Pindari carmina, Leipzig 1927 3, 206).

48 Cosi E. Meyer, Hesiods Erga und das Gedicht von den finfMenschengeschlechtern, in Genethlia-
kon Carl Robert (Berlin 1910) 131-165. Diversamente J. S. Clay, Hesiod's Cosmos, op. cit. (n. 7) 47s., 126s.,

parla dl una progressive darkening of vision> negli Erga, che si contrappone al percorso evolutivo
delineato nel mondo divino nella Teogonia, che approda all'istaurazione del nuovo ordine di Zeus.

49 L'evoluzione delle concezioni etiche è ricondotta a quella del diritto, che persegue i reati vo-
lontari, da L. Gernet, Recherches sur le développment de la pensée juridique et morale en Grèce (Paris
1917) 14-15; Antropologia della Grecia antica, tr. it. (Milano 1983) 143-274; Id., I Greci senza mira-
colo, tr. it. (Roma 1986) 223.

so Situazioni critiche come l'indebitamento dei piccoli proprietari e l'espropiazione delle loro terre

potrebbero aver avuto una qualche incidenza nella riflessione sull'idea della giustizia (vd. E. Will,
Aux origines du régime foncier grec: Homère, Hésiode et l'arrière-plan mycénien, «REA» 59,1957,5-50).
51 Un contributo in tal senso in B. Snell, Poesia e società: l'influsso dei poeti sul pensiero e sul

comportamento sociale della Grecia antica, tr. it. Bari 1971 (Hamburg 1965), che, in controtendenza

rispetto alla critica di impostazione sociologica, valorizza il primato culturale della poesia in grado
di influenzare il pensiero e la società e non solo di riflettere dinamiche sociali della prospettiva
storica in cui pur sempre è incardinata.

Museum Helveticum 77/1 (2020) 13-23 | DOI 10.24894/2673-2963.00007



Soffrendo lo stolto impara 23

La novità del mito esiodeo consiste dunque nel prospettare un risanamen-
to possLbile della condizione umana entro i limiti consentiti dal determinismo di
un destino che non si puö cambiare. Quello che si puè eliminare è la sofferenza
meritata per effetto della punizione di una colpa, non quella riconducibile
all'eredità di una sorta di peccato originale, quello di Prometeo, che ha irrepara-
bilmente contaminato la condizione umana. Indietro non si puö tornare; ma si

puö arrestare il processo degenerativo praticando la giustizia e riconquistando
il favore degli dei, che premiano il giusto e puniscono il malvagio.

La possibilité di riscatto dovuta alla maturazione della consapevolezza ra-
zionale nella scelta etica sottrae cosi la storia umana al determinismo fatalistico
che la condanna all'estinzione periodica e rappresenta una novità del pensiero
esiodeo sulla storia, che supera il pessimismo di una concezione ciclica della

storia soggetta a distruzioni periodiche radicato nell'archetipo mitico delle età

del mondo.
II mito di Prometeo e quello delle cinque età rappresentano dunque una

riflessione sulla diversa natura della sofferenza umana, quella per cosi dire im-
meritata e quella meritata, la cui origine viene individuata rispettivamente
nell'eredità di un destino riconducibile all'inganno e alla ribellione di Prometeo
e nella scelta consapevole del male, che provoca la punizione divina. E' questo
il livello di significato più profondo dei due miti a cui Esiodo afïida il suo pensiero

sull'uomo e sulla sua condizione esistenziale. II pessimismo ispirato dal de-

grado morale dell'uomo convive con l'auspicio e la speranza di un cambiamento
da cui scaturisce l'esortazione a cambiare strada ed a seguire la via della giustizia

nella convinzione che ôbcq avrà il soprawento sulla üßptc/ e che la sofferenza

dello stolto, che patisce gli effetti della punizione divina, possa trasformarsi
in una via di conoscenza e di riscatto morale.

Corrispondenza:
Michela Lombardi
Via Tripolitania 167

1-00199 Roma

mmlombardi@tiscali.it

Museum Helveticum 77/1 (2020) 13-23 | DOI 10.24894/2673-2963.00007


	Soffrendo lo stolto impara : sofferenza meritata ed immeritata nel mito di Prometeo e delle età dell'uomo

