
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 76 (2019)

Heft: 2

Artikel: Aristarque et l'étymologie des épithètes divines

Autor: Bouchard, Elsa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-864842

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-864842
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aristarque et l'étymologie des épithètes divines
Eisa Bouchard, Montréal (Québec)

Abstract: On attribue au grammairien Aristarque plusieurs explications étymologiques
portant sur des épithètes homériques arborées par des personnages divins dans l'épopée.

Un examen de ces étymologies, ainsi qu'une comparaison avec des étymologies
concurrentes, révèlent que l'intérêt d'Aristarque ne concerne pas tant la vraisemblance

linguistique de ces étymologies (un concept d'ailleurs anachronique) que leur potentiel
heuristique dans le cadre de son interprétation d'Homère. Dans la majorité des

exemples concernés, l'étymologie proposée par Aristarque semble résulter de l'application

d'une approche exégétique fondée sur le principe de la cohérence interne («expliquer

Homère par Homère»), Épithètes discutées: ÂÀaÀKopevqtç, hKcocqra, 'Eàikûvloç,
AuKqyEvqç, kàutôttcoàoç, rj'LOÇ, ApyeupôvTqç.

Keywords: étymologie, Aristarque, épithètes, divinités, Homère, allégorèse.

L'étymologie, celle des noms propres en particulier, est omniprésente dans la
littérature grecque, tant chez les poètes (le plus souvent sous la forme de figu-
rae etymologicae) que dans la littérature philosophique ou rhétorique1. L'idée

que les mots possèdent une certaine valeur - qu'elle soit conçue en termes de

«rectitude» ou bien de «puissance»2 - semble être généralement admise par les

auteurs anciens, si bien que ce sont les tenants de la thèse inverse qui font
figure d'exception3. En revanche, les règles sur lesquelles reposent ces étymologies,

ou pseudo-étymologies, ne sont que rarement énoncées par les sources.
De plus, les étymologies anciennes se limitent habituellement à des connexions

linguistiques et sémantiques entre les mots, sans qu'il soit question d'identifier
des éléments primordiaux (morphèmes, racines, suffixes, etc.) derrière ceux-ci.

La «vérité» des mots (leur étymologie) est ainsi révélée par la place qu'ils oc-

1 Voir inter alios M. Fuochi, «Etimologie nei tragici greci», Studlt 6 (1898) 273-318; P. Decharme,
La critique des traditions religieuses chez les Grecs (Paris 1904) 295-303; W.D. Woodhead, Etymologizing

in Greek Literature from Homer to PhiloJudaeus (Toronto 1928); E. Risch, «Namensdeutungen
und Worterklärungen bei den ältesten griechischen Dichtern», dans Eumusia. Festgabe für E.

Howald (Zürich 1947) 72-91; L. Pernot, «Le lieu du nom (tôtioç ùno loü övöparoc;) dans la rhétorique

religieuse des Grecs», dans N. Belayche et al. Céds.), Nommer les dieux. Théonymes, épithètes,

épiclèses dans l'Antiquité (Turnhout 2005) 29-39; D. Arnould, «Les noms des dieux dans la Théogonie

d'Hésiode: étymologies et jeux de mots», REG 122 (2009) 1-14; E. Bouchard, «Aphrodite philom-
mêdês in the Theogony»,JHS 135 (2015) 8-18.
2 Platon, l'auteur du plus important traité ancien d'étymologie, hésite lui-même entre ces deux
notions: voir Pl. Cra. 422d et 428e (ôpGorqç); 394b, 405e et 435d (Sùvapic;).

3 Le plus ancien partisan connu de la thèse conventionaliste (représentée notamment par Her-

mogène dans le Cratyle) est Démocrite (voir B26 D-K), dont l'authenticité des arguments est en grande

part défendue par F. Ademollo, «Democritus B26, on Names», dans C. Nifadopoulos (éd.), Etymologia:
Studies in Ancient Etymology (Münster 2003) 33^2. Le conventionalisme linguistique de Démocrite

ne l'empêche d'ailleurs pas de proposer des étymologies, cf. A. Hourcade, «Protagoras et Démocrite:
le feu divin entre mythe et raison», Revue de philosophie ancienne 18 (2000) 87-113, 96-97.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226



Aristarque et l'étymologie des épithètes divines 209

cupent dans un réseau linguistique où les noms renvoient les uns aux autres de

façon synchronique, et non par la recherche diachronique de leurs origines4.
Les recherches étymologiques ont occupé une place importante chez les

érudits grecs dès une époque assez haute, comme l'attestent non seulement le

Cratyle platonicien, qui exploite notamment le fruit du travail des sophistes,
mais aussi le papyrus de Derveni ainsi que plusieurs fragments de penseurs
présocratiques5. On ne s'étonnera pas, toutefois, que ce soit à l'époque
hellénistique, moment où l'érudition se professionnalise, que l'étymologie ait
véritablement pris son envol, à l'instar des autres branches de la grammaire.
Entre autres sources érudites, on trouve des étymologies nombreuses dans les

scholies anciennes aux poètes, dont le contenu remonte en grande part aux
commentaires philologiques des grammairiens hellénistiques. En tant qu'opération

exégétique, la proposition d'étymologies joue un rôle semblable à la

juxtaposition de synonymes aux lemmes, une autre stratégie omniprésente
dans les scholies6.

Les étymologies grammaticales fournissent un point de vue privilégié sur
la réception hellénistique d'éléments culturels hérités d'une très haute époque.
Or, chez les grammairiens représentés dans les scholies (et les textes apparentés,

tels les lexiques), la «technique» étymologique est tout sauf uniforme. De

plus, en dépit de la démarche relativement «scientifique» qui est celle des

grammairiens, les règles qui fondent ces étymologies restent pratiquement
toujours implicites et ne peuvent être restituées que par une sorte d'induction
fondée sur l'accumulation des témoignages. Dans le cas du grammairien
Aristarque, dont les opinions sont abondamment rapportées dans les scholies, il
est possible de se prêter à ce type de reconstruction. Mon objectif est ici
précisément d'examiner quelques-uns de ces témoignages afin de montrer: 1) que

4 G.W. Most, «Cornutus and Stoic Allegoresis», ANRW 2.36.3 (1989) 2014-2065, 2028; H. Peraki-

Kyriakidou, «Aspects of Ancient Etymologizing», ClQu 52 (2002) 478-493. Sur les différences générales

entre l'étymologie moderne et ancienne, illustrées par un cas de figure, voir E. Tsitsibakou-Va-
salos, «Gradations of Science. Modem Etymology versus Ancient. Nestor: Comparisons and
Contrasts», Clotta 74 (1997) 117-132.

5 L'étymologie joue un rôle considérable, par exemple, dans la cosmo-théogonie de Phérécyde;
cf. G.S. Kirk et J.E. Raven, The Presocratic Philosophers (Cambridge 21983) 56-57; H.S. Schibli, Phe-

rekydes ofSyros (Oxford 1990) 135-139; H. Granger, «The Theologian Pherecydes of Syros and the

Early Days of Natural Philosophy», HarvSt 103 (2007) 135-163. Sur l'importance de l'étymologie
dans le papyrus de Derveni voir notamment W. Burkert, «La genèse des choses et des mots. Le

papyrus de Derveni entre Anaxagore et Cratyle», Études philosophiques 25 (1970) 443-455.
6 II existe un nombre important d'études sur les méthodes d'élucidation (paraphrase, synonymie,

Realien historiques, etc.) présentes dans les scholies, en particulier celles de Pindare; voir
notamment H.T. Deas, «The Scholia Vetera to Pindar», HarvSt 42 (1931) 1-78; G. Calvani, «Modi e fini
delle parafrasi negli scholia vetera a Pindaro», Studi Classici e Orientali 46 (1996) 269-346; B.K.

Braswell, «Reading Pindar in Antiquity», MusHelv 69 (2012) 12-28; et les essais réunis dans S. David
et al. (éds.), Traduire les scholies de Pindare (Besançon 2009). L'étymologie comme technique exégétique

est généralement négligée dans ces études.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226



210 Elsa Bouchard

les raisonnements étymologiques d'Aristarque diffèrent significativement de

ceux de ses collègues et 2) que cette différence s'explique par le fait qu'il
applique une méthode exégétique généralement cohérente7.

L'étymologie ancienne est souvent associée à la tradition de l'allégorèse8.
De fait, bon nombre d'étymologies accompagnent les anciennes interprétations

allégoriques, particulièrement quand il est question de la signification
des noms divins9. (Je dis «accompagnent» plutôt que «justifient», car je ne
présume rien quant au rôle exact - suggérer ou bien appuyer l'interprétation? -
joué par l'étymologie par rapport à l'interprétation allégorique.) C'est sur cet

arrière-plan que je propose de considérer le travail d'Aristarque, dont les éty-
mologies, fait remarquable, ne sont pas associées à des exégèses de type
allégorique. Au contraire, l'examen révélera qu'elles font partie d'une approche
exégétique fondée sur le principe de la cohérence interne - principe qu'on
résume parfois par la formule «expliquer Homère par Homère»10. Par l'application

de cette méthodologie, Aristarque se distingue significativement du
travail de nombre de ses contemporains et au premier chef de Cratès. Quoi qu'en
aient dit R. Pfeiffer11 et plus récemment M. Broggiato12, les orientations
philosophiques de ce dernier le rattachent à une école d'interprétation des textes

poétiques d'inspiration plus stoïcienne qu'alexandrine. La question du traitement

des noms divins est à cet égard cruciale.

7 Sur le même sujet, mais avec une approche différente, voir F. Schironi, «Aristarchus and his
Use of Etymology», dans C. Nifadopoulos (éd.), Etymologia: Studies in Ancient Etymology (Münster
2003) 71-78, qui se concentre plutôt sur les principes grammaticaux (analogie et usage homérique)
derrière les étymologies d'Aristarque; voir aussi la brève analyse dans E. Bouchard, Du Lycée au
Musée. Théorie poétique et critique littéraire à l'époque hellénistique (Paris 2016) 101-107.

s Voir par exemple T.M.S. Baxter, The Cratylus: Plato's Critique ofNaming (Leiden 1992) 115-124.
9 Sur le caractère paradigmatique des noms propres dans la démarche «cratylienne» d'une

recherche de correspondance entre signifiant et signifié, voir G. Genette, Mimologiques. Voyage en

Cratylie (Paris 1976) 12-26. Étant donnée la valeur ontologique de leurs signifiés, on comprend que
la correspondance soit jugée particulièrement impérieuse dans le cas des noms divins.
10 Cf. Porph., Questions homériques 1,56,3—1 Sodano: "Opqpov éi; 'Oprjpou aacprivRELV. Sur l'origine

de cette formule voir R. Pfeiffer, History of Classical Scholarship from the Beginning to the End

of the Hellenistic Age (Oxford 1968) 225-227; N.G. Wilson, «An Aristarchean Maxim», CIRev 21

(1971) 172; id. «Aristarchus or a Sophist?», Proceedings of the Cambridge Philological Society 202

(1976) 123; id. «Scholiasts and Commentators», GRBStud 47 (2007) 39-70, 62-63; C. Schäublin,
«Homerum ex Homero», MusHelv 34 (1977) 221-227. Sur la méthode exégétique d'Aristarque en

général, voir récemment Bouchard, op. cit. (n. 7) 85-123.
11 Pfeiffer, op. cit. (n. 10) 241.

12 M. Broggiato, Cratete di Mallo: Iframmenti (La Spezia 2001) lxiii; id., «The Use of Etymology
as an Exegetical Tool in Alexandria and Pergamum. Some Examples from the Homeric Scholia»,
dans C. Nifadopoulos (éd.), Etymologia: Studies in Ancient Etymology (Münster 2003) 65-70.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226



Aristarque et l'étymologie des épithètes divines 211

1 Athéna ÂXaXKopevrïiç, Hermès àKâKr|xa,
Poséidon EXikujvioç

Le premier texte à considérer est un extrait d'une longue scholie à teneur
étymologique dont la source est vraisemblablement le traité Sur les dieux d'Apollo-
dore, un élève d'Aristarque13:

éjtei toi Kai ÂÀaÀKOiiEvrfù; A0qvq napà toîç eu ÀoyiÇoiiÉvoiç àno iqç évEpyELaç, q

ÙTiaÀÉ^ouaa tù ISlw pévst toùç évovilouç. où yàp TtEi0ôpE0a rote; VEUTÉpoiç, oï

(paaiv ùnô AÀaÀKopsviou rôrtou tivôç Elpf|a0ai. oûô' ùç'EpaToaôÉvqç TtapqKOuasv
'Opqpou EurovTOç'Eppslaç dKàKqia ötl ùtto ÄKaKqaiou ôpouç, ùÀÀà pqSevoçkokoü
pETaSoTLKÔq étieI xal Sorqp Édwv. jràv yoûv ano twv napETtopÉvcov toîç 0eoT<;' [...]

KaiyàpEianaviœç'EÀiKijviov tôv ItooELScova E'ipqKEV cmô'EÀiKwvoc;, ùqApLaTapxoç
poùÀEiaL, êttel q BouoTLa ôÀq ispà noaeiôwvoc;.

Suivant ceux qui raisonnent bien, le nom d'Athéna Alalkomenêis vient de l'activité
de la déesse, elle qui repousse (ànaké^ovaa) ses ennemis avec sa propre force
(pÉVEi). Car nous ne sommes pas convaincus par les auteurs postérieurs selon qui
elle est désignée ainsi à cause d'un lieu qui s'appelle Alalkomenion. Nous ne
suivons pas non plus Ératosthène, qui se méprend sur le sens du nom Hermès akakêta
chez Homère, croyant que cela vient du mont Akakêsios; il traduit plutôt le fait
qu'Hermès ne distribue pas de maux, puisqu'il est aussi appelé «dispensateur de

biens» (<= Od. 8,335). Ainsi, toutes les appellations reposent sur des caractéristiques
des dieux, [...] et ce même si le poète appelle exceptionnellement Poséidon Hélico-
nien à cause de l'Hélicon, comme le croit Aristarque, du fait que la Béotie entière est

consacrée à Poséidon, (schol. D II. 5,422,11. 27-42)14

Au moins deux des étymologies proposées dans ce texte sont attribuables avec
certitude à Aristarque. La première porte sur une épithète d'Athéna, Alalkomenêis,

dont il se trouve deux occurrences dans les poèmes homériques. Le début
de la scholie ne mentionne pas le grammairien nommément, mais il y est question

des Neoteroi, ce qui est un indice fiable de la paternité aristarquienne du

contenu de la note15. Cette paternité est confirmée par un texte parallèle
d'Étienne de Byzance où Aristarque est explicitement associé à l'étymologie,
fondée sur le verbe àÀaÀKelv, proposée dans la scholie16.

13 Sur l'attribution à Apollodore, voir K. Reinhardt, De Graecorum theologia capita duo (Berlin
1910) 84-86.
14 H. van Thiel (éd.), Scholia D inlliadem (Köln 2014). Cf. Etym. Magn. 546,55-547,20, s.v. Kénpiç.
15 Sur l'emploi technique de ce terme, vraisemblablement initié par Aristarque, voir A. Seve-

ryns, Le cycle épique dans l'école d'Aristarque (Paris/Liège 1928) 42-47.
16 Steph. Byz., Ethnika a 191,1-3 Billerbeck: AÀaÀKopéviov jtoàu; Bouoriaç, àno toû
ÂÀaÀKopevéax;, ôç Kai ÏSpuae xqv AOqvâv ÂÀaÀKopevqlSa. où yàp napà to àÀaÀKEtv, ÙÇ Aplarapxoç
(«Alalcomenion: une cité de Béotie fondée par Alalcoménée, qui a aussi élevé un temple à Athéna
Alalcoménienne. Car ce mot ne vient pas du verbe oAqAkelv comme le pense Aristarque»).

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226



212 Elsa Bouchard

Pour Aristarque, l'épithète est donc formée par la combinaison du verbe
àÀaXKELV (repousser) et du substantif pévoç (force). Ce type d'étymologie par
contraction de plusieurs mots, omniprésent chez les Anciens17, n'est pas un
élément distinctif de la méthode d'Aristarque. Le scholiaste précise que le fait
de «repousser par sa propre force» (tù 15loi pévEt) correspond à une activité
typique de la déesse - son energeia. Selon toute vraisemblance, cela fait allusion

à l'habitude de la déesse de prendre physiquement part aux combats, la

plupart des divinités homériques se contentant d'insuffler le menos aux guerriers

sans combattre en personne.
La première occurrence de cette épithète chez Homère se trouve dans un

discours de Zeus qui rappelle à Héra et à Athéna leur rôle de protectrices de

Ménélas:

ôotai pèv MeveAcuj àpnyciveç etat Geàtov

"Hpq t' Apyeîri Kal ÂÀaÀKopEvifiç A0f|vr|.

Ménélas a deux protectrices parmi les déesses,

Héra d'Argos et Athéna Alalkoménêis. (II. 4,7-8)

En accordant une valeur sémantiquement porteuse à l'élément âXaÀKO- à l'intérieur

de l'épithète Alalkoménêis, Aristarque interprète le vers II. 4,8 comme une

sorte de glose du mot ùpqyôveç (protectrices) du vers précédent. Héra est appelée

«argienne» en raison de son parti pris pro-argien et de son affection particulière

pour Argos, patrie des Atrides, tandis qu'Athéna Alalkoménêis est littéralement

- selon l'interprétation d'Aristarque - «celle qui repousse» le danger pour
Ménélas. Or, c'est précisément le rôle qu'assume la déesse une centaine de vers

plus loin dans le même chant, lorsque Pandare décoche sa flèche sur Ménélas:

Athéna se dresse devant lui et écarte le trait de sa trajectoire mortelle18. L'éluci-
dation par Aristarque de l'épithète d'Athéna est donc tout à fait à propos dans le

contexte immédiat, où cette épithète apparaît comme une sorte d'élaboration

«épexégétique» du vers 7, ainsi que dans le contexte global du chant 4, où elle

trouve une pertinence narrative.
L'étymologie d'Aristarque est également en accord avec le contexte dans

le second passage homérique où figure cette épithète, à la toute fin du chant 5

de l'Iliade. Ce chant raconte une journée de combats particulièrement meurtrière

pendant laquelle Arès cause des ravages dans les rangs achéens, ce qui
suscite l'intervention d'Héra et surtout d'Athéna. Celle-ci prend place sur un
char auprès de Diomède qu'elle aide non seulement à éviter les coups d'Arès,
mais même à infliger une blessure au dieu. Arès, blessé et humilié, abandonne

17 Cf. W.S. Allen, «Ancient Ideas on the Origin and Development of Language», Transactions of
the Philological Society 47 (1948) 35-60, 54.

18 II. 4,127-133.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226



Aristarque et l'étymologie des épithètes divines 213

le combat et retourne sur l'Olympe. Le chant 5 se termine avec les vers
suivants:

"Hpr| T' Apysiq kcù ÂÀaÀKopEvr|îc; A0rjvr|
naûaaaat ßpoioXoiyov Apr)' àvSpoKraatàtov.

Héra d'Argos et Athéna Alalkoménêis
ont mis fin aux massacres d'Arès, fléau des hommes. (II. 5,908-909)

Encore une fois, le lien entre l'épithète et l'action de «repousser le danger avec

son pévoç» est parfaitement défendable du point de vue du contexte narratif
représenté par la seconde moitié du chant 5. Étant donné l'attention notoire
qu'Aristarque accordait à la cohérence interne du texte homérique, il y a tout
lieu de croire que son étymologie repose sur la similarité de contexte de l'une et

l'autre occurrences de Alalkoménêis.
La deuxième étymologie présente dans la scholie citée plus haut porte sur

l'épithète akakêta, comprise comme adjectif privatif signifiant «qui est

incapable de mal», «qui ne donne que du bien». Cette étymologie est privilégiée
contre celle d'Ératosthène, laquelle repose sur la toponymie. Il n'est pas
entièrement certain qu'elle soit d'Aristarque, mais cela reste vraisemblable
puisqu'elle suit immédiatement la référence aux Neoteroi.

Cette épithète d'Hermès n'apparaît elle aussi que deux fois chez Homère.
L'une se trouve dans la seconde Nekuia (Od. 24,10), un passage athétisé par
Aristarque19 et donc certainement inutilisable à ses yeux pour établir l'usage
homérique. L'autre occurrence se trouve dans le passage suivant:

aùiLKa 5' elç ùneptô' àvapàç TrapEÀéijaTo Àâ9pq

Eppetaç QKCtKr|Ta, TTÖpEv 6É öl àyÀaôv utov
Eûôojpov TTÉpi pèv 0ELELV TCLXÙV (j5È paxnrtjv.

Aussitôt il monte et s'étend furtivement près d'elle,
Hermès akakêta, et il lui donne un fils brillant,
Eudore, entre tous rapide à la course et vaillant combattant. (II. 16,185)

Le passage fait partie d'une digression racontant la généalogie du Myrmidon
Eudore. Le nom même de ce héros est transparent et confirme le rôle de dispensateur

de biens de son père, le dieu Hermès, ici qualifié par l'épithète akakêta. Il
semble qu'Aristarque (s'il est bien l'auteur de cette étymologie) interprète à

nouveau cette épithète en fonction du contexte immédiat: Hermès akakêta («qui ne

19 Cf. schol. MV Od. 24,1; K.A. Garbrah, «The Scholia on the Ending of the Odyssey», Wiijbb 3

(1977) 7-16.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226



214 Elsa Bouchard

cause aucun mal») fait à la jeune Polymèle le beau présent d'un fils brillant
justement appelé Eudore.

La dernière étymologie de notre texte porte sur l'épithète héliconien donnée

à Poséidon une seule fois chez Homère, dans l'une des nombreuses
comparaisons animales qui figurent dans l'Iliade. Un homme abattu est comparé à

un taureau qu'on amène au sacrifice et qui mugit:

aùxàp ô 0u|iàv âïa0E kci! rjpuyev, wç oie raôpoç
rjpuyEV èÀKopevoç'EÀtKijvtov àpcpt avaxta
Koépuv éàkôvtwv- yàvuTai Sé te to!ç évoaixBuv-
ûç âpa tôv y' Épuyôvia Ain' ôaiéa 0upoç àyrjvcop.

Puis il exhala sa vie et mugit, comme lorsqu'un taureau
mugit, tiré en l'honneur du seigneur héliconien,
tiré par des jeunes hommes - et l'Ébranleur du sol s'en réjouit.
C'est ainsi que sa noble vie le quitta, dans un mugissement. (II. 20,403^406)

Notre scholie nous informe qu'Aristarque interprétait'Eàlkwvlov comme un
adjectif toponymique se rapportant au mont Hélicon en Béotie, région sacrée à

Poséidon. Même dans ce cas-ci, on peut affirmer que l'étymologie d'Aristarque
se conforme au contexte où apparaît le mot: que celui-ci soit considéré comme
un nom de culte associé à un lieu consacré reflète le fait que l'épithète apparaît
dans un passage décrivant précisément un acte rituel en l'honneur de
Poséidon20.

2 Apollon de Sminthée, Apollon de Lycie

La scholie D partiellement examinée dans la section précédente comporte également

un énoncé, avancé par Apollodore, d'un principe général de l'onomastique
divine d'Homère:

nùv yoûv euro rûv rtapenopÉvcov rote; Geou;' ko! yàp i) yAauKÙTuç oùk euro toû rj t
ÛKpqc 0tva rÀauKWJTiov 'tÇei, àXÀ' àrro rfjç rrepl xf|v jrpöaot|)tv tûv ocpOaApüv

KaianAij^Eui;. Kai i&ÀÀa 5è tùv éjilGétuv Emoüatv rjpîv napeanv ôpàv, oùk àrrô

TÜV lEpÛV TÔ7TCOV WVOgaagÉVCt, ÛTIO ÔÈ TÛV évepyELÙ)V TGJV l|)UXLKÛV, rj 5ià
aupßeßqKÖrcüv rrepl to aûpa. [...] Kal yàp eï note anavùjc; étuSetci é^evrjvoxe àrrô
TÖ7TOU, ÉÇ rjpuLKOÙ rtpoacirrtou Kara to elkôç aÙTàÀÉyet. AxiÀAeùc; pèv yàp BeaaaÀàç
ûv tpqat- Zeù àva AuSiovale, riEÀaayiKè, TqAô0i vattov.

Ainsi, toutes les appellations reposent sur des caractéristiques des dieux. Par

exemple, yÀauKûmç ne vient pas de ce qu'elle «a établi le Glaukôpion, temple au

20 Le poète lui-même semble suggérer la portée rituelle de l'épithète en jouant sur la répétition
des consonnes dans 'Eàlkwviov / èÀKÔpevoç / èÀKÔVTWv.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226



Aristarque et l'étymologie des épithètes divines 215

sommet de l'Acropole» Call. fr. 238), mais plutôt de la stupeur (xfj<; KcrrcnrAfiljetoc;)

que provoque l'apparence (7tp6aot|nv) de ses yeux. De même, il est possible de voir,
si nous les examinons, que les autres épithètes aussi ne sont pas dérivées de lieux
sacrés, mais des fonctions de l'âme, ou alors des caractéristiques du corps. [...] Car
même s'il arrive à l'occasion qu'Homère crée des épithètes à partir d'un lieu, il le

fait dire par un personnage héroïque et conformément au vraisemblable. Par

exemple Achille, un Thessalien, dit: «Zeus, roi dodonien, Pélasge, toi qui vis au
loin» II. 16,233). (schol. D II. 5,422,11. 32-37 et 48-50)

Ainsi, selon Apollodore, ce n'est que dans la bouche des personnages qu'on
trouve des épithètes toponymiques, conformément au vraisemblable, c'est-à-

dire aux caractéristiques des dits personnages, en particulier leurs origines
locales. Apollodore utilise ici une distinction technique entre le point de vue
individuel des personnages et le point de vue universel du narrateur - notion
de poétique appliquée qu'il hérite vraisemblablement d'Aristarque21. Il n'est

pas certain que ce dernier ait utilisé cette distinction dans le cadre de son traitement

des appellations divines, mais au moins deux passages suggèrent qu'il est

conscient que la valeur toponymique de certaines épithètes peut s'expliquer
par un élément de contexte crucial, soit l'identité des personnages qui les

utilisent.

Le premier porte sur l'épithète d'Apollon AuKqyEvrjç, attestée deux fois
chez Homère, toutes deux dans l'épisode iliadique où intervient l'archer ly-
cien Pandare. Athéna, souhaitant que Pandare rompe les serments, l'enjoint à

tirer sur Ménélas tout en faisant une promesse d'hécatombe à «Apollon lykêge-
nês». Ainsi va la scholie d'Aristonicos:

AuKriyEvéc ôn ùno ifjç TptoÏKrjc; Auklcu;, èZ, rjç éanv ö nàvSapoç.

Lykêgenês: <La diplê> parce que ce nom dérive de la Lycie de Troade, d'où vient
Pandare. (schol. A II. 4,101a Ariston.)

Pour fins de comparaison, on considérera la scholie exégétique au même

passage:

AuKryyevéï' év Auxiq yevopévtp- cnJjeuSéaraTov ydp sanv iepov AnôÀAtovoç év

Auklçi. r) on àûkoç ijyrjoaio peià rat; wSïvaç Ar|TOÏ wars KaOapOfjvai eiq töv EàvOov.

(ppovrjpcrroç Sè aùtov rtÀqpot noAtrpv ÙJtOTtOépEvoç aùtoù tov Oeov.

Lykêgenês: Qui est né en Lycie; car il est hors de doute qu'il y a un temple d'Apollon
en Lycie. Ou alors, c'est parce qu'un loup a guidé Lêtô jusqu'au Xanthe afin qu'elle

21 Sur l'origine aristarquienne de cette distinction, voir H. Dachs, Die Àùatç èx toO npoatonou.
Ein exegetischer und kritischer Grundsatz Aristarchs und seine Neuanwendung aufIlias und Odyssee

(Erlangen 1913).

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226



216 Elsa Bouchard

se lave après ses couches. Elle [Athéna] remplit de courage [Pandare] en suggérant
que le dieu est son concitoyen, (schol. T II. 4,101b ex.)

Cette dernière scholie associe l'épithète à un fait historique (l'existence d'un
temple d'Apollon en Lycie), ou encore à un mythe sans rapport avec le contexte

homérique. Aristarque se contente quant à lui de donner une valeur topony-
mique à l'épithète, soulignant que la Lycie est précisément le lieu de naissance
de Pandare. Comme le fait remarquer l'auteur de la scholie exégétique, Athéna
utilise cette épithète afin de mettre en confiance Pandare, qui est originaire de

Lycie. Mais contrairement à ce que croit ce scholiaste, il n'est nul besoin de

supposer qu'il existe véritablement un temple d'Apollon Lycien22 ou bien une tradition

faisant naître le dieu en Lycie. Pour Aristarque, l'épithète qu'utilise le

personnage d'Athéna est simplement justifiée par le kairos de son entreprise de

persuasion de Pandare.
Le deuxième texte où il est question d'un toponyme utilisé par un personnage

porte sur Spiv0EÙç, un hapax homérique. L'épithète apparaît au vocatif
au tout début de l'Iliade (1,39) dans la prière qu'adresse le prêtre Chrysès à

Apollon afin qu'il punisse les Grecs de l'enlèvement de sa fille Chryséis. Le

commentaire d'Aristarque à ce sujet est rapporté chez Apollonios le sophiste:

£piv0Eir êtti0etov ArtéÀÀuvoç, Kara ràv Apiaiapyov àrrô ttoàeuç TpwÏKfjç EptvBqç
KaÀoupévqç. ô ôè Aitiaiv euro twv puùv, o'i aptvBiot KaÀoùviai- Kai év 'PôSco apivGia
Èopirj, ÖTL TÙV puâ)V TTOTÈ ÀUJiaiVOpÉVûJV TOV KOpITOV TÙV ÙpTTEÀCjJVWV AtTÔAÀCOV Kai
Atévuaoç 6ié(p0ELpav toùç pùaç. akX' Apicrrapxoç ùrrpEJtÈç rjyEÎrat ànô xapatitETOÙç
ÇÙOU TOV 0EOV ÉTT10ÉTW KEKOapfjaGai Ù7TÔ TOÖ TtOiqTOÙ.

Sminthien: une épithète d'Apollon qui, selon Aristarque, fait référence à la ville de

Troade qui s'appelle Sminthée. Mais d'après Apion, l'épithète fait référence aux
rats qui sont appelés sminthioi. Et à Rhodes il existe un festival Sminthia, parce
que jadis, lorsque les rats détruisaient le fruit des vignes, Apollon et Dionysos les

éliminèrent. Toutefois, Aristarque pense qu'il est inconvenant que le dieu soit
affublé par le poète d'une épithète venant d'un animal qui rampe au sol. (Apoll.
Soph., Lexicon 143,13 Bekker)

L'interprétation d'Aristarque s'oppose ici à celle d'au moins deux autres
personnes, soit Apion (homériste du 1er siècle ap. J.-C.) et Polémon23. Ces deux der-

22 Selon T.R. Bryce, «Lycian Apollo and the Authorship of the Rhesus», Classical Journal 86

(1990-1991) 144-149, le culte d'Apollon en Lycie n'est pas antérieur au IV®me siècle av. J.-C.

23 On trouve un récit semblable à celui d'Apion, avec quelques variations, dans la première
partie de la schol. D II. 1,39, dont le contenu remonte à Polémon le périégète, contemporain
d'Aristarque. La deuxième partie de cette même scholie rapporte encore un autre récit, d'origine
anonyme, selon lequel les Crétois avaient jadis fondé la ville de Epiv0La en suivant les instructions d'un
oracle d'Apollon impliquant des souris, appelées apivOoi en dialecte crétois. Ce dernier récit se

trouve également dans un papyrus contenant une liste d'explications d'épithètes divines homé-

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226



Aristarque et l'étymologie des épithètes divines 217

niers rapportent l'épithète à des récits mythographiques où Apollon agit en

bienfaiteur en débarrassant les champs des rats, lesquels porteraient le nom de

sminthoi dans l'un et l'autre des dialectes locaux parlés dans les deux régions où

se déroulent ces récits - Rhodes dans le cas d'Apion, la Troade dans le cas de

Polémon. Or, ces informations mythographiques n'ont pas de poids pour
Aristarque au regard de l'importance supérieure du concept critique de l'inconvenant

(ànpenriç). Son objection à ce qu'une épithète divine dérive du mot «rat»
est de nature non pas théologique, mais poétique: l'inconvenance est celle de

l'usage d'une épithète divine avec des connotations humbles dans un contexte

poétique (cf. ùnô toù noiqTOû), du moins un contexte relevant du genre noble

qu'est l'épopée. Dans cet exemple, on voit donc Aristarque à la fois rejeter une
étymologie fondée sur une explication mythographique qui puise à des sources
externes à Homère et privilégier le respect d'un critère artistique de composition24.

Dans l'un et l'autre de ces cas, il apparaît ainsi qu'Aristarque s'intéresse
d'abord au caractère opportun de ces épithètes dans les contextes narratifs où

elles apparaissent. Les deux passages homériques concernés font intervenir
une prière prononcée par un personnage qui, naturellement, invoque une
divinité locale: Apollon de Sminthée dans le cas de Chrysès de Troade et Apollon
lycien dans le cas du Lycien Pandare.

3 Apollon nïoç

Le prochain exemple permet lui aussi de mettre en lumière la spécificité
méthodologique d'Aristarque en juxtaposant des étymologies concurrentes. L'épithète
concernée, rjïoç, est utilisée deux fois chez Homère. L'une des occurrences se

trouve dans la Théomachie où, racontant comment les dieux du parti troyen se

rassemblent autour d'Apollon et d'Arès, le poète apostrophe le premier: «[les

dieux] prennent place autour de toi, Phoibos rjïoç, et d'Arès destructeur de villes
(ùpcpi oè rjïe Oolße Kai Apqa nTOÀiiropùov)» (II. 20,152). L'autre est au vers II.
15,365, où le narrateur apostrophe à nouveau Apollon qui, cette fois, est en train

riques; voir W. Luppe et G. Poethke, «Homerika der Berliner Papyrus-Sammlung», APF 44 (1998)
209-218.

24 Suivant V. Masciadri, Eine Insel im Meer der Geschichten. Untersuchungen zu Mythen aus Lem-

nos (Stuttgart 2008) 78-79, il est aussi possible d'expliquer l'épithète smintheus au sens de «maître
des rats» par référence au contexte du début de l'Iliade. En effet, la prière de Chrysès a pour effet

qu'Apollon provoque une épidémie dans l'armée achéenne; or, les épidémies de peste sont notoirement

annoncées par les rats, qui en sont les premières victimes. Toutefois, une telle explication
aurait probablement été inacceptable pour Aristarque, puisque dans la version d'Homère, il n'est

pas question de souris: ce sont les mules et les chiens qui tombent d'abord sous les flèches d'Apollon

(II. 1,50).

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226



218 Elsa Bouchard

d'abattre le rempart achéen. Les scholies à ce dernier passage proposent trois
étymologies:

rjL£' ÂpLorapxoç ôaaùvet, àrto Tqç ëaecoç tùv ßsXwv. oi Sè ttepi tov KpàTqra t|nXùc;,

àno iqç iàoEut;- Kai oûtwç èTtetaSqaav oi ypappariKoi npoc; Stàtpopov ÉTupoXoytav
Siatpàpwç dvaylvujgkelv.

qïe: Aristarque place un esprit rude, rapportant le mot au fait de lancer (ëoecac;) des

flèches. [Ceux du cercle de] Cratès l'écrivent avec un esprit doux, le liant à l'acte de

guérison (tdaetjç). Ainsi les grammairiens ont été inclinés à des lectures
différentes en raison d'étymologies différentes, (schol. A II. 15,365a Hrd.)

n'ie- Apiaiapxot; Saaùvei, jiapà if|v ëaiv twv ßeXwv- [...] oi 6è ttapà rqv ïaaiv q ttapà
to Lévat- qXtoç yàp éativ. ëari Sè tteputaSqq f| àvaipwvqatç Kai ÉptpavTtKq rqç
Suvdpewç toù 0eiou.

qïe: Aristarque place un esprit rude, par comparaison avec le fait de lancer (ëcuv)
des flèches. [...] D'autres font le rapprochement avec la guérison (taatv) ou au fait
de se déplacer (lévai). En effet, il s'agit du soleil25. L'apostrophe est porteuse d'émotion

et exprime la puissance de la divinité, (schol. bT II. 15,365b ex.)

Les trois étymologies proposées se fondent sur des racines verbales différentes:

Aristarque lie l'épithète au verbe Lévat, une allusion à l'archerie d'Apollon. Cratès

pense plutôt au verbe tàa0aL, en accord avec la fonction médicale traditionnelle

d'Apollon - une fonction dont Aristarque nie d'ailleurs l'existence dans le

portrait homérique du dieu26. La dernière étymologie (anonyme), qui repose sur
le verbe lévat, entretient un lien étroit avec une interprétation allégorique
populaire dans l'Antiquité faisant une équation entre l'Apollon homérique et le
soleil27: suivant cette interprétation, il s'agirait d'une allusion à la course du
soleil dans le ciel. L'étymologie anonyme et celle de Cratès sont compatibles dans

la mesure où ce dernier accepte aussi l'identification d'Apollon au soleil (comme
le révèle le texte cité à la note 25), et que les allégoristes justifiaient régulièrement

cette identification par l'influence du soleil sur la santé humaine et
animale28: on peut donc vraisemblablement attribuer à Cratès l'équation Apollon
médecin soleil.

25 Cf. schol. A II. 18,240b Porph.: KpciTqç pèv tov aérov AnôÀÀuva etvai Kal qXiov: «Cratès dit
qu'Apollon et le soleil sont la même personne».
26 Selon Aristarque, Apollon n'est pas le médecin des dieux chez Homère, puisque c'est Péan qui
occupe cette fonction; cf. schol. A II. 5,899 Ariston.; K. Lehrs, De Aristarchi studiis Homericis (Leipzig

1882) 177.

27 Cf. F. Bufïière, Les mythes d'Homère et la pensée grecque (Paris 1956) 187-200.
28 Bufïière, op. cit. (n. 27) 198-200. Cette idée est amplement développée dans un long texte de

Macrobe (Sat. 1,17) rapportant des interprétations traditionnelles des noms d'Apollon.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226



Aristarque et l'étymologie des épithètes divines 219

Quoi qu'il en soit de la valeur réelle de ces étymologies, il reste que celle

d'Aristarque est la seule qui puisse se réclamer du contexte homérique. Dans
le vers II. 15,365, Apollon fait oeuvre de destruction contre les Achéens et ses

facultés médicales ou ses caractéristiques solaires, même si on admet leur
existence, n'ont de toute façon aucun rôle à jouer ici - bien au contraire. Le

dieu mis en scène dans ce passage est le dangereux ennemi des Achéens, à

l'instar de l'Apollon du début du poème, qui descend sur terre «pareil à la
nuit» (vukt'l éoikcjç, II. 1,47), pour lancer ses flèches meurtrières sur l'armée

grecque. Là comme ici, Apollon est celui qui cause la destruction par un geste

impliquant un élan ou une impulsion: lancer des flèches ou renverser un mur.
Le contexte est semblable en II. 20,152, où il est question d'Apollon se préparant

à se battre pour les Troyens aux côtés d'Arès, lui-même affublé d'une épi-
thète martiale (jtroXiTtopOov).

Certes, Aristarque et Cratès usent ici semblablement de l'étymologie
comme d'un outil d'interprétation29; mais cet usage repose sur des méthodologies

très différentes. Aristarque étymologise Homère par Homère au lieu
d'avoir recours à l'interprétation allégorique ou à des données mythogra-
phiques non homériques, tel le rôle de médecin d'Apollon30.

4 Hadès kAutôttuAoç

L'épithète d'Hadès KÀUTÔnwÀoç est utilisée à trois reprises, dans trois vers
identiques, par des personnages homériques en train de proférer une menace à

l'endroit d'un adversaire: «la gloire, c'est à moi que tu la donneras, mais ton âme, à

Hadès KÀUTÔJtwÀoç» (eùxoç époi ôcûoelv, Quxqv 5' AïSi kAutottwAw; II. 5,654 11,445

16,625). On peut identifier deux étymologies anciennes pour cette épithète:

kàutôjujàoç' ô pèv Antwv Innove; ùyaBoùc;, ö Sè ApLcrrapxoç éni toù t|)t>xnv 6' 'Aù>L

KÀUTOTÏtûÀtp ÙKOÙEl KÀUTljV ÉmTT(OÀr|CJlV31, ÔIÙ TÔ TOÙÇ TEÀEUTÙVTac; Éi;aKOÙ£a0CU Slù

te toùç Bprjvouç kcù tùç oLptoyàt; TÙÇ ÉJl' aÙTOÎÇ.

29 Comme le fait remarquer J. Lallot, «ETYMOAOriA: l'étymologie en Grèce ancienne d'Homère

aux grammairiens alexandrins», dans J.-P. Chambon et G. Lüdi (éds.), Discours étymologiques (Tübingen

1991) 144, l'étymologie fonde ici «à la fois le sens et la forme d'un mot rare», puisque les
grammairiens devaient aussi trancher sur la question de la graphie (esprit rude ou doux) du mot. Cf. id.,

«L'étymologie chez les grammairiens grecs: principes et pratique», RevPhil 65 (1991) 137-138.

30 Une autre interprétation possible fait appel au récit du meurtre du serpent Python, auquel la
foule encourage Apollon par le cri let ßeXoc; (Call. Hymn. Apoll. 103-104). Pace F. Schironi, I fram-
menti di Aristarco di Samotracia negli etimologici bizantini (Göttingen 2004) 362, il n'y a pas lieu de

penser qu'Aristarque se réfère à ce récit de Callimaque pour expliquer l'usage homérique de qïoç;
cf. Schironi, op. cit. (n. 7) 76.

31 Le texte de Bekker a èniTtéAqoiv, un hapax qu'il faut probablement corriger en érciîTÙÀqaLV

au vu des textes parallèles.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226



220 Elsa Bouchard

kàutottwàoc;: Apion comprend aux bons coursiers; mais Aristarque, dans l'expression

«et ton âme à Hadès kàutôtkjjàoç», comprend à l'arrivée bruyante, du fait que
les morts sont entendus de loin, à cause des thrènes et des gémissements que l'on
pousse à leur sujet. (Apoll. Soph. Lexicon 100,33 Bekker)

La première étymologie, celle d'Apion, s'éclaire à la lumière de certains autres
textes (dont il est toutefois impossible de dire si le contenu est aussi attribuable
à Apion):

'AtSi KÀUTOtttûÀu), etttOeTLKöt;, àvri toû tw irntiKö, tù iaxupoùç kcù ôvopaaroùç
ïtijiouç ëxovxi, 8tà njv dptta-yijv rfjç IlEpaEcpôvqç- r) cm oùSelc; tov Bâvarov
SLacpuyEtv Sévarai.

À Hadès KÀUTÔJtûJÀoç: utilisé comme une épithète équivalente à hippique, qui a des

chevaux puissants et renommés, à cause de l'enlèvement de Perséphone; ou alors

parce que personne ne peut échapper à la mort. (Etym. Magn. 520,55-521,2; cf.

schol. D II. 5,654 et schol. D II. 11,445)

L'étymologie d'Apion, quoique linguistiquement vraisemblable, ne fait aucune
référence à Homère et repose sans doute sur une mythographie extra-homérique

(l'enlèvement de Perséphone) ou sur une interprétation allégorique de la

figure d'Hadès (ses «chevaux rapides» symbolisant l'impossibilité d'échapper à

la mort). Celle d'Aristarque peut à bon droit être taxée d'improbable32; mais

cette «erreur» même du grammairien illustre au mieux l'importance extrême
du contexte dans l'élaboration de ses étymologies. En effet, son étymologie de

KÀuTÔTttoÀoç reflète, encore une fois, le contenu du vers dans lequel apparaît ce

terme. Dans chacune des trois occurrences de ce vers, il est question d'un
personnage qui envisage d'obtenir de la gloire (euxoç époi) en tuant un ennemi,
c'est-à-dire en l'envoyant chez Hadès. Or, la gloire obtenue dépend directement
de ce que la mort de l'ennemi fait du bruit, qu'elle est entendue par les hommes.

Aristarque établit donc une connexion sémantique implicite entre les mots

euxoç et kàutôç: donner son âme à Hadès kàutôjtwàoç, c'est procurer de la gloire
à l'ennemi par sa mort, et ce d'autant plus que la mort sera l'objet de lamentations

et de plaintes entendues au loin33.

Un cas très semblable est celui de l'épithète jioÀùatvoç d'Ulysse, suivie trois
fois, sur un total de quatre occurrences, par l'expression péya kûôoç Axattov34,

32 Cf. P.W. van der Horst, «Who was Apion?», dans id. léà),Japheth in the Tents ofShem: Studies

on Jewish Hellenism in Antiquity (Leuven 2002) 220: «Aristarchus' fanciful derivation from KÀUTij

èninùÀqaLi;».
33 Cf. le passage célèbre de l'Iliade (7,89-91) où Hector imagine comment son kleos sera éternel
grâce à l'épitaphe sur la tombe d'un ennemi qu'il aura tué.

34 II. 9,673,10,544, Od. 12,184. Dans le passage où se trouve la quatrième occurrence (.II. 11,430),

il est également question de la gloire d'Ulysse (cf. 11,431: èJiEÙâjeai).

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226



Aristarque et l'étymologie des épithètes divines 221

et qu'Aristarque interprète précisément au sens de «digne de beaucoup d'éloges»

(plutôt que «aux nombreux discours», autre sens permis par l'élément alvoç):

jioÀéaLVE' Âpicrrapxoç ttoààoù énaîvou cdjiE. oi 6è noÀùguOe.

jtoàùcuvoç: Selon Aristarque, qui est digne de grandes louanges. Selon d'autres, aux
récits nombreux. (Apoll. Soph. Lexicon 133,14 Bekker)

La glose noXùpu0e est certes fort défendable tant linguistiquement que narrative-
ment, puisque Homère met en scène de façon répétée le personnage d'Ulysse
prononçant des discours ou racontant des histoires. Toutefois, en entendant l'épithète
au sens passif («celui qui est objet de discours») plutôt qu'actif («celui qui fait des

discours»), Aristarque privilégie un appel non pas au contexte global des poèmes,
mais au contexte immédiat du vers où figure le mot: puisque, dans un même vers,
Ulysse est appelé à la fois jtoAùcilvoç et péya kûSoç Axaiwv, il peut sembler naturel
d'interpréter le premier qualificatif d'une façon conforme au second. Le principe
d'expliquer Homère par Homère se présente donc comme un processus de

référence interne à un texte dont l'extension varie, s'étendant en fonction des nécessités

de l'exégèse comme des cercles concentriques à partir du point de départ que
représente le mot glosé.

5 Anthroponymes

L'analyse de ttoàùcuvoç, juxtaposée à celle de kAutôttcoAoç, illustre une caractéristique

générale de la méthode d'Aristarque, qui utilise le même principe de

référence contextuelle pour expliquer à la fois les épithètes divines et les

anthroponymes. Cela est mis en évidence dans les textes suivants, où Homère est

qualifié de ôvopaTO0ETLKÔç parce qu'il donne à ses personnages des noms qui
reflètent leur fonction:

ÄppoviSew öti ôvopctTO0ETLKÔç 6 TTOiqTrjç, Kal Év 'OSuaasia TTapcarÀqaïuç ttoleî-
OLKELOV yàp TEKTOVOÇ TÖ àppÔÇsiV, KÙKEL' TEpTTlàSqÇ 6É t'àoiSoç.

«<Tecton> fils d'Harmon»: <La diplê> parce que le poète aime créer des noms, et il en

produit en suivant la même méthode dans l'Odyssée. En effet, le fait d'harmoniser
(dppdÇeiv) est propre au charpentier (tektwv). Et dans l'autre poème aussi: «<Phé-

mios> l'aède fils de Terpès» (Od. 22,330). (schol. A II. 5,60a Ariston.)

KaArjcRov on ôvopaxoOETiKÔç à Jioiqxrjç- euro yàp toû koàeîv énlxà fjévia KaÀrjaioç.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226



222 Elsa Bouchard

Kalêsios: <La diplê> parce que le poète aime créer des noms. Car le nom de Kalêsios
vient du fait d'inviter à des relations d'hospitalité, (schol. A II. 6,18 Ariston.)35

ait)ja 6' én' A'iavra itpoîei <KqpuKa 0owrqv>- ôti oikeîov ôvopa KqpuKoç, ànà roù
raxûveiv, Kal on ôvoparo0ETiKÔç ô TTOiqtqç.

«Aussitôt il envoie à Ajax le héraut Thoôtès»: <La diplê> parce qu'il s'agit d'un nom
approprié pour un héraut, car il dérive du verbe signifiant «se hâter» [raxôvEtv »

0éw], Le poète aime créer des noms, (schol. A II. 12,342a Ariston.)

ëpxeo, Sle 0oû)ia, <0éuiv Atavra KàÀEaaovv ôrt TTapeTupoÀoyEt ràv 0otorqv ùttô toù
0ÉELV.

«Divin Thoôtès, va à la course appeler Ajax»: <La diplê> parce qu'il suggère l'étymo-
logie de Thoôtès, du verbe «courir», (schol. A II. 12,343a Ariston.)

Dans tous ces passages, des personnages humains sont dotés de noms qui traduisent
leur métier de charpentier, de poète ou de héraut, ou encore leur caractère hospitalier.

Dans le cas du héraut Thoôtès, Homère prend même soin de signaler
(rtapETupoÀoyel) cette correspondance36. Il est clair que, selon Aristarque, ces an-

throponymes n'ont pas de référents historiques, mais sont le fruit de l'invention
d'Homère37. Il est au moins probable qu'Aristarque pense la même chose de

plusieurs épithètes divines, du moins lorsque ces épithètes, rares par ailleurs38, se

conforment clairement au contexte narratif. Le fait que l'analyse onomastique
d'Aristarque se fonde sur le même principe pour les personnages humains et divins,
soit la conformité au rôle narratif assumé par le personnage, suggère que l'exégèse

aristarquienne d'Homère accorde peu d'intérêt aux significations symboliques
externes que peuvent revêtir certains éléments du poème. À l'instar des anthropo-

nymes, plusieurs des noms divins forgés par Homère sont considérés comme des

qualités narrativement fonctionnelles attribuées à des personnages poétiques plutôt

que comme des appellations reflétant une réalité théologique. Cette façon de

35 Trois vers avant la mention de Kalêsios, Homère dit qu'Axyle, le maître de Kalêsios, «fait un
aimable accueil à tous dans sa demeure près de la route» (Ttdvraç yàp <piÀéecjK£v ôôù ëiu oixia
vaicov II. 6,15).

36 D'après R. Niinlist, The Ancient Critic at Work: Terms and Concepts of Literary Criticism in
Greek Scholia (Cambridge 2009) 203, Aristarque considérait ce type d'intervention épexégétique
comme le privilège exclusif du narrateur.
37 Cf. W. Bachmann, Die ästhetischen Anschauungen Aristarchs in der Exegese und Kritik der
homerischen Gedichte (Nürnberg 1902) 18.

38 On remarquera que toutes les épithètes dont il a été question jusqu'ici sont des hapax ou des

quasi-hapax. Cet état de choses explique pourquoi Aristarque accorde une telle importance au
contexte immédiat dans lequel apparaît le mot, une façon de procéder typique des Glossographoi
auxquels Aristarque, dans d'autres cas, reproche précisément leur manque de vision globale; cf.

A.R. Dyck, «The Glossographoi», HarvSt 91 (1987) 130.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226



Aristarque et l'étymologie des épithètes divines 223

voir se distingue significativement d'autres approches consistant à rechercher une
vérité extra-poétique (historique ou philosophique) dans les poèmes.

6 Hermès ApyEicp6vxr|<;

Avant de conclure, j'examinerai une dernière étymologie d'Aristarque, pour
laquelle j'userai d'une approche légèrement différente des autres en raison du

contexte dans lequel Aristarque l'a formulée. En effet, alors que les exemples

vus jusqu'ici remontent, selon toute vraisemblance, aux travaux d'Aristarque
sur Homère, le texte qui suit, qui porte sur la fameuse appellation ApYCupôvTqç

d'Hermès, a probablement pour ancêtre son commentaire d'Hésiode:

Apyeupoviqi;- napà to Évapyeîç rät; ipavraaiaç ttoleîv, ùç cpaaiv Aàe^luv kcù Apxiaç
Kai Apiaiap/ot;- rj àpupoviqç, ô psyàÀuç ipavTaÇôpevoç toTç ôveipoiç, ùç AiSupoç
Kai Tpücpwv.

Argeiphonte: Du fait de rendre les images visibles, comme le disent Alexion,
Archias et Aristarque. Ou bien, c'est pour ariphontes, celui qui apparaît fortement

par les rêves, comme le pensent Didyme et Tryphon. (Etym. Gud. 185,8)

Archias et Alexion étant des grammairiens d'époque impériale, c'est à

Aristarque qu'il convient d'attribuer l'origine de la première étymologie proposée
dans ce texte. Celle-ci figurait sans doute dans son commentaire à Hésiode,

comme le suggère le texte suivant:

ÂpyEupovTqç- napà to évapyeîç ràç cpavraaiaç ttoleîv. oûtcjç Eupov év 'Ynopvqpari
toû 'Haioôou.

Argeiphonte: Du fait de rendre les images visibles. Voilà ce que j'ai trouvé dans le
Commentaire sur Hésiode. (Etym. Gud. 186,16)

Encore une fois, on comparera utilement des étymologies concurrentes afin de

déterminer la spécificité de la démarche d'Aristarque:

ApyeïcpovTriç' ô 'Epprjç, rjroL ô àpyoç cpôvou rj ô év Äpyei jipûiov necpqvùç q ô

évapywc; ipaivuv- eLpqvLKÔç yàp à 0eoc; Kai àcjiEuôrjç. oi Sè veÙTepoi im 'Apyov
ÉcpôvEuaE tov navoTtiriv.

Argeiphonte: Il s'agit d'Hermès; parce qu'il s'abstient du meurtre, ou parce qu'il
est apparu pour la première fois à Argos, ou parce qu'il se montre clairement. En

effet, ce dieu est pacifique et véridique. Mais les Neoteroi disent qu'il a tué le
gardien Argos. (schol. Hes., Op. 77d)

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226



224 Elsa Bouchard

Ce texte illustre au mieux la flexibilité de la démarche étymologique, qui permet
d'affirmer, au sujet d'une même réalité, une chose et son contraire (Hermès est

étranger au meurtre, ùpyôç cpôvou, ou est meurtier d'Argos, Apyov écpôveuae). Le

potentiel heuristique de l'étymologie s'exprime dans l'usage contradictoire

qu'en font ici des sources avec des préoccupations respectivement
philosophiques39 et mythographiques. L'étymologie faisant référence au mythe du

meurtre d'Argos, le gardien d'Iô, est la plus populaire dans les sources anciennes,
mais elle est évidemment irrecevable pour Aristarque en raison du caractère

anachronique de ce mythe40.

Néanmoins, le sens exact de l'étymologie d'Aristarque n'est pas évident

vue la polysémie des termes évapyf|ç et tpavrctota. F. Schironi, qui traduit «making

the images clear», croit qu'Aristarque fait par là référence à l'empire
traditionnel d'Hermès sur les rêves. Il est vrai que dans un texte parallèle, cette
même étymologie est explicitée précisément de cette façon: «Celui qui rend les

images visibles; en effet, on dit qu'Hermès préside aux rêves»41. Toutefois,
cette élaboration pourrait très bien résulter d'une mécompréhension de

l'étymologie aristarquienne irapà to êvapyelç ràç cpavraaiaq ttoleIv, ou encore en
être indépendante. De plus, Schironi met de l'avant deux passages homériques
sur lesquels Aristarque se serait appuyé pour son interprétation: II. 24,445 (où
Hermès endort les sentinelles du camp achéen) et Od. 24,3-4 (où le poète
mentionne le pouvoir d'Hermès sur le sommeil des mortels). Or, le second de ces

passages appartient à la seconde Nekuia, un épisode qu'Aristarque jugeait
inauthentique42. Mais surtout, est-il vraisemblable que son élucidation de

cette épithète, dans le cadre d'un commentaire sur Hésiode, ait reposé sur les

poèmes d'Homère? Ne devrait-on pas plutôt chercher à comprendre le sens de

cette étymologie en tenant compte de la démarche d'Aristarque au moment où

il l'a présentée, c'est-à-dire dans un contexte hésiodique? Suivant cette
dernière hypothèse, j'appliquerai la même méthode que j'ai utilisée précédemment

pour les étymologies aristarquiennes de termes homériques, laquelle
consiste à considérer les occurrences de l'épithète problématique dans le texte
de référence - dans ce cas-ci, Hésiode.

Or, alors qu'elles sont extrêmement nombreuses chez Homère, les

occurrences du nom ÄpycupövTqg se limitent à trois chez Hésiode. De plus, elles se

trouvent toutes à l'intérieur du mythe de Pandore dans les Travaux et lesJours
et sont chaque fois accompagnées d'un mot signifiant «messager» (SiciKTopoç

ou âyyekoç). Les trois occurrences sont les suivantes:

39 La défense de la perfection divine, notamment son rejet des actes criminels et du mensonge,
est un trait constant de la lecture philosophique et allégorique du mythe, au moins depuis Platon.

40 Cf. Schironi, op. cit. (n. 7) 72.

41 ô évapyeTç Tàç tpavraaiac; itolûv- énàvu> yàp (<ïiç (pacri) tûv oveiparv èariv ô 'EppfjC (Etym.

Magn. 136,51-52). Cf. aussi Etym. Gud. 185,8 (cité supra).
42 Voir supra, n. 19.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226



Aristarque et l'étymologie des épithètes divines 225

èv SÈ 0Ép£V KÙVEOV TE VÖOV KOi ÈTTLKAoJTOV îj0OÇ

'EppeLr|v qvuryE, Suhctopov Apy£ÏcpovTr|v.

Placer en elle un esprit de chienne et un cœur de voleur,
c'est ce qu'il [Zeus] ordonna à Hermès, le messager Argeiphonte. (Op. 67-68)

èv 6' dpa Ol aTrj0eaai SiàKTopoç ÂpYEÏipôvTqç

t|)£t)SEà 0' aipuAtouç te Aôyouç Kai etukAotiov ?j9oç

teûÇe Aiôç ßouAfjai ßapuKTiittou

Dans sa poitrine, le messager Argeiphonte
plaça mensonges, paroles rusées et cœur de voleur;
il les plaça suivant les vœux de Zeus qui tonne lourdement. (Op. 77-79)

Elç'ErûipqGÉa ttÉpne narrip kAutôv ÂpyEÏcpovTr|V

ôùpov äYOvra, 0EÜV raxùv âyyEAov

auprès d'Épiméthée, le père envoya le célèbre Argeiphonte,
rapide messager des dieux, pour lui porter le présent. (Op. 84-85)

Les trois occurrences, très rapprochées, interviennent à des moments-clés de

l'épisode de la création de Pandore. Tout au long de ce récit, Hésiode présente sa

fabrication comme un travail collectif, auquel prennent part plusieurs divinités
(Héphaïstos, Athéna, Aphrodite, Hermès), tout en faisant clairement
comprendre que le maître d'œuvre en est Zeus. Au vers 79, Hermès est explicitement
désigné comme l'exécuteur des ordres et de la volonté (ßouAfjat) du dieu
suprême, lequel envoie finalement Hermès livrer la créature à Épiméthée. Par sa

participation à la confection de Pandore et, peut-être plus encore, par le geste
consistant à la mener à Épiméthée, Hermès donne littéralement corps au projet
de Zeus. Il rend, pourrait-on dire, les idées (tùç (pavraataç) de Zeus réelles ou
concrètes (évapyetç). Cette tâche est intimement liée à son rôle traditionnel de

messager, également souligné dans les trois passages. Il est donc concevable que
ce soit là le sens de l'étymologie que donne Aristarque du nom Argeiphonte, plutôt

qu'une référence aux songes (lesquels n'ont pas de rôle à jouer dans les trois

passages où intervient l'épithète). Évidemment, il s'agit d'une hypothèse difficile
à prouver, mais vraisemblable au regard des autres exemples d'étymologies
contextuelles examinés dans cet article.

Conclusion

Il est apparu que les étymologies des noms divins d'Aristarque, loin de reposer
sur la seule vraisemblance linguistique, sont souvent fondées sur un examen

précis du contexte poétique où se trouvent ces noms. Alors que, d'après J. Lun-

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226



226 Elsa Bouchard

don43, l'étymologie ancienne serait une méthode d'explication des mots se substituant

à la considération du contexte, ce sont l'une et l'autre (étymologie et contex-

tualisation) qui, chez Aristarque, sont mobilisées simultanément à des fins

exégétiques. À vrai dire, certains des termes tels que compris par Aristarque
relèvent presque de la redondance synonymique: dans le cas d'Alalkomenêis, par
exemple, l'étroitesse du lien supposé entre l'épithète et le contexte narratif est

telle que l'épithète ne fait pratiquement rien de plus que de condenser en un seul

mot les qualités essentielles déployées par la divinité dans l'épisode concerné.

En ce sens, les étymologies d'Aristarque reflètent donc un trait commun
de la pratique ancienne de l'étymologie44, soit la mise en relation synchro-
nique des mots plutôt que l'enquête diachronique de leurs origines. Toutefois,
dans les étymologies aristarquiennes qui ont été examinées dans cet article, la

synchronie est plus accentuée encore, étant non seulement linguistique mais
aussi narrative: les mots s'expliquent à la lumière d'éléments du récit se trouvant

dans une proximité textuelle immédiate. C'est cette méthode, qu'on pourrait

appeler «étymologie narrative», qui est véritablement propre à Aristarque.

Correspondance:
Eisa Bouchard
Centre d'études classiques
Université de Montréal
3744 rue Jean-Brillant
C. P. 6128, succursale Centre-ville
Montréal (Québec)
H3C 3J7 Canada

elsa.bouchard@umontreal.ca

43 J. Lundon, «Apollonius Sophista and Etymology», dans C. Nifadopoulos (éd.), Etymologia:
Studies in Ancient Etymology (Münster 2003) 79: «[The etymologies] serve as an alternative procedure
to inference from context for the constitution of Homeric semantics». Semblablement, M. van der
Valk, Researches on the Text and Scholia of the Iliad (Leiden 1963-1964) vol. I, 258, contraste la
méthode des Glossographoi, exclusivement fondée sur le contexte immédiat, avec la recherche
étymologique.

44 Cette approche de l'étymologie est aussi privilégiée à l'occasion par les grammairiens
modernes; voir par exemple M. Casevitz, «Sur l'étymologie de quelques noms propres», RevPhil 65

(1991) 83-88.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226


	Aristarque et l'étymologie des épithètes divines

