Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 76 (2019)

Heft: 2

Artikel: Aristarque et I'étymologie des épithétes divines
Autor: Bouchard, Elsa

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-864842

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-864842
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aristarque et I'étymologie des épithétes divines

Elsa Bouchard, Montréal (Québec)

Abstract: On attribue au grammairien Aristarque plusieurs explications étymologiques
portant sur des épithétes homériques arborées par des personnages divins dans 1’épo-
pée. Un examen de ces étymologies, ainsi qu'une comparaison avec des étymologies
concurrentes, révelent que I'intérét d’Aristarque ne concerne pas tant la vraisemblance
linguistique de ces étymologies (un concept d’ailleurs anachronique) que leur potentiel
heuristique dans le cadre de son interprétation d’Homeére. Dans la majorite des
exemples concernés, 'étymologie proposée par Aristarque semble résulter de I’applica-
tion d’'une approche exégétique fondée sur le principe de la cohérence interne («expli-
quer Homeére par Homére»). Epithétes discutées: AAaikopevnig, axdknta, EAKGOVLOG,
Avknyevr|g, KALTOTIWAOG, f{iog, ApyeLpovIng.

Keywords: étymologie, Aristarque, épithétes, divinités, Homere, allégorése.

L’étymologie, celle des noms propres en particulier, est omniprésente dans la
littérature grecque, tant chez les poétes (le plus souvent sous la forme de figu-
rae etymologicae) que dans la littérature philosophique ou rhétorique’. L’idée
que les mots possedent une certaine valeur — qu’elle soit cong¢ue en termes de
«rectitude» ou bien de «puissance»? — semble étre généralement admise par les
auteurs anciens, si bien que ce sont les tenants de la these inverse qui font fi-
gure d’exception®. En revanche, les régles sur lesquelles reposent ces étymolo-
gies, ou pseudo-étymologies, ne sont que rarement énoncées par les sources.
De plus, les étymologies anciennes se limitent habituellement a des connexions
linguistiques et sémantiques entre les mots, sans qu’il soit question d’identifier
des éléments primordiaux (morphemes, racines, suffixes, etc.) derriére ceux-ci.
La «vérité» des mots (leur étymologie) est ainsi révélée par la place qu’ils oc-

1 Voir inter alios M. Fuochi, «Etimologie nei tragici greci», StudIt 6 (1898) 273-318; P. Decharme,
La critique des traditions religieuses chez les Grecs (Paris 1904) 295-303; W.D. Woodhead, Etymolo-
gizing in Greek Literature from Homer to Philo Judaeus (Toronto 1928); E. Risch, «Namensdeutungen
und Worterkldrungen bei den éltesten griechischen Dichtern», dans Eumusia. Festgabe fiir E.
Howald (Ziirich 1947) 72-91; L. Pernot, «Le lieu du nom (tomnog ano tol 6voparog) dans la rhéto-
rique religieuse des Grecs», dans N. Belayche et al. (éds.), Nommer les dieux. Théonymes, épithétes,
épicléses dans Antiquité (Turnhout 2005) 29-39; D. Arnould, «Les noms des dieux dans la Théogo-
nie d’Hésiode: étymologies et jeux de mots», REG 122 (2009) 1-14; E. Bouchard, «Aphrodite philom-
médés in the Theogony», JHS 135 (2015) 8-18.

2 Platon, 'auteur du plus important traité ancien d’étymologie, hésite lui-méme entre ces deux
notions: voir Pl. Cra. 422d et 428e (6p001n¢); 394b, 405e et 435d (SUvapLg).
3 Le plus ancien partisan connu de la thése conventionaliste (représentée notamment par Her-

mogene dans le Cratyle) est Démocrite (voir B26 D-K), dont l’authenticité des arguments est en grande
part défendue par F. Ademollo, «Democritus B26, on Names», dans C. Nifadopoulos (éd.), Etymologia:
Studies in Ancient Etymology (Miinster 2003) 33-42. Le conventionalisme linguistique de Démocrite
ne 'empéche d’ailleurs pas de proposer des étymologies, cf. A. Hourcade, «Protagoras et Démocrite:
le feu divin entre mythe et raison», Revue de philosophie ancienne 18 (2000) 87-113, 96-97.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226



Aristarque et I'étymologie des épithétes divines

cupent dans un réseau linguistique ou les noms renvoient les uns aux autres de
fagon synchronique, et non par la recherche diachronique de leurs origines*.

Les recherches étymologiques ont occupé une place importante chez les
érudits grecs dés une époque assez haute, comme l’attestent non seulement le
Cratyle platonicien, qui exploite notamment le fruit du travail des sophistes,
mais aussi le papyrus de Derveni ainsi que plusieurs fragments de penseurs
présocratiques®. On ne s’étonnera pas, toutefois, que ce soit a 'époque hellé-
nistique, moment ou I’érudition se professionnalise, que I’étymologie ait véri-
tablement pris son envol, & l'instar des autres branches de la grammaire.
Entre autres sources érudites, on trouve des étymologies nombreuses dans les
scholies anciennes aux poétes, dont le contenu remonte en grande part aux
commentaires philologiques des grammairiens hellénistiques. En tant qu’opé-
ration exégétique, la proposition d’étymologies joue un réle semblable a la
juxtaposition de synonymes aux lemmes, une autre stratégie omniprésente
dans les scholies®,

Les étymologies grammaticales fournissent un point de vue privilégié sur
la réception hellénistique d’éléments culturels hérités d’une trés haute époque.
Or, chez les grammairiens représentés dans les scholies (et les textes apparen-
tés, tels les lexiques), la «technique» étymologique est tout sauf uniforme. De
plus, en dépit de la démarche relativement «scientifique» qui est celle des
grammairiens, les régles qui fondent ces étymologies restent pratiquement
toujours implicites et ne peuvent étre restituées que par une sorte d’induction
fondée sur 'accumulation des témoignages. Dans le cas du grammairien Aris-
tarque, dont les opinions sont abondamment rapportées dans les scholies, il
est possible de se préter a ce type de reconstruction. Mon objectif est ici préci-
sément d’examiner quelques-uns de ces témoignages afin de montrer: 1) que

4 G.W. Most, «Cornutus and Stoic Allegoresis», ANRW 2.36.3 (1989) 2014-2065, 2028; H. Peraki-
Kyriakidou, «Aspects of Ancient Etymologizing», ClQu 52 (2002) 478-493. Sur les différences géné-
rales entre ’étymologie moderne et ancienne, illustrées par un cas de figure, voir E. Tsitsibakou-Va-
salos, «Gradations of Science. Modern Etymology versus Ancient. Nestor: Comparisons and
Contrasts», Glotta 74 (1997) 117-132.

5 L'étymologie joue un réle considérable, par exemple, dans la cosmo-théogonie de Phérécyde;
cf. G.S. Kirk et J.E. Raven, The Presocratic Philosophers (Cambridge 21983) 56-57; H.S. Schibli, Phe-
rekydes of Syros (Oxford 1990) 135-139; H. Granger, «The Theologian Pherecydes of Syros and the
Early Days of Natural Philosophy», HarvSt 103 (2007) 135-163. Sur I'importance de I’étymologie
dans le papyrus de Derveni voir notamment W. Burkert, «La genése des choses et des mots. Le
papyrus de Derveni entre Anaxagore et Cratyle», Etudes philosophiques 25 (1970) 443-455.

6 Il existe un nombre important d’études sur les méthodes d’élucidation (paraphrase, synony-
mie, Realien historiques, etc.) présentes dans les scholies, en particulier celles de Pindare; voir no-
tamment H.T. Deas, «The Scholia Vetera to Pindar», HarvSt 42 (1931) 1-78; G. Calvani, «Modi e fini
delle parafrasi negli scholia vetera a Pindaro», Studi Classici e Orientali 46 (1996) 269-346; B.K.
Braswell, «Reading Pindar in Antiquity», MusHelv 69 (2012) 12-28; et les essais réunis dans S. David
et al. (éds.), Traduire les scholies de Pindare (Besangon 2009). ’étymologie comme technique exégé-
tique est généralement négligée dans ces études.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226

209



210

Elsa Bouchard

les raisonnements étymologiques d’Aristarque différent significativement de
ceux de ses collegues et 2) que cette différence s’explique par le fait qu’il
applique une méthode exégétique généralement cohérente”.

L’étymologie ancienne est souvent associée a la tradition de ’allégorese®.
De fait, bon nombre d’étymologies accompagnent les anciennes interpréta-
tions allégoriques, particulierement quand il est question de la signification
des noms divins®. (Je dis «<accompagnent» plutdt que «justifient», car je ne pré-
sume rien quant au réle exact — suggérer ou bien appuyer l'interprétation? —
joué par I’étymologie par rapport a 'interprétation allégorique.) C’est sur cet
arriere-plan que je propose de considérer le travail d’Aristarque, dont les éty-
mologies, fait remarquable, ne sont pas associées a des exégeses de type allé-
gorique. Au contraire, ’examen révélera qu’elles font partie d’'une approche
exégétique fondée sur le principe de la cohérence interne — principe qu’on
résume parfois par la formule «expliquer Homeére par Homeére»'°, Par I’appli-
cation de cette méthodologie, Aristarque se distingue significativement du tra-
vail de nombre de ses contemporains et au premier chef de Cratés. Quoi qu’en
aient dit R. Pfeiffer'? et plus récemment M. Broggiato'?, les orientations philo-
sophiques de ce dernier le rattachent a une école d’interprétation des textes
poétiques d’inspiration plus stoicienne qu’alexandrine. La question du traite-
ment des noms divins est a cet égard cruciale.

7 Sur le méme sujet, mais avec une approche différente, voir F. Schironi, «Aristarchus and his
Use of Etymology», dans C. Nifadopoulos (éd.), Etymologia: Studies in Ancient Etymology (Minster
2003) 71-78, qui se concentre plutdt sur les principes grammaticaux (analogie et usage homérique)
derriére les étymologies d’Aristarque; voir aussi la bréve analyse dans E. Bouchard, Du Lycée au
Musée. Théorie poétique et critique littéraire a Pépoque hellénistique (Paris 2016) 101-107.

8  Voir par exemple T.M.S. Baxter, The Cratylus: Plato’s Critique of Naming (Leiden 1992) 115-124.

9 Sur le caractére paradigmatique des noms propres dans la démarche «cratylienne» d’'une
recherche de correspondance entre signifiant et signifié, voir G. Genette, Mimologiques. Voyage en
Cratylie (Paris 1976) 12-26. Etant donnée la valeur ontologique de leurs signifiés, on comprend que
la correspondance soit jugée particuliérement impérieuse dans le cas des noms divins.

10 Cf. Porph., Questions homériques 1,56,3—4 Sodano: ‘Ounpov €€ Oufipov capnvilew. Sur lori-
gine de cette formule voir R. Pfeiffer, History of Classical Scholarship from the Beginning to the End
of the Hellenistic Age (Oxford 1968) 225-227; N.G. Wilson, «An Aristarchean Maxim», ClRev 21
(1971) 172; id. «Aristarchus or a Sophist?», Proceedings of the Cambridge Philological Society 202
(1976) 123; id. «Scholiasts and Commentators», GRBStud 47 (2007) 39-70, 62-63; C. Schéublin,
«Homerum ex Homero», MusHelv 34 (1977) 221-227. Sur la méthode exégétique d’Aristarque en
général, voir récemment Bouchard, op. cit. (n. 7) 85-123.

1 Pfeiffer, op. cit. (n. 10) 241,

12 M. Broggiato, Cratete di Mallo: I frammenti (La Spezia 2001) Ixiii; id., «The Use of Etymology
as an Exegetical Tool in Alexandria and Pergamum. Some Examples from the Homeric Scholia»,
dans C. Nifadopoulos (éd.), Etymologia: Studies in Ancient Etymology (Miinster 2003) 65-70.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226



Aristarque et I'étymologie des épithétes divines

1 Athéna AAaAkopevnig, Hermés dkdaknrta,
Poséidon ‘EALKwVLOG

Le premier texte & considérer est un extrait d’une longue scholie a teneur éty-
mologique dont la source est vraisemblablement le traité Sur les dieux d’Apollo-
dore, un éléve d’Aristarque’:

¢nel Tol kai AAaikopevnic ABrvn mapd Toig eV Aoyl{opévolg and tiig £vepyelag, 1
anaAré€ovoa 1M i8iw pével Tovg évavtiovg. ol yap melBoueba Toig vewtépolg, ol
paotv amd AlaAkopeviov Tomov Tvog eipfioBbat. 008’ w¢ Epatoctévng maprikovaoev
‘Ounpov etnovrog Eppeiag axaknta 8t and Akaknoiov 6poug, AAAd undevog kakod
uetadotikog enel kail Sotnp awv. v yodv ano tdv napenopévwy tolg Beoig [...]
katyap el omaviwg EAtkwviov Tov Iooeld®va eipnkev ano EAtk@vog, wg Aplotapyog
BovAetal, emel j Bowwrtia 6An lepa ITooel§@vog.

Suivant ceux qui raisonnent bien, le nom d’Athéna Alalkomenéis vient de l’activité
de la déesse, elle qui repousse (dnaiégovoa) ses ennemis avec sa propre force
(uével). Car nous ne sommes pas convaincus par les auteurs postérieurs selon qui
elle est désignée ainsi a cause d’un lieu qui s’appelle Alalkomenion. Nous ne sui-
vons pas non plus Eratosthéne, qui se méprend sur le sens du nom Hermeés akakéta
chez Homeére, croyant que cela vient du mont Akakeésios; il traduit plutét le fait
qu'Hermes ne distribue pas de maux, puisqu’il est aussi appelé «dispensateur de
biens» (= Od. 8,335). Ainsi, toutes les appellations reposent sur des caractéristiques
des dieux, [...] et ce méme si le poéte appelle exceptionnellement Poséidon Hélico-
nien a cause de I’Hélicon, comme le croit Aristarque, du fait que la Béotie entiére est
consacrée a Poséidon. (schol. D I1. 5,422, 11. 27-42)14

Au moins deux des étymologies proposées dans ce texte sont attribuables avec
certitude a Aristarque. La premiére porte sur une épithéte d’Athéna, Alalkome-
néis, dont il se trouve deux occurrences dans les poémes homériques. Le début
de la scholie ne mentionne pas le grammairien nommément, mais il y est ques-
tion des Neoteroi, ce qui est un indice fiable de la paternité aristarquienne du
contenu de la note'. Cette paternité est confirmée par un texte paralléle
d’Etienne de Byzance ol Aristarque est explicitement associé a 1’étymologie,
fondée sur le verbe 4AaAkelv, proposée dans la scholie’®.

13 Sur lattribution & Apollodore, voir K. Reinhardt, De Graecorum theologia capita duo (Berlin
1910) 84-86.

14 H. van Thiel (éd.), Scholia D in Iliadem (K6ln 2014). Cf. Etym. Magn. 546,55-547,20, s.v. KumpLg.
15 Sur ’emploi technique de ce terme, vraisemblablement initié par Aristarque, voir A. Seve-
ryns, Le cycle épique dans I’école d’Aristarque (Paris/Liége 1928) 42-47.

16 Steph. Byz., Ethnika o 191,1-3 Billerbeck: AAaAxopéviov: moAlg Boiwwtiag, amd tol
AAaAKopEVEWG, 06 kal iSpuaoe TV ABnvav AlaikopevniSa. ob ydp napd 16 dAaiKkely, wg Aplatapyog
(«Alalcomenion: une cité de Béotie fondée par Alalcoménée, qui a aussi élevé un temple a Athéna
Alalcoménienne. Car ce mot ne vient pas du verbe dAaAkelv comme le pense Aristarque»).

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226

21



212

Elsa Bouchard

Pour Aristarque, I’épithéte est donc formée par la combinaison du verbe
aAaAkelv (repousser) et du substantif pévog (force). Ce type d’étymologie par
contraction de plusieurs mots, omniprésent chez les Anciens'’, n’est pas un
élément distinctif de la méthode d’Aristarque. Le scholiaste précise que le fait
de «repousser par sa propre force» (t® i8iw pével) correspond a une activité
typique de la déesse — son energeia. Selon toute vraisemblance, cela fait allu-
sion a I’habitude de la déesse de prendre physiquement part aux combats, la
plupart des divinités homériques se contentant d’insuffler le menos aux guer-
riers sans combattre en personne.

La premiére occurrence de cette épithéte chez Homére se trouve dans un
discours de Zeus qui rappelle & Héra et & Athéna leur role de protectrices de
Ménélas:

Solai pév Meveddw apnyoveg eiol Bedwv
“Hpn T Apyein xal AAaAkopevnig ABrvn.

Ménélas a deux protectrices parmi les déesses,
Héra d’Argos et Athéna Alalkoménéis. (1. 4,7-8)

En accordant une valeur sémantiquement porteuse a I’élément dAaAko- a I'inté-
rieur de 'épithete Alalkomenéis, Aristarque interpréte le vers Il. 4,8 comme une
sorte de glose du mot apnyoveg (protectrices) du vers précédent. Héra est appe-
lée «argienne» en raison de son parti pris pro-argien et de son affection particu-
liere pour Argos, patrie des Atrides, tandis qu’Athéna Alalkomenéis est littérale-
ment - selon 'interprétation d’Aristarque — «celle qui repousse» le danger pour
Ménélas. Or, c’est précisément le role qu’assume la déesse une centaine de vers
plus loin dans le méme chant, lorsque Pandare décoche sa fléeche sur Ménélas:
Athéna se dresse devant lui et écarte le trait de sa trajectoire mortelle'®. L’éluci-
dation par Aristarque de I’épithéte d’Athéna est donc tout a fait a propos dans le
contexte immeédiat, ou cette épithete apparait comme une sorte d’élaboration
«épexégétique» du vers 7, ainsi que dans le contexte global du chant 4, ou elle
trouve une pertinence narrative.

L’étymologie d’Aristarque est également en accord avec le contexte dans
le second passage homérique ou figure cette épitheéte, a la toute fin du chant 5
de I'Iliade. Ce chant raconte une journée de combats particulierement meur-
triére pendant laquelle Ares cause des ravages dans les rangs achéens, ce qui
suscite I'intervention d’Héra et surtout d’Athéna. Celle-ci prend place sur un
char aupres de Diomeéde qu’elle aide non seulement a éviter les coups d’Ares,
mais méme a infliger une blessure au dieu. Arés, blessé et humilié, abandonne

17 Cf. W.S. Allen, «Ancient Ideas on the Origin and Development of Language», Transactions of
the Philological Society 47 (1948) 35-60, 54.
18 Il 4,127-133.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226



Aristarque et I'étymologie des épithétes divines

le combat et retourne sur ’Olympe. Le chant 5 se termine avec les vers sui-
vants:

"Hpn T Apyein xait AAaAkopevnig ABrvn
navoaoatl Bpotodotyov Apn’ avSpoKTacLlawv.

Héra d’Argos et Athéna Alalkoménéis
ont mis fin aux massacres d’Ares, fléau des hommes. (I1. 5,908-909)

Encore une fois, le lien entre I’épithéte et 'action de «repousser le danger avec
son pévog» est parfaitement défendable du point de vue du contexte narratif
représenté par la seconde moitié du chant 5. Etant donné l'attention notoire
quAristarque accordait a la cohérence interne du texte homérique, il y a tout
lieu de croire que son étymologie repose sur la similarité de contexte de I'une et
I’autre occurrences de Alalkomenéis.

La deuxieme étymologie présente dans la scholie citée plus haut porte sur
I’épithéte akakéta, comprise comme adjectif privatif signifiant «qui est inca-
pable de mal», «qui ne donne que du bien». Cette étymologie est privilégiée
contre celle d’Eratosthéne, laquelle repose sur la toponymie. Il n’est pas entieé-
rement certain qu’elle soit d’Aristarque, mais cela reste vraisemblable
puisqu’elle suit immédiatement la référence aux Neoteroi.

Cette épithete d’Hermes n’apparait elle aussi que deux fois chez Homere.
L'une se trouve dans la seconde Nekuia (Od. 24,10), un passage athétisé par
Aristarque' et donc certainement inutilisable a ses yeux pour établir l'usage
homérique. L’autre occurrence se trouve dans le passage suivant:

avtika & elg umep®’ avaPag mapeAé€ato AdBpn
Epuelag dkdknta, mépev 8¢ ol dyAadv viov
E08wpov mépt pev Beiewv taxvv R8¢ paxntiv.

Aussitdt il monte et s’étend furtivement pres d’elle,
Hermes akakéta, et il lui donne un fils brillant,
Eudore, entre tous rapide a la course et vaillant combattant. (Il. 16,185)

Le passage fait partie d’une digression racontant la généalogie du Myrmidon
Eudore. Le nom méme de ce héros est transparent et confirme le réle de dispen-
sateur de biens de son pere, le dieu Hermeés, ici qualifié par ’épithéte akakéta. 11
semble qu’Aristarque (s’il est bien I'auteur de cette étymologie) interpréte & nou-
veau cette épithéte en fonction du contexte immédiat: Hermes akakéta («qui ne

19 Cf. schol. MV Od. 24,1; K.A. Garbrah, «The Scholia on the Ending of the Odyssey», Wiijbb 3
(1977) 7-16.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226

213



214

Elsa Bouchard

cause aucun mal») fait & la jeune Polymeéle le beau présent d’un fils brillant jus-
tement appelé Eudore.

La derniére étymologie de notre texte porte sur I’épithete héliconien don-
née a Poséidon une seule fois chez Homére, dans 'une des nombreuses com-
paraisons animales qui figurent dans I’Iliade. Un homme abattu est comparé a
un taureau qu’on ameéne au sacrifice et qui mugit:

avtap 6 Bupov diabe Kat fipuyev, wg 6Te TADPOG
fipuyev eéAkouevog EAtkwviov apel avakta
KOUpwV EAKOVTWY: yavutal 8¢ te Tolg évooixbuwv:

¢ dpa Tdv y’ Epuyodvta Alm’ 6oTéa Bupog dyfivwp.

Puis il exhala sa vie et mugit, comme lorsqu’un taureau

mugit, tiré en ’honneur du seigneur héliconien,

tiré par des jeunes hommes - et ’Ebranleur du sol s’en réjouit.

C’est ainsi que sa noble vie le quitta, dans un mugissement. (I1. 20,403—406)

Notre scholie nous informe qu’Aristarque interprétait EAtkwviov comme un ad-
jectif toponymique se rapportant au mont Hélicon en Béotie, région sacrée a
Poséidon. Méme dans ce cas-ci, on peut affirmer que I’étymologie d’Aristarque
se conforme au contexte ou apparait le mot: que celui-ci soit considéré comme
un nom de culte associé & un lieu consacré refléte le fait que ’épithéte apparait
dans un passage décrivant précisément un acte rituel en 'honneur de Poséi-
don®.

2 Apolion de Sminthée, Apollon de Lycie

La scholie D partiellement examinée dans la section précédente comporte égale-
ment un énoncé, avanceé par Apollodore, d’'un principe général de 'onomastique
divine d’Homeére:

név yoOv ano tdv mapenouévwy Toilg Beols Kal yap 1 yAavk®mnig ovk ano 1ol fj T’
txpng Otva Mavkwrmiov (fel, GAN amd thg mepl TtV npocoPv TV O0QBAAUGV
KatanmAf€ews. kal TAAa 8¢ T@V émBéTwy émodaLv AUV TdpeoTv Opdv, OVK AT
TRV lEp®V TOMWV wvouacuéva, amo 8e TOV €vepyeldv TV Yuyxkdv, f Sud
ovuBeBnkoTwv mepi 10 odpa. [...] kai yap €l mote onaviwg énibeta e€evrivoye amod
TOTOV, €€ NpwikoT TPOoWTTOL KATA TO iKOG aUTA A€yeL. AXIAAEDG PéV yap Oeaoaiog
v gnot: Zed dva Awdwvale, [TeAaoyke, TNAOBL vaiwv.

Ainsi, toutes les appellations reposent sur des caractéristiques des dieux. Par
exemple, yAauk®7ig ne vient pas de ce qu’elle «a établi le Glaukdpion, temple au

20  Le poéte lui-méme semble suggérer la portée rituelle de I'épithéte en jouant sur la répétition
des consonnes dans EAtkwviov / EAKOUEVOG [ EAKOVTWV.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226



Aristarque et I'étymologie des épithétes divines

sommet de ’Acropole» (= Call. fr. 238), mais plut6t de la stupeur (tfig katanAfgewg)
que provoque 'apparence (mpocoywv) de ses yeux. De méme, il est possible de voir,
si nous les examinons, que les autres épithétes aussi ne sont pas dérivées de lieux
sacrés, mais des fonctions de I’dme, ou alors des caractéristiques du corps. [...] Car
méme s’il arrive & 'occasion qu'Homeére crée des épithétes & partir d'un lieu, il le
fait dire par un personnage héroique et conformément au vraisemblable. Par
exemple Achille, un Thessalien, dit: «Zeus, roi dodonien, Pélasge, toi qui vis au
loin» (= Il. 16,233). (schol. D IL. 5,422, 11. 32-37 et 48-50)

Ainsi, selon Apollodore, ce n’est que dans la bouche des personnages qu’on
trouve des épithétes toponymiques, conformément au vraisemblable, c’est-a-
dire aux caractéristiques des dits personnages, en particulier leurs origines lo-
cales. Apollodore utilise ici une distinction technique entre le point de vue
individuel des personnages et le point de vue universel du narrateur — notion
de poétique appliquée qu’il hérite vraisemblablement d’Aristarque®'. Il n’est
pas certain que ce dernier ait utilisé cette distinction dans le cadre de son traite-
ment des appellations divines, mais au moins deux passages suggérent qu’il est
conscient que la valeur toponymique de certaines épithetes peut s’expliquer
par un élément de contexte crucial, soit 'identité des personnages qui les uti-
lisent.

Le premier porte sur I'épithéte d’Apollon Avknyevig, attestée deux fois
chez Homere, toutes deux dans I’épisode iliadique ou intervient I’archer ly-
cien Pandare. Athéna, souhaitant que Pandare rompe les serments, I’enjoint a
tirer sur Ménélas tout en faisant une promesse d’hécatombe & «Apollon lykége-
nés». Ainsi va la scholie d’Aristonicos:

Avknyevel 8T ano Tig Tpwikig Aukiag, £€ Ag oty 6 ITav8apog.

Lykégenés: «La diplé> parce que ce nom dérive de la Lycie de Troade, d’ou vient
Pandare. (schol. A Il. 4,101a Ariston.)

Pour fins de comparaison, on considérera la scholie exégétique au méme pas-
sage:

Avknyevel® év Avkia yevopévw: pevdéotatov ydp €otwv lepdv AmdAAwvog év
Avkiq. | 6TLAVKOG yrjoato petd Tag wdtvag Antol hote kabBapbijval eig Tov EdvBov.
ppoviuarog & adtov mAnpol moAitnv vmoTBépevog avTod oV Bedv.

Lykégenés: Qui est né en Lycie; car il est hors de doute qu’il y a un temple d’Apollon
en Lycie. Ou alors, c’est parce qu’un loup a guidé Létd jusqu’au Xanthe afin qu’elle

21 Sur l'origine aristarquienne de cette distinction, voir H. Dachs, Die AVglg €k TOD TpooWITOV.
Ein exegetischer und kritischer Grundsatz Aristarchs und seine Neuanwendung auf Ilias und Odyssee
(Erlangen 1913).

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226

215



216

Elsa Bouchard

se lave apres ses couches. Elle [Athéna] remplit de courage [Pandare] en suggérant
que le dieu est son concitoyen. (schol. T Il. 4,101Db ex.)

Cette derniere scholie associe I’épithéte a un fait historique (’existence d’un
temple d’Apollon en Lycie), ou encore a un mythe sans rapport avec le contexte
homérique. Aristarque se contente quant a lui de donner une valeur topony-
mique a I’épithete, soulignant que la Lycie est précisément le lieu de naissance
de Pandare. Comme le fait remarquer 'auteur de la scholie exégétique, Athéna
utilise cette épithete afin de mettre en confiance Pandare, qui est originaire de
Lycie. Mais contrairement a ce que croit ce scholiaste, il n’est nul besoin de sup-
poser qu’il existe véritablement un temple d’Apollon Lycien?? ou bien une tradi-
tion faisant naitre le dieu en Lycie. Pour Aristarque, I’épithéte qu’utilise le per-
sonnage d’Athéna est simplement justifiée par le kairos de son entreprise de
persuasion de Pandare.

Le deuxiéme texte ou il est question d’un toponyme utilisé par un person-
nage porte sur ZuwvBevg, un hapax homérique. L'épithete apparait au vocatif
au tout début de I'Iliade (1,39) dans la priére qu’adresse le prétre Chrysés a
Apollon afin qu’il punisse les Grecs de 'enléevement de sa fille Chryséis. Le
commentaire d’Aristarque a ce sujet est rapporté chez Apollonios le sophiste:

LuwBed énibetov AmoAAwVOG, Kata Tov Aplotapyov amod moAews Tpwikiig Zuivong
KOAOUPEVNG. O 8¢ Amtiwy 4o TV pudv, ol opivBlol kaiolvTal Kal év Podw ouivoia
goptr], OTL TV HUGV TTOTE AVUALVOUEVWY TOV KAPTTOV TOV AumeAwvwy ATOAAwY Kal
Awbvuoog 8LépBeLpav Tovg pvag. AN’ Aplotapyog anpemég nyeltat ano xapalnetods
(wov TOV Bedv émbéTw Kekoopjobal U6 ToD mounTod.

Sminthien: une épithéte d’Apollon qui, selon Aristarque, fait référence a la ville de
Troade qui s’appelle Sminthée. Mais d’aprées Apion, I'épithéte fait référence aux
rats qui sont appelés sminthioi. Et & Rhodes il existe un festival Sminthia, parce
que jadis, lorsque les rats détruisaient le fruit des vignes, Apollon et Dionysos les
élimineérent. Toutefois, Aristarque pense qu'il est inconvenant que le dieu soit af-
fublé par le poéte d’une épithéte venant d’un animal qui rampe au sol. (Apoll.
Soph., Lexicon 143,13 BekKker)

L’interprétation d’Aristarque s’oppose ici a celle d’au moins deux autres per-
sonnes, soit Apion (homériste du 1¢ siécle ap. J.-C.) et Polémon?3, Ces deux der-

22 Selon T.R. Bryce, «Lycian Apollo and the Authorship of the Rhesus», Classical Journal 86
(1990-1991) 144-149, le culte d’Apollon en Lycie n’est pas antérieur au IVé™e siecle av. J.-C.

23 On trouve un récit semblable a celui d’Apion, avec quelques variations, dans la premiére
partie de la schol. D Il. 1,39, dont le contenu remonte a Polémon le périégéte, contemporain d’Aris-
tarque. La deuxiéme partie de cette méme scholie rapporte encore un autre récit, d’'origine ano-
nyme, selon lequel les Crétois avaient jadis fondé la ville de EpivBia en suivant les instructions d’'un
oracle d’Apollon impliquant des souris, appelées opivBolL en dialecte crétois. Ce dernier récit se
trouve également dans un papyrus contenant une liste d’explications d’épithétes divines homé-

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226



Aristarque et I'étymologie des épithétes divines

niers rapportent I’épithete a des récits mythographiques ou Apollon agit en
bienfaiteur en débarrassant les champs des rats, lesquels porteraient le nom de
sminthoi dans I'un et 'autre des dialectes locaux parlés dans les deux régions ou
se déroulent ces récits - Rhodes dans le cas d’Apion, la Troade dans le cas de
Polémon. Or, ces informations mythographiques n’ont pas de poids pour Aris-
tarque au regard de I'importance supérieure du concept critique de I’'inconve-
nant (ampemng). Son objection a ce qu’une épithete divine dérive du mot «rat»
est de nature non pas théologique, mais poétique: I'inconvenance est celle de
I’'usage d’une épithéte divine avec des connotations humbles dans un contexte
poétique (cf. U0 To0 mointoU), du moins un contexte relevant du genre noble
qu’est I'’épopeée. Dans cet exemple, on voit donc Aristarque a la fois rejeter une
étymologie fondée sur une explication mythographique qui puise a des sources
externes & Homeére et privilégier le respect d’un critére artistique de composi-
tion?4,

Dans I'un et l'autre de ces cas, il apparait ainsi qu’Aristarque s’intéresse
d’abord au caractére opportun de ces épithétes dans les contextes narratifs o
elles apparaissent. Les deux passages homériques concernés font intervenir
une priere prononcée par un personnage qui, naturellement, invoque une di-
vinité locale: Apollon de Sminthée dans le cas de Chrysés de Troade et Apollon
lycien dans le cas du Lycien Pandare.

3 Apollon fjiog

Le prochain exemple permet lui aussi de mettre en lumiere la spécificité métho-
dologique d’Aristarque en juxtaposant des étymologies concurrentes. I’épithete
concernée, fjiog, est utilisée deux fois chez Homere. L'une des occurrences se
trouve dans la Théomachie o, racontant comment les dieux du parti troyen se
rassemblent autour d’Apollon et d’Ares, le poete apostrophe le premier: «[les
dieux] prennent place autour de toi, Phoibos rjiog, et d’Arés destructeur de villes
(dpot ot fie Poife kal Apna mroAimopbov)» (Il. 20,152). L'autre est au vers Il.
15,365, ou le narrateur apostrophe a nouveau Apollon qui, cette fois, est en train

riques; voir W. Luppe et G. Poethke, «Homerika der Berliner Papyrus-Sammlung», APF 44 (1998)
209-218.

24 Suivant V. Masciadri, Eine Insel im Meer der Geschichten. Untersuchungen zu Mythen aus Lem-
nos (Stuttgart 2008) 78-79, il est aussi possible d’expliquer I’épithéte smintheus au sens de «maitre
des rats» par référence au contexte du début de I'Iliade. En effet, la priére de Chryses a pour effet
quApollon provoque une épidémie dans I'armée achéenne; or, les épidémies de peste sont notoire-
ment annoncées par les rats, qui en sont les premiéres victimes. Toutefois, une telle explication
aurait probablement été inacceptable pour Aristarque, puisque dans la version d’Homeére, il n’est
pas question de souris: ce sont les mules et les chiens qui tombent d’abord sous les fleches d’Apol-
lon (I1. 1,50).

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226

217



218 Elsa Bouchard

d’abattre le rempart achéen. Les scholies a ce dernier passage proposent trois
étymologies:

file: Aplotapyog Saagvvel, ano tig éoewg TV BeAdV. ol 8¢ mepl Tov Kpdtnta YIA®g,
amo tiig laoewe kai o0Twg énelaBnoav ol ypapuatikol mpog Stagopov ETupoioyiav
SLaQopwe AvayvwoKeL.

fiie: Aristarque place un esprit rude, rapportant le mot au fait de lancer (Eoewc) des
fleches. [Ceux du cercle de] Cratés I'écrivent avec un esprit doux, le liant a ’acte de
guérison (ldoewg). Ainsi les grammairiens ont été inclinés a des lectures diffé-
rentes en raison d’étymologies différentes. (schol. A Il. 15,365a Hrd.)

fite’ Aplatapyog Sacvvel, mapd TV €owv TV BeA®V: [...] ol 8& mapa TRv laow i tapd
10 évar fAlog yap £otwv. €otl 8¢ mepumabng N avapwvnolg Kal EUeavTikn Tig
duvapewg tod Belov.

file: Aristarque place un esprit rude, par comparaison avec le fait de lancer (¢owv)
des fleches. [...] D’autres font le rapprochement avec la guérison ({aow) ou au fait
de se déplacer (iévau). En effet, il s’agit du soleil?®, L’apostrophe est porteuse d’émo-
tion et exprime la puissance de la divinité. (schol. bT Il. 15,365b ex.)

Les trois étymologies proposées se fondent sur des racines verbales différentes:
Aristarque lie I’épithéte au verbe iévai, une allusion a ’archerie d’Apollon. Cra-
tés pense plutot au verbe idaBal, en accord avec la fonction médicale tradition-
nelle d’Apollon — une fonction dont Aristarque nie d’ailleurs I’existence dans le
portrait homérique du dieu?®. La derniére étymologie (anonyme), qui repose sur
le verbe iéval, entretient un lien étroit avec une interprétation allégorique po-
pulaire dans I’Antiquité faisant une équation entre ’Apollon homérique et le
soleil?’: suivant cette interprétation, il s’agirait d’une allusion a la course du so-
leil dans le ciel. L’étymologie anonyme et celle de Cratés sont compatibles dans
la mesure ou ce dernier accepte aussi I'identification d’Apollon au soleil (comme
le révele le texte cité a la note 25), et que les allégoristes justifiaient réguliére-
ment cette identification par l'influence du soleil sur la santé humaine et ani-
male?®: on peut donc vraisemblablement attribuer & Cratés ’équation Apollon =
médecin = soleil.

25  Cf. schol. A Il. 18,240b Porph.: Kpdtng pév tov avtov Amdidwva elval kal HAlov: «Cratés dit
qu’Apollon et le soleil sont la méme personne».

26  Selon Aristarque, Apollon n’est pas le médecin des dieux chez Homére, puisque c’est Péan qui
occupe cette fonction; cf. schol. A Il. 5,899 Ariston.; K. Lehrs, De Aristarchi studiis Homericis (Leip-
zig 1882) 177.

27  Cf. F Buffiére, Les mythes d’Homere et la pensée grecque (Paris 1956) 187-200.

28 Buffiere, op. cit. (n. 27) 198-200. Cette idée est amplement développée dans un long texte de
Macrobe (Sat. 1,17) rapportant des interprétations traditionnelles des noms d’Apollon.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226



Aristarque et I'étymologie des épithétes divines

Quoi qu’il en soit de la valeur réelle de ces étymologies, il reste que celle
d’Aristarque est la seule qui puisse se réclamer du contexte homérique. Dans
le vers Il. 15,365, Apollon fait ceuvre de destruction contre les Achéens et ses
facultés médicales ou ses caractéristiques solaires, méme si on admet leur
existence, n’ont de toute fagon aucun role a jouer ici — bien au contraire. Le
dieu mis en scéne dans ce passage est le dangereux ennemi des Achéens, a
Iinstar de I’Apollon du début du poéme, qui descend sur terre «pareil a la
nuit» (vukti ¢owkwg, I1. 1,47), pour lancer ses fleches meurtriéres sur 'armée
grecque. La comme ici, Apollon est celui qui cause la destruction par un geste
impliquant un élan ou une impulsion: lancer des fleches ou renverser un mur.
Le contexte est semblable en Il. 20,152, ou il est question d’Apollon se prépa-
rant a se battre pour les Troyens aux cotés d’Ares, lui-méme affublé d’une épi-
théte martiale (mtoAimopBov).

Certes, Aristarque et Cratés usent ici semblablement de I’étymologie
comme d’un outil d’interprétation?®; mais cet usage repose sur des méthodolo-
gies tres différentes. Aristarque étymologise Homeére par Homére au lieu
d’avoir recours a l'interprétation allégorique ou a des données mythogra-
phiques non homériques, tel le role de médecin d’Apollon3°.

4 Hadés KAUTOTtWAOCG

L’épithete d’Hades kAvtomwAog est utilisée a trois reprises, dans trois vers iden-
tiques, par des personnages homériques en train de proférer une menace a l'en-
droit d’un adversaire: «la gloire, c’est a moi que tu la donneras, mais ton ame, a
Hadés kAutonwAog» (eUx0g époi Swaewy, Yuynv & AlSL KALTOTWAW; IL. 5,654 = 11,445
= 16,625). On peut identifier deux étymologies anciennes pour cette épithete:

KAUTOTIWAOG' 6 pév Amiwv inmoug dyaboug, 6 8¢ Aplotapyog émi Tod Yuynv 8 Aldt
KAUTOTIWAW AKOVEL KAUTAV émmbhr[cwm, 8Ll 16 ToUg TeEAevTOVTAG EEakovecBalL SLa
7€ TOLG Oprivoug Kal Tag olpwyag tag ém’ avTolg.

29 Comme le fait remarquer J. Lallot, <ETYMOAOTIA: I’étymologie en Gréce ancienne d’Homeére
aux grammairiens alexandrins», dans J.-P. Chambon et G. Liidi (éds.), Discours étymologiques (Tiibin-
gen 1991) 144, I’étymologie fonde ici «a la fois le sens et la forme d'un mot rare», puisque les gram-
mairiens devaient aussi trancher sur la question de la graphie (esprit rude ou doux) du mot. Cf. id.,
«L’étymologie chez les grammairiens grecs: principes et pratique», RevPhil 65 (1991) 137-138,

30  Une autre interprétation possible fait appel au récit du meurtre du serpent Python, auquel la
foule encourage Apollon par le cri {el BéAog (Call. Hymn. Apoll. 103-104). Pace F. Schironi, I fram-
menti di Aristarco di Samotracia negli etimologici bizantini (Géttingen 2004) 362, il n’y a pas lieu de
penser qu’Aristarque se référe a ce récit de Callimaque pour expliquer I'usage homérique de rjiog;
cf. Schironi, op. cit. (n. 7) 76.

31 Le texte de Bekker a émuméAnow, un hapax qu'il faut probablement corriger en émumwAnowy
au vu des textes paralléles.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226

219



220

Elsa Bouchard

KAUTOTTIWAOG: Apion comprend aux bons coursiers; mais Aristarque, dans I'expres-
sion «et ton ame a Hades kAvtonwAog», comprend a Uarrivée bruyante, du fait que
les morts sont entendus de loin, & cause des thrénes et des gémissements que l’on
pousse a leur sujet. (Apoll. Soph. Lexicon 100,33 Bekker)

La premiere étymologie, celle d’Apion, s’éclaire a la lumiéere de certains autres
textes (dont il est toutefois impossible de dire si le contenu est aussi attribuable
a Apion):

AiSL KAVTOTWAY, EMBETIKRG, &vTl T00 T@® MK, @ loyvpolg Kal GvopaoToug
nmovg Exovty S v Gpmaynv tiig Iepoepovng i 6tL ovdeig Tov Bdvartov
SLagpuyelv Svvatat.

A Hades xAvtomwAog: utilisé comme une épithéte équivalente a hippique, qui a des
chevaux puissants et renommeés, a cause de 'enléevement de Perséphone; ou alors
parce que personne ne peut échapper a la mort. (Etym. Magn. 520,55-521,2; cf.
schol. D Il. 5,654 et schol. D Il. 11,445)

L’étymologie d’Apion, quoique linguistiquement vraisemblable, ne fait aucune
référence a Homeére et repose sans doute sur une mythographie extra-homé
rique (I’enlévement de Perséphone) ou sur une interprétation allégorique de la
figure d’Hades (ses «chevaux rapides» symbolisant I'impossibilité d’échapper a
la mort). Celle d’Aristarque peut a bon droit étre taxée d’improbable3?; mais
cette «erreur» méme du grammairien illustre au mieux 'importance extréme
du contexte dans I’élaboration de ses étymologies. En effet, son étymologie de
KALTOTwAOG reflete, encore une fois, le contenu du vers dans lequel apparait ce
terme. Dans chacune des trois occurrences de ce vers, il est question d’un per-
sonnage qui envisage d’obtenir de la gloire (gdyog ¢uoi) en tuant un ennemi,
c’est-a-dire en I'envoyant chez Hadés. Or, la gloire obtenue dépend directement
de ce que la mort de I’ennemi fait du bruit, qu’elle est entendue par les hommes.
Aristarque établit donc une connexion sémantique implicite entre les mots
gLX0G et kKAuTog: donner son dme a Hadés KALTOTwAOG, c’est procurer de la gloire
a 'ennemi par sa mort, et ce d’autant plus que la mort sera ’objet de lamenta-
tions et de plaintes entendues au loin33,

Un cas tres semblable est celui de ’épithéte moAvawog d’Ulysse, suivie trois
fois, sur un total de quatre occurrences, par I'expression péya k080¢ Ayatnv34,

32 Cf. PW.van der Horst, «<Who was Apion?», dans id. (éd.), fJapheth in the Tents of Shem: Studies
on Jewish Hellenism in Antiquity (Leuven 2002) 220: «Aristarchus’ fanciful derivation from kAv
EMLITWANOLG».

33  Cf. le passage célebre de I'Iliade (7,89-91) ou Hector imagine comment son kleos sera éternel
grace a I’épitaphe sur la tombe d’un ennemi qu’il aura tué.

3¢ I1.9,673,10,544, Od. 12,184. Dans le passage ou se trouve la quatrieme occurrence (1. 11,430),
il est également question de la gloire d’Ulysse (cf. 11,431: énev&eal).

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226



Aristarque et I'étymologie des épithétes divines

et qu'Aristarque interprete précisément au sens de «digne de beaucoup d’éloges»
(plutdt que «aux nombreux discours», autre sens permis par 'élément aivog):

moAvalve' Apiotapyog moAioD émaivou GELe. ol 8¢ MOAVUULOE.

moAvalvog: Selon Aristarque, qui est digne de grandes louanges. Selon d’autres, aux
récits nombreux. (Apoll. Soph. Lexicon 133,14 Bekker)

La glose moAvpube est certes fort défendable tant linguistiquement que narrative-
ment, puisque Homere met en scéne de fagon répétée le personnage d’Ulysse pro-
nongant des discours ou racontant des histoires. Toutefois, en entendant I’épithéte
au sens passif («celui qui est objet de discours») plutdt qu’actif («celui qui fait des
discours»), Aristarque privilégie un appel non pas au contexte global des poémes,
mais au contexte immédiat du vers ou figure le mot: puisque, dans un méme vers,
Ulysse est appelé a la fois moAvawvog et ueya k8og Ayaldv, il peut sembler naturel
d’interpréter le premier qualificatif d’'une fagon conforme au second. Le principe
d’expliquer Homére par Homeére se présente donc comme un processus de réfé-
rence interne a un texte dont I’extension varie, s’étendant en fonction des nécessi-
tés de 'exégése comme des cercles concentriques a partir du point de départ que
représente le mot glosé.

5 Anthroponymes

L’analyse de moAvalvog, juxtaposée a celle de kAvtonwAog, illustre une caracté-
ristique générale de la méthode d’Aristarque, qui utilise le méme principe de
référence contextuelle pour expliquer a la fois les épithetes divines et les an-
throponymes. Cela est mis en évidence dans les textes suivants, ou Homere est
qualifié de 6vopatoBetikog parce qu’il donne a ses personnages des noms qui
reflétent leur fonction:

ApuoviSew: 6Tl dvopatoBeTikdg 6 oG, Kal év ‘08vooela mapaninoiwg molel
olkelov yap TékTovog T0 apUOLeLy, Kakel: Tepmiddng 8¢ v dodog.

«Tector fils d’Harmonv»: <La diplé> parce que le poete aime créer des noms, et il en
produit en suivant la méme méthode dans I'Odyssée. En effet, le fait d’harmoniser
(&ppo6lewv) est propre au charpentier (téktwv). Et dans 'autre poéme aussi: ««Phé-
mios> 'aéde fils de Terpés» (Od. 22,330). (schol. A Il. 5,60a Ariston.)

KaArolov' 671 OvopatoBetikog 6 montrig o yap tol KaAely éni ta Eévia KaArjolog.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226

221



222

Elsa Bouchard

Kalésios: <La diplé> parce que le poéte aime créer des noms. Car le nom de Kalésios
vient du fait d’inviter & des relations d’hospitalité. (schol. A Il. 6,18 Ariston.)3*

alba & e Alavta mpolel «kipvka OowTnv» §TL oikelov Gvoua KpLvKog, and Tol
TayvveL, Kal dTL 6vopaToBeTIkog O mONTHS.

«Aussitot il envoie a Ajax le héraut Thootes»: (La diplé> parce qu’il s’agit d’'un nom
approprié pour un héraut, car il dérive du verbe signifiant «se hater» [taxOvew
Bew]. Le poéte aime créer des noms. (schol. A Il. 12,342a Ariston.)

gpxeo, 8le Bomta, Béwv Alavta KdAeaoov> HTL TAPETVHOAOYET TOV Bow TNV Ao Tod
Beewv.

«Divin Thootés, va a la course appeler Ajax»: <La diplé> parce qu’il suggére I’étymo-
logie de Thoo6tés, du verbe «courir». (schol. A Il. 12,343a Ariston.)

Dans tous ces passages, des personnages humains sont dotés de noms qui traduisent
leur métier de charpentier, de poéte ou de héraut, ou encore leur caractére hospi-
talier. Dans le cas du héraut Thodtés, Homere prend méme soin de signaler
(mapetupooyel) cette correspondance®. 11 est clair que, selon Aristarque, ces an-
throponymes n’ont pas de référents historiques, mais sont le fruit de I'invention
d’Homeére¥. Il est au moins probable qu’Aristarque pense la méme chose de plu-
sieurs épithétes divines, du moins lorsque ces épithétes, rares par ailleurs®, se
conforment clairement au contexte narratif. Le fait que I'analyse onomastique
d’Aristarque se fonde sur le méme principe pour les personnages humains et divins,
soit la conformité au réle narratif assumé par le personnage, suggére que 'exégese
aristarquienne d’Homere accorde peu d’intérét aux significations symboliques ex-
ternes que peuvent revétir certains éléments du poéme. A I'instar des anthropo-
nymes, plusieurs des noms divins forgés par Homeére sont considérés comme des
qualités narrativement fonctionnelles attribuées a des personnages poétiques plu-
t6t que comme des appellations reflétant une réalité théologique. Cette facon de

35 Trois vers avant la mention de Kalésios, Homeére dit qu’Axyle, le maitre de Kalésios, «fait un
aimable accueil a tous dans sa demeure prés de la route» (mavtag ydp oAéeakev 68@ &mt olkia
vaiwv = IL. 6,15).

36  D’apres R. Niinlist, The Ancient Critic at Work: Terms and Concepts of Literary Criticism in
Greek Scholia (Cambridge 2009) 203, Aristarque considérait ce type d’intervention épexégétique
comme le privilege exclusif du narrateur.

37  Cf. W. Bachmann, Die dsthetischen Anschauungen Aristarchs in der Exegese und Kritik der
homerischen Gedichte (Nliirnberg 1902) 18.

38  Onremarquera que toutes les épithétes dont il a été question jusqu’ici sont des hapax ou des
quasi-hapax. Cet état de choses explique pourquoi Aristarque accorde une telle importance au
contexte immédiat dans lequel apparait le mot, une fagon de procéder typique des Glossographoi
auxquels Aristarque, dans d’autres cas, reproche précisément leur manque de vision globale; cf.
A.R. Dyck, «The Glossographoi», HarvSt 91 (1987) 130.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226



Aristarque et I'étymologie des épithétes divines 223

voir se distingue significativement d’autres approches consistant a rechercher une
vérité extra-poétique (historique ou philosophique) dans les poemes.

6 Hermes ApyeLpoving

Avant de conclure, j'examinerai une derniére étymologie d’Aristarque, pour la-
quelle j'userai d’une approche légérement différente des autres en raison du
contexte dans lequel Aristarque I’a formulée. En effet, alors que les exemples
vus jusqu’ici remontent, selon toute vraisemblance, aux travaux d’Aristarque
sur Homeére, le texte qui suit, qui porte sur la fameuse appellation ApyeLpoving
d’Hermes, a probablement pour ancétre son commentaire d’Hésiode:

ApYeLpovTng mapl TO Evapyelg Tag pavraciag molely, Mg gaoty AAegiwv kal Apylag
Kal Aplotapyog i aplpovIng, 0 peydAws pavtalouevog toig oveipotg, wg Aidupog
kat Tpoowv.

Argeiphonte: Du fait de rendre les images visibles, comme le disent Alexion,
Archias et Aristarque. Ou bien, c’est pour ariphontes, celui qui apparait fortement
par les réves, comme le pensent Didyme et Tryphon. (Etym. Gud. 185,8)

Archias et Alexion étant des grammairiens d’é¢poque impeériale, c’est a Aris-
tarque qu’il convient d’attribuer 'origine de la premiére étymologie proposée
dans ce texte. Celle-ci figurait sans doute dans son commentaire a Hésiode,
comme le suggere le texte suivant:

ApYELQOVTNG TTapd TO Evapyels Tag avraciag moLlelv. obTw eVpov év Yrouviuartt
700 Holodov.

Argeiphonte: Du fait de rendre les images visibles. Voila ce que j’ai trouvé dans le
Commentaire sur Hésiode. (Etym. Gud. 186,16)

Encore une fois, on comparera utilement des étymologies concurrentes afin de
déterminer la spécificité de la démarche d’Aristarque:

Apyelpdving o Epufig, ftoL 6 apydg @ovou §| 6 é€v ApyeL mpOTOV TEPNVWGS R O
évapy®s gaivwv: elpnvikog yap 6 0edg xai dpevdrg. ol §e vewtepol 8L Apyov
EPOVEVCE TOV TAVOTITNV.

Argeiphonte: Il s’agit d’Hermes; parce qu’il s’abstient du meurtre, ou parce qu’il
est apparu pour la premiére fois & Argos, ou parce qu’il se montre clairement. En
effet, ce dieu est pacifique et véridique. Mais les Neoteroi disent qu’il a tué le gar-
dien Argos. (schol. Hes., Op. 77d)

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226



224

Elsa Bouchard

Ce texte illustre au mieux la flexibilité de la démarche étymologique, qui permet
d’affirmer, au sujet d’'une méme réalité, une chose et son contraire (Hermes est
étranger au meurtre, dpyog ovouv, ou est meurtier d’Argos, Apyov £povevae). Le
potentiel heuristique de l’étymologie s’exprime dans l'usage contradictoire
quen font ici des sources avec des préoccupations respectivement philoso-
phiques® et mythographiques. L’étymologie faisant référence au mythe du
meurtre d’Argos, le gardien d’I, est la plus populaire dans les sources anciennes,
mais elle est évidemment irrecevable pour Aristarque en raison du caractere
anachronique de ce mythe*°.

Néanmoins, le sens exact de I’étymologie d’Aristarque n’est pas évident
vue la polysémie des termes €vapyrg et oavtacia. F. Schironi, qui traduit «ma-
king the images clear», croit qu’Aristarque fait par 1a référence a ’empire tra-
ditionnel d’Hermes sur les réves. Il est vrai que dans un texte paralléle, cette
méme étymologie est explicitée précisément de cette fagon: «Celui quirend les
images visibles; en effet, on dit qu'Hermeés préside aux réves»*!. Toutefois,
cette élaboration pourrait trés bien résulter d’'une mécompréhension de I’éty-
mologie aristarquienne mapd T0 évapyeig Tag pavtaciag moLely, ou encore en
étre indépendante. De plus, Schironi met de ’avant deux passages homériques
sur lesquels Aristarque se serait appuyé pour son interprétation: Il. 24,445 (ou
Hermes endort les sentinelles du camp achéen) et Od. 24,3-4 (ou le poéte men-
tionne le pouvoir d’Hermes sur le sommeil des mortels). Or, le second de ces
passages appartient a la seconde Nekuia, un épisode qu’Aristarque jugeait
inauthentique*?. Mais surtout, est-il vraisemblable que son élucidation de
cette épithéte, dans le cadre d’un commentaire sur Hésiode, ait reposé sur les
poémes d’Homeére? Ne devrait-on pas plutdt chercher a comprendre le sens de
cette étymologie en tenant compte de la démarche d’Aristarque au moment ou
il ’'a présentée, c’est-a-dire dans un contexte hésiodique? Suivant cette der-
niéere hypotheése, jappliquerai la méme méthode que j’ai utilisée précédem-
ment pour les étymologies aristarquiennes de termes homériques, laquelle
consiste a considérer les occurrences de I’épithete problématique dans le texte
de référence — dans ce cas-ci, Hésiode.

Or, alors qu’elles sont extrémement nombreuses chez Homeére, les occur-
rences du nom Apyel@ovtng se limitent a trois chez Hésiode. De plus, elles se
trouvent toutes a 'intérieur du mythe de Pandore dans les Travaux et les Jours
et sont chaque fois accompagnées d’un mot signifiant «messager» (§tdktopog
ou @yyeAog). Les trois occurrences sont les suivantes:

39 La défense de la perfection divine, notamment son rejet des actes criminels et du mensonge,
est un trait constant de la lecture philosophique et allégorique du mythe, au moins depuis Platon.
40 Cf. Schironi, op. cit. (n. 7) 72.

41 0 évapyelg Tag pavtaciag mol@v: emavw yap (Og pacl) téhv oveipwv éotiv 6 Eppfig (Etym.
Magn. 136,51-52). Cf. aussi Etym. Gud. 185,8 (cité supra).

42 Voir supra, n. 19.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226



Aristarque et I'étymologie des épithétes divines

gv 8¢ Bépev kUvedy Te voov Kal mikAomov R00¢
Epueinv fivwye, Staktopov Apyel@dvTnv.

Placer en elle un esprit de chienne et un cceur de voleur,
c’est ce qu’il [Zeus] ordonna & Hermeés, le messager Argeiphonte. (Op. 67-68)

év & Gpa ol otibecot S1dkTtopog ApyeipdvTng
Yevded B’ aipvAiovg te Adyoug Kai énikAomov Rbog
1ebEe ALOg BovAfjoL BapukTumov

Dans sa poitrine, le messager Argeiphonte
plaga mensonges, paroles rusées et cceur de voleur;
il les placa suivant les veeux de Zeus qui tonne lourdement. (Op. 77-79)

elg Emun0€a mepme mathp KAvtov Apyeiooviny
8Gpov tyovta, Be®v TayLV GyyeAov

... auprés d’Epiméthée, le pére envoya le céleébre Argeiphonte,
rapide messager des dieux, pour lui porter le présent. (Op. 84-85)

Les trois occurrences, tres rapprochées, interviennent a des moments-clés de
I’épisode de la création de Pandore. Tout au long de ce récit, Hésiode présente sa
fabrication comme un travail collectif, auquel prennent part plusieurs divinités
(Héphaistos, Athéna, Aphrodite, Hermes), tout en faisant clairement com-
prendre que le maitre d’ceuvre en est Zeus. Au vers 79, Hermeés est explicitement
désigné comme 'exécuteur des ordres et de la volonté (BouvAfjol) du dieu su-
préme, lequel envoie finalement Hermeés livrer la créature a Epiméthée. Par sa
participation a la confection de Pandore et, peut-étre plus encore, par le geste
consistant a la mener a Epiméthée, Hermeés donne littéralement corps au projet
de Zeus. Il rend, pourrait-on dire, les idées (tag wavtaciag) de Zeus réelles ou
concretes (évapyelg). Cette tdche est intimement liée a son role traditionnel de
messager, également souligné dans les trois passages. Il est donc concevable que
ce soit 1a le sens de I’étymologie que donne Aristarque du nom Argeiphonte, plu-
tot qu'une référence aux songes (lesquels n’ont pas de réle a jouer dans les trois
passages ol intervient I’épithéte). Evidemment, il s’agit d’une hypothése difficile
a prouver, mais vraisemblable au regard des autres exemples d’étymologies
contextuelles examinés dans cet article.

Conclusion

Il est apparu que les étymologies des noms divins d’Aristarque, loin de reposer
sur la seule vraisemblance linguistique, sont souvent fondées sur un examen
précis du contexte poétique ou se trouvent ces noms. Alors que, d’aprés J. Lun-

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226

225



226

Elsa Bouchard

don®3, 'étymologie ancienne serait une méthode d’explication des mots se substi-
tuant a la considération du contexte, ce sont 'une et 'autre (étymologie et contex-
tualisation) qui, chez Aristarque, sont mobilisées simultanément a des fins
exégétiques. A vrai dire, certains des termes tels que compris par Aristarque re-
levent presque de la redondance synonymique: dans le cas d’Alalkomenéis, par
exemple, I'étroitesse du lien supposé entre I'épithete et le contexte narratif est
telle que I’épithete ne fait pratiquement rien de plus que de condenser en un seul
mot les qualités essentielles déployées par la divinité dans I’épisode concerné.
En ce sens, les étymologies d’Aristarque refletent donc un trait commun
de la pratique ancienne de I’étymologie*4, soit la mise en relation synchro-
nique des mots plutot que I’enquéte diachronique de leurs origines. Toutefois,
dans les étymologies aristarquiennes qui ont été examinées dans cet article, la
synchronie est plus accentuée encore, étant non seulement linguistique mais
aussi narrative: les mots s’expliquent a la lumiére d’éléments du récit se trou-
vant dans une proximité textuelle immédiate. C’est cette méthode, qu’on pour-
rait appeler «étymologie narrative», qui est véritablement propre a Aristarque.

Correspondance:

Elsa Bouchard

Centre d’études classiques
Université de Montréal

3744 rue Jean-Brillant

C. P. 6128, succursale Centre-ville
Montréal (Québec)

H3C 3]7 Canada
elsa.bouchard@umontreal.ca

43 ].Lundon, «Apollonius Sophista and Etymology», dans C. Nifadopoulos (éd.), Etymologia: Stu-
dies in Ancient Etymology (Miinster 2003) 79: «[The etymologies] serve as an alternative procedure
to inference from context for the constitution of Homeric semantics». Semblablement, M. van der
Valk, Researches on the Text and Scholia of the Iliad (Leiden 1963-1964) vol. I, 258, contraste la mé-
thode des Glossographoi, exclusivement fondée sur le contexte immédiat, avec la recherche étymo-
logique.

44 Cette approche de I’étymologie est aussi privilégiée & I'occasion par les grammairiens mo-
dernes; voir par exemple M. Casevitz, «Sur I’étymologie de quelques noms propres», RevPhil 65
(1991) 83-88.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 208-226



	Aristarque et l'étymologie des épithètes divines

