
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 76 (2019)

Heft: 2

Artikel: Eudemonismo, askesis e piacere in Diogene il Cinico

Autor: Brancacci, Also

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-864841

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-864841
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eudemonismo, askesis e piacere in Diogene il Cinico

Aldo Brancacci, Roma

Abstract: La filosofia di Diogene è un eudemonismo, che non esclude, ma anzi implica, il
riconoscimento di un moderato edonismo, sorvegliato dalla ragione e consono con gli
ideali di autosufficienza propri del saggio cinico. La félicita consiste in uno stato di bea-

titudine a un tempo intellettuale ed emotivo cui si accompagna uno stato edonico, che

non ha nulla a che vedere con il «piacere» (i)ôovf|) comunemente inteso, ma désigna il
vivere sereno, piacevole e dolce che caratterizza l'atteggiamento di Diogene nei con-
fronti délia realtà e délia ipûatç. Né v'è contrapposizione tra momento ascetico e

momenta edonico, ma anzi stretta connessione e compenetrazione: essi restituiscano due

motivi co-originari del cinismo di Diogene. Quanto all'ûtJKriaiç, essa va intesa corne un
concetto dinamico, désignante una attività realmente capace di operare una trasforma-
zione dell'uomo atta a condurlo alla felicità.
Keywords: Diogene di Sinope, cinismo, eudemonismo, askesis, piacere.

In un articolo pubblicato molti anni fa, all'inizio délia mia attività scientifica,
parlai, a proposito di Diogene di Sinope, di un «moderato edonismo» présente
nella sua etica1. Ne parlai, naturalmente, riferendomi a quanto emerge da una

parte délia vastissima tradizione letteraria a lui relativa. Nel suo insieme, essa è

assai variegata, tutt'altro che omogenea, e estremamente ardua da ridurre a

unità. In quella sede avevo presenti in special modo i Discorsi Diogenici di Dione

Crisostomo, nei quali è innegabile che la condotta di vita, i costumi, il modo di
essere di Diogene, e la sua filosofia, siano tratteggiati in termini tali non solo da

non escludere, ma da implicare una marcata piacevolezza e dolcezza di vita e

dell'esistere per il saggio cinico. In particolare, nel sesto discorso, Diogene o délia

tirannide, tutta la condotta di vita di Diogene è descritta nei termini di un
qSéioç; Çrjv. Questo, tuttavia, non è identificato con il concetto di qöovq comunemente

inteso ma désigna unicamente, da un lato, l'atteggiamento di Diogene nei
confronti délia realtà e délia (puaiç, e, dall'altro, l'effetto e il risultato che tale

atteggiamento e taie modo di vita producono in chi li assuma. Per questa stessa

ragione, non si tratta di un piacere elevato a fine délia vita e dell'attività filoso-
fïca e posto corne téÀoç, nel significato preciso che questo concetto ha nella ter-
minologia tecnica délia dossografia delle scuole filosofiche ellenistiche, ma di

un vivere sereno, piacevole e dolce che è insieme effetto e causa di una determi-
nata scelta di vita e di un determinato atteggiamento verso la realtà. Questo

punto - il piacere di cui parla Diogene non è l'qSovq comunemente intesa e non
è TSÀoç - è teoricamente importante e va sottolineato.

1 A. Brancacci, Le orazioni diogeniane di Dione Crisostomo, in Scuole socratiche minori e filosofia

ellenistica, a cura di G. Giannantoni (Bologna 1978) 141-171:153.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207



192 Aldo Brancacci

Non a caso il termine che Dione usa più frequentemente per caratterizza-
re e descrivere il modo di vivere e di stare nella cpùoiç di Diogene è qôtov, il
comparativo di f|ôéû)ç: esso désigna non una professione filosofica di edoni-

smo, ma la maggiore piacevolezza che Diogene trae, sia rispetto agli uomini
comuni, sia rispetto ai ricchi e ai potenti, dalle più elementari espressioni délia

vita nella natura e nella stessa realtà quotidiana. Diogene gode dell'alter-
narsi delle stagioni, e sa trarre il miglior partito dall'alternarsi del clima, e per
questo divide il suo tempo tra Atene e Corinto, a somiglianza del re dei Persia-

ni, che perô era costretto a trascorrere gli inverni, assai rigidi, a Babilonia e

Susa, e occasionalmente a Bactra, che sono le zone più calde dell'impero, e le
estati nella capitale délia Media, Ecbatana, dove il clima è sempre molto fresco
e mite. Ma proprio per questo Diogene si trova in condizioni ancora più piace-
voli e migliori rispetto a quelle del Gran Re, perché questi doveva percorrere
grandi distanze, e sottoporsi a faticosi viaggi, nei suoi trasferimenti, mentre
lui, in pochissimo tempo, puö trasferirsi da Megara ad Atene, oppure ad Eleu-
si2: talché egli gode di un grandissimo vantaggio e si trova in migliori condizioni

(tiÀEOvEKrelv), e rispetto al Gran Re, addirittura, vive più deliziosamente e

sfarzosamente (pàÀÀov ipucpàv)3. Altri verbi, usati sovente da Dione, che indi-
cano uno stato innegabilmente edonico - ma, appunto, uno stato di 'moderato'
edonismo, proprio perché esso non è fondato sul concetto di qôovfi, posto
corne fine, bensi è il corollario e il naturale effetto del modo di vivere cinico -
sono EÙqjpaivEtv, xcùpeiv e altri analoghi, che tutti caratterizzano il particolare
'edonismo' di Diogene.

Contestualmente, Diogene mira anche a una riforma del concetto di feli-
cità (EÙScupovLa). Corne già aveva insegnato Socrate nel Gorgia platonico, gli
uomini - soprattutto la nuova generazione attratta dalla sofistica e dalla sua

spregiudicata concezione realistica délia vita e délia politica4 - identifïcano la

félicita nel potere e nel possesso di ricchezze5. Nel Sesto Discorso Diogene si

scaglierà contro l'uno e l'altro valore, sottoponendoli a una dissacrazione
radicale e mostrando corne essi siano, al contrario, fonte di infelicità. La vera
felicità risulta da uno stato psicologico, da un atteggiamento verso la vita, verso

la realtà e la natura, verso gli uomini stessi, che conduce a trarre godimento
da ciö che gli uomini comuni trascurano, o neppure vedono. Un passo emble-
matico di questo atteggiamento, e dell'allargamento del concetto di felicità, e

2 Su questi spostamenti cfr. J. Moles, The Cynics, in The Cambridge History ofGreek and Roman

political Thought, edited by Ch. Rowe and M. Schofield (Cambridge 2005) 414-434: 418.

3 Dio Chrysost. orat. VI 6 SSR V B 583). Le parole di Diogene sono, lo vedremo, chiaramente
ironiche, paradossali, e scherzose: cfr. in particolare la successiva nota 10.

4 Su questa fase e tendenza della Sofistica è da vedere M. Isnardi Parente, Il pensiero politico
greco dalle origini alia Sofistica, in L. Firpo (ed.), Storia delle idee politiche, sociali ed economiche,
vol. 1, L'Antichità classica (Torino 1982) 182-184.
5 Cfr. Plat. Gorg. 466b^67b.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207



Eudemonismo, askesis e piacere in Diogene il Cinico 193

dello stesso piacere, che esso implica, è il seguente: «Tale rigoroso regime di
vita gli assicurava migliore salute di quelli che sempre si rimpinzano di cibo,
lo faceva star meglio di quelli che se ne rimangono chiusi in casa e non hanno
mai sperimentato né il freddo né la calura. E provava maggiore godimento
scaldandosi al sole, maggior piacere mangiando il suo cibo. Ma le stagioni era-

no la sua più grande fonte di godimento. [,..]»6. Ancora più significativo, in
questa prospettiva, è il seguente passo, dove tale allargamento e ampliamento
delle realtà da cui trarre piacere, e quindi di nuovo un allargamento dei
concetti e di piacere e di félicita, è ancora più avanzato. Qui Diogene continua il
suo paragone tra se stesso e il Re dei Persiani, e dichiara: «Inoltre, per quanto
riguarda la bellezza (kûààoç) dei porti, e, ancora, le statue, i dipinti, le opere in
oro, come quelle in ferro e in bronzo, per quanto riguarda il conio delle mone-
te, gli arredi, lo splendore delle case, egli pensava che Atene fosse di gran lun-
ga superiore»7. II segreto di questo godere e vivere apprezzando piacevolmen-
te la vita, nelle sue più svariate forme ed espressioni, è il fatto che Diogene
possiede una regola di organizzazione e governo del suo vivere (oÏKqoLq), e

che il suo sistema di vita è il migliore8. Appare allora chiaro che tale godimento,

tale piacere e tale benessere dipendono da un criterio razionale che informa

la vita di Diogene. Questo è il secondo elemento teorico che conviene sot-

tolineare.
Come si è già accennato, il discorso del Diogene dioneo ha anche un

evidente risvolto paradossale, e, al riguardo, è utile ricordare che il paradosso, e

conseguentemente anche il riso, la dissacrazione tinta di allegrezza, l'ironia
giocosa, che sono tutti aspetti attestati e documentati per Diogene9, sono a loro
volta un aspetto della polemica di Diogene stesso verso la So^a. II suo discorso,

inoltre, è tutto costruito sul fllo di una ironica, giocosa ma ben studiata inver-
sione: Diogene arriva a usare termini, negativamente connotati proprio nella
sua etica, e nello stesso linguaggio comune, come nXeoveKTelv e rputpàv, per
designare, ironicamente, la sua condizione etico-psicologica10. La rinuncia al

6 Dio Chrysost. orat. VI 9 SSR V B 583).

7 Dio Chrysost. orat. VI 5 SSR V B 583).

8 Dio Chrysost. orat. VI 6 SSR V B 583). Giustamente A.A. Long, The Socratic legacy, in The

Cambridge History ofHellenistic Philosophy, edited by K. Algra, J. Barnes, J. Mansfeld and M. Scho-

fleld (Cambridge 1999) 617-641: 624, sottolinea come «Cynicism was built on systematic
philosophical foundations», la prima delle quali è il principio per cui «Happiness is living in agreement
with nature».

9 Per questi, e altri atteggiamenti di Diogene, aventi un ben preciso valore teorico, cfr. H.

Niehues-Pröbsting, Der Kynismus des Diogenes und der Begriff des Zynismus (München 1979); A.

Brancacci, La ragione cinica e l'arte del vivere, «Iride» 28 (2015) 555-570.

io La Tpuipri è, notoriamente, un disvalore per i Cinici, che ad essa contrappongono la lode
dell'eùiéÀeia, della vita frugale e autosufflciente, dell'abbigliamento il più semplice possibile, della
ciotola per here, della bisaccia e del bastone come unici possessi personali: cfr. Diog. Laert. VI37
SSR V B 158); Theophrast. ap. Diog. Laert. VI22 SSR V B 172), Diog. Laert. VI22-23 SSR V B174);
Stob. III 6,40 e III 6,41 SSR V B 181). Già Antistene disprezzava la Tpu(pq: cfr. Diog. Laert. VI 8

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207



194 Aldo Brancacci

superfluo, l'evitare sempre di jrpoXapßdvELv tôv xaipöv nel soddisfare i biso-

gni naturali, l'aderenza al Kara cpûaiv Çrjv, la stessa povertà e l'autosufficienza,
lungi dall'ingenerare miseria o infelicità, generano una tale félicita e piacevo-
lezza, che, per iperbole, e insieme per paradosso, Diogene si diverte a definire

iputpq. In questa prospettiva, Diogene - ed è il terzo punto concettualmente

importante - puô giungere a mettere in discussione il comune concetto di
félicita: la presunta felicità (rqv Aeyopevqv eùSaipoviav)11 del re dei Persiani è

solo apparente, e, come dimostrerà la seconda parte del discorso dioneo (§§

35-59), la sua vita nasconde in realtà angoscia, paure, sospetti, tradimenti, in-
certezza e mancanza di sicurezza.

C'è un filo che connette quanto Socrate aveva detto nella seconda parte
del Gorgia intorno ad Archelao, oggetto délia più convinta ammirazione da

parte di Polo, tra quanto Antistene stesso aveva detto di sé e dei tiranni nella
sua Selbstdarstellung filosofïca pronunciata nel Simposio senofonteo12 - e mol-
to probabilmente anche nel suo perduto Archelao13, un dialogo che doveva

avere una notevole «affinità d'impostazione»14 con il Gorgia platonico - con

quanto qui Diogene dice nel resoconto di Dione, il quale attinge certamente a

fonti qualificate15. A questo proposito, si deve notare che c'è una sensibile cor-

SSR V A 114); Isidor. Pelusiot. epist. III 154 SSR V A 115). Il noÀutEÀûç Çrjv è invece appannaggio
di Aristippo, che riconosce apertamente di essere cpLÀf|ôovoc;: cfr. Diog. Laert. II 68 SSR IV A 68);

Diog. Laert. II 75 SSR IV A 69); Diog. Laert. II 76 SSR IV A 70).

11 Dio Chrysost. orat. VI 8 SSR V B 583).

12 Cfr. Xenoph. Symp. 4,34-44 SSR V A 82). Ho già esaminato i punti nodali délia Selbstdarstel-

lung di Antistene in A. Brancacci, Érotique et théorie du plaisir chez Antisthène, in Le Cynisme ancien

et ses prolongements, Actes du Colloque international du CNRS, Paris, 22-25 juillet 1991, édité par
M.-O. Goulet-Cazé et R. Goulet (Paris 1993) 33-55: 36-41. Sul motivo délia povertà/ricchezza nel ci-

nismo si veda W.D. Desmond, The Greek Praise ofPoverty: Origins ofAncient Cynicism (Notre Dame

2006) 31-35. Per il tema délia povertà e della ricchezza, quale si présenta in diversi filosofl e in
varie tradizioni filosofiche, tra le quali il cinismo, rinvio ai saggi compresi in E. Helmer (éd.),
Richesse et pauvreté chez les philosophes de l'Antiquité (Paris 2016).

13 Su questo dialogo è da vedere la nota di G. Giannantoni, op. cit. (n. 1), IV, 350-354. Per un
tentativo di ricostruzione di una sezione dell'ArcItelao, cfr. A. Brancacci, Struttura compositiva e

fonti della Terza Orazione Sulla regalità di Dione Crisostomo. Dione e ('Archelao di Antistene, in
ANRW, 36.5 (Berlin-New York 1993) 3308-3334.
14 F. Decleva Caizzi, Antisthenisfragmenta (Milano-Varese 1966) 101, e cfr. R. Hirzel, Der Dialog.
Ein literarhistorischer Versuch (Leipzig 1895) 123-126.

15 II valore documentario della rappresentazione dionea di Diogene e il connesso problema
delle fonti ciniche di Dione sono stati analizzati da una letteratura critica più che secolare, che si è

posta il problema di discriminare quanto provenga dalla tradizione antistenica, quanto dalla tradi-
zione diogenica, quanto dalla tradizione cinica più tarda, e quanto sia dovuto alla libera rielabora-
zione di Dione stesso. In linea generale gli studiosi convengono nel riconoscere l'uso di buone

fonti da parte di Dione, ma anche il suo uso creativo, volto a fini personali, del materiale cinico di
cui egli dispone. Tra gli interventi più recenti mi limito a menzionare, oltre al mio articolo citato
nella precedente nota 1, G. Giannantoni, Socratis et Socraticorum reliquiae, collegit, disposuit, ap-

paratibus notisque instruxit G.G. (Napoli 1990) IV, 553-559; F. Jouan, Le Diogene de Dion Chrysosto-

me, in M.-O. Goulet-Cazé et R. Goulet, op. cit. (n. 12), 381-397; A. Brancacci, Dio, Socrates, and Cyni-

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207



Eudemonismo, askesis e piacere in Diogene il Cinico 195

rispondenza teorica, pur nella fondamentale diversité tematica, tra il discorso
di autopresentazione filosofica di Antistene, incentrato sul concetto di tjmxn,

nel Simposio senofonteo, e quanto Diogene dice nella prima sezione del Sesto

Discorso dioneo, relativa al concetto di vita Kara cpûaiv, la quale si prolunga
poi in una seconda sezione, relativa alia vita infelice del xûpavvoç. Malgrado i
critici lo abbiano a volte negato16, i due discorsi di Diogene sono tematicamen-
te connessi fin dall'inizio del primo, e Diogene, che sa godere della vita secon-
do natura, è superiore innanzitutto per questo al Re dei Persiani, che, notoria-
mente, costituisce nella letteratura greca, e nella tradizione cinica in
particolare, il paradigma e l'emblema dell'uomo potente e tirannico per eccel-

lenza. Anche nella Selbstdarstellung di Antistene è présente, fin dall'inizio,
una contrapposizione tra Antistene, che rappresenta il filosofo, e i tiranni, che

distruggono e spogliano intere città, ma sono preda di una xa^eîTn vôaoç e

sono quindi interiormente infelici, come tutti gli uomini che inseguono in
modo smodato piaceri e ricchezze17. Inoltre, anche Antistene ricorre a imma-

gini che sfiorano il paradosso quando qualifica il proprio modesto e frugale
stile di vita quasi come un eccessivo benessere, tanto grande è il piacere che

quel tenore di vita gli procura: il suo piccolo letto, le semplici coperte che lo
riscaldano, il poco o pochissimo che egli possiede, gli sembrano assicurargli
un godimento superiore a quello di cui egli ha realmente bisogno18. Infine il
tema del piacere è centrale anche nel discorso di Antistene, e, fatta salva la
diversité delle impostazioni dei due filosofi, è descritto in termini analoghi, in
alcuni punti, a quelli tratteggiati da Diogene in Dione. II piacere dériva dall'e-
satta corrispondenza tra desiderio e bisogno, quindi il vero piacere esclude

ogni dismisura e ogni eccesso; occorre aspettare di provare desiderio perché
si possa provare reale soddisfazione, e conseguentemente piacere; il piacere
ha una vasta sfera d'applicazione. Cosi, per Antistene, il massimo piacere è

trascorrere il suo tempo da mattina e sera con Socrate in discussioni filosofi-
che, e, a un livello ultimo e superiore, in «ascoltare ciö che è degno di essere
ascoltato» (0£äa0cu rà àÇio0éara) e «osservare ciö che è degno di essere osser-
VatO» (ÖKOÜEIV TO Ö^LÖKOUOTa)19.

Queste corrispondenze sono una prima indicazione del fatto che tra i nu-
merosi Diogene, ognuno diverso dall'altro quanto a carattere, stile di vita, fi-
sionomia teorica, che l'Antichité ci ha trasmessi, quello di cui si fa eco Dione è

cism, in S. Swain (ed.), Dio Chrysostom. Politics, Letters, and Philosophy (Oxford 2000) 240-260; J.

Moles, The Thirteen Oration ofDio Chrysostom: Complexity and Simplicity, Rhetoric and Moralism,
Literature and Life, «The Journal of Hellenic Studies» 125 (2005) 112-138.
16 Cfr. C. Hahn, De Dionis Chrysostomi orationibus, quae inscribuntur Diogenes, Diss. Hamburg
1896.

17 Cfr. Xenoph. Symp. 4,35-37 SSR V A 82).

18 Cfr. Xenoph. Symp. 4,38^10 SSR V A 82).

19 Cfr. Xenoph. Symp. 4,44 SSR V A 82).

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207



196 Aldo Brancacci

un Diogene di tradizione fondamentalmente socratica, quindi un Diogene, al-

meno in linea di massima, particolarmente fededegno. E non solo per le con-
sonanze segnalate con Antistene, ma anche se si rammenta la lezione del Pro-

tagora platonico, dove Socrate dimostra come il bene, se è dawero taie,

implica sempre anche l'utile e il piacevole20. Non ogni cosa piacevole è bene,

come invece penserà Aristippo, il quale sosteneva inoltre che il fondamento
délia capacità di essere felici è dato dai piaceri21, ma, certamente, per Socrate il
bene ricomprende in sé anche il piacevole (qôu); del resto, se cosi non fosse, il
concetto stesso di bene sarebbe manchevole e, al limite, almeno in una filosofia
eudemonistica, autocontraddittorio. Il bene essendo insieme anche utile e

piacevole, esso è certamente attraente, esercita cioè una irresistibile attrazione
sull'uomo e sul suo agire: e deve esercitarla, altrimenti nessuna teoria e nessu-

na lezione o lezioncina di morale indurrà mai l'uomo ad attuarlo e a farlo suo22.

La mia formula 'moderato edonismo', riferita al cinico Diogene, scanda-

lizzö uno studioso23, ma persuase altri24, ed è oggi sottoscritta da molti. Resta

il fatto che l'immagine di Diogene ancora oggi più diffusa è di tutt'altra natura.

20 Cfr. Plat. Protag. 351b-355b. Su questa sezione del Protagora, sulla quale esiste una vastissi-

ma bibliografia, mi limito a rinviare a R. Hackforth, Hedonism in Plato's Protagoras, «Classical

Quarterly» 22 (1928) 39-42; G.M.A Grube, The structural unity of the Protagoras, «Classical Quarterly»

27 (1933) 203-207; A.E. Taylor, Plato. The Man and His Work (London 41937) 2S8-261; J.P. Sullivan,

The hedonism in Plato's Protagoras, «Phronesis» 6 (1961) 10-28; B. Manuwald, Lust und Tapferkeit.

Zum gedanklichen Verhältnis zweier Abschnitte in Piatons Protagoras, «Phronesis» 20 (1975)

22-50; C.C.W. Taylor (ed.), Plato. Protagoras, Revised Edition (Oxford 1991) 141-161; F. Ildefonse
(éd.), Platon. Protagoras (Paris 1997) 49-55, con bibliografia.
21 Cfr. Aristocl. ap. Euseb. Praep. evang. XIV18, 31 p. 763d - 32 p. 764a SSRIV A173). Su questo
frammento cfr. M.L. Chiesara, Aristocles of Messene. Testimonies and Fragments (Oxford 2001)

136-142. Sull'etica di Aristippo cfr. G. Giannantoni, I Cirenaici. Raccolta dellefonti antiche, traduzio-
ne e studio introduttivo (Firenze 1958) 74-115, con le aggiunte e precisazioni dello stesso Giannantoni,

op. cit. (n. 15), IV, 177-184; cfr. anche E. Mannebach, Aristippi et Cyrenaicorum Fragmenta
(Leiden 1961) 110-111. Su Aristippo si vedano inoltre K. Lampe, The Birth of Hedonism. The Cyre-
naic Philosophers and Pleasure as a way of Life (Princeton-Oxford 2015) 27-35 e 57-64; U. Zilioli,
The Cyrenaics (Durham 2012) 17-36.
22 Per questa interpretazione del motivo dell'attraenza del bene in Socrate è da vedere G. Calo-

gero, Piatone. II Protagora (Firenze 1937), la cui introduzione è ristampata con il titolo II Protagora
e I'etica socratica come EYAAIMONIA, in G. Calogero, Le ragioni di Socrate, a cura di A. Brancacci

(Milano-Udine 2019) 77-98.
23 Paolo Desideri, nella sua importante monografia Dione di Prusa. Un intellettuale greco nell'im-

pero romano (Firenze-Messina 1978), la respinse decisamente, ma senza dare nessuna ragione di
ciö. E la ragione è semplice: Desideri è un eccellente storico dell'Impero romano, ma non è uno
storico della filosofia antica. Se avesse indagato o anche solo compulsato la tradizione letteraria
relativa a Diogene, avrebbe facilmente trovato, anche al di fuori di Dione, moltissimi testi che ülu-
strano il 'moderato edonismo' di Diogene - per non parlare del fatto che, su di esso, esiste da decen-

ni una ricca discussione storiografica.
24 Cfr. A.M. Ioppolo, Anassarco e il cinismo, in Democrito e I'atomismo antico, Atti del Convegno
Internazionale (Catania, 18-21 aprile 1979), a cura di F. Romano, «Siculorum Gymnasium» 33 (1980)

499-506: 505 n. 19, la quale si servi di questo concetto sia per spiegare la <piAq5ovia attribuita (pole-
micamente) ad Aristone di Chio, sia per accreditare la presenza di motivi cinici in Anassarco.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207



Eudemonismo, askesis e piacere in Diogene il Cinico 197

Come ha notato Giannantoni, tradizionalmente si è visto in Diogene, in modo

alquanto superficiale, colui che avrebbe portato alle estreme conseguenze le

premesse del pensiero di Antistene, dando all'ideale di vita del cinico quelle
caratteristiche di rigore, di rinuncia e di ascetismo che più lo hanno caratteriz-
zato nell'opinione comune. Ma cosi non è: e caratteristico è il fatto che dalle
fonti antiche non risulti affatto una esasperazione délia polemica contro
l'qSovq, e in primo luogo contro il piacere sessuale. In Diogene troviamo anzi

l'elogio, in funzione di dimostrazione del principio del napaxapdrreiv tô
vôpiapa, délia masturbazione, anche in pubblico25; le sentenze di tono contrario

al piacere sono scarsissime e non configurano nel loro complesso un vero
e proprio orientamento antiedonistico26. Cid spiega anche l'esiguità della polemica

epicurea27. Se si abbandonano idee preconcette e ci si attiene a quanto
risulta dalle fonti, non è difficile scorgere come il momento eudemonistico sia

centrale in Diogene, come del resto attesta la dossografia, dalla quale risulta
esplicitamente che l'obiettivo di tutti gli sforzi del cinico è quello di raggiunge-
re lo Çfjv eùSaipôvtjq: «eliminati dunque gli sforzi inutili, l'uomo che sceglie gli
sforzi conformi a natura vive felicemente; l'inintelligenza degli sforzi necessa-

ri è la causa dell'umana infelicità»28. Lo EÛScupôvtjç Çfjv rappresenta il fine di
tutto il pensiero e il modo di vita cinico. Molti studiosi dimenticano o trascura-
no questo punto, e quanto risulta dal passo appena citato, owero il fatto che

anche Mavcqaiq, pur cosi importante in Diogene29, non è affatto un fine in sé,

25 Si vedano, tra le tante testimonianze disponibili, almeno Philodem. Ilepi tüv Itoikûv col.

VIII 9-10 SSR V B 126); Galen. De loc. affect. VI15 SSR V B 197); Dlo Chrysost. orat. VI19-20
SSR V B 583); Diog. Laert. VI 69 SSR V B 147). Sulla testimonianza di Filodemo cfr. T. Dorandi, Fi-

lodemo. Gli Stoici (PHerc 115 e339), «Cronache Ercolanesi» 12 (1982) 91-133; sul tema della
masturbazione e delle pratiche sessuali dei Cinici è da vedere H. Niehues-Pröbsting, op. cit. (n. 9), 158-167;
sulla sfrontatezza di Diogene, cfr. L.E. Navia, Diogenes of Sinope. The Man in the Tub (Westport
1998) 49-52; sulla promozione della liberté sessuale femminile cfr. S. Husson, La République de

Diogène. Une cité en quête de la nature (Paris 2011) 128-130.

26 Cfr. Diog. Laert. VI 51 SSR V B 198); VI 67 SSR V B 199); VI 66 SSR V B 318), e su questi
passi G. Giannantoni, op. cit. (n. 15), IV, 529.

27 Si vedano Diog. Laert. X 8 Epicurus, fr. 238 Usener SSR V B 508); Diog. Laert. X 119

Epicurus, fr. 14 Usener SSR V B 508). Cfr. anche Polystrat. De contemptu VI 28—VIII 29 SSR V B

511), e su questo testo bibliografia e status quaestionis in G. Indelli, Chi sono gli avversari di Poli-

strato?, in Actes duXV Congrès International de Papyrologie (Bruxelles 1978) 53-82, e in M. Gigante,
Scetticismo e epicureismo (Napoli 1981) 102-106.

28 Diog. Laert. VI 71 SSR V B 291): Séov oüv crvti tûv àxpqarav novcjv roùç kotù cpùaiv

èÀopévouç Çfjv eùSaipovtoç, Jtapà xr|v âvoiav KaKoSatpovoùat.
29 Per l'äaKr|ai<; in Diogene, cfr. D.R. Dudley, A History of Cynicism from Diogenes to the 6th

Century A.D. (London 1937, repr. Hildesheim 1976) 216-220; R. Höistad, Cynic Hero and Cynic King.
Studies in the Cynic Conception of Man (Uppsala 1948) 38-47. Rispetto all'impostazione di M.-O.

Goulet-Cazé, L'ascèse cynique. Un commentaire de Diogène Laërce VI70-71 (Paris 1986), la quale ri-
leva unicamente l'aspetto pratico dell'ascesi cinica, ha certamente ragione H. Schulz-Falkenthal,
Zum Arbeitsethos der Kyniker, «Wissenschaftliche Zeitschrift» 29 (1980) 91-101, ora in M. Billerbeck

(Hrsg.), Die Kyniker in der modernen Forschung (Amsterdam 1991) 289-302, di sottolineare
anche la presenza di «eine theoretische und sittliche Komponente, indem sie im Prozess der physi-

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207



198 Aldo Brancacci

ma ha un valore dinamico, dialettico, finalizzato al raggiungimento della

eùSaLpovia. Tale valore strumentale e dinamico è di nuovo esplicitamente af-

fermato, e con molta forza, dalla dossografia: «Sosteneva [= Diogene] perciö
che assolutamente nulla si puö ottenere nella vita senza esercizio, anzi che

l'esercizio è l'arteflce di ogni successo»30. Ora, come si è visto da Dione Crisosto-

mo, ma come confermano anche altre testimonianze, all'interno della félicita
è per Diogene certamente ricompreso anche un certo stato edonico. A questo
proposito, vale la pena rilevare corne la condizione di massima beatitudine di
Diogene, la sua stessa essenza di filosofo cinico, sia stata ben rappresentata, in
termini di immagine letteraria, dai celebri aneddoti che lo pongono in relazio-
ne con Alessandro Magno. Alessandro si è accostato al filosofo cinico perché
desiderava parlargli, e tutti ricordano la célébré, icastica risposta di Diogene,
il quale risponde al grandissimo sovrano di scansarsi, e di non privarlo, con
l'ombra che proietta su di lui, del raggio di sole che lo scalda31. In questo aned-

doto sono sintetizzati una serie di valori propri del saggio cinico: l'autosuffi-
cienza, il disprezzo dei potenti e della ôôÇa, il grande valore riconosciuto alla

propria indipendenza di filosofo. Ma non deve sfuggire, in quel Diogene che

quasi pigramente, eppure cosi intensamente, si crogiola sotto il raggio di sole

che lo riscalda, al punto di non muovere un passo per incontrare l'illustre
sovrano e da invitarlo, anzi, a scostarsi dalla posizione che priva lui di quel be-

nefico calore («ptKpöv euro xoù qÀiou perdairiBi»), una delle più belle immagi-
ni riassuntive dello stato edonico raggiunto da Diogene.

Già da Dione era affiorata l'esigenza razionalistica di Diogene di costruir-
si un assetto di vita tale da garantirgli la felicità, a tal punto da renderlo supe-
riore, in questo, al re dei Persiani. Varie altre testimonianze, che sfuggono alla

ripetitività e banalità di non poche chreiai della letteratura sentenziosa,
confermano e precisano questa esigenza, già antistenica32, e di schietta derivazio-
ne socratica, di ricorrere alla ragione corne strumento di valutazione della
realtà esterna e corne criterio dell'azione (anche e proprio della più spregiudi-
cata). Non si comprende il significato della célébré «sfrontatezza» cinica se

non si coglie che l'dvaiôeia stessa nasce da una rigorosa applicazione alla pra-
tica di quanto freddamente in teoria il ragionamento indica e prescrive.
L'dvaiôeia è solo il risultato dell'assoluto deprezzamento del vdpoç, della dis-

sacrazione rigorosa di convenzioni, costumi, usi, che la ragione non riconosce

sehen Gewöhnung zugleich der Herrschaft der Vernunft und des Willens als formenden Faktoren
besondere Bedeutung zumassen» (299). Su questo aspetto cfr. anche A. Brancacci, Askesis e logos
nella tradizlone cinica, «Elenchos» 8 (1987) 439-447.
30 Diog. Laert. VI 71 SSR V B 291): oùSév ye pqv tö napdnav év reo ßlio x^pi-Ç àaKriaeioç

Kaiop0oûa0ai, Suvaiqv 8é laurriv nâv èKvtKfjaai.
31 Cfr. Plutarch. Vit. Alex., 14,2-5, p. 671d-e SSR V B 32).

32 Per gli ambiti di applicazione (linguistico, retorico, dialettico e logico) della nozione di logos
in Antistene cfr. A. Brancacci, Antisthène. Le discours propre (Paris 2005) 189-191.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207



Eudemonismo, askesis e piacere in Diogene il Cinico 199

o ai quali non conferisce alcuna importanza: essa appare mera «sfrontatezza»

agli altri, ai non-cinici, ma per il cinico essa nasce dalla ricerca di una assoluta

coerenza con ciö che la ragione mette in luce, e, inoltre, da una pura aderenza
alle norme délia (pùoLç. Questa centralità del Xôyoq nella filosofia di Diogene
va sottolineata33, perché troppo spesso ignorata nella letteratura critica. E un
buon esempio di ciö è dato dal ruolo che esso svolge nella determinazione dei
concetti di felicità (eùôaipovicO e di piacere (ijôovrj). Si consideri infatti il se-

guente passo già segnalato dal Weber34: AtoYÉvrjç ëqmoxev rjôovrjv àÀq0ivr)v
eIvcu to rrjv t()uxiiv èv (jouxta xai LÀapÔTr|TL ëxeiv, aveu 8è toutou oùôè tù
MiSou oùôè tù Kpoiaou xpnhara wcpéÀipa elvai. 'Eàv ôé tlç ri ùrrèp pEyàÀou ri

ÙTtèp pixpoù ÀUTtfjTat, oùx EÙôatptov, àXXà KaKoôaîpwv ècnriv. «Diogene diceva
che il piacere verace consiste nell'avere l'anima in stato di allegrezza e

tranquillité, senza di che né le ricchezze di Mida né quelle di Creso sono utili. Se

invece uno soffra per una cosa grande o per una cosa piccola, non è felice, ma
infelice»35.

L'aneddoto sembra tratto da buone fonti, perché ricco di motivi propri
délia tradizione cinica: il valore délia i|mxn; il deprezzamento dei xpnpara; il
riferimento aile figure di Mida e di Creso, rappresentanti emblematici dell'ec-

cesso di ricchezze; lo stesso tema dell'utile, che in termini socratico-antistenici
dipende dal tema connesso del retto uso (ôp0ij xpnotç). Diogene prospetta qui
una visione a valenza moderatamente edonistica délia eùôaipovia, nell'ambi-
to délia quale non solo ijôovrj non viene respinta, ma è anzi accolta in una
visione del tutto originale. Naturalmente Diogene non allude qui a qualunque
piacere, o al cosiddetto piacere volgare, contraddicente gli ideali di aÙTÛpxELa

propri del saggio cinico36. Egli non parla infatti di ijôovfj, ma di àÀqGtvij ijôovrj,
e questa precisazione, questa sorvegliatezza e precauzione del lessico, sono
essenziali per comprendere che egli sta cercando di ridefinire il piacere in
termini personali e confacenti alla concezione cinica. Egli allude a un partico-
lare tipo di piacere, che è l'unico a potersi razionalmente definire corne taie, e

33 Si ricordi ad esempio Diog. Laert. VI 38 SSR V B 7), ove Diogene contrappone alla passione
(ndOoç) la ragione (Àoyoç). J.M. Meilland, L'anti-intellectualisme de Diogene le Cynique, «Revue de

Théologie et Philosophie» 3 (1983) 233-246, ha notevolmente ridimensionato il cosiddetto anti-in-
tellettualismo di Diogene, chiarendo gli obiettivi cui esso è funzionale.
34 Cfr. E. Weber, DeDionis Chrysostomi Cynicorum sectatore, «Leipziger Studien zur classischen

Philologie» 10 (1887) 77-268: 260.

35 Gnom. Vat. 742 n. 181 SSR V B 300). Con minime differenze, e la significativa variante rd
MpSou in luogo di Tà MlSou (variante anch'essa di schietto sapore cinico, anzi proprio diogeniano,
l'espressione alludendo al re dei Persiani, la cui evocazione da parte di Diogene è testimoniata da

una ricca tradizione), lo stesso apoftegma ricorre in altri gnomologi, tutti segnalati da Weber. Cfr.

inoltre A. Packmohr, De Diogenis Sinopensis apophthegmatis quaestiones selectae (Diss. Münster
1913) 14-16; K. Joël, Der echte und der xenophontische Sokrates (Berlin 1901) II 2, 592.

36 Sull'autosufficienza nella tradizione cinica cfr. A.N.M. Rich, The Cynic Conception of autarke-
ia, «Mnemosyne» 9 (1956) 23-29, e altre indieazioni bibliografiche in L.-A. Dorion, Antisthène et
l'autarcie, in V. Suvak (ed.), Antisthenica Cynica Socratica (Praha 2014) 282-307: 202-203 n. 3.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207



200 Aldo Brancacci

per questo è dÀqBivq, che non è affatto definito in relazione alla sfera del cor-

po, ma consiste in uno stato di iÀapôrqç kcù pou/LCi proprio dell'anima (Quxq):

cioè in un atteggiamento psichico di allegrezza e di tranquilla contentezza, at-

teggiamento di cui non puö che essere giudice, o garante, una istanza esterna
al piacere stesso, che è appunto la Quxq. Cid suggerisce come, in tale concezio-

ne del piacere, esso si configuri come la stessa risultante di una già awenuta
conquista deU'dperq. Solo se si possiede e si realizza la virtù, infatti, ci si potrà
trovare in uno stato di felicità, di beatitudine, e in quel conseguente (o

concomitante) stato di LÀapôrqç xai qauxia dell'anima che è la àÀqdivq qôovq. Alla
luce di questa dottrina, il piacere risulta intellettualisticamente depurato di
ogni accentuata connotazione edonistica. Questo esito è importante anche

perché permette al concetto stesso di EÙSaqiovia di accogliere come una delle

sue varie determinazioni anche quella edonica, sotto pena di non potersi
configurai corne assolutamente escludente il dolore (Àûitq). La precisazione che

senza un piacere cosi ri-determinato e ri-definito né le favolose ricchezze di
Mida o di Creso sono utili (tjqjÉÀLpa) conferma e ribadisce questa valutazione
o concezione razionalista del piacere, nel mentre riprende un motivo antiste-
nico. Si aggiunga che la rilevanza dell'opposizione qôovrj - ÀÛJiq, superabile
solo in una teorizzazione dell'eùôcupovia, nella quale trovi posto un sostanzia-
le recupero di un'istanza spontaneistica37, doveva essere centrale nel pensie-
ro di Diogene, proprio perché immediatamente determinata dalle obiezioni
del senso comune, secondo il quale è inconcepibile una felicità che, per asso-

luta indifferenza al piacere, rischia di non essere esente dal potere scatenante
del dolore38.

Di questa difficoltà è testimonianza il passo riportato in Stob. IV 8,27 sotto

il lemma ék tùv Aïoyévouç SiarpißLöv SSR V B 82), che indica in Stobeo i
Discorsi Diogenici di Dione Crisostomo39. Qui è proprio la continua commistio-
ne di qôovq e Àunq a rivelarsi connotazione peculiare di quella contraddizio-
ne e di quella vita bastarda che rende la vita del tyrannos (inteso corne sogget-

to morale massimamente indegno) sommamente infelice e indegna di essere
vissuta40. Essa è assolutamente distante dalla condizione di beatitudine del

saggio, in cui vita serena e piacevole, e virtuosité, si identificano. D'altra parte,
la provenienza dionea di questo lemma conferma che la connessione che ab-

37 Per l'opposizione dei concetti di r|Sovf| e Àtuin da un lato, di Àtmn e nôvoç dall'altro, e una
discussione dei problemi etici connessi, cfr. l'estratto di Onesicrito ap. Strab. XV, I, 63-64. Su Onesi-

crito si veda T.S. Brown, Onesicritus. A Study in Hellenistic Historiography (Berkeley-Los Angeles
1949).

38 A questa preoccupazione non è del tutto estranea anche la distinzione tra âxpnoioL jiovoi e

TTovo i Kara ipùaiv in Diog. Laert. VI71 SSR V B 291).

39 Cfr. F. Duemmler, Antisthenica, Diss. Bonn 1882, poi nelle sue Kleine Schriften (Leipzig 1901)

I, 75; E. Weber, op. cit. (n. 34), 81.

40 Cfr. Dio Chrysost. orat. VI 35-59 SSR V B 583).

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207



Eudemonismo, askesis e piacere in Diogene il Cinico 201

biamo stabilito fin dall'inizio di questo articolo con Dione è più che fondata.
Che poi tutti questi temi rivendichino una précisa organicità nell'ambito del

pensiero di Diogene, lo confermano alcuni frammenti restituiti da Giovanni
Stobeo; essi sono esplicitamente volti alia teorizzazione dei concetti di
EÙôcupovia e qSovq, e sono caratterizzati dall'essere organici e coerenti tra
loro: è probabile che derivino tutti da una stessa fonte. Prima di passare al
loro esame, è tuttavia opportuno esaminare innanzitutto una massima con-
servata dallo stesso Stobeo in cui è attribuita a Socrate questa asserzione:

EtoKpdxqq, épwxr|0£iç tlveç eùSaipovEç, eijtev Olç kcù tppévEç àyaOai xai Àoyoç

jipdasaxtv. «Socrate, essendogli stato domandato quali uomini siano felici, disse:

coloro ai quali appartengono pensieri buoni e ragione»41. Questo detto, che

Mullach attribuiva non a Socrate, ma a Diogene (cfr. fr. 69 FPhG)42, segue im-
mediatamente, nel capitolo stobeano, a un altro detto, che non è altro che la
versione semplificata, attribuita a Socrate, di un célébré frammento di Antiste-
ne43. Ciö fa ragionevolmente supporre che il Socrate cui entrambi i frammenti
si riferiscono sia il Socrate di Antistene; nel caso di SSR V A 127, il criterio di
lemmatizzazione adottato fu quello di citare il nome del filosofo cui spettava
la paternité del detto, cioè Antistene; nel caso di Stob. IV 39,18 il criterio fu
quello di citare il personaggio cui, nello scritto di Antistene, era posto in bocca

quel detto, cioè Socrate44. E questa conclusione è coerente con il fatto, di cui si

hanno altri esempi nello Stobeo, che frammenti di Antistene e di Diogene, op-

pure di Socrate (dove il Socrate in questione è il Socrate di tradizione antiste-
nica) e di Diogene, sono citati in immediata successione. Da questo breve testo

emerge con chiarezza il fondamentale razionalismo del Socrate di tradizione
antistenica, secondo cui sùScupovia consiste nel possedere tppévEç àyaOaixai
Àôyoç, cioè un criterio intellettuale di consapevolezza, e anche di misura, taie
da rivelarsi guida sicura nell'azione, e quindi da assicurare all'uomo da un
lato la bonté del suo comportamento etico, dall'altro la possibilité di attingere
la félicité. Questo razionalismo etico passa a tutto un filone del cinismo, e in
particolare a Diogene. Si veda infatti Stob. IV 39,20 s.v. Aïoyévouç SSR V B

301), che sembra essere quasi il coerente completamento del frammento appe-
na esaminato. Qui infatti si dice: eùSaipovia yàp pia éari to EucppaiveaGai

àÀqOivwq, Kai pqôéjroTE ÀUTielaOai, év ôjiouu ôq âv töjtco q KaLptjj fj xiç. «Sola e

41 Stob. IV 39,19 SSR I C 314).

42 E cfr. G. Giannantoni, op. cit. (n. 15), IV, 350, in appar. ad SSR V B 301.

43 Cfr. Stob. IV 39,18: ItoKpâtriç èp(otr|0eU; ti eùSaipovia f|Sovr| àpETapéÀiyroç. Che è appunto
una versione più succinta del frammento riportato da Athen. XII 513a SSR V A 127): AvtiaOévqç
Sè rqv i)8ovf|v àyaGôv elvai (pàaiciov npoaeOpKev Tryv àperapéArprov.
44 Per questa distinzione, cfr. A. Brancacci, Il contributo dei papiri alla gnomica di tradizione
cinica, in M.S. Funghi (ed.), Aspetti di letteratura gnomica nel mondo antico II (Firenze 2004) 221-
248: 227.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207



202 Aldo Brancacci

unica félicita è infatti il rallegrarsi veramente, e non mai affliggersi, in qualun-
que luogo o situazione ci si trovi».

Si noti innanzitutto come ritornino qui tutti i terni emersi finora dall'ana-
lisi dell'etica diogeniana, inseriti in un'organica e coerente teorizzazione.
Stando a questi testi, per Diogene la felicità consiste in uno stato di beatitudi-
ne a un tempo intellettuale ed emotivo, caratterizzato da una moderata e par-
ticolare valenza edonistica, per nulla coïncidente con la cosiddetta qSovrj vol-

gare, corne fa capire il verbo impiegato, EÙcppaiveaOai. Si noti che ancora una
volta lo stesso concetto di EucppaivsaBaL è determinato e specificato dall'avver-
bio aAqOivwc;. Vedremo corne anche in altri frammenti trasmessi dallo Stobeo

ricorra l'aggettivo dÀqOtvq, riferito a sùôaipovia e a qSovq, per designare ap-

punto la felicità autentica e l'autentico piacere in contrapposizione a ciö che

in entrambi i domini sembra taie, ma taie non è. In virtù di questa concezione,
se da un lato EÙScupovia non esclude un particolare genere di piacere, xo

eùtppaivEoOai, dall'altro essa si oppone decisamente - e proprio per questa sua

più ampia connotazione - a Aùrrq. La clausola «in qualunque luogo o situazione

ci si trovi» fa capire che mantenere questo atteggiamento edonico, che

come si è più volte visto intéressa la t|>uxq, la ôiâvoia, le (ppévsç cryaOai e il
Xôyoq, non è qualcosa di facile o scontato: è implicito che ciö richiede una vi-
gilanza e un esercizio. Ma la dossografia ci dice proprio, esplicitamente, che il
fine dell'daKqaiç e dei növoi xatà (pûaiv è raggiungere reùSaipovwç Çrjv; essa

ci dice anche che chi invece si lascia prendere dagli äxPn0TOL "Övol, e non li
caccia via una volta per tutte, non sarà mai felice. Tutto ciö significa che mo-
mento eudemonistico-edonistico e momento ascetico, inteso nel senso dei

jiovoi Kcrrà cpùatv, si compenetrano in Diogene e si implicano a vicenda.
A definitiva conferma delle strette relazioni che nell'etica diogeniana in-

tercorrono fra i concetti di EÙScupovia e àÀqOivq qSovq puà infine essere citato

un altro lemma dello Stobeo, in cui si legge: EÙSaLpoviav yàp xaùxqv elvai
cpapèv àAqOivqv tô xqv Stàvouiv Kai xqv r[)uxqv àei év qauxia Kai LÀapôxqxt

Siaxpißelv. «Infatti diciamo essere felicità autentica quella che consiste nel
trascorrere la vita avendo il pensiero e l'anima sempre in stato di tranquillità
e allegrezza»45. È di estremo interesse rilevare corne qui si procéda addirittura
a una ridefinizione del concetto stesso di eùôaipovia30, la quale, in quanto pa-
rificata a quello stato psichico di qauxia Kai iÀapôxqç in cui Gnom. Vat. 742 n.

181 SSR V B 300) faceva consistere la qSovq ùÀq0ivq, si identifica ora essa

stessa con quest'ultimo concetto, cosl che finanche formalmente le due defini-
zioni (di felicità e piacere verace, o autentico) sono perfettamente equivalenti.
Dove è allora chiaro che il piacere teorizzato da Diogene corne non estraneo
alla sfera délia moralità è un godimento, una gioia e tranquillità psichica, uno
stato dell'anima, che non differiscono in definitiva dall'osservanza di ciö che il

45 Stob. IV 39,21 toC auToû (sc.: Aïoyévouc;) SSR V B 300).

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207



Eudemonismo, askesis e piacere in Diogene il Cinico 203

logos ci suggerisce, proponendoci una norma tale da rendere misurata e giu-
sta l'applicazione dell'inclinazione umana a un determinate contenuto sensi-

bile, cioè all'oggetto, o meglio alla grande varietà di oggetti, come emergeva
anche da Dione, del godimento. Il vero e autentico piacere si identifica cosi

con il piacere risiedente nella Sidvoia, risultante da una serena e tranquilla
disposizione dell'anima, tale da assicurare contentezza e allegrezza. È da nota-
re come le formule dÀqStvq EÙôcupovia e ctÀqBivq qôovrj attestate per Diogene
dallo Stobeo trovino un puntuale corrispettivo nella formula dÀqGivq âaKqoiç
riferita a Diogene stesso da Diogene Laerzio46: quest'ultima formula è ancora
una volta utilizzata per determinare il concetto diogenico di vero e autentico
«esercizio» in contrapposizione ad altre forme di applieazione, che vengono
rifiutate o che non hanno valore. Anche lo del che compare nella formula del
év qauxia kcù iXapdiqn ötarpißelv non va trascurato: esso conferma che non
ci si deve mai lasciar prendere da istanze che possano mettere in crisi questo
stato di gioiosa contentezza e di serenità. Conferma quindi, corne si è appena
visto, la nécessité di un costante esercizio.

Ora, la domanda che è inevitabile porsi è la seguente: corne si concilia

questa tradizione, che come si è visto è ampia e strutturata, con l'altra imma-
gine di Diogene proveniente dalla letteratura apoftegmatica? In quale rappor-
to stanno, e corne si conciliano, questo Diogene decisamente eudemonista e

tutt'altro che ostile a un moderato accoglimento del piacere, con il Diogene
rigorista, che conduce una vita miserabile, teorizza l'öaxqaic;, che ci proviene
innanzitutto dalla sezione dossografica della Vita di Diogene in Diogene Laerzio,

ma poi anche da altri aneddoti? Per il momento limitiamoci a constatare
come almeno in due casi si sia constatato che è possibile scorgere una connes-
sione, o alleanza, tra i due momenti, quello eudemonistico-edonico e quello
ascetico. Ma cerchiamo ora di guadagnare altri elementi di giudizio.

All'inizio del Novecento, un importante studioso della filosofia tardoanti-
ca, Karl Praechter, aveva fatto un'acuta osservazione relativa alia sesta orazio-
ne Diogene o della tirannide di Dione Crisostomo, dalla quale anche noi siamo

partiti. Egli notö come la tradizione relativa a Diogene sia segnata qui da una
oscillazione strutturale: da un lato c'è il Diogene sereno, conciliato, scherzo-
so47, che pretende di vivere meglio dei ricchi e dei potenti; dall'altro c'è il grave

predicatore morale che si scaglia contro la cultura materiale e insegna che

solo il ttôvoç assicura salute e successo48. Le due tradizioni sono entrambe ci-

46 Cfr. Diog. Laert. VI 48 SSR V B 118), e su questo passo si veda J. Sellars, The Art ofLiving.
The Stoics on the Nature and Function ofPhilosophy (Bristol 22011) 27.

47 II principale rinvio è all'espressione rauia Sè euoOel pèv TtaiÇtov ÀéyEtv (§ 7) che introduce
tutto il discorso del Diogene dioneo; ma non mancano nel testo del Sesto Discorso numerose altre
espressioni scherzose, e scherzosamente paradossali, dello stesso tenore.
48 K. Praechter, Zur Frage nach der Composition der Sechsten Rede des Dion Chrysostomos, «Hermes»

37 (1902) 283-291.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207



204 Aldo Brancacci

niche, ma si tratta di due aspetti del cinismo che convivono in Dione l'uno ac-

canto all'altro, senza che alcuna contraddizione sia awertita e neppure sussi-

sta. L'osservazione di Praechter era del tutto esatta, e ha anzi una portata più
generale, riguardando in verità l'intera tradizione diogenica. Cié puô essere

agevolmente verificato anche solo leggendo la Vita di Diogene in Diogene La-

erzio, dove sono compresenti un Diogene che si esercita ad abbracciare le statue

coperte di neve d'inverno, e a rotolarsi d'estate sulle sabbie ardenti49, per
temprare al massimo il suo corpo, e un Diogene il quale dichiara che gli dèi
hanno concesso agli uomini facili mezzi di vita (ßiov pqSiov), ma Ii hanno
anche nascosti alla loro vista, talché essi ricercano cibi raffinati e unguenti50. Gli
storici délia filosofia antica hanno riflettuto solo saltuariamente sull'indica-
zione offerta da Praechter, e sul problema che tale situazione delle fonti solle-

va, ma nel complesso non sono mancati interventi sulla questione, che merita-
no certamente di essere ricordati. Una soluzione divenuta poi moneta
corrente fu prospettata da Gerhard: egli formulé l'ipotesi délia decisiva
influenza di Bione di Boristene sulla presunta creazione di un Diogene 'edoni-
sta', e parlé anzi di una fase intermedia del cinismo, rappresentata da Cratete

di Tebe e da Bione stesso, una fase caratterizzata da un atteggiamento meno
rigoristico e più incline all'edonismo51. Ma a questa posizione, che certo ha
alcuni motivi di verità per quanto riguarda i particolari caratteri del cinismo
di Cratete, e di Bione stesso, incomberebbe il dovere di spiegare poi tutte le

innumerevoli espressioni di un cinismo 'edonista' presenti nella tradizione, e

dimostrare ogni volta, o almeno qualche volta, che esse dipendono dall'inter-
vento di Bione, cosa che non solo non è mai stata fatta, ma che è in realtà im-
possibile fare. Essa inoltre non spiega affatto, a ben vedere, perché questo
moderato e meno rigoristico cinismo avrebbe addirittura inventato un edoni-
smo cinico, attribuendolo per giunta a ritroso a Diogene. Ma l'aspetto più grave,

e tanto più grave in quanto è passato inosservato, di questa ipotesi, è di

spezzare arbitrariamente e inutilmente l'unità délia tradizione cinica, postu-
lando, senza necessità e senza alcuna dimostrazione, un cinismo 'autentico',
quello ascetico, e un cinismo riveduto e corretto, quello 'edonistico'. Viceversa
Praechter, che fu praticamente ignorato negli studi successivi, aveva awertito,
pur parlando del solo Dione, «Dass die Lebensauffassung in beiden Stücken

kynisch ist, lässt sich nicht bestreiten, aber es sind verschiedene Seiten des

Kynismus, verschiedene Nuancen kynischer Stimmung, die hier wie anderswo

in der kynischen Literatur hervortreten»52. Kurt von Fritz accettö e rilan-
ciö a sua volta l'ipotesi di Gerhard, e con tanta sicurezza da presentarla quasi

49 Diog. Laert. VI 23 SSR V B 174). Cfr. Diog. Laert. VI 34 SSR V B 176).

50 Diog. Laert. VI 44 SSR V B 322).

51 G.A. Gerhard, Zur Legende vom Kyniker Diogenes, «Archiv für Religionswissenschaft» 15

(1912) 388—408, e «Archiv für Religionswissenschaft» 17 (1914) 335-336.

52 K. Praechter, op. cit. (n. 48), 284-285. Cfr. anche 285 n. 1.

Museum Heiveticum 76/2 (2019) 191-207



Eudemonismo, askesis e piacere in Diogene il Cinico 205

come una certezza; egli inoltre affermé con decisione la priorité del tipo rigo-
ristico, anche se non la dimostrè in alcun modo, e sostenne anch'egli che gli
aneddoti a tinta edonistica sarebbero stati introdotti nella tradizione diogeni-
ca da Bione di Boristene, il quale, peraltro, non fu mai, secondo lo studioso
tedesco, un vero cinico53. Rigettare la responsabilité e la genesi del momento
edonistico su Bione di Boristene è la soluzione a mio vedere più facile, e inoltre

indimostrata, e credo che questo articolo valga nel suo insieme a confutar-
la. Innanzitutto non è buon metodo trasportare su un altro filosofo il proble-
ma che un determinato filosofo pone: in questo modo il problema non riceve

risposta, ma è solo rinviato, e risorge di nuovo. Su quali basi Bione di Boristene

(ammesso, e non concesso, che l'ipotesi di Gerhard e von Fritz sia valida)
procedette a taie operazione? Disponendo di quali fonti? Si aggiunga che que-
sta ipotesi soffre di almeno altre tre gravi contraddizioni. La più grave ed
evidente è che non esistono aneddoti di Bione di Boristene che tratteggino un
Diogene edonisticamente orientato. Inoltre, se Bione (che in effetti ebbe una
variegata formazione filosofica54, ma fu percepito dagli Antichi fondamental-
mente corne un cinico: basti pensare alla sua influenza su Orazio55) non fu
mai, corne ritiene von Fritz, un vero cinico, corne è possibile che una tradizione

interpretativa cosi contrastante con la tradizione ascetica, propria del cini-
smo presuntamente autentico, abbia avuto tanta fortuna e sia stata accettata
cosi agevolmente dai cinici stessi? Infine, se ci si prende la cura di esaminare

gli aneddoti che testimoniano il positivo trattamento del piacere da parte di
Bione, si dovré constatare come essi siano di una natura totalmente diversa
dal peculiare stato edonico disegnato da Diogene, perché riguardano l'accetta-
zione del piacere sessuale e l'qSovrj nel senso più comune del termine56. Giu-

stamente Sayre réagi alla diffusa accettazione di queste ipotesi57, facendo no-
tare che il cinismo antico è, fin dalla sua nascita, volto aireuScupovia, e che la

ricerca délia félicité non esclude quella del piacere, corne attestano fonti auto-
revoli58; o piuttosto non esclude affatto una accettazione, direi io, sorvegliata

53 Cfr. K. von Fritz, Quellen-Untersuchungen zu Leben und Philosophie des Diogenes von Sinope,

«Philologus» Supplementband XVIII, 2 (1926) 1-97: 42-43. Lo studioso tedesco ha invece ragione
quando nota che «der Rigorismus in der krassen Form, in der er sich in vielen Nachrichten über
das Leben des Diogenes äussert, ist in späterer Zeit nie mehr vertreten worden» (42).

54 Cfr. Diog. Laert. IV 51-52 (T 19 Kindstrand). Su tale formazione filosofica, e in particolare sul
cinismo di Bione, cfr. J.F. Kindstrand, Bion ofBorysthenes. A Collection of the Fragments with
Introduction and Commentary (Uppsala 1976) 56-78, e 160-166 per il commento a T 19.

55 Per questo punto, tra i vari contributi disponibili, segnalo lo studio dettagliato di J. Moles,

Cynicism in Horace Epistles 1, in F. Cairns (ed.), Papers of the Liverpoool Latin Seminar, Fifth Volume

(Liverpool 1985) 33-60.
56 Cfr. Diog. Laert. IV 49 F 59 Kindstrand) e IV 53 T 3 Kindstrand).
57 Cfr. D.R. Dudley, op. cit. (n. 29), 104-106; M. Winiarczyk, Theodoros o âBeoç, «Philologus» 124

(1981) 64-94: 77 n. 62.

58 Cfr. F. Sayre, Diogenes of Sinope. A Study of Greek Cynicism (Baltimore 1938) 2-5 e 106. T.S.

Brown, op. cit. (n. 37), 29-31, seguito da G. Giannantoni, op. cit. (n. 15), IV, 533, obietta che si tratta

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207



206 Aldo Brancacci

del piacere, come esplicitamente risulta sia da Dione sia dai testi di Stobeo già
esaminati. Una indicazione significativa si deve anche a Höistad, il quale di-
stinse tra un «eudaemonistic ascetism», proprio di Diogene, e un «through-
going ascetism», che sarebbe uno sviluppo o accentuazione posteriore, conse-

guente anche al diffondersi in Grecia dell'ascetismo orientale (e a questo

proposito bisognerebbe ancora una volta richiamare Onesicrito): il primo
avrebbe per obiettivo l'eùôaipovia, il secondo tenderebbe piuttosto a spostare
l'accento sulla conquista deU'éYKpâreia; tesi sostanzialmente accolta anche da

Kindstrand59. Ma questa distinzione, come lo stesso Höistad ammette, non
vale per Diogene e per il cinismo originario; essa potrebbe in certa misura

applicarsi solo alla posteriore storia ed evoluzione délia tradizione cinica. A

sua volta Giannantoni ha osservato che Diogene non poteva «non contrappor-
si alla diffusa ricerca del piacere e délia felicità nel senso più owio e conven-
zionale dei termini»60, ma che nello stesso tempo non poteva non presentare
il suo modo di vivere corne preferibile e più piacevole: il che è, forse, troppo
generico.

La mia tesi è che non vi sia affatto, in Diogene, una contrapposizione tra
momento ascetico e momento edonico, ma anzi una connessione e compene-
trazione, corne è emerso da alcune considerazioni già formulate. A sostegno di

questa tesi si possono allegare due ulteriori considerazioni. La prima, più
generale, è che non v'è sicuramente contrapposizione tra âoKqotç e eùSaipovia,

posto che, come ho più volte ricordato, l'obiettivo délia prima è proprio
l'EÙôaipôvwc; Çfjv. Ora, i frammenti dello Stobeo che ho esaminati, ma anche i
passi del Sesto Discorso di Dione Crisostomo, pongono una stretta relazione

tra eudemonismo e edonismo, fanno di quest'ultimo una conseguenza del primo,

e giungono quasi a identificare questo stato edonico con la felicità stessa

del Cinico. Se cosi è, momento ascetico e stato edonico sono strettamente con-
nessi: e io credo, anzi, che le due diverse rappresentazioni di Diogene, di cui

parlava Praechter, restituiscano due motivi co-originari, nati cioè insieme. La

seconda ragione, più specifica e précisa, è che nello stesso estratto dossografi-
co sull'äaxqoLq, riportato da Diogene Laerzio, di cui precedentemente ho citato

alcune proposizioni, figura un riferimento positivo alio stato edonico, inte-
so owiamente nel modo e nei termini di Diogene. È importante ricordare il
seguente passo: «Lo stesso disprezzo del piacere per chi vi sia abituato è cosa

dolcissima (qSuTàTq). E corne quelli che sono stati abituati a vivere nei piaceri
malvolentieri passano a un contrario genere di vita; cosi, quelli che si sono
esercitati in modo contrario, con maggiore disinvoltura disprezzano gli stessi

di fonte tarde. Ma le fonti tarde, soprattutto se si tratta di fonti dotte, non sono per questo meno
autorevoli.
59 Cfr. R. Höistad, op. cit. (n. 29), 134-135; J.F. Kindstrand, op. cit. (n. 54), 65-67.

60 Cfr. G. Giannantoni, op. cit. (n. 15), IV, 534.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207



Eudemonismo, askesis e piacere in Diogene il Cinico 207

piaceri»61. Questo passo illustra perfettamente la struttura fondamentale
dell'etica di Diogene. L'obiettivo del modo di vita cinico, e in particolare
dell'aaKrioiç, è la felicità, lo EÙôcupôvtoç Çrjv. Vivere in tale stato significa if|v
ôiàvoiav xai iqv tjmxnv àei év ijauxia Kai iXapÖTr|Ti Siaipißelv: è questa è,

anche, la condizione délia àÀr|0ivi) qôovq. La stessa formula aAqBivii qôovrj fa

immediatamente comprendere che essa non si identifica affatto con l'liSovq
volgarmente intesa, anzi, si pone corne alternativa rispetto a quest'ultima. Del

resto ogni concezione filosofica del piacere è la costruzione di un determinato
concetto del piacere stesso, la quale per definizione non solo non si identifica,
ma differisce, e puô anche differire grandemente, dal piacere comunemente
inteso. E a chi avesse ancora dubbi sul fatto che vale la pena esercitarsi e pra-
ticare la Sirrr) aoKqaLg per raggiungere lo eùScupôvtjç Çfjv - Dione Crisostomo

illustra molto bene, e, io credo, fedelmente quest'ultimo concetto - Diogene
assicura che finanche la KaTatppôvqaiç dell'nSovq comunemente intesa è

liôuTctrri per chi vi si sia esercitato. La àÀqBiviï rjSovq; il «moderato edonismo»,
di cui avevo parlato nel mio articolo citato in apertura; lo «stato edonico», che

indica il modo di vivere e di stare nella realtà e nella natura di Diogene, sono
tutte espressioni volte a indicare la peculiare elaborazione del concetto di
piacere da parte di Diogene. E questo particolare piacere si cela nello stesso di-

sprezzo del piacere comunemente inteso: disprezzo che è - o meglio diviene,

per chi vi si sia abituato - supremamente dolce. Questa precisazione apre la

strada a una nuova, finale, importante conquista teorica: i concetti di qSEwq

Çrjv e di àr|8ù)q Çrjv - è significativo che in queste formule compaia la forma
infinitiva con awerbio, piuttosto che il corrispondente vocabolo in forma so-

stantiva - non sono né fissi, né invariabili, né immutabili, ma è sempre aperta
la possibilité di un passaggio dell'uno nell'altro, da uno stato alio stato contrario

(toùvavriov), proprio perché anche piacere e dispiacere sono sottoposti
alla legge dell'âôKr|OLÇ. Che è un concetto dialettico, dinamico, désignante una
attività realmente capace di operare una trasformazione dell'uomo, e, trasfor-
mandolo nella direzione suggerita dal filosofo cinico, condurlo alla felicità.

Corrispondenza:
Aldo Brancacci
Dipartimento di Studi Letterari, Filosofici e di Storia dell'arte
Université di Roma 'Tor Vergata'
Via Trionfale 6551

1-00135 Roma

aldobrancacci@yahoo.it

61 Diog. Laert. VI 71 SSR V B 291): Kai yàp aûxfjç xrjç r|8ovfjç r| Kaxacppövrjau; t|Suxàxr|

npopeXexriOetaa, Kai ioanep oi auve9ia0évx£ç r)Séwç Çrjv, dtrjSûç éni xoùvavxiov pexiaaiv, oûxioç oi
xobvavxiov àaKrjOévxsç rjStov aùxûv xöv ijôovùv Kaxaippovoücn.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207


	Eudemonismo, askesis e piacere in Diogene il Cinico

