Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 76 (2019)

Heft: 2

Artikel: Eudemonismo, askesis e piacere in Diogene il Cinico
Autor: Brancacci, Also

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-864841

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-864841
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eudemonismo, askesis e piacere in Diogene il Cinico

Aldo Brancacci, Roma

Abstract: La filosofia di Diogene € un eudemonismo, che non esclude, ma anzi implica, il
riconoscimento di un moderato edonismo, sorvegliato dalla ragione e consono con gli
ideali di autosufficienza propri del saggio cinico. La felicita consiste in uno stato di bea-
titudine a un tempo intellettuale ed emotivo cui si accompagna uno stato edonico, che
non ha nulla a che vedere con il «piacere» (18ovr})) comunemente inteso, ma designa il
vivere sereno, piacevole e dolce che caratterizza l’atteggiamento di Diogene nei con-
fronti della realta e della @volg. Né v’é contrapposizione tra momento ascetico e mo-
mento edonico, ma anzi stretta connessione e compenetrazione: essi restituiscano due
motivi co-originari del cinismo di Diogene. Quanto all’doknolg, essa va intesa come un
concetto dinamico, designante una attivita realmente capace di operare una trasforma-
zione dell’'uomo atta a condurlo alla felicita.

Keywords: Diogene di Sinope, cinismo, eudemonismo, askesis, piacere.

In un articolo pubblicato molti anni fa, all’inizio della mia attivita scientifica,
parlai, a proposito di Diogene di Sinope, di un «moderato edonismo» presente
nella sua etica’. Ne parlai, naturalmente, riferendomi a quanto emerge da una
parte della vastissima tradizione letteraria a lui relativa. Nel suo insieme, essa é
assai variegata, tutt’altro che omogenea, e estremamente ardua da ridurre a
unita. In quella sede avevo presenti in special modo i Discorsi Diogenici di Dione
Crisostomo, nei quali & innegabile che la condotta di vita, i costumi, il modo di
essere di Diogene, e la sua filosofia, siano tratteggiati in termini tali non solo da
non escludere, ma da implicare una marcata piacevolezza e dolcezza di vita e
dell’esistere per il saggio cinico. In particolare, nel sesto discorso, Diogene o del-
la tirannide, tutta la condotta di vita di Diogene é descritta nei termini di un
n&ewg Cfv. Questo, tuttavia, non é identificato con il concetto di dovr comune-
mente inteso ma designa unicamente, da un lato, ’'atteggiamento di Diogene nei
confronti della realta e della @VoLg, e, dall’altro, ’effetto e il risultato che tale
atteggiamento e tale modo di vita producono in chi li assuma. Per questa stessa
ragione, non si tratta di un piacere elevato a fine della vita e dell’attivita filoso-
fica e posto come T€A0g, nel significato preciso che questo concetto ha nella ter-
minologia tecnica della dossografia delle scuole filosofiche ellenistiche, ma di
un vivere sereno, piacevole e dolce che é insieme effetto e causa di una determi-
nata scelta di vita e di un determinato atteggiamento verso la realta. Questo
punto - il piacere di cui parla Diogene non é I’|§ovr] comunemente intesa e non
& TéAog — e teoricamente importante e va sottolineato.

1 A. Brancacci, Le orazioni diogeniane di Dione Crisostomo, in Scuole socratiche minori e filoso-
fia ellenistica, a cura di G. Giannantoni (Bologna 1978) 141-171: 153.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207



192 Aldo Brancacci

Non a caso il termine che Dione usa piu frequentemente per caratterizza-
re e descrivere il modo di vivere e di stare nella ¢UoLg di Diogene & f8wov, il
comparativo di 6éwg: esso designa non una professione filosofica di edoni-
smo, ma la maggiore piacevolezza che Diogene trae, sia rispetto agli uomini
comuni, sia rispetto ai ricchi e ai potenti, dalle piti elementari espressioni del-
la vita nella natura e nella stessa realtd quotidiana. Diogene gode dell’alter-
narsi delle stagioni, e sa trarre il miglior partito dall’alternarsi del clima, e per
questo divide il suo tempo tra Atene e Corinto, a somiglianza del re dei Persia-
ni, che perod era costretto a trascorrere gli inverni, assai rigidi, a Babilonia e
Susa, e occasionalmente a Bactra, che sono le zone piu calde dell’impero, e le
estati nella capitale della Media, Echbatana, dove il clima € sempre molto fresco
e mite. Ma proprio per questo Diogene si trova in condizioni ancora piu piace-
voli e migliori rispetto a quelle del Gran Re, perché questi doveva percorrere
grandi distanze, e sottoporsi a faticosi viaggi, nei suoi trasferimenti, mentre
lui, in pochissimo tempo, puo trasferirsi da Megara ad Atene, oppure ad Eleu-
si2: talché egli gode di un grandissimo vantaggio e si trova in migliori condizio-
ni (mAeoveKkTelv), e rispetto al Gran Re, addirittura, vive piu deliziosamente e
sfarzosamente (udAAov tpu@dv)3. Altri verbi, usati sovente da Dione, che indi-
cano uno stato innegabilmente edonico — ma, appunto, uno stato di ‘moderato’
edonismo, proprio perché esso non e fondato sul concetto di rdovij, posto
come fine, bensi ¢ il corollario e il naturale effetto del modo di vivere cinico -
sono ev@paivewy, yaipewv e altri analoghi, che tutti caratterizzano il particolare
‘edonismo’ di Diogene.

Contestualmente, Diogene mira anche a una riforma del concetto di feli-
cita (evSaipovia). Come gia aveva insegnato Socrate nel Gorgia platonico, gli
uomini - soprattutto la nuova generazione attratta dalla sofistica e dalla sua
spregiudicata concezione realistica della vita e della politica® - identificano la
felicita nel potere e nel possesso di ricchezze®. Nel Sesto Discorso Diogene si
scagliera contro l'uno e l'altro valore, sottoponendoli a una dissacrazione ra-
dicale e mostrando come essi siano, al contrario, fonte di infelicitd. La vera
felicita risulta da uno stato psicologico, da un atteggiamento verso la vita, ver-
so la realta e la natura, verso gli uomini stessi, che conduce a trarre godimento
da cio che gli uomini comuni trascurano, o neppure vedono. Un passo emble-
matico di questo atteggiamento, e dell’allargamento del concetto di felicita, e

2 Su questi spostamenti cfr. J. Moles, The Cynics, in The Cambridge History of Greek and Roman
political Thought, edited by Ch. Rowe and M. Schofield (Cambridge 2005) 414-434: 418.

3 Dio Chrysost. orat. VI 6 (= SSR V B 583). Le parole di Diogene sono, lo vedremo, chiaramente
ironiche, paradossali, e scherzose: cfr. in particolare la successiva nota 10.

4 Su questa fase e tendenza della Sofistica & da vedere M. Isnardi Parente, Il pensiero politico
greco dalle origini alla Sofistica, in L. Firpo (ed.), Storia delle idee politiche, sociali ed economiche,
vol. 1, L’Antichita classica (Torino 1982) 182-184.

5 Cfr. Plat. Gorg. 466b-467b.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207



Eudemonismo, askesis e piacere in Diogene il Cinico

dello stesso piacere, che esso implica, é il seguente: «Tale rigoroso regime di
vita gli assicurava migliore salute di quelli che sempre si rimpinzano di cibo,
lo faceva star meglio di quelli che se ne rimangono chiusi in casa e non hanno
mai sperimentato né il freddo né la calura. E provava maggiore godimento
scaldandosi al sole, maggior piacere mangiando il suo cibo. Ma le stagioni era-
no la sua piu grande fonte di godimento. [...]»%. Ancora piu significativo, in
questa prospettiva, é il seguente passo, dove tale allargamento e ampliamento
delle realtd da cui trarre piacere, e quindi di nuovo un allargamento dei con-
cetti e di piacere e di felicita, e ancora piu avanzato. Qui Diogene continua il
suo paragone tra se stesso e il Re dei Persiani, e dichiara: «Inoltre, per quanto
riguarda la bellezza (kdAAog) dei porti, e, ancora, le statue, i dipinti, le opere in
oro, come quelle in ferro e in bronzo, per quanto riguarda il conio delle mone-
te, gli arredi, lo splendore delle case, egli pensava che Atene fosse di gran lun-
ga superiore»’. Il segreto di questo godere e vivere apprezzando piacevolmen-
te la vita, nelle sue piu svariate forme ed espressioni, e il fatto che Diogene
possiede una regola di organizzazione e governo del suo vivere (oiknolg), e
che il suo sistema di vita é il migliore®. Appare allora chiaro che tale godimen-
to, tale piacere e tale benessere dipendono da un criterio razionale che infor-
ma la vita di Diogene. Questo ¢ il secondo elemento teorico che conviene sot-
tolineare.

Come si € gia accennato, il discorso del Diogene dioneo ha anche un evi-
dente risvolto paradossale, e, al riguardo, é utile ricordare che il paradosso, e
conseguentemente anche il riso, la dissacrazione tinta di allegrezza, I'ironia
giocosa, che sono tutti aspetti attestati e documentati per Diogene®, sono a loro
volta un aspetto della polemica di Diogene stesso verso la §6€a. Il suo discorso,
inoltre, & tutto costruito sul filo di una ironica, giocosa ma ben studiata inver-
sione: Diogene arriva a usare termini, negativamente connotati proprio nella
sua etica, e nello stesso linguaggio comune, come TAEOVEKTELV e TPLPAV, per
designare, ironicamente, la sua condizione etico-psicologica'®. La rinuncia al

6 Dio Chrysost. orat. VI 9 (= SSR V B 583).

7  Dio Chrysost. orat. VI 5 (= SSR V B 583).

8 Dio Chrysost. orat. VI 6 (= SSR V B 583). Giustamente A.A. Long, The Socratic legacy, in The
Cambridge History of Hellenistic Philosophy, edited by K. Algra, ]. Barnes, J. Mansfeld and M. Scho-
field (Cambridge 1999) 617-641: 624, sottolinea come «Cynicism was built on systematic philo-
sophical foundations», la prima delle quali ¢ il principio per cui «Happiness is living in agreement
with nature».

9 Per questi, e altri atteggiamenti di Diogene, aventi un ben preciso valore teorico, cfr. H.
Niehues-Prébsting, Der Kynismus des Diogenes und der Begriff des Zynismus (Minchen 1979); A.
Brancacci, La ragione cinica e l'arte del vivere, «Iride» 28 (2015) 555-570.

10 La tpuen &, notoriamente, un disvalore per i Cinici, che ad essa contrappongono la lode
dell’evTéAela, della vita frugale e autosufficiente, dell’abbigliamento il pilt semplice possibile, della
ciotola per bere, della bisaccia e del bastone come unici possessi personali: cfr. Diog. Laert. VI 37 (=
SSR V B 158); Theophrast. ap. Diog. Laert. VI 22 (=SSR V B 172), Diog. Laert. VI 22-23 (= SSR V B 174);
Stob. III 6,40 e III 6,41 (= SSR V B 181). Gia Antistene disprezzava la tpugn: cfr. Diog. Laert. VI 8 (=

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207

193



194 Aldo Brancacci

superfluo, l'evitare sempre di mpoAapupavew tov kaipdv nel soddisfare i biso-
gni naturali, ’'aderenza al kata @Uowv Cijv, la stessa poverta e 'autosufficienza,
lungi dall’ingenerare miseria o infelicitd, generano una tale felicita e piacevo-
lezza, che, per iperbole, e insieme per paradosso, Diogene si diverte a definire
TpLON. In questa prospettiva, Diogene - ed é il terzo punto concettualmente
importante — pud giungere a mettere in discussione il comune concetto di feli-
cita: la presunta felicita (tfv Aeyouévnv ev8awpoviav)' del re dei Persiani &
solo apparente, e, come dimostrera la seconda parte del discorso dioneo (8§
35-59), la sua vita nasconde in realtad angoscia, paure, sospetti, tradimenti, in-
certezza e mancanza di sicurezza.

C’e un filo che connette quanto Socrate aveva detto nella seconda parte
del Gorgia intorno ad Archelao, oggetto della piu convinta ammirazione da
parte di Polo, tra quanto Antistene stesso aveva detto di sé e dei tiranni nella
sua Selbstdarstellung filosofica pronunciata nel Simposio senofonteo'? - e mol-
to probabilmente anche nel suo perduto Archelao'®, un dialogo che doveva
avere una notevole «affinitd d’impostazione»' con il Gorgia platonico - con
quanto qui Diogene dice nel resoconto di Dione, il quale attinge certamente a
fonti qualificate'. A questo proposito, si deve notare che c’¢ una sensibile cor-

SSR V A 114); Isidor. Pelusiot. epist. III 154 (= SSR V A 115). Il moAuteAdig {fjv & invece appannaggio
di Aristippo, che riconosce apertamente di essere glAfdovog: cfr. Diog. Laert. II 68 (= SSR IV A 68);
Diog. Laert. II 75 (= SSR IV A 69); Diog. Laert. II 76 (= SSR IV A 70).

1 Dio Chrysost. orat. VI 8 (= SSR V B 583).

12 Cfr. Xenoph. Symp. 4,34-44 (= SSR V A 82). Ho gia esaminato i punti nodali della Selbstdarstel-
lung di Antistene in A. Brancacci, Erotique et théorie du plaisir chez Antisthéne, in Le Cynisme ancien
et ses prolongements, Actes du Colloque international du CNRS, Paris, 22-25 juillet 1991, édité par
M.-O. Goulet-Cazé et R. Goulet (Paris 1993) 33-55: 36-41. Sul motivo della poverta/ricchezza nel ci-
nismo si veda W.D. Desmond, The Greek Praise of Poverty: Origins of Ancient Cynicism (Notre Dame
2006) 31-35. Per il tema della poverta e della ricchezza, quale si presenta in diversi filosofi e in
varie tradizioni filosofiche, tra le quali il cinismo, rinvio ai saggi compresi in E. Helmer (éd.), Ri-
chesse et pauvreté chez les philosophes de IAntiquité (Paris 2016).

13 Su questo dialogo & da vedere la nota di G. Giannantoni, op. cit. (n. 1), IV, 350-354. Per un
tentativo di ricostruzione di una sezione dell’Archelao, cfr. A. Brancacci, Struttura compositiva e
fonti della Terza Orazione Sulla regalita di Dione Crisostomo. Dione e I’Archelao di Antistene, in
ANRW, 36.5 (Berlin-New York 1993) 3308-3334.

14 E. Decleva Caizzi, Antisthenis fragmenta (Milano-Varese 1966) 101, e cfr. R. Hirzel, Der Dialog.
Ein literarhistorischer Versuch (Leipzig 1895) 123-126.

15 I1 valore documentario della rappresentazione dionea di Diogene e il connesso problema
delle fonti ciniche di Dione sono stati analizzati da una letteratura critica piu che secolare, che si &
posta il problema di discriminare quanto provenga dalla tradizione antistenica, quanto dalla tradi-
zione diogenica, quanto dalla tradizione cinica piu tarda, e quanto sia dovuto alla libera rielabora-
zione di Dione stesso. In linea generale gli studiosi convengono nel riconoscere 'uso di buone
fonti da parte di Dione, ma anche il suo uso creativo, volto a fini personali, del materiale cinico di
cui egli dispone. Tra gli interventi piti recenti mi limito a menzionare, oltre al mio articolo citato
nella precedente nota 1, G. Glannantoni, Socratis et Socraticorum reliquiae, collegit, disposuit, ap-
paratibus notisque instruxit G.G. (Napoli 1990) IV, 553-559; F. Jouan, Le Diogéne de Dion Chrysosto-
me, in M.-O. Goulet-Cazé et R. Goulet, op. cit. (n. 12), 381-397; A. Brancacci, Dio, Socrates, and Cyni-

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207



Eudemonismo, askesis e piacere in Diogene il Cinico

rispondenza teorica, pur nella fondamentale diversita tematica, tra il discorso
di autopresentazione filosofica di Antistene, incentrato sul concetto di Yoy,
nel Simposio senofonteo, e quanto Diogene dice nella prima sezione del Sesto
Discorso dioneo, relativa al concetto di vita katé VoL, la quale si prolunga
poi in una seconda sezione, relativa alla vita infelice del TOpavvog. Malgrado i
critici lo abbiano a volte negato'®, i due discorsi di Diogene sono tematicamen-
te connessi fin dall’inizio del primo, e Diogene, che sa godere della vita secon-
do natura, & superiore innanzitutto per questo al Re dei Persiani, che, notoria-
mente, costituisce nella letteratura greca, e nella tradizione cinica in
particolare, il paradigma e ’'emblema dell’'uomo potente e tirannico per eccel-
lenza. Anche nella Selbstdarstellung di Antistene & presente, fin dall’inizio,
una contrapposizione tra Antistene, che rappresenta il filosofo, e i tiranni, che
distruggono e spogliano intere citta, ma sono preda di una yaAenn vocog e
sono quindi interiormente infelici, come tutti gli wvomini che inseguono in
modo smodato piaceri e ricchezze'”. Inoltre, anche Antistene ricorre a imma-
gini che sfiorano il paradosso quando qualifica il proprio modesto e frugale
stile di vita quasi come un eccessivo benessere, tanto grande é il piacere che
quel tenore di vita gli procura: il suo piccolo letto, le semplici coperte che lo
riscaldano, il poco o pochissimo che egli possiede, gli sembrano assicurargli
un godimento superiore a quello di cui egli ha realmente bisogno'®. Infine il
tema del piacere é centrale anche nel discorso di Antistene, e, fatta salva la
diversita delle impostazioni dei due filosofi, & descritto in termini analoghi, in
alcuni punti, a quelli tratteggiati da Diogene in Dione. Il piacere deriva dall’e-
satta corrispondenza tra desiderio e bisogno, quindi il vero piacere esclude
ogni dismisura e ogni eccesso; occorre aspettare di provare desiderio perché
si possa provare reale soddisfazione, e conseguentemente piacere; il piacere
ha una vasta sfera d’applicazione. Cosl, per Antistene, il massimo piacere e
trascorrere il suo tempo da mattina e sera con Socrate in discussioni filosofi-
che, e, a un livello ultimo e superiore, in «ascoltare cio che & degno di essere
ascoltato» (BeficBal Ta d&loBeata) e «osservare cio che & degno di essere osser-
vato» (axkovew ta aéldkovata)’.

Queste corrispondenze sono una prima indicazione del fatto che tra i nu-
merosi Diogene, ognuno diverso dall’altro quanto a carattere, stile di vita, fi-
sionomia teorica, che ’Antichita ci ha trasmessi, quello di cui si fa eco Dione e

cism, in S. Swain (ed.), Dio Chrysostom. Politics, Letters, and Philosophy (Oxford 2000) 240-260; J.
Moles, The Thirteen Oration of Dio Chrysostom: Complexity and Simplicity, Rhetoric and Moralism,
Literature and Life, «The Journal of Hellenic Studies» 125 (2005) 112-138.

16 Cfr. C. Hahn, De Dionis Chrysostomi orationibus, quae inscribuntur Diogenes, Diss. Hamburg
1896.

17 Cfr. Xenoph. Symp. 4,35-37 (= SSR V A 82).

18 Cfr. Xenoph. Symp. 4,38-40 (= SSR V A 82).

19 Cfr. Xenoph. Symp. 4,44 (= SSR V A 82).

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207

195



196 Aldo Brancacci

un Diogene di tradizione fondamentalmente socratica, quindi un Diogene, al-
meno in linea di massima, particolarmente fededegno. E non solo per le con-
sonanze segnalate con Antistene, ma anche se si rammenta la lezione del Pro-
tagora platonico, dove Socrate dimostra come il bene, se e davvero tale,
implica sempre anche l'utile e il piacevole?®. Non ogni cosa piacevole & bene,
come invece pensera Aristippo, il quale sosteneva inoltre che il fondamento
della capacita di essere felici & dato dai piaceri?', ma, certamente, per Socrate il
bene ricomprende in sé anche il piacevole (180); del resto, se cosi non fosse, il
concetto stesso di bene sarebbe manchevole e, al limite, almeno in una filosofia
eudemonistica, autocontraddittorio. Il bene essendo insieme anche utile e pia-
cevole, esso & certamente attraente, esercita cioé una irresistibile attrazione
sull’'uomo e sul suo agire: e deve esercitarla, altrimenti nessuna teoria e nessu-
na lezione o lezioncina di morale indurra mail’'uomo ad attuarlo e a farlo suo?2.

La mia formula ‘moderato edonismo’, riferita al cinico Diogene, scanda-
lizzd uno studioso??, ma persuase altri®4, ed & oggi sottoscritta da molti. Resta
il fatto che 'immagine di Diogene ancora oggi piu diffusa é di tutt’altra natura.

20 Cfr. Plat. Protag. 351b-355b. Su questa sezione del Protagora, sulla quale esiste una vastissi-
ma bibliografia, mi limito a rinviare a R. Hackforth, Hedonism in Plato’s Protagoras, «Classical
Quarterly» 22 (1928) 39-42; G.M.A Grube, The structural unity of the Protagoras, «Classical Quarter-
ly» 27 (1933) 203-207; A.E. Taylor, Plato. The Man and His Work (London #1937) 258-261; ].P. Sulli-
van, The hedonism in Plato’s Protagoras, «Phronesis» 6 (1961) 10-28; B. Manuwald, Lust und Tapfer-
keit. Zum gedanklichen Verhiltnis zweier Abschnitte in Platons Protagoras, «Phronesis» 20 (1975)
22-50; C.CW. Taylor (ed.), Plato. Protagoras, Revised Edition (Oxford 1991) 141-161; F. Ildefonse
(éd.), Platon. Protagoras (Paris 1997) 49-55, con bibliografia.

21 Cfr. Aristocl. ap. Euseb. Praep. evang. XIV 18, 31 p. 763d — 32 p. 764a (= SSR IV A 173). Su questo
frammento cfr. M.L. Chiesara, Aristocles of Messene. Testimonies and Fragments (Oxford 2001)
136-142. Sull’etica di Aristippo cfr. G. Giannantoni, I Cirenaici. Raccolta delle fonti antiche, traduzio-
ne e studio introduttivo (Firenze 1958) 74-115, con le aggiunte e precisazioni dello stesso Giannan-
toni, op. cit. (n. 15), IV, 177-184; cfr. anche E. Mannebach, Aristippi et Cyrenaicorum Fragmenta
(Leiden 1961) 110-111. Su Aristippo si vedano inoltre K. Lampe, The Birth of Hedonism. The Cyre-
naic Philosophers and Pleasure as a way of Life (Princeton-Oxford 2015) 27-35 e 57-64; U. Zilioli,
The Cyrenaics (Durham 2012) 17-36.

22 Per questa interpretazione del motivo dell’attraenza del bene in Socrate é da vedere G. Calo-
gero, Platone. Il Protagora (Firenze 1937), la cui introduzione e ristampata con il titole Il Protagora
e letica socratica come EYAAIMONIA, in G. Calogero, Le ragioni di Socrate, a cura di A. Brancacci
(Milano-Udine 2019) 77-98.

23 Paolo Desideri, nella sua importante monografia Dione di Prusa. Un intellettuale greco nell’im-
pero romano (Firenze-Messina 1978), la respinse decisamente, ma senza dare nessuna ragione di
cio. E la ragione & semplice: Desideri & un eccellente storico dell’Impero romano, ma non € uno
storico della filosofia antica. Se avesse indagato o anche solo compulsato la tradizione letteraria
relativa a Diogene, avrebbe facilmente trovato, anche al di fuori di Dione, moltissimi testi che illu-
strano il ‘moderato edonismo’ di Diogene - per non parlare del fatto che, su di esso, esiste da decen-
ni una ricca discussione storiografica.

24 Cfr. AM. Ioppolo, Anassarco e il cinismo, in Democrito e 'atomismo antico, Atti del Convegno
Internazionale (Catania, 18-21 aprile 1979), a cura di F. Romano, «Siculorum Gymnasium» 33 (1980)
499-506: 505 n. 19, la quale si servi di questo concetto sia per spiegare la ¢plAndovia attribuita (pole-
micamente) ad Aristone di Chio, sia per accreditare la presenza di motivi cinici in Anassarco.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207



Eudemonismo, askesis e piacere in Diogene il Cinico

Come ha notato Giannantoni, tradizionalmente si e visto in Diogene, in modo
alquanto superficiale, colui che avrebbe portato alle estreme conseguenze le
premesse del pensiero di Antistene, dando all’ideale di vita del cinico quelle
caratteristiche di rigore, di rinuncia e di ascetismo che piu lo hanno caratteriz-
zato nell’opinione comune. Ma cosi non é: e caratteristico é il fatto che dalle
fonti antiche non risulti affatto una esasperazione della polemica contro
I'8ovn, e in primo luogo contro il piacere sessuale. In Diogene troviamo anzi
I’elogio, in funzione di dimostrazione del principio del mapayapdattewv 10
voutlopa, della masturbazione, anche in pubblico?’; le sentenze di tono contra-
rio al piacere sono scarsissime e non configurano nel loro complesso un vero
e proprio orientamento antiedonistico?®. Cio spiega anche l’esiguita della pole-
mica epicurea?’. Se si abbandonano idee preconcette e ci si attiene a quanto
risulta dalle fonti, non ¢ difficile scorgere come il momento eudemonistico sia
centrale in Diogene, come del resto attesta la dossografia, dalla quale risulta
esplicitamente che I’obiettivo di tutti gli sforzi del cinico e quello di raggiunge-
re lo {ijv e08alpudvwg: «eliminati dunque gli sforzi inutili, 'uomo che sceglie gli
sforzi conformi a natura vive felicemente; I'inintelligenza degli sforzi necessa-
ri & la causa dell'umana infelicita»?®. Lo e08atpovwg {ijv rappresenta il fine di
tutto il pensiero e il modo di vita cinico. Molti studiosi dimenticano o trascura-
no questo punto, e quanto risulta dal passo appena citato, ovvero il fatto che
anche I’doknolg, pur cosi importante in Diogene??, non ¢é affatto un fine in sé,

25  Sivedano, tra le tante testimonianze disponibili, almeno Philodem. Ilepl T®V ZTok@®V col.
VIII 9-10 (= SSR V B 126); Galen. De loc. affect. VI 15 (= SSR V B 197); Dio Chrysost. orat. VI 19-20 (=
SSR V B 583); Diog. Laert. VI 69 (= SSR V B 147). Sulla testimonianza di Filodemo cfr. T. Dorandi, Fi-
lodemo. Gli Stoici (PHerc 115 e 339), «Cronache Ercolanesi» 12 (1982) 91-133; sul tema della mastur-
bazione e delle pratiche sessuali dei Cinici e da vedere H. Niehues-Préhsting, op. cit. (n. 9), 158-167;
sulla sfrontatezza di Diogene, cfr. L.E. Navia, Diogenes of Sinope. The Man in the Tub (Westport
1998) 49-52; sulla promozione della liberta sessuale femminile cfr. S. Husson, La République de
Diogéne. Une cité en quéte de la nature (Paris 2011) 128-130.

26  Cfr. Diog. Laert. VI 51 (= SSR V B 198); VI 67 (= SSR V B 199); VI 66 (= SSR V B 318), e su questi
passi G. Giannantoni, op. cit. (n. 15), IV, 529.

27 Si vedano Diog. Laert. X 8 (= Epicurus, fr. 238 Usener = SSR V B 508); Diog. Laert. X 119 (=
Epicurus, fr. 14 Usener = SSR V B 508). Cfr. anche Polystrat. De contemptu VI 28-VIII 29 (= SSR V B
511), e su questo testo bibliografia e status quaestionis in G. Indelli, Chi sono gli avversari di Poli-
strato?, in Actes du XV* Congrés International de Papyrologie (Bruxelles 1978) 53-82, e in M. Gigante,
Scetticismo e epicureismo (Napoli 1981) 102-106.

28 Diog. Laert. VI 71 (= SSR V B 291): 8éov odv avti T®V GYpfoTwv TOvwY ToUG Katd QuoLy
gAopévoug Cijv evdalpdvwg, mapa v avolav kakodatpovodat.

29 Per I'éloknolg in Diogene, cfr. D.R. Dudley, A History of Cynicism from Diogenes to the 6th
Century A.D. (London 1937, repr. Hildesheim 1976) 216-220; R. Hoistad, Cynic Hero and Cynic King.
Studies in the Cynic Conception of Man (Uppsala 1948) 38-47. Rispetto all'impostazione di M.-O.
Goulet-Cazé, L'ascése cynique. Un commentaire de Diogéne Laérce VI 70-71 (Paris 1986), la quale ri-
leva unicamente I’aspetto pratico dell’ascesi cinica, ha certamente ragione H. Schulz-Falkenthal,
Zum Arbeitsethos der Kyniker, «Wissenschaftliche Zeitschrift» 29 (1980) 91-101, ora in M. Biller-
beck (Hrsg.), Die Kyniker in der modernen Forschung (Amsterdam 1991) 289-302, di sottolineare
anche la presenza di «eine theoretische und sittliche Komponente, indem sie im Prozess der physi-

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207

197



198 Aldo Brancacci

ma ha un valore dinamico, dialettico, finalizzato al raggiungimento della
gvdalpovia. Tale valore strumentale e dinamico é di nuovo esplicitamente af-
fermato, e con molta forza, dalla dossografia: «Sosteneva [= Diogene] percio
che assolutamente nulla si pud ottenere nella vita senza esercizio, anzi che
Pesercizio é l’artefice di ogni successo»®%. Ora, come si e visto da Dione Crisosto-
mo, ma come confermano anche altre testimonianze, all’interno della felicita
e per Diogene certamente ricompreso anche un certo stato edonico. A questo
proposito, vale la pena rilevare come la condizione di massima beatitudine di
Diogene, la sua stessa essenza di filosofo cinico, sia stata ben rappresentata, in
termini di immagine letteraria, dai celebri aneddoti che lo pongono in relazio-
ne con Alessandro Magno. Alessandro si & accostato al filosofo cinico perché
desiderava parlargli, e tutti ricordano la celebre, icastica risposta di Diogene,
il quale risponde al grandissimo sovrano di scansarsi, e di non privarlo, con
'ombra che proietta su di lui, del raggio di sole che lo scalda3'. In questo aned-
doto sono sintetizzati una serie di valori propri del saggio cinico: I'autosuffi-
cienza, il disprezzo dei potenti e della §3&a, il grande valore riconosciuto alla
propria indipendenza di filosofo. Ma non deve sfuggire, in quel Diogene che
quasi pigramente, eppure cosi intensamente, si crogiola sotto il raggio di sole
che lo riscalda, al punto di non muovere un passo per incontrare I'illustre so-
vrano e da invitarlo, anzi, a scostarsi dalla posizione che priva lui di quel be-
nefico calore («uikpov amnod tod fAiov petdotnO»), una delle pit belle immagi-
ni riassuntive dello stato edonico raggiunto da Diogene.

Gia da Dione era affiorata l’esigenza razionalistica di Diogene di costruir-
si un assetto di vita tale da garantirgli la felicita, a tal punto da renderlo supe-
riore, in questo, al re dei Persiani. Varie altre testimonianze, che sfuggono alla
ripetitivita e banalita di non poche chreiai della letteratura sentenziosa, con-
fermano e precisano questa esigenza, gia antistenica®?, e di schietta derivazio-
ne socratica, di ricorrere alla ragione come strumento di valutazione della
realta esterna e come criterio dell’azione (anche e proprio della piu spregiudi-
cata). Non si comprende il significato della celebre «sfrontatezza» cinica se
non si coglie che 'avaidela stessa nasce da una rigorosa applicazione alla pra-
tica di quanto freddamente in teoria il ragionamento indica e prescrive.
L’avaidela e solo il risultato dell’assoluto deprezzamento del vouog, della dis-
sacrazione rigorosa di convenzioni, costumi, usi, che la ragione non riconosce

schen Gewohnung zugleich der Herrschaft der Vernunft und des Willens als formenden Faktoren
besondere Bedeutung zumassen» (299). Su questo aspetto cfr. anche A. Brancacci, Askesis e logos
nella tradizione cinica, «Elenchos» 8 (1987) 439-447.

30  Diog. Laert. VI 71 (= SSR V B 291): o08€v ye piv 10 mapdmnav &v 16 Biw xwplg dokioewg
katopBotabat, Suvartnv 8¢ TavTny mitv Ekvikioal.

31 Cfr. Plutarch. Vit. Alex., 14,2-5, p. 671d-e (= SSR V B 32).

32 Per gli ambiti di applicazione (linguistico, retorico, dialettico e logico) della nozione di logos
in Antistene cfr. A. Brancacci, Antisthéne. Le discours propre (Paris 2005) 189-191.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207



Eudemonismo, askesis e piacere in Diogene il Cinico

o ai quali non conferisce alcuna importanza: essa appare mera «sfrontatezza»
agli altri, ai non-cinici, ma per il cinico essa nasce dalla ricerca di una assoluta
coerenza con cio che la ragione mette in luce, e, inoltre, da una pura aderenza
alle norme della pvoLg. Questa centralita del Adyog nella filosofia di Diogene
va sottolineata3, perché troppo spesso ignorata nella letteratura critica. E un
buon esempio di cio & dato dal ruolo che esso svolge nella determinazione dei
concetti di felicita (e08awpovia) e di piacere (16ovry). Si consideri infatti il se-
guente passo gia segnalato dal Weber3*: Awoyévng épaockev ndovijy aindvnv
elval o v Yuyxnv év fouxia kai iAapotntt éxewy, Gvev 8¢ tovToL 0VSE TA
MiSov ovd¢ T Kpoioov ypripata w@éiua eivat. 'Eav 8¢ tig fj Oép peydiov iy
LIEP HkpoD AvmfTal, ovk evdaipwy, aAAd kakodatlpwy éotiv. «Diogene diceva
che il piacere verace consiste nell’avere ’anima in stato di allegrezza e tran-
quillita, senza di che né le ricchezze di Mida né quelle di Creso sono utili. Se
invece uno soffra per una cosa grande o per una cosa piccola, non e felice, ma
infelice»3.

L’aneddoto sembra tratto da buone fonti, perché ricco di motivi propri
della tradizione cinica: il valore della Yuyy; il deprezzamento dei xprjuaza; il
riferimento alle figure di Mida e di Creso, rappresentanti emblematici dell’ec-
cesso diricchezze; lo stesso tema dell’utile, che in termini socratico-antistenici
dipende dal tema connesso del retto uso (6p6n xpfiolg). Diogene prospetta qui
una visione a valenza moderatamente edonistica della e08aipovia, nell’ambi-
to della quale non solo n6ovi} non viene respinta, ma € anzi accolta in una vi-
sione del tutto originale. Naturalmente Diogene non allude qui a qualunque
piacere, o al cosiddetto piacere volgare, contraddicente gli ideali di avtapkela
propri del saggio cinico®. Egli non parla infatti di 18ovij, ma di aAn8wn ndoviy,
e questa precisazione, questa sorvegliatezza e precauzione del lessico, sono
essenziali per comprendere che egli sta cercando di ridefinire il piacere in
termini personali e confacenti alla concezione cinica. Egli allude a un partico-
lare tipo di piacere, che & 'unico a potersi razionalmente definire come tale, e

33 Siricordi ad esempio Diog. Laert. VI 38 (= SSR V B 7), ove Diogene contrappone alla passione
(mdBog) la ragione (Adyog). J.M. Meilland, L’anti-intellectualisme de Diogene le Cynique, «Revue de
Théologie et Philosophie» 3 (1983) 233-246, ha notevolmente ridimensionato il cosiddetto anti-in-
tellettualismo di Diogene, chiarendo gli obiettivi cui esso € funzionale.

34 Cfr. E. Weber, De Dionis Chrysostomi Cynicorum sectatore, «Leipziger Studien zur classischen
Philologie» 10 (1887) 77-268: 260.

35  Gnom. Vat. 742 n. 181 (= SSR V B 300). Con minime differenze, e la significativa variante ta
MrnSouv in luogo di T& MiSouv (variante anch’essa di schietto sapore cinico, anzi proprio diogeniano,
I’espressione alludendo al re dei Persiani, la cui evocazione da parte di Diogene é testimoniata da
una ricca tradizione), lo stesso apoftegma ricorre in altri gnomologi, tutti segnalati da Weber. Cfr.
inoltre A. Packmohr, De Diogenis Sinopensis apophthegmatis quaestiones selectae (Diss. Mlnster
1913) 14-16; K. Joél, Der echte und der xenophontische Sokrates (Berlin 1901) II 2, 592.

36 Sull’autosufficienza nella tradizione cinica cfr. A.N.M. Rich, The Cynic Conception of autarke-
ia, «xMnemosyne» 9 (1956) 23-29, e altre indicazioni bibliografiche in L.-A. Dorion, Antisthéne et
Pautarcie, in V. Suvak (ed.), Antisthenica Cynica Socratica (Praha 2014) 282-307: 202-203 n. 3.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207

199



200 Aldo Brancacci

per questo € aAnbwn, che non é affatto definito in relazione alla sfera del cor-
po, ma consiste in uno stato di iAapdtng kati novyia proprio dell’anima (Ypuyn):
cioé in un atteggiamento psichico di allegrezza e di tranquilla contentezza, at-
teggiamento di cui non puo che essere giudice, o garante, una istanza esterna
al piacere stesso, che € appunto la Yuyn. Cid suggerisce come, in tale concezio-
ne del piacere, esso si configuri come la stessa risultante di una gia avvenuta
conquista dell’dpetn. Solo se si possiede e sirealizza la virtu, infatti, ci si potra
trovare in uno stato di felicita, di beatitudine, e in quel conseguente (o conco-
mitante) stato di iAapotng kai iovyia dell’anima che & la aAnBwi ndovij. Alla
luce di questa dottrina, il piacere risulta intellettualisticamente depurato di
ogni accentuata connotazione edonistica. Questo esito & importante anche
perché permette al concetto stesso di evdaipovia di accogliere come una delle
sue varie determinazioni anche quella edonica, sotto pena di non potersi con-
figurare come assolutamente escludente il dolore (AUmn). La precisazione che
senza un piacere cosi ri-determinato e ri-definito né le favolose ricchezze di
Mida o di Creso sono utili (w@éApa) conferma e ribadisce questa valutazione
0 concezione razionalista del piacere, nel mentre riprende un motivo antiste-
nico. Si aggiunga che la rilevanza dell’opposizione ndovij — Avmn, superabile
solo in una teorizzazione dell’ev8aipovia, nella quale trovi posto un sostanzia-
le recupero di un’istanza spontaneistica®’, doveva essere centrale nel pensie-
ro di Diogene, proprio perché immediatamente determinata dalle obiezioni
del senso comune, secondo il quale e inconcepibile una felicita che, per asso-
luta indifferenza al piacere, rischia di non essere esente dal potere scatenante
del dolore32.

Di questa difficolta é testimonianza il passo riportato in Stob. IV 8,27 sotto
il lemma €k t@v Aloyévoug Statplpdv (= SSR V B 82), che indica in Stobeo i
Discorsi Diogenici di Dione Crisostomo3®. Qui & proprio la continua commistio-
ne di néovr} e AT a rivelarsi connotazione peculiare di quella contraddizio-
ne e di quella vita bastarda che rende la vita del tyrannos (inteso come sogget-
to morale massimamente indegno) sommamente infelice e indegna di essere
vissuta?®, Essa ¢ assolutamente distante dalla condizione di beatitudine del
saggio, in cui vita serena e piacevole, e virtuosita, si identificano. D’altra parte,
la provenienza dionea di questo lemma conferma che la connessione che ab-

37  Per l'opposizione dei concetti di 8ovi e AUmn da un lato, di AVmn e mévog dall’altro, e una
discussione dei problemi etici connessi, cfr. 'estratto di Onesicrito ap. Strab. XV, I, 63-64. Su Onesi-
crito si veda T.S. Brown, Onesicritus. A Study in Hellenistic Historiography (Berkeley-Los Angeles
1949).

38 A questa preoccupazione non é del tutto estranea anche la distinzione tra ypnotoL névol e
movoL Katd @uaoly in Diog. Laert. VI 71 (= SSR V B 291).

39 Cfr. F. Duemmler, Antisthenica, Diss. Bonn 1882, poi nelle sue Kleine Schriften (Leipzig 1901)
I, 75; E. Weber, op. cit. (n. 34), 81.

40 Cfr. Dio Chrysost. orat. VI 35-59 (= SSR V B 583).

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207



Eudemonismo, askesis e piacere in Diogene il Cinico 201

biamo stabilito fin dall’inizio di questo articolo con Dione é piu che fondata.
Che poi tutti questi temi rivendichino una precisa organicita nell’ambito del
pensiero di Diogene, lo confermano alcuni frammenti restituiti da Giovanni
Stobeo; essi sono esplicitamente volti alla teorizzazione dei concetti di
g08alpovia e ndovi, e sono caratterizzati dall’essere organici e coerenti tra
loro: & probabile che derivino tutti da una stessa fonte. Prima di passare al
loro esame, é tuttavia opportuno esaminare innanzitutto una massima con-
servata dallo stesso Stobeo in cui é attribuita a Socrate questa asserzione:
LwKpATNG, épwtnbeig tiveg evdaipoveg, elnev: Olg kai péveg ayabai kai Adyog
npoéoeoTiv. «Socrate, essendogli stato domandato quali uomini siano felici, dis-
se: coloro ai quali appartengono pensieri buoni e ragione»*'. Questo detto, che
Mullach attribuiva non a Socrate, ma a Diogene (cfr. fr. 69 FPhG)*?, segue im-
mediatamente, nel capitolo stobeano, a un altro detto, che non é altro che la
versione semplificata, attribuita a Socrate, di un celebre frammento di Antiste-
ne*. Cio fa ragionevolmente supporre che il Socrate cui entrambi i frammenti
si riferiscono sia il Socrate di Antistene; nel caso di SSR'V A 127, il criterio di
lemmatizzazione adottato fu quello di citare il nome del filosofo cui spettava
la paternita del detto, cioé Antistene; nel caso di Stob. IV 39,18 il criterio fu
quello di citare il personaggio cui, nello scritto di Antistene, era posto in bocca
quel detto, cioé Socrate*. E questa conclusione & coerente con il fatto, di cui si
hanno altri esempi nello Stobeo, che frammenti di Antistene e di Diogene, op-
pure di Socrate (dove il Socrate in questione é il Socrate di tradizione antiste-
nica) e di Diogene, sono citati in immediata successione. Da questo breve testo
emerge con chiarezza il fondamentale razionalismo del Socrate di tradizione
antistenica, secondo cui e08alyovia consiste nel possedere @péveg dyabai kai
AGyog, cioe un criterio intellettuale di consapevolezza, e anche di misura, tale
da rivelarsi guida sicura nell’azione, e quindi da assicurare all'uomo da un
lato la bonta del suo comportamento etico, dall’altro la possibilita di attingere
la felicita. Questo razionalismo etico passa a tutto un filone del cinismo, e in
particolare a Diogene. Si veda infatti Stob. IV 39,20 s.v. Atoyévoug (= SSR V B
301), che sembra essere quasi il coerente completamento del frammento appe-
na esaminato. Qui infatti si dice: ev8aipovia yap pia €oti 10 evPpaivesdal
aAnBw e, Kai undémote Avmelobal, €v omoiw i &v Tomw i Kalp® 1 TIS. «Sola e

41 Stob. IV 39,19 (= SSR I C 314).

42 Ecfr. G. Giannantoni, op. cit. (n. 15), 1V, 350, in appar. ad SSR V B 301.

43 Cfr. Stob. IV 39,18: Lwkpdtng épwnbeic ti e08alpovia nSovr| auetapéintog. Che é appunto
una versione piu succinta del frammento riportato da Athen. XII 513a (= SSR V A 127): AvTiaBévng
8¢ v Ndoviv ayabov elval eackwv TPocEBNKEV THV QUETAPEANTOV.

44 Per questa distinzione, cfr. A. Brancacci, Il contributo dei papiri alla gnomica di tradizione
cinica, in M.S. Funghi (ed.), Aspetti di letteratura gnomica nel mondo antico II (Firenze 2004) 221~
248: 227.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207



202 Aldo Brancacci

unica felicita e infatti il rallegrarsi veramente, e non mai affliggersi, in qualun-
que luogo o situazione ci si trovi».

Si noti innanzitutto come ritornino qui tutti i temi emersi finora dall’ana-
lisi dell’etica diogeniana, inseriti in un’organica e coerente teorizzazione.
Stando a questi testi, per Diogene la felicita consiste in uno stato di beatitudi-
ne a un tempo intellettuale ed emotivo, caratterizzato da una moderata e par-
ticolare valenza edonistica, per nulla coincidente con la cosiddetta ndovrj vol-
gare, come fa capire il verbo impiegato, eb@paivesBbat. Si noti che ancora una
volta lo stesso concetto di eb@paivecbal & determinato e specificato dall’avver-
bio dAnBw@®¢. Vedremo come anche in altri frammenti trasmessi dallo Stobeo
ricorra l'aggettivo @Anbuvn, riferito a eb8aipovia e a ndovn, per designare ap-
punto la felicita autentica e ’autentico piacere in contrapposizione a cio che
in entrambi i domini sembra tale, ma tale non é. In virtu di questa concezione,
se da un lato ev8alpovia non esclude un particolare genere di piacere, 10
evpaiveoBat, dall’altro essa si oppone decisamente — e proprio per questa sua
pil ampia connotazione — a Aumn. La clausola «in qualunque luogo o situazio-
ne ci si trovi» fa capire che mantenere questo atteggiamento edonico, che
come si e piu volte visto interessa la Yuyn, la Stavoia, le péveg adyaBai e il
Adyog, non e qualcosa di facile o scontato: € implicito che cid richiede una vi-
gilanza e un esercizio. Ma la dossografia ci dice proprio, esplicitamente, che il
fine dell’doxnolg e dei mdvol xatd @UOLv é raggiungere ’'e8alpudvwg ijv; essa
ci dice anche che chi invece si lascia prendere dagli dxpnotolL movol e non li
caccia via una volta per tutte, non sard mai felice. Tutto cio significa che mo-
mento eudemonistico-edonistico e momento ascetico, inteso nel senso dei
TOVOL Kata QUOLY, si compenetrano in Diogene e si implicano a vicenda.

A definitiva conferma delle strette relazioni che nell’etica diogeniana in-
tercorrono fra i concetti di evSatpovia e aAnBwvi 6ovi puod infine essere cita-
to un altro lemma dello Stobeo, in cui si legge: evSatyoviav yap tavtnv eivat
QaueEv aAnBuwnv to TRV Stdvolav kat v Puxnv aet év nouvyxia kai iAapotntt
SwatpLPeiv. «Infatti diciamo essere felicitd autentica quella che consiste nel
trascorrere la vita avendo il pensiero e ’anima sempre in stato di tranquillita
e allegrezza»*. E di estremo interesse rilevare come qui si proceda addirittura
a una ridefinizione del concetto stesso di ev8aipovia®, la quale, in quanto pa-
rificata a quello stato psichico di novyia xai iAapdtng in cui Gnom. Vat. 742 n.
181 (= SSR V B 300) faceva consistere la n8ovr aAnBwvi, si identifica ora essa
stessa con quest’ultimo concetto, cosi che finanche formalmente le due defini-
zioni (di felicita e piacere verace, o autentico) sono perfettamente equivalenti.
Dove e allora chiaro che il piacere teorizzato da Diogene come non estraneo
alla sfera della moralita & un godimento, una gioia e tranquillita psichica, uno
stato dell’anima, che non differiscono in definitiva dall’osservanza di cio che il

45 Stob. IV 39,21 o0 avtod (sc.: Atoyévoug) (= SSR V B 300).

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207



Eudemonismo, askesis e piacere in Diogene il Cinico 203

logos ci suggerisce, proponendoci una norma tale da rendere misurata e giu-
sta applicazione dell’inclinazione umana a un determinato contenuto sensi-
bile, cioé all’oggetto, o meglio alla grande varieta di oggetti, come emergeva
anche da Dione, del godimento. Il vero e autentico piacere si identifica cosi
con il piacere risiedente nella §idvoua, risultante da una serena e tranquilla
disposizione dell’anima, tale da assicurare contentezza e allegrezza. E da nota-
re come le formule aAnBuwvn evdalpovia e aAnBvn dovn attestate per Diogene
dallo Stobeo trovino un puntuale corrispettivo nella formula aAn6uwr doxnoLg
riferita a Diogene stesso da Diogene Laerzio*®: quest’ultima formula ¢ ancora
una volta utilizzata per determinare il concetto diogenico di vero e autentico
«esercizio» in contrapposizione ad altre forme di applicazione, che vengono
rifiutate o che non hanno valore. Anche lo dei che compare nella formula aei
¢v novyia kal tAapotntt StatpLfelv non va trascurato: esso conferma che non
ci si deve mai lasciar prendere da istanze che possano mettere in crisi questo
stato di gioiosa contentezza e di serenita. Conferma quindi, come si € appena
visto, la necessita di un costante esercizio.

Ora, la domanda che & inevitabile porsi & la seguente: come si concilia
questa tradizione, che come si é visto & ampia e strutturata, con l’altra imma-
gine di Diogene proveniente dalla letteratura apoftegmatica? In quale rappor-
to stanno, e come si conciliano, questo Diogene decisamente eudemonista e
tutt’altro che ostile a un moderato accoglimento del piacere, con il Diogene
rigorista, che conduce una vita miserabile, teorizza I’doxnolg, che ci proviene
innanzitutto dalla sezione dossografica della Vita di Diogene in Diogene Laer-
zio, ma poi anche da altri aneddoti? Per il momento limitiamoci a constatare
come almeno in due casi si sia constatato che é possibile scorgere una connes-
sione, o alleanza, tra i due momenti, quello eudemonistico-edonico e quello
ascetico. Ma cerchiamo ora di guadagnare altri elementi di giudizio.

All’inizio del Novecento, un importante studioso della filosofia tardoanti-
ca, Karl Praechter, aveva fatto un’acuta osservazione relativa alla sesta orazio-
ne Diogene o della tirannide di Dione Crisostomo, dalla quale anche noi siamo
partiti. Egli noto come la tradizione relativa a Diogene sia segnata qui da una
oscillazione strutturale: da un lato c’e il Diogene sereno, conciliato, scherzo-
s0%, che pretende di vivere meglio dei ricchi e dei potenti; dall’altro c’¢ il gra-
ve predicatore morale che si scaglia contro la cultura materiale e insegna che
solo il mévog assicura salute e successo*®. Le due tradizioni sono entrambe ci-

46 Cfr. Diog. Laert. VI 48 (= SSR V B 118), e su questo passo si veda ]. Sellars, The Art of Living.
The Stoics on the Nature and Function of Philosophy (Bristol 22011) 27.

47 1l principale rinvio é all’espressione taGta &¢ eiwbel pév maifwv A€yewv (§ 7) che introduce
tutto il discorso del Diogene dioneo; ma non mancano nel testo del Sesto Discorso numerose altre
espressioni scherzose, e scherzosamente paradossali, dello stesso tenore.

48 K. Praechter, Zur Frage nach der Composition der Sechsten Rede des Dion Chrysostomos, «Her-
mes» 37 (1902) 283-291.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207



204 Aldo Brancacci

niche, ma si tratta di due aspetti del cinismo che convivono in Dione I’uno ac-
canto all’altro, senza che alcuna contraddizione sia avvertita e neppure sussi-
sta. L'osservazione di Praechter era del tutto esatta, e ha anzi una portata piu
generale, riguardando in verita l'intera tradizione diogenica. Cid puo essere
agevolmente verificato anche solo leggendo la Vita di Diogene in Diogene La-
erzio, dove sono compresenti un Diogene che si esercita ad abbracciare le sta-
tue coperte di neve d’inverno, e a rotolarsi d’estate sulle sabbie ardenti*®, per
temprare al massimo il suo corpo, e un Diogene il quale dichiara che gli dei
hanno concesso agli uomini facili mezzi di vita (Biov p&sdiov), ma li hanno an-
che nascosti alla loro vista, talché essi ricercano cibi raffinati e unguenti®. Gli
storici della filosofia antica hanno riflettuto solo saltuariamente sull’indica-
zione offerta da Praechter, e sul problema che tale situazione delle fonti solle-
va, ma nel complesso non sono mancati interventi sulla questione, che merita-
no certamente di essere ricordati. Una soluzione divenuta poi moneta
corrente fu prospettata da Gerhard: egli formuld l'ipotesi della decisiva in-
fluenza di Bione di Boristene sulla presunta creazione di un Diogene ‘edoni-
sta’, e parlo anzi di una fase intermedia del cinismo, rappresentata da Cratete
di Tebe e da Bione stesso, una fase caratterizzata da un atteggiamento meno
rigoristico e pilt incline all’edonismo®'. Ma a questa posizione, che certo ha
alcuni motivi di verita per quanto riguarda i particolari caratteri del cinismo
di Cratete, e di Bione stesso, incomberebbe il dovere di spiegare poi tutte le
innumerevoli espressioni di un cinismo ‘edonista’ presenti nella tradizione, e
dimostrare ogni volta, o almeno qualche volta, che esse dipendono dall’inter-
vento di Bione, cosa che non solo non & mai stata fatta, ma che é in realta im-
possibile fare. Essa inoltre non spiega affatto, a ben vedere, perché questo
moderato e meno rigoristico cinismo avrebbe addirittura inventato un edoni-
smo cinico, attribuendolo per giunta a ritroso a Diogene. Ma ’aspetto piu gra-
ve, e tanto piu grave in quanto € passato inosservato, di questa ipotesi, & di
spezzare arbitrariamente e inutilmente I'unita della tradizione cinica, postu-
lando, senza necessita e senza alcuna dimostrazione, un cinismo ‘autentico’,
quello ascetico, e un cinismo riveduto e corretto, quello ‘edonistico’. Viceversa
Praechter, che fu praticamente ignorato negli studi successivi, aveva avvertito,
pur parlando del solo Dione, «Dass die Lebensauffassung in beiden Stiicken
kynisch ist, 1dsst sich nicht bestreiten, aber es sind verschiedene Seiten des
Kynismus, verschiedene Nuancen kynischer Stimmung, die hier wie ander-
swo in der kynischen Literatur hervortreten»>2, Kurt von Fritz accettd e rilan-
cio a sua volta I'ipotesi di Gerhard, e con tanta sicurezza da presentarla quasi

49 Diog. Laert. VI 23 (= SSR V B 174). Cfr, Diog. Laert. VI 34 (= SSR V B 176).

50 Diog. Laert. VI 44 (= SSR V B 322).

51 G.A. Gerhard, Zur Legende vom Kyniker Diogenes, «Archiv fiir Religionswissenschaft» 15
(1912) 388-408, e «Archiv fiir Religionswissenschaft» 17 (1914) 335-336.

52 K. Praechter, op. cit. (n. 48), 284-285. Cfr. anche 285 n. 1.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207



Eudemonismo, askesis e piacere in Diogene il Cinico

come una certezza; egli inoltre affermo con decisione la priorita del tipo rigo-
ristico, anche se non la dimostro in alcun modo, e sostenne anch’egli che gli
aneddoti a tinta edonistica sarebbero stati introdotti nella tradizione diogeni-
ca da Bione di Boristene, il quale, peraltro, non fu mai, secondo lo studioso
tedesco, un vero cinico®3, Rigettare la responsabilita e la genesi del momento
edonistico su Bione di Boristene e la soluzione a mio vedere piu facile, e inol-
tre indimostrata, e credo che questo articolo valga nel suo insieme a confutar-
la. Innanzitutto non & buon metodo trasportare su un altro filosofo il proble-
ma che un determinato filosofo pone: in questo modo il problema non riceve
risposta, ma e solo rinviato, e risorge di nuovo. Su quali basi Bione di Boriste-
ne (ammesso, e non concesso, che I'ipotesi di Gerhard e von Fritz sia valida)
procedette a tale operazione? Disponendo di quali fonti? Si aggiunga che que-
sta ipotesi soffre di almeno altre tre gravi contraddizioni. La piu grave ed evi-
dente ¢ che non esistono aneddoti di Bione di Boristene che tratteggino un
Diogene edonisticamente orientato. Inoltre, se Bione (che in effetti ebbe una
variegata formazione filosofica®, ma fu percepito dagli Antichi fondamental-
mente come un cinico: basti pensare alla sua influenza su Orazio®) non fu
mai, come ritiene von Fritz, un vero cinico, come é possibile che una tradizio-
ne interpretativa cosi contrastante con la tradizione ascetica, propria del cini-
smo presuntamente autentico, abbia avuto tanta fortuna e sia stata accettata
cosi agevolmente dai cinici stessi? Infine, se ci si prende la cura di esaminare
gli aneddoti che testimoniano il positivo trattamento del piacere da parte di
Bione, si dovra constatare come essi siano di una natura totalmente diversa
dal peculiare stato edonico disegnato da Diogene, perché riguardano ’accetta-
zione del piacere sessuale e 'iSovij nel senso pilt comune del termine®®. Giu-
stamente Sayre reagi alla diffusa accettazione di queste ipotesi®*’, facendo no-
tare che il cinismo antico ¢, fin dalla sua nascita, volto all’evdaipovia, e che la
ricerca della felicita non esclude quella del piacere, come attestano fonti auto-
revoli®®; o piuttosto non esclude affatto una accettazione, direi io, sorvegliata

53 Cfr. K. von Fritz, Quellen-Untersuchungen zu Leben und Philosophie des Diogenes von Sinope,
«Philologus» Supplementband XVIII, 2 (1926) 1-97: 42-43. Lo studioso tedesco ha invece ragione
quando nota che «der Rigorismus in der krassen Form, in der er sich in vielen Nachrichten tiber
das Leben des Diogenes dussert, ist in spaterer Zeit nie mehr vertreten worden» (42).

54 Cfr. Diog. Laert. IV 51-52 (T 19 Kindstrand). Su tale formazione filosofica, e in particolare sul
cinismo di Bione, cfr. J.F. Kindstrand, Bion of Borysthenes. A Collection of the Fragments with Intro-
duction and Commentary (Uppsala 1976) 56-78, e 160-166 per il commento a T 19.

55 Per questo punto, tra i vari contributi disponibili, segnalo lo studio dettagliato di J. Moles,
Cynicism in Horace Epistles 1, in F. Cairns (ed.), Papers of the Liverpoool Latin Seminar, Fifth Volume
(Liverpool 1985) 33-60.

56  Cfr. Diog. Laert. IV 49 (= F 59 Kindstrand) e IV 53 (= T 3 Kindstrand).

57 Cfr. D.R. Dudley, op. cit. (n. 29), 104-106; M. Winiarczyk, Theodoros o @Beog, «Philologus» 124
(1981) 64-94: 77 n. 62.

s8  Cfr. F. Sayre, Diogenes of Sinope. A Study of Greek Cynicism (Baltimore 1938) 2-5 e 106. T.S.
Brown, op. cit. (n. 37), 29-31, seguito da G. Giannantoni, op. cit. (n. 15), IV, 533, obietta che si tratta

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207

205



206 Aldo Brancacci

del piacere, come esplicitamente risulta sia da Dione sia dai testi di Stobeo gia
esaminati. Una indicazione significativa si deve anche a Hoéistad, il quale di-
stinse tra un «eudaemonistic ascetism», proprio di Diogene, e un «through-
going ascetism», che sarebbe uno sviluppo o accentuazione posteriore, conse-
guente anche al diffondersi in Grecia dell’ascetismo orientale (e a questo
proposito bisognerebbe ancora una volta richiamare Onesicrito): il primo
avrebbe per obiettivo 'eb8aluovia, il secondo tenderebbe piuttosto a spostare
I’accento sulla conquista dell’¢ykpdrtela; tesi sostanzialmente accolta anche da
Kindstrand®®. Ma questa distinzione, come lo stesso Hoistad ammette, non
vale per Diogene e per il cinismo originario; essa potrebbe in certa misura
applicarsi solo alla posteriore storia ed evoluzione della tradizione cinica. A
sua volta Giannantoni ha osservato che Diogene non poteva «non contrappor-
si alla diffusa ricerca del piacere e della felicitd nel senso piu ovvio e conven-
zionale dei termini»®?, ma che nello stesso tempo non poteva non presentare
il suo modo di vivere come preferibile e pil piacevole: il che &, forse, troppo
generico.

La mia tesi e che non vi sia affatto, in Diogene, una contrapposizione tra
momento ascetico e momento edonico, ma anzi una connessione e compene-
trazione, come & emerso da alcune considerazioni gia formulate. A sostegno di
questa tesi si possono allegare due ulteriori considerazioni. La prima, piu ge-
nerale, &€ che non v’é sicuramente contrapposizione tra oknotg e ed8atpovia,
posto che, come ho pill volte ricordato, ’'obiettivo della prima é proprio
I’evSaipovwg ijv. Ora, i frammenti dello Stobeo che ho esaminati, ma anche i
passi del Sesto Discorso di Dione Crisostomo, pongono una stretta relazione
tra eudemonismo e edonismo, fanno di quest’ultimo una conseguenza del pri-
mo, e giungono quasi a identificare questo stato edonico con la felicita stessa
del Cinico. Se cosi ¢, momento ascetico e stato edonico sono strettamente con-
nessi: e io credo, anzi, che le due diverse rappresentazioni di Diogene, di cui
parlava Praechter, restituiscano due motivi co-originari, nati cioé insieme. La
seconda ragione, piu specifica e precisa, & che nello stesso estratto dossografi-
co sull’éoknotg, riportato da Diogene Laerzio, di cui precedentemente ho cita-
to alcune proposizioni, figura un riferimento positivo allo stato edonico, inte-
so ovviamente nel modo e nei termini di Diogene. E importante ricordare il
seguente passo: «Lo stesso disprezzo del piacere per chi vi sia abituato & cosa
dolcissima (8vtdatn). E come quelli che sono stati abituati a vivere nei piaceri
malvolentieri passano a un contrario genere di vita; cosi, quelli che si sono
esercitati in modo contrario, con maggiore disinvoltura disprezzano gli stessi

di fonte tarde. Ma le fonti tarde, soprattutto se si tratta di fonti dotte, non sono per questo meno
autorevoli.

59 Cfr. R. Hoistad, op. cit. (n. 29), 134-135; ].F. Kindstrand, op. cit. (n. 54), 65-67.

60 Cfr. G. Giannantoni, op. cit. (n. 15), IV, 534.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207



Eudemonismo, askesis e piacere in Diogene il Cinico

piaceri»®!. Questo passo illustra perfettamente la struttura fondamentale
dell’etica di Diogene. L'obiettivo del modo di vita cinico, e in particolare
dell’doknolg, é la felicita, lo e08alpdévwg Cijv. Vivere in tale stato significa tnv
Stdvolav xai v Yuynv aet év nouvyia xai iapdtntt SlatpLPelv: € questa e, an-
che, la condizione della aAnBuwn fdovn. La stessa formula aAnBuwn néovy fa
immediatamente comprendere che essa non si identifica affatto con I'néovn
volgarmente intesa, anzi, si pone come alternativa rispetto a quest’ultima. Del
resto ogni concezione filosofica del piacere e la costruzione di un determinato
concetto del piacere stesso, la quale per definizione non solo non si identifica,
ma differisce, e puo anche differire grandemente, dal piacere comunemente
inteso. E a chi avesse ancora dubbi sul fatto che vale la pena esercitarsi e pra-
ticare la 8ttt doxnolg per raggiungere lo e08aluovwg Cijv — Dione Crisostomo
illustra molto bene, e, io credo, fedelmente quest’ultimo concetto — Diogene
assicura che finanche la katagpovnowg dell’'idoviy comunemente intesa &
nnéutarn per chi vi si sia esercitato. La aAnBw néovi; il «<moderato edonismo»,
di cui avevo parlato nel mio articolo citato in apertura; lo «stato edonico», che
indica il modo di vivere e di stare nella realta e nella natura di Diogene, sono
tutte espressioni volte a indicare la peculiare elaborazione del concetto di pia-
cere da parte di Diogene. E questo particolare piacere si cela nello stesso di-
sprezzo del piacere comunemente inteso: disprezzo che & - o meglio diviene,
per chi vi si sia abituato - supremamente dolce. Questa precisazione apre la
strada a una nuova, finale, importante conquista teorica: i concetti di 8€wg
Cijv e di andg Cijv — é significativo che in queste formule compaia la forma
infinitiva con avverbio, piuttosto che il corrispondente vocabolo in forma so-
stantiva — non sono né fissi, né invariabili, né immutabili, ma e sempre aperta
la possibilita di un passaggio dell’'uno nell’altro, da uno stato allo stato contra-
rio (toUvavtiov), proprio perché anche piacere e dispiacere sono sottoposti
alla legge dell’doknatig. Che € un concetto dialettico, dinamico, designante una
attivita realmente capace di operare una trasformazione dell’'uomo, e, trasfor-
mandolo nella direzione suggerita dal filosofo cinico, condurlo alla felicita.

Corrispondenza:

Aldo Brancacci

Dipartimento di Studi Letterari, Filosofici e di Storia dell’arte
Universita di Roma ‘Tor Vergata’

Via Trionfale 6551

I-00135 Roma

aldobrancacci@yahoo.it

61 Diog. Laert. VI 71 (= SSR V B 291): kal yap avtiig tfi¢ N8ovig 1 katagpdvnolg ndutatn
npoueletn0eloq, kal Gomep ol cuvedlobévteg N8€we LRy, dndhg émi Tovvavtiov petiaoty, o0TwG ol
Tovvavtiov doknBévteg fdlov avtdv T®V dovav katappovodot.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 191-207

207



	Eudemonismo, askesis e piacere in Diogene il Cinico

