
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 76 (2019)

Heft: 2

Artikel: Pindaro a Orcomeno : il paesaggio attraversa la poesia

Autor: d'Alfonso, Francesca

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-864840

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-864840
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pindaro a Orcomeno
II paesaggio attraversa la poesia

Francesca d'Alfonso, Torino

A Walter Burkert

Abstract: In this study I will attempt to illustrate all the Pindaric references to Orchome-

nos and its religious landscape (especially in Olympian 14). This polis was truly surrounded

by water (the Lake Copais, the rivers Cephisus and Melas and several springs) and
this landscape feature was culturally significant, as the most recent archaeological finds
demonstrate. In order to focus on the specific characteristics of this place it is also crucial

to better understand a few difficult passages in the Pindaric poems, such as the
reference to the descent of Echo into the Hades in Olympian 14. Moreover, the analysis of
the poetic representation of space can also play an important role in order to
comprehend the performative event.

Keywords: Pindar, Olympian 14, Sacred Landscape, Lake Copais, Orchomenos, Charités,
Echo.

Questo studio è l'ultimo di una serie di articoli incentrati sul rapporto tra paesaggio,

tradizioni mitico-rituali e poesia1. II punto di partenza è stata la consapevo-
lezza che il paesaggio, inteso come «complex landscape, a locale of deep history,
a place of memory and imagination»2, pud costituire una chiave interpretativa
importante nell'esegesi dei testi poetici antichi. Il luogo scelto è stato il lago Co-

paide in Beozia, sia per la sua particolare configurazione idrogeologica che lo

esponeva a cicliche fluttuazioni idriche, minacciose o benefiche, sia per il gran
numéro di culti che si svilupparono sulle sue rive sin dall'epoca micenea.

II paesaggio è una relazione, in cui i due poli (fisico e umano) non si an-
nullano. L'uomo si appropria dello spazio in primo luogo nominandolo, le ca-

vità délia montagna diventano grotte, le altezze montagne, colline, e cosi via;
ai nomi più generici si accompagnano nomi propri, che imprimono ancora più
fortemente il sigillo délia presenza umana, che consiste nel dare un senso alio
spazio rendendolo divino. La relazione spazio-uomo è dunque in realtà per gli
antichi un rapporto a tre, perché il paesaggio diventa tale in quanto l'uomo lo

* Ringrazio il Prof. Vassiiis Aravantinos per avermi permesso di visitare in modo approfondito
il sito di Orcomeno e i nuovi scavi al Thesmophorion.
1 F. D'Alfonso, Afrodite Arginnide. Un mito beotico, in: L. Bombardieri-T. Braccini-S. Romani
(edd.), Il trono variopinto. Figure e forme délia Dea dellAmore (Alessandria 2014) 83-108; F. D'Alfonso,

Il paesaggio del mito. Aliarto, la fonte Cissussa e il flume Lophis, in: L. Bettarini (ed.), A più mani.
Linee di ricerca tracciate in «Sapienza» (Pisa-Roma 2015) 45-71.
2 Ö. Harmançah, Stone Worlds: Technologies of Rock Carving and Place-Making in Anatolian
Landscapes, in: A.B. Knapp-P. van Dommelen (edd.), The Cambridge Prehistory of the Bronze and

Iron Age Mediterranean (Cambridge 2015) 381.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



166 Francesca d'Alfonso

rende divino. Secondo gli studi délia cosiddetta geografia umanistica un ruolo
centrale nella creazione dello spazio è svolto dal discorso umano, e in primis
dai miti che creano una rete tra gli elementi spaziali, rafforzando il legame tra
la popolazione e il luogo, e ponendo le basi per il passaggio da «space» a «place».

È necessario un atto di possesso che awiene attraverso «the process of
naming»: «Naming is power. The creative power to call something into being,
to render the invisible visible, to impart a certain character to thing»3. Attraverso

il linguaggio e i miti ci si appropria del paesaggio, e quando i luoghi
hanno una configurazione geologica complessa e implicitamente minacciosa
il linguaggio del mito contribuisce a una sorta di controllo del territorio4.

È in questa luce che intendo rileggere i carmi che Pindaro dedicö a Orco-

meno, per individuare in essi l'effettiva incidenza del suggestivo paesaggio
acquatico dell'importante polis beotica. In questo modo credo si possa far luce
su alcune difficoltà esegetiche, presenti in particolare nelI'Olimpica 14: mette-
re in contatto paesaggio e poesia è un'operazione altamente plausibile per i
carmi pindarici, che conservano sempre uno stretto legame con la storia familiäre

e geopolitica del laudandus. Le particolarità geomorfologiche del territorio

di Orcomeno e del contiguo lago Copaide erano note agli antichi, e doveva-

no trovare una risonanza anche nelle opere letterarie, soprattutto quelle
pindariche, spesso destinate a performances in loco, e in quanto tali necessa-
riamente condizionate dalla configurazione dello spazio civile e sacro. Come

faceva notare P. Vivante, sia Pindaro che Corinna concepivano i luoghi «as

animated presences», nei quali i miti erano come incorporati. II mito, come
sottolineava giustamente lo studioso, «remains bound to the earth, to the spot
that first suggested it. [...] But what is for us, in most cases, a purely geographical

sign was for Korinna and Pindar a pregnant presence» (il corsivo è mio)5.
Le riflessioni di Vivante sono a mio awiso illuminanti, soprattutto oggi che le
diverse linee della geografia umanistica mirano a restituire uno spessore poli-
semico ai luoghi e alle loro denominazioni6.

3 Y.-F. Tuan, Language and the Making of Place: a Narrative-Descriptive Approach, «Annals of
the Association of American Geographers» 81 (1991) 688.

4 Su tale operazione riscontrabile nei paesaggi di natura carsica dell'Anatolia vd. ora gli studi di Ö.

Harman§ah, Event, Place, Performance: Rock Reliefs and Spring Monuments in Anatolia, in: Ö. Har-

mançah (ed.), OfRocks and Water: Towards an Archaeology ofPlace (Oxford 2014) 147ss.; Harmançah,

op. cit. (n. 2) 379-394.

5 P. Vivante, Korinna's SingingMountains, in: J.M. Fossey-A. Schachter (edd.), «Teiresias Suppl.»
2 (1979) 85.

6 La bibliografia è molto ampia: sull'importanza del 'naming': Y.F. Tuan, Space and Place:
Humanistic Perspective, in: S. Gale-G. Olsson (edd.), Philosophy in Geography (Boston 1979) 409^11;
Tuan, op. cit. (n. 3) 688. Sullo spazio continuamente «negotiated and reconstructed in the physical,
cultural, and political map»: M. Skempis-I. Ziogas, Introduction: Putting Epic Space in Context, in: M.

Skempis-I. Ziogas (edd.), Geography, Topography, Landscape. Configurations of Space in Greek and
Roman Epic (Berlin-Boston 2014) 1; cosi M. Hörster, Religious Landscape and Sacred Ground:
Relationships between Space and Cult in the Greek World, «RHR» 4 (2010) 435^158.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



Pindaro a Orcomeno 167

1 II paesaggio e i culti

II paesaggio di Orcomeno era fortemente dominato dalla presenza dell'acqua: la

polis si appoggiava alle pendici dell'Akontion, una collina di 369 m, anche se se-

condo il mito anticamente la città si trovava nelle immediate vicinanze della pa-
lude Copaide, dalle cui acque venne sommersa. Si trattava di una leggenda legata
all'antica rivalité esistente tra Orcomeno e Tebe, in cui giocô un ruolo déterminante

Eracle, che distrusse l'antico sistema di drenaggio creato dai Minii inon-
dando di nuovo la regione7. Vicino a Orcomeno scorrevano due fiumi, il Cefiso e

il Mêlas, che con le loro acque contribuivano a creare una fertile zona paludosa
intorno alla polis. Il Cefiso nasceva a Lilea nella Focide e, scendendo attraverso le

montagne, sfociava nel lago presso Orcomeno (Strab. 9,3,16)8. Le deviazioni cui
fu sottoposto il corso del flume già dall'epoca micenea fecero si che le sue acque
alimentassero sia l'area a sud di Orcomeno, la cosiddetta pianura Hippia, che la

regione più settentrionale9. Diverso e più breve il corso del Mêlas: il flume racco-

glieva le sue acque da almeno tre sorgenti sulle pendici settentrionali dell'Akontion,

dando cosi origine alla baia Tsamali, che si estendeva dal lato settentrionale
dell'Akontion fino al villaggio di Pyrgos: era un'area paludosa permanente che

costituiva un piccolo golfo cheTeofrasto chiamava «lago orcomenio» {HP 4,11,8)10.

Anche Plutarco insisteva sulla natura paludosa del bacino del Mêlas (Sulla 20),

che andava probabilmente identificato con la palude IlEÀEKavLa, nota per la pro-
duzione di canne per auli di cui parla Teofrasto {HP 4,11,8)11. La natura paludosa
ma permanente, non esposta a cambiamenti di portata come le restanti acque
del lago, la rendeva un'ottima terra da pascolo (cfr. anche IG VI,3171).

Un altro aspetto risultava interessante sotto diversi profili, la confluenza

dell'acqua in bacini spesso paludosi e fertilissimi, nei quali si aprivano cavità
sotterranee (ßaOüapcrra): Teofrasto chiamava queste cavità Xhipot e le mette-

7 E. Kountouri et alii, A New Project ofSurface Survey, Geophysical and Excavation Research of
the Mycenaean Drainage Works of the North Kopais: the First Study Season, «3rd IWA Specialized
Conference on Water & Wastewater Technologies in Ancient Civilizations» (Istanbul 2012) 470-472;
E. Farinetti, Fluctuating Landscapes: the Case of the Copais Basin in Ancient Boeotia, «Annuario
della Scuola Archeologica Italiana di Atene» 86 (2008)115-138. Sul ruolo mitico di Eracle vd. A.

Schachter, Creating A Legend: the War Between Thebes and Orchomenos, «QUCC» 106 (2014) 65-87.
8 Ad ostacolare il corso del flume c'era l'Akontion, per cui presso la polis il Cefiso girava brusca-

mente verso Nord-Est formando la cd. 'OäjeTa Kapni) («Curva acuta»), di cui parlava Teofrasto (HP

4,11,8).
9 E. Farinetti, Boeotian Landscapes: A GIS-Based Study for the Reconstruction and Interpretation

of the Archaeological Datasets ofAncient Boeotia (Oxford 2011) 115.

10 Sul nome delle fonti/sorgenti: F. Geiger, Kopais, RE XI (1922) 1348.

11 II nome fa riferimento forse alia presenza di pellicani durante l'inverno: S. Amigues (ed.),

Théophraste. Recherches sur les plantes, Tome II (Paris 1989) 281.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



168 Francesca d'Alfonso

va in relazione alla ricca presenza di canne, spesso riunite insieme nelle cosid-

dette «isole fluttuanti» (HP 4,11,8)12:

Oéexai 8è TtAeîaToç pèv pEraÇù toù KrupiooO Kal toû MÉAavoç' oûtoç 6è ô tottoç
TtpoaayopEÙeiai pèv neÀeKavLa' toùtou 8'eotlv crrraXÙTpoïKaAoùpEvoi ßaGuapara
Tfjç ALpvqç, év olç KàAAiCTTÔv tpaai yLveaGat.

Queste canne crescono in grande abbondanza tra il Cefiso e il Mêlas; il luogo è

chiamato Pelekania e qui si trovano alcune cavità profonde dette «Fosse», nelle

quali dicono che queste canne siano le più belle.

Anche Strabone parlava di un xùapa presso Orcomeno che accoglieva le acque
del Mêlas (9,2,18), e la sua descrizione corrisponde a quella data da Plutarco

(Sulla 20,7)13:

jtôppw 5' où Ttpôeiatv (se. ô MéAaç), ctAAà rà pèv nAeïarov eùGùç etc; Aipvaç ruipAàç Kal

IAuùSett; ùcpaviÇETai, pépoç 8' où ttoAù rw Kqtptaù tjuppElyvuTat, Jispi öv paAtara
töttov f| Aipvq Soke! tôv aùAqttKOv ÉKipépEiv xdAapov.

Tuttavia il Mêlas non procédé più in là, ma scompare subito in gran parte in paludi
cieche e fangose, e una piccola parte si unisce al Cefiso, proprio in quel luogo dove
sembra che la palude produca la canna per gli auli.

Non solo palude quindi, ma anche acque cieche e limacciose, con profonde vo-

ragini, nelle immediate vicinanze délia polis e dei suoi templi. Questa configura-
zione idrogeologica è evidentemente significativa perché è noto come tali luoghi
venissero tradizionalmente investiti di significati religiosi, e in particolare corne
le cavità (marine o rocciose) venissero intese come porte verso gli inferi14.

La già difficile comprensione del regime idrico délia città si complica se si

cerca di collocare più precisamente i siti cultuali e civici délia polis, e in
particolare il santuario delle Cariti, che doveva essere in stretta relazione con le

acque. La topografia dell'antica Orcomeno non è infatti ancora chiara: nella

12 Amigues, op. cit. (n. 11) 274-275; S. Amigues, Théophraste. Recherches sur les plantes. À l'origine

de la botanique (Paris 2010) 167-177; cfr. anche Plinius NH 16,168 (in insulis fluitantibus)',
Hesych. s.v. IIÀoàSeç rüv Év OpxopevÇi.

13 Sut corso del Mêlas: R. Baladié (ed.), Strabon. Géographie, Livre IX (Paris 1996) 202-203; P.W.

Wallace, Strabo's Description ofBoiotia (Heidelberg 1979) 78-79.
14 I paesaggi carsici si prestavano a tali interpretazioni in tutta l'area del Mediterraneo e del
Vicino Oriente, come mostrano anche i recenti studi sul rapporto tra paesaggio e la religione urri-
ta-ittita dell'Anatolia. Nella religione urrita-ittita esisteva «the practice of associating caves, sinkholes,

and river-gorges with the underworld»: Harmançah, op. cit. (n. 4) 150. Nei loro testi cuneiformi

compare spesso un'espressione di norma tradotta come «The Divine Road of the Earth», che è asso-

ciata a questi paesaggi liminali (grotte, fonti, poljes, etc.) e indicava una naturale via di contatto con

il mondo dei morti: Harmançah op. cit. (n. 4) 154; Y. Erbil-A. Mouton, Water in Ancient Anatolian
Religions: An Archaeological and Philological Inquiry on the Hittite Evidence, «JNES 71» (2012) 53-74.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



Pindaro a Orcomeno 169

piana immediatamente ai piedi dell'Akontion c'era l'agora, che corrispondeva
all'area piana dove sorge oggi la chiesa della Panagia, e in questa zona c'erano

l'imponente tholos di Minia, le tombe con i culti eroici (vd. tomba di Esiodo), e

il teatro15.

L'acropoli della polis sorgeva sulla terrazza orientale dell'Akontion, pro-
spiciente il lago: qui è stato scoperto un grande edificio rettangolare (temenos),
che è stato identificato con il tempio di Dioniso o con quello delle Cariti. Pausa-

nia nella descrizione della città cita in sequenza i due templi, anche se in realtà
manca nelle sue parole un preciso intento topografico («Gli Orcomenii hanno
anche un santuario di Dioniso, ma il più antico è quello delle Cariti»: 9,38,1). La

scoperta del più tardo teatro di Dioniso nella piana ai piedi dell'Akontion, dove
si trova la chiesa della Panagia, ha indotto a pensare che anche il tempio più
antico del dio si trovasse nella stessa area. II temenos sull'acropoli sarebbe

dunque quello delle Cariti, non lontano dal versante settentrionale dell'Akontion
dove sgorgavano moite fonti, tra le quali si potrebbe identifkare quella che

Pausania definisce «degna di essere vista» (Paus. 9,38,2). Si tratterebbe della fonte
Acidalia, che i testimonia più tardi collegavano strettamente al culto delle Cariti
orcomenie, facendo del nome un'epiclesi della dea Afrodite. Ancora oggi sul
lato orientale dell'acropoli c'è una ricca sorgente, collocata leggermente più in
basso e raggiungibile attraverso un sentiero e gradini tagliati nella roccia
(9,38,1—2):16

'OpXOjievioLç Sè TtEJtoiqTaL kq'l Atovùaou, to Sè apxaioiaiov Xapinov éailv Lepôv.

rat; pèv Si) nÉTpaç aeßooai te paAiara kcù rù Eteokàel aùtàç tteqeIv éK toû oùpavoû
<ipaaiv>. [...] ëaiL Sé aqucu xai xpqvq 0éaç dfjia. Kaiaßaivouat 6è éç aÙTqv ûStop

otaovrEÇ.

Gli Orcomenii hanno anche un santuario di Dioniso, ma il più antico è quello
dedicato aile Cariti. Onorano soprattutto le pietre e dicono che caddero dal cielo a

Eteocle. [...] Hanno anche una fontana degna di essere vista. Vi scendono per
attingere acqua.

15 M. Moggi-M. Osanna (edd.), Pausania. Guida della Grecia. Libro IX. La Beozia (Milano 2010)

429-431.
16 Moggi-Osanna, op. cit. (n. 15) 428-429; i resti del tempio arcaico delle Cariti furono rinvenuti
da Spyropoulos all'inizio degli anni '70: P. Amandry-T. Spyropoulos, Monuments chorégiques d'Or-
chomène de Béotie, «BCH» 98 (1974) 171-244. Per l'identificazione della fonte sul versante
settentrionale dell'Akontion: J.G. Frazer, Pausanias's Description of Greece, vol. 5 (London 1898) 187. In
effetti, il corso del Cefiso era deviato verso nord e finiva per ricongiungersi al Melas: vd. ora V.

Aravantinos et alii, La scoperta di un Thesmophorion e di un culto delle Charités ad Orchomenos

(Beozia), in: A.R. Tagliente-F. Guarneri (edd.), Santuari mediterranei tra Oriente e Occidente. Intera-
zioni e contatti culturali (Roma 2016) 466-467. D. Knoepfler ha proposto un'altra identificazione del
santuario, presso la chiesa della Panagia, in prossimità delle acque del Cefiso: D. Knoepfler, Épigraphie
et histoire des cités grecques, «Annuaire du Collège de France» 107 (2006-2007) 637-662.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



170 Francesca d'Alfonso

Va segnalato inoltre il rapporto tra il nome délia fonte AklSciâlci e quello délia
collina Akôvtlov: come è fréquente nella toponomastica beotica, la collina pren-
deva il nome da un'arma, il giavellotto, la cui etimologia rimanda a una radice

indoeuropea *ak «exprimant l'idée de 'pointe'», che ha dato in gr. cucf], ôkIç, cikwv,

ctKcuva, ÔKpôç, QKpf|17. Il dato è interessante perché rende altamente probabile
che il nome AKtSaÀta non fosse un'invenzione seriore, magari determinata da

paretimologie o giochi di parole poetici, ma appartenesse pienamente alla
toponomastica locale beotica, o meglio orcomenia.

I pochi testimonia sulla fonte Acidalia facevano per lo più riferimento
all'antica relazione tra le Cariti e il bagno, corne il carme attribuito al poeta
ellenistico Menofilo Damasceno e citato da Stobeo {SE 558 Stob. Anth. 4,21a,7),
in cui il poeta paragonava l'amata aile Cariti che si dirigono verso l'Olimpo,
muovendosi a passo di danza dalla fonte Acidalia (XapixEaaiv I èpxopévaiç

itpoç "OÀupttov AKtSaÀLriç euro Tir|Yf)Ç)18- Risale solo a testimonia latini l'associa-
zione tra la fonte Acidalia e Afrodite (Verg. Aen. 1,720: Mater Acidalia). Nel

commento di Servio ad locum, la fonte Acidalia è localizzata a Orcomeno:

Acidalia Venus dicitur vel quia inicit curas, quas Graeci ÛKtSaç dicunt, vel certe a

fonte Acidalio qui est in Orchomeno Boeotiae civitate, in quo se Gratiae lavant, quas
Veneri esse constat sacratas; ipsius et Liberi flliae sunt.

È interessante notare corne alla relazione tra l'epiteto e la fonte fosse associata

una rara genealogia delle Cariti, considerate figlie di Afrodite e di Dioniso (ipsius
et Liberi filiae sunt)20. Essa ricorre propriamente solo in questo testimonium, e in
modo meno chiaro in Nonno {Dion. 16,131), più volte interessato dalle tradizioni
orcomenie21. Ora è noto che proprio a Orcomeno esisteva uno stretta vicinanza
tra il tempio di Dioniso e quello delle divine parthenoi, che rifletteva anche una

17 Chantraine DELG s.v. ùk; sulla toponomastica beotica: A. Schachter, Kadmos and the Implications

of the Tradition for Boiotian History, in: P. Roesch-G. Argoud (edd.), La Béotie antique (Paris
1985) 151-152.

18 Aile Cariti orcomenie era anche associata una fonte detta Apyocpiq, in cui le parthenoi danzan-

ti andavano a bagnarsi (Alcifrone ep. 3,1), e alla stessa fonte fa riferimento un verso citato anonima-
mente neïï'Etymologicum Genuinum (s.v. Apyaipipc), attribuito dubie a Callimaco (fr. 740 Pf.). Una

fonte rapyatpip si trovava presso Platea (Hdt. 9, 25 e 49). Sui possibili rapporti tra la fonte Acidalia e

la fonte Argafia: L. Preller, Griechische Mythologie (Berlin 1872) 395, e ora J.L. Larson, Ancient Greek

Cults: A Guide (New York-London 2007) 162.

19 In Virgilio l'epiteto Acidalia rimanderebbe ad àxiç, in quanto «mother who produces sharp cu-

rae»\ cosi J. O'Hara, The Significance of Vergil's Acidalia Mater and Venus Erycina in Catullus and Ovid,
«HSCP» 9 (1990) 335-342. Cfr. O. Hirschfeld, Akidalia, RE I 1 (1893) 1167. In Marziale (9,12,3-4; cfr.

anche 6,13,5) l'epiteto Acidalia si presta a un Wortspiel: C. Henriksén (ed.), A Commentary on Martial.
Epigrams Book 9 (Oxford 2012) 67.

20 Per le genealogie della Cariti vd. infra n. 29.

21 Sull'interesse di Nonno per le tradizioni orcomenie vd. F. Vian (ed.), Nonnos de Panopolis. Les

Dionysiaques. IX (Paris 1990) 198ss. Nell'enumerazione delle different! paternité ricorre il nome di
Dioniso anche in Diod. Sic. 5,73,1.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



Pindaro a Orcomeno 171

probabile contiguità cultuale22. Come indicano le recenti indagini archeologiche,

il tempio di Dioniso e il teatro si trovavano nella piana sottostante l'Akontion,
mentre il santuario delle Cariti sorgeva poco più in alto, sull'acropoli23. Un analo-

go vincolo materno tra una fonte dal nome simile e le parthenoi è rawisabile anche

in un racconto di Plutarco présente negli Aetia Romana et Graeca (301a-c), in cui
si narrava la particolare genealogia délia fonte AklSouoo24. La fonte andava loca-

lizzata molto probabilmente lontano da Orcomeno, presso Tanagra, ma va notato

corne, oltre aile affinité onomastiche (AklSouoci, ÂKiSaÀia), anche Acidusa fosse

madré di tre fanciulle, oggetto di venerazione con il nome di IIap0ÉvoL25.

Corne si è detto, non è nota l'esatta ubicazione délia fonte AKiSaÀia sulle

pendici dell'Akontion, ma è significativo, corne fanno notare Moggi-Osanna, che

«dell'apprestamento monumentale antico nulla resta, a eccezione di gradini ta-

gliati nella roccia e soprattutto del sentiero che dal santuario conduceva con

una serie di tornanti alla sorgente»26. Esisteva dunque un percorso in discesa

che collegava il santuario alla fonte che come tale poteva prestarsi a diversi si-

gnificati religiosi.
A taie proposito va segnalata una recente scoperta compiuta da V. Ara-

vantinos nel 2008, che ha rinvenuto un piccolo santuario rurale a ca. 500 m. da

Orcomeno, sul versante méridionale dell'Akontion, molto vicino alla riva sinistra

del Cefiso27. Posto su terrazzamenti naturali e nicchie rocciose, il santua-

22 Moggi-Osanna, op. cit. (n. 15) 426; le Cariti accompagnavano Dioniso nell'inno delle donne di
Elide (Plut. Quaest. Gr. 299b 871 PMG): Schlesier 2002,178s. e n. 50. A Olimpia presso il recinto di
Pelope c'era un altare comune di Dioniso e delle Cariti (Paus. 5,14,10). A Orcomeno in onore di
Dioniso si svolgevano gli Agrionia: A. Schachter, Cults ofBoiotia. 1. Acheloos to Hera (London 1981)

173-174; 179-181. A fonti scure era analogamente associata anche Afrodite: a Mantinea esisteva il
santuario di Afrodite MeÀaivlc; situato vicino a una zona detta MeÀayYEÎa («terre nere», i.e. «umide,
fertili»), da dove scendeva l'acqua potabile per la città (Paus. 8,6,4): anche in questo caso il santuario

si trovava vicino al péyapov di Dioniso (forse un recinto), presso una fonte detta dei Meliasti,
dove si svolgevano dei misteri legati al dio. Come a Orcomeno anche in questo caso si arrivava alia
località detta Mélangea attraverso un percorso in discesa, una vera e propria scala (KÀipaÇ), costi-

tuita di gradini scavati nella roccia (ßaapiSac; jtotè épTtenoiripévaç: Paus. 8,6,4). La fonte, probabilmente

consacrata alle Ninfe, svolgeva un ruolo centrale nel mettere in relazione i culti di Dioniso
e di Afrodite, venerati molto probabilmente nel loro aspetto ctonio. Sugli aspetti ctoni di Afrodite:
G. Pironti, Entre ciel et guerre. Figures d'Aphrodite en Grèce ancienne (Liège 2007) 80ss.

23 Knoepfler, art. cit. (n. 16), 655.

24 W.R. Halliday, The Greek Questions ofPlutarch (Oxford 1928) 177-178. Nel brano quasi tutti i
personaggi sono fiumi o sorgenti (Scamandro, Glauce, Eleone, Acidusa). Eleone è eponimo délia
polis già nota a Omero (II. 2,500; 10,266), e localizzabile a nord-ovest di Tanagra, presso l'attuale
Harma (già Dritsa): il sito è attualmente oggetto di una campagna di scavi: B. Burke et alii, Eastern
Boeotia Archaeological Project 2011: Excavations at Ancient Eleon, «Teiresias» 41 (2011) 26-38. Il
nome di 'EÀetov, malgrado la differenza nello spirito, rimandava a ëAoç «zona paludosa» (cfr. già
Hom. II. 2,776 e Strab. 9,2,12; 2,17). Sul problema deE'aspirazione Chantraine, DELG s.v. ÊÀoç.

25 Sulle Cariti parthenoi vd. infra (Appendix).
26 Moggi-Osanna, op. cit. (n. 15) 429.

27 Aravantinos, art. cit. (n. 16); cfr. C. Morgan, Archaeological Reports for 2007-2008, «AR» 54

(2007-2008)51.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



172 Francesca d'Alfonso

rio fu frequentato dal VII sec. a. C. fino all'età alessandrina. Molto probabil-
mente apparteneva a divinità femminili come indicano i reperti rinvenuti,
figurine femminili, coroncine di argilla decorate con fiori, hydriaphoroi, e altri
oggetti votivi28. Ma il ritrovamento più interessante è un peso da telaio in
argilla con l'iscrizione EYPYNOMA, il nome dell'Oceanina madre delle Grazie

(Hes. Th. 907ss.), che è spesso associata alla dimensione oltremondana29. È

probabile dunque che anche in questo santuario venissero onorate le Cariti, in
stretta contiguità con le acque del Cefiso dove le dèe «abitano», secondo l'ica-
stica espressione pindarica (vcdere: Ol. 14,2). Non si puö escludere anche un
legame con i culti demetriaci, sia per la natura del culto orcomenio delle Cariti

sia per la presenza di Persefone nelle tradizioni mitiche délia polis30.

Proprio in relazione a Eurinome, va sottolineata la natura del luogo in cui

sorgeva il santuario, un ambiente dominato dall'acqua e dalla vegetazione palustre.

Anche in Arcadia esisteva un singolare tempio in onore di Eurinome, posto
alla confluenza di due fiumi (Limace e Neda), descritto da Pausania (8,41,4). Il
santuario era molto antico e si trovava in un luogo scosceso e di difficile accesso,

e la dèa rivelava un'evidente natura ctonia, perché il suo xoanon rappresentava
una figura semiteriomorfa (metà donna e metà pesce), che durante i riti annua-

li veniva legata con catene d'oro dai Figalesi31. La natura ctonia dell'Oceanide è

testimoniata da Ferecide di Siro (7 B 4 D.-K.), secondo il quale Eurinome era fi-

glia di Oceano e Teti e sposa di Ofione, con il quale combatté contro Kronos per
il possesso del cielo32. Vennero entrambi puniti e relegati nel Tartaro (cfr. anche

28 Moite coppe (skyphoi), protomi animali e femminili, figurine femminili con melograno o

colombe, vasetti in miniatura, maialini di argilla; molto originali le coroncine con fiori che si adatta-

no sia all'iconografia delle Cariti che a quella di Persefone. Anche la presenza di maialini in argilla
e di una protome di cavallo in corsa (vd. ratto di Persefone) ha fatto pensare a un culto tesmoforico,
che si svolgesse in questo santuario rurale posto extra moenia: Aravantinos art. cit. (n. 16) 465,468.
29 Moite le genealogie delle Cariti: per la più antica esse erano figlie di Zeus e dell'oceanina
Eurinome (Hes. Th. 907s.; Onomacr. fr. 3 Kinkel Paus. 9,35,5); altre tradizioni più tarde le associa-

vano a potenze celesti (Urano: Anth. Pal. 15,25,14; Helios e Aigle: Antim. fr. 100 K. Paus. 9,35,5) o

infere, corne Lete (Af|0n<; naTSac;: Eust. ad II. 3,630), Erebo e Notte (Gratia: Cic. de nat. deor. 3,44), e

forse Hermes e Hekate (che generarono TpEtç OuyaTÉpaç: schol. Lycophr. 679): per un quadro
complete si rimanda a J. Escher, Charités, RE III 2 (1899) 2150-2151.

30 Vd. infra, p. 16. Anche il germe di grano che compare sulle monete di piccolo conio di Orcomeno

puè far riferimento a Demetra, oltre che alla fertilité del suolo: Aravantinos, art. cit. (n. 16) 465-466

e n. 44. Di recente è tornata sul problema M. Pisani, a proposito di una statua fittile di peplophoros
trovata nel Thesmophorion scoperto a Orcomeno, che puö essere identificata con Demetra. Anche

in questo caso è di particolare rilievo il paesaggio sacro, che prevedeva un difficile percorso pro-
cessionale in salita: M. Pisani, La scoperta di una statua fittile dal Thesmophorion in Orchomenos in

Beozia, «ASAA» 93 (2015) 169-191.
31 M. Moggi-M. Osanna (edd.), Pausania. Guida délia Grecia. Libro VIII. LArcadia (Milano 2003)

483-484.
32 Sul fr. di Ferecide vd. G.S. Kirk et alii (edd.), The Presocratic Philosophers. A Critical History
with a Selection of Texts (Cambridge 21983) 69-70. T. Zielinski vedeva una relazione tra Eurimone e

il demone Eurinomo raffigurato nella Nekya delfica di Polignoto (Paus. 10,28,7): T. Zielinski, Charis

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



Pindaro a Orcomeno 173

Apoll. Rh. l,503ss.). La raffigurazione semiteriomorfa ricorda inoltre quella di
Echidna, figlia di un'altra Oceanide, Calliroe, sposa di Tifone, metà fanciulla e

metà serpente, che abitava anche lei i recessi della terra (Hes. Th. 295ss.). Le due

figure presentavano tratti in comune sia per le nozze con mostri awersi all'or-
dinamento cosmico (Ofione, Tifone), sia per il loro legame con le profondità
delle acque. Secondo Licofrone (Alex. 1353-1354), Echidna era relegata nelle

acque della palude Gigaia in Lidia, un lago che per molti aspetti ricorda quella
che doveva essere la conformazione geografica della palude Copaide, in un re-
cesso di caverna (KeuBpwvoç puxöv)33. Come fa notare H.S. Schibli, sulla scor-

ta di Apoll. Rh. 1,503-509, è possibile ipotizzare che in Ferecide la moglie di
Ofione che sprofondö con lui nell'Oceano fosse in realtà Eurinome34. L'oceanina
Eurinome condivideva inoltre l'ambiguità onomastica con altre figure del
pantheon orcomenio (cfr. Climeno «il famoso» Ade; Eufemo, etc.), denominazioni
eufemistiche della dimensione oltremondana35.

Sul versante settentrionale dell'Akontion sorgeva un altro luogo cultuale,
in cui si riscontra di nuovo un forte legame con l'acqua. Si tratta di un rock

sanctuary, identificabile con l'Herakleion di cui parla Pausania (9,38,6):

crraôLouç ôè cupéarriKEv Êrrrà 'Opxopevoù vaoç te HpcocÀéouç Kai âyaÀpa où péya.
évTaûOa toû itoTapoû toû MéAavôç eiaiv ai rcriyal Kai ô MéÀaç Éç Àipvqv xal oûroç

ipv KruptaLSa ÉKSLSojatv.

Un tempio di Eracle con una statua non grande dista sette stadi da Orcomeno. Qui
ci sono le sorgenti del Mêlas e il Mêlas stesso si getta nella palude Cefisia.

Il sito, scoperto da De Ridder nel 1893, si sviluppava su gradini e basi scavate a

diversa altezza sulle pendici settentrionali dell'Akontion, e il primo livello del

terrazzamento si trovava a solo un metro dalla palude36. La scoperta dell'archeo-

logo francese è stata messa in dubbio negli anni successivi, soprattutto perché i
resti sono veramente esigui, ma recenti ricognizioni e ripulitura del sito hanno
dimostrato la validità dell'identificazione di De Ridder, che trova una conferma

and Charités, «CQ» 18 (1924) 158. Sul passo vd. soprattutto H.S. Schibli, Pherekydes ofSyros (Oxford
1990) 95-96 (vd. anche infra).
33 Vd. anche schol. Lycophr. Alex. 1353. Il lago, di cui parla anche Strabone (13,4,5-6), presenta-
va recessi naturali, moite canne e «isole fluttuanti»: L. Robert, Documents d'Asie Mineure, «BCH»

106 (1982) 309-378, 334ss. Per le isole fluttuanti nel lago Copaide vd. Theophr. HP 4,12,4.

34 Schibli, op. cit. (n. 32) 95-96: devo questa segnalazione al Prof. Christoph Riedweg.
35 A. Henrichs, Namenlosigkeit und Euphemismus. Zur Ambivalenz der chthonischen Mächte im
attischen Drama, in: H. Hofmann-A. Harder (edd.), Fragmenta Dramatica. Beiträge zur Interpretation

der griechischen Tragikerfragmente und ihrer Wirkungsgeschichte (Göttingen 1991) 161-201. Su

Climeno vd. infra n. 72.

36 A. de Ridder, Fouilles d'Orchomène, «BCH» 19 (1895) 150-155; anche secondo Blackmann, le

postazioni per sei tripodi conservate nella roccia danno ancora l'idea dell'importanza del santua-
rio: D. Blackmann, Archeology in Greece, «AR» 45 (1998-1999) 55-56 (con fotografia del sito).

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



174 Francesca d'Alfonso

anche nel fatto che iltempio dista effettivamente ca. 1250 m. 7 stadi) dalla più
importante porta di Orcomeno (a nord-ovest), come affermava Pausania37. L'esi-

stenza di un Herakleion cosi vicino alle acque era probabilmente legata al mito
dell'inondazione délia città ad opera dell'eroe tebano, che andava venerato e

'ammansito'. Ciö che va rilevato è di nuovo la stretta contiguità dei luoghi cultua-

li con le acque, che doveva costituire un elemento distintivo di tutta l'area.

Il paesaggio orcomenio presentava dunque tutte le caratteristiche dei ter-
ritori carsici, ricchi di cavità sotterranee, spesso attraversati da corsi d'acqua
o, come nel caso del Copaide, occupati da laghi o paludi. Sulle rive del lago

Copaide sorgevano molti luoghi cultuali legati al contatto con la dimensione
ctonia, attraverso il medium dell'acqua, il più noto dei quali è l'antro di Trofo-
nio a Lebadea: A. Schachter ha parlato a tale proposito di un 'Cult-type', che si

esprimeva in una ricorrente associazione tra la dimensione mantica dei san-

tuari locali e l'acqua (fonti, grotte, lago)38.

2 Pindaro e Orcomeno

Nelle odi pindariche, all'interno di un linguaggio altamente stilizzato, si posso-
no individuare riferimenti al paesaggio del luogo in cui si è svolta la gara oppu-
re in cui si è celebrato il Kùpoç, o ancora in cui si svolsero i miti paradigmatici.
Accanto all'uso di espressioni deittiche che rimandano all'hic et nunc della

performance, si riscontrano descrizioni o più spesso accenni alia configurazione
geografica dei luoghi in cui tali feste venivano celebrate39. Pindaro visse in un
periodo in cui la potenza di Orcomeno era stata seriamente ridimensionata da

Tebe, sua mitica e storica nemica; sul piano religioso permanevano tuttavia ele-

menti identitari che permettevano una convivenza accettabile, e un ruolo di ri-
lievo era svolto soprattutto dai santuari di Poseidone a Onchesto e di Atena Ito-
nia a Cheronea40.

Il primo epinicio pindarico è di norma considerato la Pitica 10 (498 a. C.), ed

anche i carmi orcomeni appartengono alia prima fase della produzione del poeta

37 Blackmann, art. cit. (n. 36) 55-56.

38 A. Schachter, A Boeotian Cult Type, «BICS» 14 (1967) 1-16.

39 Di recente Christopher Eckerman ha riletto alcuni epinici pindarici destinati a celebrare Delfi
ed Olimpia, rawisando in essi una manipolazione dello spazio sacro in relazione aile finalité enco-
miastiche: si tratta di un «vicarious transport», secondo la definizione di N. Felson, che anche Eckerman

ritiene una costante degli epinici pindarici: C. Eckerman, The Landscape and Heritage ofPindar's

Olympia, «C1W» 107 (2013) 3-33; C. Eckerman, Pindar's Delphi, in: K. Gilhuly-N. Worman (ed.), Space,

Place, and Landscape in Ancient Greek Literature and Culture (Cambridge-New York 2014) 21-62; vd.
anche N. Felson, Vicarious Transport: Fictive Deixis in Pindar's Pythian Four, «HSPC» 99 (1999) 1-31.

40 Orcomeno minia nel II millennio aveva esercitato un'ampia egemonia non solo sulle città e i
santuari che sorgevano sulle rive del lago Copaide, ma anche su zone più interne. Sull'importanza di
Orcomeno e sulla sua secolare rivalità con Tebe vd. ora M.H. Hansen, Boiotia, in: M.H. Hansen-T.H. Nielsen

(edd.), An Inventory ofArchaic and Classical Poleis (Oxford 2004) 447^148; Schachter, art. cit. (n. 7).

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



Pindaro a Orcomeno 175

tebano (Pyth. 12: 490 a. C.; Ol. 14: 488 a. C.; per il fr. 333a Sn.-Maehl. non si hanno

indicazioni). L'ode che meglio rappresenta Orcomeno nelle sue tradizioni mitiche
e cultuali è di certo 1'Olimpica 14, composta probabilmente nel 488 a. C. per la

vittoria olimpica nello stadio di Asopico di Orcomeno. Un altro riferimento alia

polis è anche nella Pitica 12, in cui si rende omaggio alla qualità dei KciXapot del

lago Copaide, i migliori per la costruzione di sonori aoÀoi, e la città e il suo pae-
saggio tornano in un breve riferimento nella Istmica 1 e nel fr. 70 Sn.-Maehl. In-
fine a Pindaro è attribuito un brevissimo frammento citato nell'Etymologicum
Magnum (s.v. KiôaÀLa, S13 fr. 244 Sn.-Maehl.), in cui compare il nome di Acidalia,
eponima di una célébré fonte orcomenia legata al culto delle Cariti:

KiSaALcr olov Ki6aÀir|c; KpqviSoç É7TÀavf|0r|V' ék üivSapou1

XEÎpa KtSaALaç

Elç rqv XEÎpa a(TtaTLKf|v pi) 7roii|ar|ç ëk0àu|hv.

In entrambi i frammenti KtSaMa va corretto in 'AKiSaÀLa, come indicano il
riferimento alla fonte (KpqvLç) e il confronto con altre glosse affini, in cui si offre
anche un'etimologia del nome (Etym. M. s.v. ÄKt5aAlr| 48: ëativ 8è ôvopa Kpqvqc;'
ëaiLV Aklç ûklôoç, ôvopa KÛpiov Kai ék toutou AKiSaAoç Kai AKLôaÀtr|. Oütw
XoipoßoaKöq)41. Un Echecrate di Orcomeno è lodato in un carme attribuito a

Pindaro (fr. 333a Sn.-Maehl.), il cui testo è purtroppo troppo lacunoso per poterne

individuare il possibile contesto festivo.

In tutti i carmi in cui c'è un riferimento a Orcomeno la polis è la polis
dell'acqua e délia vegetazione paludosa. Se si eccettua il riferimento a Ergino
nell 'Olimpica 4 (w. 19-27a), privo di riferimenti territoriali proprio perché la
vicenda si svolgeva in un altro contesto (spedizione degli Argonauti)42, negli
altri casi Pindaro allude spesso aile particolarità territoriali che resero
Orcomeno famosa ma anche vulnerabile. Si tratta a volte di espressioni che sono
state banalizzate nella traduzione o ignorate nei commenti nella loro valenza
geografica, o ancora di riferimenti a figure mitiche (Eco) la cui presenza puô
trovare una plausibilità proprio se si fa attenzione al paesaggio del sacro.

41 Si tratta di un errore di scriptio continua: Th. Bergk, Poetae Lyrici Graeci (Leipzig "1878) fr.
244 (apparato). Cfr. anche Suida e Zonaras s.v. ÂKLSaÀict. Per il motivo délia «tenera mano» di Afro-
dite vd. e.g. Horn. II. 5,425 (XEÎpa àpcnf|v). ÂKiSaÀia è apparentato con una serie di nomi di fiumi o

fonti dalle particolari prerogative sacrali, tutti etimologicamente connessi a una radice *ak\ cosi

Aklç in Sicilia (Theocr. 1,69: AkiSoç iepôv ûSoip), presso le cui acque Demetra cercô la figlia Perse-

fone (Ov. Fasti 4,468: praeterit et ripas, herbifer Aci, tuas), o AkLSwv (AkLSciç) nell'Elide, che conflu-
iva nell'Anigro dalle acque mefitiche ma anche curative, presso la grotta delle Ninfe (Strab. 8,3,19;

Paus. 5,5,8; Ov. Met. 14,281-284): cfr. U.V. Wilamowitz-Moellendorf, Pindaros (Berlin 1922) 154 n. 1.

42 Sul riferimento a Eufemo, nato da Europa e Posidone, sulle rive del Cefiso (v. 46a-b), vd. infra
p. 21. Ergino è di nuovo citato nello schol. Pind. Paean 8,143ss. (B2 Rutherford), in relazione alla
consultazione dell'oracolo da parte dell'eroe che in tarda età era ancora privo di figli: I. Rutherford
(ed.), Pindar's Paeans. A Reading of the Fragments with a Survey of the Genre (Oxford 2001) 210-232,

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



176 Francesca d'Alfonso

2.1 L'Olimpica 14: le Cariti, l'acqua e le fonti

L'Olimpica 14 è l'unico carme a noi noto dedicato a un vincitore orcomenio43. In
esso l'acqua e le Cariti si fondono in un'unica lode44. Il carme ha una particolare
struttura contenutistica e metrica: più che a un epinicio appare simile a un inno

liturgico, perché è quasi completamente incentrato sulla lode delle Cariti orco-
menie, secondo le modalité stilistiche della poesia innodica (epiclesi, topografia
sacra, enumerazione delle apexai delle dee). Mancano una sezione mitica vera e

propria e la gnome, mentre la lode del vincitore è priva di riferimenti agonistici
precisi45. Anche sul piano metrico è costituita da uno schema AB, secondo quan-
to segnalavano gli scolii, e consiste in una struttura mista di metri eolici, senza

un ritorno strofico (ûnoÀeÀupéva)46. Anche questa particolarità metrica riman-
da al genere innodico e insieme si adatta al significato complessivo dell'ode, che,

anche se non era destinata ad essere eseguita durante una processione, doveva

richiamarne significativamente l'atmosfera47.

Nell'epinicio un ruolo centrale è svolto dalle Cariti, di cui si descrivono le

dperai e soprattutto i luoghi dove esse esercitano il proprio potere. Pindaro
sembra far loro percorrere un cammino singolare, che parte dalla polis beotica,
tocca i vertici dell'Olimpo e poi torna sulla terra per penetrare addirittura
nell'Ade, attraverso la figura di Eco. Le Cariti appaiono dunque nella loro di-
mensione olimpica e panellenica, ma anche nel loro rapporto preferenziale con
Orcomeno e il suo suggestivo paesaggio acquatico48. Pindaro le invoca come

ospvai (v. 8a; cfr. nôrvLa AyÀa'îa: v. 13), sottolineandone l'antica sacralità49.

43 L'Istmica 1 è dedicata a Erodoto, figlio di Asopodoro di origini orcomenie (cfr. v. 35). La datazione
è incerta ma è da collocare dopo il 475 a. C.: G.A. Privitera (ed.), Pindaro. Le Istmiche (Milano 1982) 9.

44 Cosi in particolare G. Norwood, Pindar (Berkeley-Los Angeles 1945) 100s.; R. Alden Smith,
Pindar's Ol. 14: A Literal and Literary Homecoming, «Hermes» 127 (1999) 257-262; G.F. Osmun,
Pindar: Olympian XIV, «CW» 61 (1967) 6-8.
45 Una risonanza gnomica potrebbero avere i w. 5-7, per la breve meditazione su cio che rende
grande la vita deU'uomo: devo questa indicazione a Christoph Riedweg.
46 L. Lomiento, Interpretazione metrica di Pindaro, 01.14, «QUCC» 60 (1998) 109-131.
47 Di una «atmosphere of procession» parla ora Eckerman, op. cit. (n. 39) 34. J.T. Kakridis soste-

neva che la performance si svolgesse dinanzi altempio delle Cariti: J.T. Kakridis, Die 14. Olympische
Ode. Ein Beitrag zum Problem der Religiosität Pindars, «Serta Philologia Aenipontana» 3 (1979) 144.
48 In onore delle Cariti erano celebrati a Orcomeno i Charitesia, ma la documentazione epigra-
fica risale solo al II sec. a. C.: si trattava di agoni musicali e poetici, che prevedevano probabilmen-
te anche competizioni orchestiche (cfr. i Museia di Tespie) e gare atletiche (LG II2 3160): cosi A. Manieri,
Agoni musicali in Beozia: gare di 'epinici' nel I sec. a. C., in: M. Vetta-C. Catenacci (edd.), I luoghi e la
poesia nella Grecia antica (Alessandria 2006) 345-352. È possibile che manifestazioni a carattere
agonale avessero luogo già nel III sec.: S. Barbantani, Competizioni poetiche tespiesi e mecenatismo
tolemaico: un gemellaggio tra l'antica e la nuova sede delle Muse nella seconda metà del III secolo a.
C. Ipotesi su SH 959, «Lexis» 18 (2000) 164. Più discussa è l'intitolazione degli Homoloia, probabilmente
una competizione minore: J. Robert-L. Robert, Bulletin épigraphique, «REG» 87 (1974) 229-230.
49 U. v. Wilamowitz-Moellendorf, Griechische Tragoedien, II (Berlin 1901) 220. Eepvôç, in rela-
zione agli dèi e ai luoghi sacri, significa «'venerable', qui inspire un respect religieux mêlé de crainte»:

Chantraine, DELG s.v. oeßopai.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



Pindaro a Orcomeno 177

Si trattava di un culto molto antico che si faceva risalire a Eteocle, nipote
di Atamante, che per primo venerd le dèe nella forma di tre pietre cadute dal
cielo (Paus. 9,38,1). Il culto della pietra aniconica aveva origini antichissime,
probabilmente di derivazione semitica, ed era ampiamente diffuso in tutto il
Mediterraneo: si trattava spesso di meteoriti, come nel caso delle pietre di
Orcomeno, assimilabili al betilo, spesso infisse verticalmente nel terreno50. L'an-
tico culto aniconico si legava alia tradizionale relazione delle Cariti con l'ac-

qua, che apparteneva alle origini del culto, risalenti all'Età del Bronzo.
Divinité legate alia vegetazione, probabilmente assimilate alle Ninfe, le Cariti
furono rappresentate o in coppia o in triadi, spesso in atteggiamento danzan-
te51. A Orcomeno erano tre, numéro che ricorre nelle fonti più antiche (Hes.
Th. 907ss.) e che appare proprio della dimensione mitica beotica52.

La danza era un elemento costitutivo del rapporto tra le Cariti e Orcomeno,

tanto che Polluce forniva una paretimologia del toponimo facendo riferi-
mento alia öpxnou; e citando al riguardo un frammento di Euforione (91 van
Groningen 87 Powell: Opxopevov Xapiteaaiv àtpapéaiv ôpxnôévra)53. È noto
come proprio in relazione al bagno e all'acqua delle fonti già da Omero le
Cariti venissero associate ad Afrodite, alia quale apparivano subordinate (Elom.
Od. 8,362-366; h.h. S,60-63), anche se tra le loro prerogative esisteva una sorta
di interscambiabilità, di cui restano tracce negli epiteti cultuali (Xdpiç
'HYepovq ad Atene 'Hyepövri epiteto di Afrodite; Xùptç moglie di Efesto, etc.)54.

50 In uno scolio pindarico si ricorda come Pindaro fosse stato spinto a consacrare un altare a Era

a causa di una immagine di pietra (üyaApa ALGlvov) caduta dal cielo ai suoi piedi (schol. Pind. Pyth.
3,137b): M. Osanna, Santuari e Culti dell'Acaia antica (Napoli 1986) ISSss. Anche a Tespie esisteva una
immagine antichissima di Eros deflnita da Pausania dpyôç AiOoç («pietra non lavorata»: 9,27,1).

51 Significativo che la xbptç («grazia, bellezza») venisse assimilata già da Omero a un liquido
che viene versato: M. Rocchi, Contributi alio studio delle Charités (I), «Studii clasice» 18 (1979) 7-10;
B. Breitenberger, Aphrodite and Eros. The Development ofErotic Mythology in Early Greek Poetry
and Cult (Oxford-New York 2007) 107. Per le danze cfr. Horn. Od. 18,193s.; h. h. 3,194s.; Cypria F 5

West: A. Lo Schiavo, Charités. Il segno della distinzione (Napoli 1993) 43 e n. 35.

52 Tre le Cariti secondo Esiodo (Th. 907ss.: Aglaia, Eufrosine, e Talia, flglie di Zeus e dell'oceani-
na Eurinome), tre le Prassidiche, affini alle Erinni, rappresentate come 'teste' senza corpo ad Alal-
comene presso la fonte Tilfusia: per tutti i testimonia si rimanda a Schachter, op. cit. (n. 22) 111-
114; A. Schachter, Cults ofBoiotia. 3. Potnia to Zeus. Cults ofDeities Unspecified by Name (London
1994) 5-6. Anche Afrodite era venerata con una triplice epiclesi a Tebe (Urania, Pandemos, Apo-
strophia: Paus. 9,16,3). Sull'importanza delle triadi in Beozia: V. Pirenne-Delforge, L'Aphrodite grecque:

Contribution à l'étude de ses cultes et de sa personnalité dans le panthéon archaïque et classique

(Athènes-Liège 1994) 200-201, 278-281.
53 Un simile gioco di parole è in Nonn. Dion. 24,261: ob xopôv ùpxnaavTO xopitiSeç'Opxopevoto.
Sul nome della polis COpxopevôç/Epxopevoç) vd. infra p. 24.

54 Afrodite 'Hyepovrp cfr. IG II2, 2798; Hesych. s.v. "Hyepôvri; per Hyepovq nome di una delle
Cariti vd. Paus. 9,35,2. Per Xdptç moglie di Efesto vd. Horn. II. 18,382s.; in Horn. Od. 8,319 Afrodite è,

corne di consueto, sposa di Efesto: Breitenberger, op. cit. (n. 51) 107-115. Per il culto delle due Cariti

(Cleta e Faenna) a Sparta (Paus. 9,35,1) vd. Moggi-Osanna, op. cit. (n. 15) 400.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



178 Francesca d'Alfonso

Pur essendo di norma collegate alia luce e alia gioia, esse manifestavano
a volte un'ambivalenza nell'ambito mitico-rituale. In Arcadia le Erinni e le

Cariti erano associate in una singolare polarità (le Nere/le Bianche), in un rito
che si faceva risalire al cammino espiatorio di Oreste nella regione (Paus.

8,34,1-3). A Paro le Cariti venivano celebrate in un rituale funebre, senza mu-
sica e fiori, in ricordo dell'annuncio a Minosse délia morte del figlio Androgeo,
awenuto durante un sacrificio in onore delle dèe ([Apoll.] Bibl. 3,15,7)55. Non
si trattava propriamente di un lato oscuro ma dell'esistenza di una Charis che,

conservando i propri tratti beneflci, creava una relazione tra il mondo dei vi-
venti e quello dei morti, per cui, come nelYEdipo a Colono di Sofocle (1751-
1753), la xàpiç n xöovla diveniva motivo di consolazione per il re defunto e

vietava il lamento (jiausre 0pqvwv)55.

L'incipit dell'ode dà il tono a tutto il carme: le Cariti hanno ottenuto in
sorte le acque del Ceflso e abitano il suolo sacro dai bei puledri, per i quali
Orcomeno era célébré (w. 1-5)57:

Kacpiauov ùôâiwv Àaxoîaai
a'LTE VaÎETS KCIÀÀL7TCOÀOV ËSpaV,

(I) Àinapâç âoLSipot ßaatXEtciL

XàpiTEç'EpxopEvoû,
naÀaiYÔvwv Mtvuàv ÉnlaKortot,

5 KÀÛT', EUE! EÛxopai'

Voi che otteneste in sorte le acque del Cefiso

e abitate un suolo dai bei puledri,
o Cariti celebrate nei canti,

regine délia fulgida Ercomeno,
custodi dei Minii d'antica proie,
datemi ascolto, vi prego;
(trad. B. Gentili)58

Nel carme pindarico si insiste sul fatto che le Cariti non sono solo legate generi-
camente all'acqua, ma hanno ricevuto come loro sacra sede proprio le acque del

55 Le Cariti erano associate spesso con divinità ctonie (Hermes, Gaia, Demetra, Posidone): EW.

Hamdorf, Griechische Kultpersonifikationen der vorhellenistischen Zeit (Mainz 1964) 45^16. Sull'am-
bivalenza delle Cariti: C. Darbo-Peschanski, La folie pour un regard. Oreste et les divinités de

l'échange (Érinyes, Euménides, Charités), «Métis» 4 (2006) 13-28.

56 M. Rocchi, Contributi al culto delle Charités (II), «Studii clasice» 19 (1980) 24-25.

57 Orcomeno era célébré per i suoi cavalli sin dall'antichità, come indica anche il nome délia pia-
nura Hippia a sud délia polis. Cfr. 8ioji;iiutoc; (Pind. fr. 333a, 9 Sn.-Maehl.). Nell'epitafio délia tomba di
Esiodo a Orcomeno, riportato tra gli altri da Pausania (9,38,4), i Minii sono definiti «domatori di cavalli»

(rrÀri^inTiuv yô Mivuùv); non lontano da Onchesto veniva venerato Eracle Hippodetes («che lega i
cavalli»), in ricordo délia vittoria dell'eroe tebano contro gli Orcomenii (Paus. 9,26,1).

58 La sistemazione del testo e la traduzione sono di Bruno Gentili, in B. Gentili-C. Catenacci-P.

Giannini-L. Lomiento (edd.), Pindaro. Le Olimpiche (Milano 2013) 348-351.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



Pindaro a Orcomeno 179

Ceflso. Come affermava U. v. Wilamowitz, «Pindar kennt die Gegend Hier ist

alles ein Gebet an die Chariten, und das ist nicht nur durch den Ort geboten,
sondern kommt ihm von Herzen»59. Questo legame è ulteriormente rafforzato
dal verbo vaiw, verbo che torna in un altro epinicio pindarico riferito a Orcomeno,

a proposito delle celebri canne (KÙÀapoi) che sorgevano nel lago Copaide,
nelle immediate vicinanze délia polis60. Le Cariti di Orcomeno sono citate anche

in un altro carme pindarico, in cui vengono lodati contestualmente Apollo ed

Echecrate, figlio di Pythanghelos (fr. 333a Sn.-Maehl.)61. Nel testo, molto lacuno-

so, si fa riferimento a un banchetto sacrificale (Sairi: v. 9) e a una corona
(öiEipcivwpa: v. 9), nell'ambito di un rito apollineo molto probabilmente svoltosi
a Orcomeno, vista la contestuale lode delle Cariti (w. 11-16)62. Anche nell'OZimpi-
ca 14, compare un'analoga associazione tra i banchetti sacriflcali (ôatraç: v. 9a),

le Cariti orcomenie e Apollo (v. II)63.

Uno dei punti più controversi dell'ode è il suo explicit, in cui viene presen-
tata Eco, incaricata di annunciare la vittoria di Asopico al padre defunto Cleo-

damo (w. 20-24a):

20 [...]. (JEÀavTELXÉa vOv Sôpov
21 4>EpcsEcpôva<; ËÀ9', Axoî,
21a/22 TTciTpL kàutùv cpépoid ày-

yEÀiav, KAeôSapov ötpp' LSoTa', ul-
àv EÏJTpç oil ol véav

KÔÀnoLç nap' eùSôÇolo niaaç
24 éaxEipàvtjae KuStpwv ùéBÀtov

24a jiTEpoîaixaimv.

Ora, Eco, va' nella casa di Persefone
dalle nere mura
recando al padre l'annuncio di gloria,

59 Wilamowitz-Moellendorf, op. cit. (n. 41) 151.

60 In questo caso sono proprio le canne ad abitare (vatoim) presso la polis (Pind. Pyth. 12,26).

61 Si tratta di un testo tràdito da PLouvre E 7734+7733 e pubblicato da Fr. Blass nel 1877, attri-
buito dubie a Pindaro (fr. 333a Sn.-Maehl.): Fr. Blass, Zu den griechischen Lyrikern. I. Neue Fragmente

des Pindar, «RhM» 32 (1877) 450^158; 462.

62 Si è ipotizzato con buoni argomenti che Echecrate sia da identificare con il pàvriç del santuario

diTegira nel V sec. a. C. (Plut. Pel. 16): cost Bergk, op. cit. (n. 41) 716. Oltre a una dubbia lettura del nome
di Eurinome (v. 12), va segnalato come epiteto delle dee la congettura di G.B. D'Alessio, che intégra Ka]

ipioaiaç al v. 13: G.B. D'Alessio, «Tragli dèi ad Apollo, e tragli uomini ad Echecrate». P. Louvre E 7734 +

7733 (Pind. fr. dub. 333 S. -M.), in: M. Cannatà Fera-S. Grandolini (edd.), Poesia e Religione in Grecia.

Studi in onore di G. Aurelio Privitera (Napoli 2000) 247-250 (con approfondita rilettura del testo).

63 Nel fr. 333d Sn.-Maehl., ancora più lacunoso, che appartiene probabilmente alla stessa ode,

va segnalato al v. 22 l'aggettivo nàvvuxog, perché una navvuxiç in onore delle Cariti prevedevano i
Charisia (Eust. ad Od. 2,175), probabilmente una festa con connotazioni misteriche affine a quella
che si svolgeva ad Atene (Paus. 9,35,3): O. Kern, Charisia, RE III 2 (1899) 2145-2146; Escher, art. cit.

(n. 29) 2153; B. MacLachlan, The Age ofGrace: Charis in Early Greek Poetry (Princeton 1993) 47. Per
i Charitesia vd. supra n. 48.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



180 Francesca d'Alfonso

perché vedendo Cleodamo

tu gli dica del figlio, che

nelle valli famose di Pisa

gli ha incoronato la giovane chioma
con l'ali dei celebri agoni.
(trad. B. Gentili)

La strada tra l'Olimpo e le buie case di Persefone è percorsa sotto l'auspicio del-
le Cariti. Persefone e Demetra appartenevano alle tradizioni cultuali di Orcome-

no, perché Minia era detto padre di una Persefone e un riferimento a Kore è ri-
conoscibile in un fr. délia Miniade (F 8* W.)64:

ri [Sè pe]TÙ ipBipévoiai noÀu[À]iaTr| ßaaiAeta

[Ma] lei tra i morti, la Regina molto invocata

L'associazione delle Cariti con Demetra o Persefone non è un unicum: in un coro
dell'Flena euripidea (1301-1368), Zeus manda le Cariti, le Muse (1341-1345) e

infine Afrodite a placare il dolore lacérante di Demetra e le tristi conseguenze
del suo lutto sulla terra isterilita (1346—13 5 2)65. Un'altra associazione esplicita
tra le Cariti e Persefone è présente in un Inno Orflco (43,7-8) in cui xopoi kûkàlol
delle Cariti e delle Moire fanno risalire Persefone dall'Ade66:

riviKa MoIpciL Taùiriv (seil. Ilepaecpôvnv)
Kai XdpiiEÇ kukALoiol xopoïc; ttpoç cpwç avaytoaL.

quando le Moire
e le Cariti la fanno risalire alla luce con danze circolari.

Appare evidente dunque che il rapporto tra le Cariti e il mondo infero non pre-
suppone una loro natura ctonia, perché le dèe sono sempre associate alla luce e

alla gioia che intendono assicurare sulla terra e anche, in particolari circostanze,

negli inferi (cfr. la xùptç n xöovia di Soph. OC 1751-1753). Nell'epinicio è Eco ad

avere l'incarico di scendere nelle case di Persefone per annunciare la vittoria di

64 Sulla presenza di Persefone nei culti orcomenii vd. L. Breglia Pulci Doria, Miti di Demetra e

storia beotica, «DHA» 12 (1986) 232. Deila Miniade si sa molto poco ma il poema era probabilmente
legato alla storia mitica dei Minii orcomeni: i pochi frammenti che si conservano fanno riferimento
alla discesa di Teseo e Piritoo nell'Ade per rapire Persefone e all'incontro con Melagro (Minyas FF 5 e

7* W.): A. Debiasi, Orcomeno, Ascra e l'epopea regionale 'minore', in: E. Cingano (ed.), Tra panellenismo
e tradizioni locali: generi poetici e storiografla (Alessandria 2010) 266-279 (con ampia bibliografia).
65 La descrizione rifletteva probabilmente alcune fasi iniziali del rito eleusino, in cui la musica

aveva un carattere concitato e gli strumenti che accompagnavano il rito erano gli auloi, i timpani e

i cimbali. Sui caratteri orfici dell'inno: L. Malten.Altorphische Demetersage, «ARW» 12 (1909) 417ss.

66 G. Ricciardelli (ed.), Inni orfici (Milano 2000) 118-119 e 404. Le Cariti sono nominate insieme
a Hermes in un'iscrizione eleusina iCIA 1,5): Malten, op. cit. (n. 65) 421 e n. 4.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



Pindaro a Orcomeno 181

Asopico a Olimpia. Sin dalla critica antica Eco è stata intesa come personificazio-
ne della Fama (schol. Pind. Ol. 14,28a), senza alcun riferimento alia ninfa, che

apparterrebbe a uno stadio mitopoietico successivo67. In particolare, in Pindaro
Eco assolverebbe lo stesso ruolo di AyyEÀia nelYOlimpica 8 (v. 82), personifica-
zione della potenza del canto che pénétra fin negli inferi, per annunciare la vit-
toria del laudandus anche agli avi defunti68.

Tuttavia esistono degli elementi che a mio awiso rendono insoddisfacen-
te la semplice equiparazione Eco-Fama e che al contrario indirizzano verso
una diversa ipotesi, più coerente con la personalità della ninfa e con il ruolo
svolto nell'ode orcomenia. Va notato in primo luogo che Eco sembra avere
neU'epinicio un'individualità più forte: ai vv. 20-22 è esortata a discendere nel

regno di Persefone (peÀavTEixéa vûv Söpov I «hepaecpovaq ëÀ0'), a individuare
Cleodamo (iSoIa') e infine a parlargli (ELJipq), annunciando la vittoria del figlio.
A differenza di AyyeMa nell'Ol. 8, voce che annuncia la vittoria, in questo caso

Eco si rivela vera e propria 'persona', che scende a cercare e a riconoscere il
defunto (ISoIoa).

In Pindaro Eco è dunque messaggera del canto epinicio, la cui funzione
celebrativa e consolatrice è estesa al padre defunto di Asopico. La sua discesa

negli inferi risulta solo apparentemente anomala: già Ch. Segal aveva suggeri-
to di vedere in lei un demone locale che scende dalla terra agli Inferi, per
portare un annuncio ai morti69. Ma il particolare rapporto con il mondo infero
pub essere ulteriormente precisato. Secondo un'iscrizione ateniese il 14 Boe-

dromion, il giorno precedente i Grandi Misteri, efebi armati partivano da Ate-

ne per incontrare la processione che proveniva da Eleusi in un luogo intitolato
a Eco (péxpL rfjq 'Hxoùç: IG II21011: una statua o un altare?), presso le rive di
Cefiso70. È noto inoltre che una fase del rito eleusino prevedeva che lo ierofan-

67 Per una sintesi delle diverse ipotesi: L. Athanassaki, A Divine Audience for the Celebration of
Asopichus' Victory in Pindar's Fourtheenth Olympian Ode, in: G.W. Bakewell-J.P. Sickinger (edd.),
Gestures. Essays in Ancient History, Literature, and Philosophy Presented to Alan L. Boegehol (Oxford
2003)7-9.
68 G.F. Gianotti, Per una poetica pindarica (Torino 1975) 74 e n. 121; A.M. Miller, THALIA ERASI-

MOLPOS: Consolation in Pindar's Fourteenth Olympian, «TAPA» 107 (1977) 225-234. È certo che per
Pindaro anche i morti godono delle dperai dei congiunti viventi, ascoltando le lodi dei canti: cosi

nella Pitica 5 i re «con cuore di defunti (xOovta cppevi) ascoltano (ùxoùovti) la grande virtù irrorata di
molle rugiada e di libami di inni trionfali (w. 98 ss.). Cfr. anche Pind. Pyth. 4,186-187; Nem. 4,85ss.

69 Ch. Segal faceva notare come anche nell'OL 8 il ruolo di AyyeAia non fosse cosi generico, perché
è detta figlia di Hermes, con il quale condivide in questo caso «the god's funeral role»: Ch. Segal,

Messages to the Underworld: an Aspect ofPoetic Immortalization in Pindar, «AJPh» 106 (1985) 210.

70 F. Lenormant, Monographie de la voie sacrée éleusinienne, de ses monuments et de ses souvenirs

(Paris 1864) 279-285; G.E. Mylonas, Eleusis and the Eleusinian Mysteries (Princeton 1961) 246;

N.D. Robertson, The Two Processions to Eleusis and the Program of the Mysteries, «AJPh» 119 (1998)

552-553.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



182 Francesca d'Alfonso

te facesse risuonare il gong (hxelov), per evocare Kore producendo una sorta
di eco, dalle probabili valenze apotropaiche nei confronti degli spiriti inferi71.

A Ermione Eco era legata a Demetra Ctonia, in un contesto dalle evidenti
connotazioni infere (Paus. 2,35,4-5). Il tempio della dea si trovava vicino a

quello di Ade/Climeno e ai xwpia di Climeno, di Plutone e della palude Acheru-
sia72. Come afferma L. Breglia, si trattava di «uno spazio di tipo 'Ploutonion',
caratterizzato da presenza di Eracle, passaggio al mondo infero, [...] culto di

una Demetra legata alle sorgenti calde»73. II luogo presentava inoltre una vo-
ragine (yffc X00ha: Paus. 2,35,9-10), dalla quale si diceva che Eracle avesse

portato fuori dagli inferi Cerbero, e proprio alla destra del santuario di Demetra

Ctonia c'era il portico di Eco, dove la voce risuonava per tre volte (Paus.

2,35,10)74. La contiguità della arod di Eco con questa area legata al passaggio
nel mondo infero è certo significativa e difficilmente puö essere considerata

una semplice casualità.
Come a Ermione, anche a Orcomeno il paesaggio del sacro con le sue vora-

gini e l'acqua paludosa rappresentava un luogo di passaggio75. Tuttavia anche

71 Apoll. 244 F 110b FGrHist schol. Theocr. 2,35-36. Anche la tradizione che faceva di Eco la
madré di ïambe rimandava a un rapporto con Demetra e con le fasi principali del mito eleusino. Va

aggiunto che secondo una paretimologia antica anche l'epiclesi Axala di Demetra andava legata

all'fjxoç prodotto dai cembali e dai tamburi durante la ricerca di Kore (schol. Aristoph. Acharn.

708a; 708c). Altre fonti spiegavano l'epiteto come un riferimento al dolore (ôxoç) sofferto dalla dèa

(Plut, de Is. 378e; Hesych. s.v. Axaia): V. Suys, Le culte de Demeter Achaia en Béotie. État actuel des

connaissances, «AC1» 63 (1994) 1-20.

72 Climeno è sposo di Persefone/Kore anche in Laso di Ermione (fr. 1 Privitera 702 PMG; cfr.
Call. Hec. fr. 285 Pf.): M. Giuseppetti, Miti e culti tra Attica e Argolide nell'Ecale di Callimaco, in: A.

Martina et alii (edd.), Callimachea II. Seconda Giornata di Studi su Callimaco (Roma, 12 maggio
2005) (Roma 2012) 144-145. Climeno è anche il nome di un re di Orcomeno, padre di Ergino, la cui
uccisione a opera di alcuni tebani durante una festa Onchesto scatenerà una lunga guerra tra le

due città: sul significato eufemistico di Climeno (~Ade): J. Fontenrose, Python. A Study of Delphic

Myth and Its Origins (Berkeley-Los Angeles-London 1959) 479.

73 L. Breglia Pulci Doria, Falce di Demetra, falce per Demetra, in: N. Parise (ed.), Bernhard Laum.

Origine della moneta e teoria del sacrificio (Roma 1997) 47. A Ermione si celebravano feste dal probabile
carattere iniziatico, gli Chtonia: vd. ora L. Pauscello, Demeter and Dionysus in the Sixth-Century Argolid:
Lasos of Hermione, the Cult of Demeter Chthonia, and the Origins ofDithyramb, in: B. Kowalzig-P.
Wilson (edd.), Dithyramb in Context (Oxford 2013) 80-88. Anche a Olimpia fu costruito nel IV sec.

un portico detto di Eco, perché la voce vi risuonava per sette volte (Paus. 5,21,17; cfr. Plut, de garrul.
S02d; Luc. Peregr. 40; etc.).

74 Secondo Strabone (8,6,12), gli abitanti di Ermione beneficiavano di una veloce discesa (KaraßciaLc;)

nel mondo infero, senza l'obbligo di pagare l'obolo (vaûÀov): Giuseppetti, art. cit. (n. 72) 140s.

75 A tale proposito è interessante notare come anche nella regione orcomenia fosse individuato
il punto in cui Eracle usci dall'Ade insieme a Cerbero, in un luogo dove si venerava Eracle Xapotj).

II santuario era collocato da Pausania sul monte Lafistio a ca. 3,750 km. (20 stadi) da Coronea non
lontano da Orcomeno (9,34,5-6): Moggi-Osanna, op. cit. (n. 15) 413. Xapotj) (cfr. xaponôç «dallo

sguardo brillante»), Xdpuv, Xdpiç, cosi come la città di Xaipùveia, rimandano etimologicamente al
verbo xcdpw (Chantraine, DELG s.v.), di cui è attestato l'uso antifrastico: da notare che Aglaia (la
Carite?) è in Horn. II. 2,671s. la sposa di Charops (~ Caron) e madre di Nireo, signore di Sime: cfr.

Fontenrose, op. cit. (n. 72) 477ss.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



Pindaro a Orcomeno 183

in questo caso Eco appartiene solo parzialmente al mondo infero, perché la sua
funzione a Eleusi come anche a Ermione era probabilmente di natura apotro-
paica76. NeU'epinicio pindarico, la discesa di Eco negli inferi non viola dunque
l'atmosfera gioiosa propria delle Cariti, ma contribuisce ad allargare il campo
d'azione delle dèe, capaci di portare la xàpiç del canto dall'Olimpo fino alle

buie dimore di Persefone. La presenza di Eco, come negli altri esempi sopra
riportati, è in qualche modo 'determinata' dal paesaggio, dalle grotte e dalle
cavità che naturalisticamente creano l'eco, e questa considerazione va tenuta

présente anche anche quando si prende in considerazione YOlimpica 14.

Quello che a mio awiso è importante notare è quanto tale descrizione,
dall'andamento quasi catabatico, risentisse delle peculiarità del luogo, e in parti-
colare dello stretto rapporto tra le Cariti e il Cefiso, presso le cui acque sorgevano
anche altri luoghi cultuali legati forse ai culti demetriaci. Paesaggio e luoghi cul-

tuali si saldavano nelle tradizioni sacre, di cui restano tracce nella particolare
localizzazione di altri spazi sacri legati al più importante culto delle Cariti (il
santuario periurbano di Eurinome e il rock sanctuary di Eracle): Si trattava di
templi o santuari limitrofi all'acqua, ai quali si giungeva percorrendo un cammi-

no in discesa, di cui ancora oggi si possono osservare le tracce (vd. fig. 1).

Fig. 1: Gradini scavati nella roccia alle pendici nord-orientali dell'Akontion.
(fotografia dell'autore)

76 Eco è ulteriormente legata all'acqua e a Orcomeno perché, come è noto, l'amato Narciso era

figlio del flume Cefiso.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



184 Francesca d'Alfonso

2.2 La vegetazione e le cavità carsiche: KacpioiSoq év teijevei
(Pind. Pyth. 12,26-27; fr. 70 M.) e xôv Mivüa... yuxöv (Pind. Isthm. 1,56)

Altri versi pindarici contribuiscono a rappresentare in modo icastico la sovrab-

bondanza di acque del territorio orcomenio: in essi il paesaggio sembra acquisire
il ruolo di vero e proprio protagonista tanto da essere sottoposto a una sorta di
personificazione. Tali descrizioni, inserite a volte in odi solo marginalmente legate

a Orcomeno, si configurano come ulteriori tasselli per comprendere 1 'Olimpica 14,

in cui l'acqua, le Cariti e il beneflco rapporto con il mondo sotterraneo appaiono
cosi strettamente legati.

In primo luogo va preso in considerazione il fr. 70 Sn.-Maehl. *249b

Sn.-Maehl.), citato in un commentario di Ammonio a Horn. II. 21,195 (P.Oxy.

221) a proposito del ruolo cosmico di Acheloo vs Oceano77. Tra le varie posizio-
ni al riguardo viene citata quella di Seleuco che portava a sostegno della propria

ipotesi (Acheloo Oceano) un frammento di Pindaro78:

Toûto Sè ép<paLve[L]v Kai niv5apov, ÀéyovTa tov aùÀr|TiKÔv K[à]Àapov ÂxeÀûio[u],
àvii [to]0 OSaxolc; ]

jipôaOa pèv ïç Axeàwlou [t]ov aoiSloraliov
EùpcjTTLa Kpâva MéÀ[a]v[ô]ç te 7i[OT]apo0 '

poai rpécpov KàXapo[v

Questo lo dimostra anche Pindaro quando dice che la canna auletica (seil nasce)
dalle fonti di Acheloo, invece che dall'acqua:

Un tempo la forza di Acheloo
alla fonte Europa e le correnti del flume Mêlas
nutrivano la musicalissima canna.

Nel frammento Pindaro insiste sulla prépondérante presenza delle acque nell'area

orcomenia, che garantisce la ricca vegetazione palustre e la crescita dei «musi-

calissimi calami»79. Il testo è stato oggetto di diverse interpretazioni rispetto
all'editio princeps80: un punto ancora controverso riguarda la lettura di EupconLa

77 II commentatore riportava i diversi giudizi degli antichi sul potere di Acheloo, origine di

tutte le acque, rispetto a quello di Oceano: G.B. D'Alessio, Textual Fluctuations and Cosmic Streams:

Ocean and Acheloios, «JHS» 124 (2004) 16-37. II fr. è stato collocato tra i Peani in base alla testimo-
nianza di schol. Pind. Pyth. 12,44a.

78 D. Loscalzo, Pindaro e la canna auletica della palude Copaide, «QUCC» 33 (1989) 21s.

79 Difficile individuare il contesto della citazione: l'awerbio npôaOa sembra collocare nel pas-
sato il ruolo di Acheloo, tanto che si è supposto un riferimento alla sconfitta del dio fluviale ad

opera di Eracle (.schol. AB Horn, II. 21,194): A. Turyn, Pindari Carmina cum Fragmentis (Oxonii
21952) ad fr. 71.

so B.P. Grenfell-A.S. Hunt, The Oxyrhynchus Papyri II (London 1899) S2-8S: per una ricostruzio-
ne attenta delle diverse letture Loscalzo, art. cit. (n. 78).

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



Pindaro a Orcomeno 185

Kpava (nominativo) che andrebbe intesa come apposizione di tç A/bAwlou, e

dunque non far riferimento a una fonte vera e propria présente sulle pendici
settentrionali dell'Akontion dove sgorga il Mêlas81. Il significato complessivo dei

versi verterebbe in tal modo sul riferimento a un tempo (rtpoaOa) in cui la forza
delle acque (i.e. di Acheloo) irrorava le regioni occidentali (Europa) e produceva
ricca vegetazione presso il Mêlas82.

In realtà non si puö escludere che il nome fosse quello di una fonte dell'A-
kontion: già Wilamowitz riteneva di intervenire sul testo e di leggere Eiipomig

xpava, facendo notare come i versi pindarici si conciliassero perfettamente
con le descrizioni del luogo fatte dagli antichi83. Si tratta in particolare delle
testimonianze di Plutarco (Sulla 20) e di Teofrasto (HP 4,11,8), che insistevano
sulla ricchezza delle acque sorgive sul versante settentrionale dell'Akontion84.

Inoltre esisteva un'antica relazione mitica tra Europa, figlia di Tizio, e

Orcomeno, cui fa riferimento proprio Pindaro (Pyth. 4,46), 11 dove descrive la nasci-

ta di Eufemo argonauta, che Europa unitasi a Posidone generö sulle rive del
Cefiso (tôv not Eùptona Tituoû Ouycrrnp tIktb Kacpiaoû nap' ôxOaiç)85.

Ma un'ulteriore testimonianza rende verosimile l'esistenza di una fonte di
taie nome: secondo una tradizione di probabile origine beotica il nome délia
madré di Tizio era Elara/Alara, figlia di Orcomeno. La notizia era riportata da

diverse fonti (Pherec. 3 F 55 FGrHist schol. Apoll. Rh. 1,762; [Apoll.] Bibl.
1,4,1; schol. Horn. Od. 7,324; Eust. ad Od. 1,278), cui vanno aggiunte le testimonianze

poetiche più antiche citate in una glossa dell'ftym. M. (s.v.): Esiodo (fr.
78 W.: EiAapiôqç), Pindaro (fr. 294 Sn.-Maehl.: AAépaç uiöv) e Simonide (560

PMG: 'EAàpaç yEVEà)86.

81 Cosi Turyn, op. cit. (n. 79) 287; Loscalzo, art. cit. (n. 78) 24 (Acheloo come «fonte di altri corsi

d'acqua»).
82 Contro l'ipotesi che Europa sia il nome di una fonte orcomenia si è invocata la mancanza di
altri raffronti e un non decisivo confronto con un verso callimacheo (fr. 630 Pf.), in cui si cita una
fonte Europa presso Dodona (Kpqvéwv t' Eùpcânq pLtryopevuv ékcitôv, «[delle?] cento fonti che si

mescolano con Europa»: trad. G.B. D'Alessio).
83 U.v. Wilamowitz-Moellendorf, Ree. The Oxyrynchos Papyri II, «GGA» 162 (1900) 43-44. Anche

in Esiodo Europa è il nome di una fonte, figlia di Oceano e Teti (.Th. 357): M.L. West (ed.), Hesiod.

Theogony (Oxford 1966) ad loc., che fa riferimento anche a Europos, nome di un fiume tessalo.

84 Vd. supra p. 3.

85 Wilamowitz-Moellendorf, art. cit. (n. 83) 43^4; P. Chuvin, Un éloge paradoxal de Paulos dans

la douzième Pythique à Midas d'Agrigente, aulète, 490 av. J.-C., in: L. Dubois (ed.), Poésie et lyrique
antiques (Villeneuve-d'Ascq 1995) 124. Sulle caratteristiche ctonie di Europa e del figlio Eufemo:

Fontenrose, op. cit. (n. 72) 482.

86 Va segnalata anche la proposta di A. Turyn di leggere il nome dell'eroina al v. 3 del Peana 13

(fr. 52n (b) Sn.-Maehl.) (AJÀépaç [uiöv, con riferimento a Tizio, probabilmente il cp]épTCiTOç

dvOpùnuv (p[ùaiv del v. 5: Turyn, op. cit. (n. 79) 281 adnot.; sulla validité délia congettura vd. ora il
riesame autoptico del papiro di G.B. D'Alessio, Su di un papiro berlinese di lirica corale (P. Berol. inv.

13411 Pind.fr. S2NS.M.), «ZPE» 126 (1999) 22-24; Rutherford, op. cit. (n. 42) 420 (S 5: apparato).

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



186 Francesca d'Alfonso

Piridaro conosceva dunque tradizioni beotiche che associavano la genea-
logia di Tizio a Orcomeno attraverso il nome di due figure femminili (Elara,

Europa). Elara/Alara, figlia di Orcomeno, era una figura dalle connotazioni
ctonie, perché, amata da Zeus, fu nascosta dal dio nelle viscere della terra per
timore dell'ira di Era, dove generö Tizio, chiamato per questo anche Ecuf|ïoç87.

II legame tra Europa e l'elemento acquatico è assodato, ma anche nel caso di
Elara alcune paretimologie creavano una singolare relazione tra l'antroponi-
mo e la vegetazione palustre e le canne auletiche. In una glossa di Esichio (s.v.

éÀàpai) il termine era associato con l'accordatura dell'auios (xà év xw aùÀÇ)

xgjv ôopàxwv àppoÇôpeva), e Fr. Bechtel suggeriva al riguardo che il nome
dell'eroina potesse essere simile a quello di Aptiu^ (Ampice e «benda, cerchio-
ne») o di TeÀapcjv (Telamone e «benda»)88- Si tratta di un'associazione sugge-
stiva, tanto più in relazione all'origine orcomenia di Elara e al rapporto con il
paesaggio locale e con la sua vegetazione, evidente anche nei riferimenti a

Europa (Pind. fr. 294 Sn.-Maehl.; Pind. Pyth. 4,46)89.

È dunqui più economico lasciare la fonte Europia citata da Pindaro sulle

pendici delTAkontion piuttosto che ipotizzare un significato lato dell'espres-
sione (Europa ~ regioni occidental!) o supporre un riferimento a una omoni-

ma (ma non attestata) fonte epirota90. Anche in questo frammento il mito si

salda al paesaggio, di cui rappresenta l'abbondanza di acque e la ricca vegetazione.

Le stesse peculiarità del territorio orcomenio venivano illustrate in un
breve passo di un'altra ode pindarica in cui la descrizione insisteva sulla per-
sonificazione delle canne auletiche che abitavano (vaioLai) presso la città e

assumevano la funzione di testimoni fedeli delle danze sacre aile Cariti (Pyth.
12,25—27)91.

Pindaro usa la iunctura Kacpiaiôoç év xspévEi (v. 27) ed è possibile che

l'associazione tra xépevoç e acqua (palude o fiume), oltre a rimandare alla sa-

cralità del luogo, indicasse al contempo la natura circoscritta del sito92. A taie

proposito va presa in considerazione anche un'altra particolare iunctura pin-

87 Strabone (9,3,14) conosceva un antro Elarion CEÀdpiôv tl cmtiÀaiov) in Eubea, dove venne
nascosta la fanciulla.
88 Cfr. anche Hesych. s.v. âÀapa; Etym. M. s.v. âÀapa. Entrambe le glosse, con diverso vocalismo

(âÀapa, ÉÀâpaO rimandavano agli auloi.
89 Acheloo è legato a Orcomeno attraverso la figura di Atamante in un frammento sofocleo

(Athamas 1 fr. 5 R.), in cui si fa probabilmente riferimento al miracolo delle acque che si trasfor-
mano in vino («per noi il fiume Acheloo scorre con il vino»): D'Alfonso, art. cit. (n. 1) 56.

90 Loscalzo, art. cit. (n. 78) 24 («fonte d'Europa»),
91 Vd. supra p. 3.

92 Tépevoç indica in Pindaro sempre un luogo circoscritto di particolare sacralità (cfr. Pyth.
4,204; 5,33; etc.). Per un'associazione tra xépevoc; e fiume cfr. Pind. Pyth. 4,56 (NeLÀoio npoç ntov
xépevoç KpovL6a): B.K. Braswell, A Commentary on the Fourth Pythian Ode ofPindar (Berlin 1988)

138.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



Pindaro a Orcomeno 187

darica présente nell'/stmica 1 (v. 56: t6v Mtvùa te pu/ôv), composta per la
vittoria con il carro di Erodoto, un tebano cite venne esiliato a Orcomeno per
motivi politici93. Anche se l'espressione è stata per lo più tradotta in modo ge-
nerico («la valle di Minia»)94, essa ha un significato più pregnante, perché
puxôç indica una cavità o un'insenatura profonda (Chantraine DELG s.v.:

«'fond' d'une caverne, d'une maison»): Pindaro usa di norma il termine nella
sua originale accezione, corne parte più interna e profonda di una valle (Ol.

3,27; 10,33; Pyth. 5,68; 6,49; fr. 51a,4 Sn.-Maehl.), o anche del mare (Pyth. 6,12;
Nem. 6,26; 10,42)95. È dunque verosimile che l'espressione töv Mivùa pu/ôv
présentasse un significato più specifico («il recesso di Minia») e avesse una
valenza geografica, corne il cenno al bosco sacro di Demetra presso Eleusi citato

al verso seguente nella stessa ode (v. 57: kAutôv ûÀooq).

Il riferimento al pu/ôç corne «recesso» si concilia inoltre con il paesaggio
orcomenio, con le sue cavità che si aprivano nelle immediate vicinanze délia
polis a cui facevano riferimento gli autori antichi già citati: Strabone parlava
di un /dopa in cui confluivano le acque del Mêlas (9,2,18), in una zona fangosa
utile alla produzione di canne auletiche, descritta anche da Plutarco (Sulla
20,7). Ancora più interessante era la descrizione di Teofrasto, che definiva
XùrpoL tali cavità profonde (HP 4,11,8: vd. supra p. 4)96. In modo analogo Lico-

93 II laudandus era figlio di Asopodoro, di origini orcomenie (v. 35), di cui il poeta lodava la città
e il vicino santuario di Onchesto, sacro a Poseidone (w. 33-34): Privitera, op. cit. (n. 43) 9. Nella

quarta triade (w. 52-59) Pindaro enumerava i luoghi in cui Erodoto aveva già conseguito altre
vittorie, e tra questi faceva riferimento proprio a Orcomeno dove si svolgevano tù Mtvùeia, in
onore di Minia: i Mivùeia di Orcomeno avevano molto probabilmente una connotazione funebre,
poiché erano in onore del re Minia e di Hermes (IG VII 3218); tale carattere era condiviso da tutte
le gare citate da Pindaro in questa sezione dell'ode (w. 52-59): tù 'HpÙKÀeia / 'IoÀàeia, presso la
tomba di Anfitrione a Tebe (w. 55-56); Tà'EÀeucrivia, dedicate a Demetra e Kore (v. 57), rix BaaiÀcia
in Eubea, dedicate ad Ade (v. 58): e l'èniTàipioç dytov per Protesilao, a Filace (w. 58-59): vd. schol.
Pind. Isthm. l,81d e 83.

94 E. Thummer vedeva nella iunctura un riferimento alla configurazione del territorio («Niederung»)

e citava giustamente a confronto Pind. Isthm. 3,11: E. Thummer (ed.), Pindar. Die isthmischen

Gedichte, II (Heidelberg 1969) 31. Anche L.R. Farneil faceva riferimento alla «far-retired
home of Minuas»: L.R. Farneil, Critical Commentary to the Works ofPindar (London 1932) 340; per
una traduzione più generica vd. Privitera, op. cit. (n. 43) 23 («la valle di Minia»); E.L. Bundy, Studia
Pindarica (Berkeley-Los Angeles 1986) 70.

95 Nella Nem. 1,42 da un recesso profondo (puxöv eùpùv) escono fuori i serpenti per attaccare
Eracle, e nella Pyth. 1,21-22 dai recessi dell'Etna (ek puxöv) eruttano fonti arcane (dyvoiaiat
nayai). Solo in un caso il significato appare più generico {Pyth. 8,79: puxö t' èv MapaOûvoç, «nella
stretta piana di Maratona»).
96 Xùrpot è un termine tecnico utilizzato proprio in relazione ai recessi da cui sgorgano fonti
sotterranee: secondo Erodoto (7,176) le Termopili, con le loro sorgenti di acqua calda, erano chia-
mate Xürpoi dagli abitanti del luogo, e l'espressione era ripresa da Pausania (4,35,9: Xuipouq
yuvutKEiouç). Si trattava di cavità geologiche che venivano spesso intese come luoghi di passaggio

per il mondo ctonio, e dunque rivestite di un significato religioso: cosi C. Calame, Thésée et l'imaginaire

athénien. Légende et culte en Grèce antique (Lausanne 1986) 330. Lo stesso poteva valere an-

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



188 Francesca d'Alfonso

frone (.Alex. 1354) definisce le profondità del lago Gygai KEuBpwvoç pu/ôv
(«recesso di caverna»).

Le espressioni pindariche KatpLOtSoç év Tspévei (Pind. Pyth. 12,27) e tôv
MLVÙa re puyov (Isthm. 1,56) sembrano rimandare alla natura del luogo cir-
condato dalle acque. A taie proposito è interessante citare una difficile glossa
di Suida COpxopevöcp vaoç twv eiSajÀwv), che spiegava il toponimo facendo
riferimento a uno luogo sacro, un TÉpevoç probabilmente97. Anche le altre eti-

mologie, sia che partissero dalla forma 'Opxopsvoç (da öpxoi, öpxaroi 'spazi
chiusi'), sia che facessero riferimento alla forma più antica del toponimo,
'Epxopevoç (da ëpytû, eïpyw «chiudere», ËpKoç «recinto»), richiamavano un
luogo recintato e chiuso98. È probabile che tale chiusura fosse appunto
determinate dalle acque e dalle cavità che si aprivano nelle immediate vicinanze di
Orcomeno, e che dunque il recesso indicasse al contempo l'esigua striscia di
terra e i ßoBpoi contigui. In queste descrizioni l'eredità mitico-rituale del luogo

trovava una suggestiva corrispondenza nelle caratteristiche del paesaggio.

Appendix: La morte nei pozzo

Un ulteriore legame tra le Cariti orcomenie, l'acqua e Persefone è présente in una testimo-
nianza molto tarda, che tuttavia présenta tratti antichi. Si tratta di un aition narrato nei
Geoponica, un trattato enciclopedico di agronomia di epoca bizantina (X sec.), che faceva

uso di svariate fond tardo-antiche". L'autore spiegava il nome alternativo dei cipressi,
Xâpueç (11, 4), narrando la morte e la trasformazione delle figlie di Eteocle, awenuta
durante una danza rituale in onore delle dee Demetra e Persefone (ai 0eaL): la Terra im-
pietosita fece nascere sul luogo dei cipressi, piante dalle caratteristiche simili aile fanciul-
le (t)5Eîai Kai teptivai). Il riferimento alla paternité di Eteocle è coerente con il ruolo del

re minio nell'istituzione del culto delle Cariti orcomenie (Paus. 9,38,1), ed è présente
anche in uno scolio teocriteo (Id. 16,104: 'EteokAelouc; SuyaiÉpaç ëcpq Tàç Xàptraç)100. Nella
testimonianza dei Geoponica sono di certo interessanti il motivo délia danza sacra delle
Cariti intorno al pozzo e la loro tragica morte (ÙTtopxotipevai Sè ralç OeaTc;, eiç cppéap

éÇeÀLTiôpevaL Ttuttouat): secondo K. Latte si trattava di un'eco di un'antica tradizione sul-

che per una fase degli Anthesteria ateniesi chiamata Xéipa («marmitte»), proprio per la valenza
funeraria délia festa (387 n. 81).

97 «Also ursprünglich ein TÉpevoç bedeuten soll»: L. Grasberger, Studien zu den griechischen
Ortsnamen (Würzburg 1888) 165.

98 Grasberger, op. cit. (n. 97) 165, che cita e discute le diverse etimologie. Per un ulteriore legame

tra le etimologie del toponimo e le cavità vd. anche Etym. M. s.v. ôpxôç yùp éativ ô pôBpoç. Per

il legame tra 'Opxopevoç e ôpxéco («danzare») vd. supra p. 13. 'Epxopevôq è la forma consueta del

toponimo nell'antica monetazione locale, e viene di norma ristabilita nei carmi pindarici (01.14,4:
Isthm. 1,35; ma vd. fr. 333a,8 Sn.-Maehl.: tioAlv èç 'Opxopevû).

99 E. Lelli (ed.), L'Agricoltura antica. I Geoponica di Cassiano Basso, vol. 1 (Soveria Mannelli
2010) 971.

ioo L'espressione teocritea ha un différente tenore (Id. 16,104-105: ö 'Eteôkàelol Xoptreç 0Eai, to

Mlvûelov I 'Opxopevôv (ptAéoiaat ktA.), perché 0eai implica la loro discendenza divina ed «Eteo-

clee» va inteso corne «adorate da Eteocle».

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



Pindaro a O.comeno 189

le danze intorno al pozzo («usus vetustus in saltatione circum puteum ducta»), già adom-

brata nell'incipit della Theogonia esiodea, dove le Muse danzano intorno alla fonte scura
OtepL Kpqvryv ioeiSéa: v. 3)101, e présente nella toponomastica e nei miti eleusini102.Oltre a

rimandare alla nota e antica valenza funeraria dei cipressi103, il racconto dei Geoponica
sottolineava non solo il rapporto tra le Cariti e la dimensione misterica (danza per Deme-

tra e Persefone), ma anche la funzione médiatrice con il mondo infero svolta dalle fonti o

i pozzi, intorno ai quali le Cariti danzavano104.

3 Qualche riflessione conclusiva

Questo studio si colloca al termine di un lungo lavoro sulle interazioni tra il pa-
esaggio del lago Copaide, oggi non più riconoscibile dopo il drenaggio cui fu

sottoposto il bacino dalla fine del XIX secolo, e le testimonianze letterarie e sto-

rico-religiose ad esso legate105.

Come si è detto, non si puö ignorare l'incidenza del paesaggio sacro

sulbimmaginario poetico, anche nel caso di autori che come Pindaro lo sotto-

ponevano spesso a una sorta di manipolazione, in relazione aile nécessité eu-

logistiche proprie del genere epinicio106.

Tuttavia è stato forse sottovalutato l'impatto che un particolare paesaggio
esercitava sulla descrizione dei miti e dei culti legati a un determinato luogo.
Come ha fatto osservare J. Mylonopoulos, «die Präsenz landschaftlicher
Elemente in der griechischen Bilderwelt wurde zwar kurz angesprochen, aber

keineswegs ihrer Bedeutung entsprechend gewürdigt»107. In realtà un «poetic
landscape» è un luogo potente neU'immaginazione culturale108: in questo am-

pio e articolato contesto giocano un ruolo particolare i luoghi in cui l'acqua è

una presenza forte e pervasiva. Il confronto con simili configurazioni idroge-
ologiche in Anatolia ha dimostrato quanto la presenza di sorgenti, acque sot-

101 K. Latte, De saltationibus capita quinque (Glessen 1913) 72.

102 Come è noto, presso il pozzo delle Vergini UlapOevio) cppécm: h.h. 2,99) si sedette Demetra
affranta alla ricerca della figlia dove incontrô le figlie del re Celeo, che si recavano ad attingere
l'acqua; in seguito la dea ingiunse agli eleusini di costruire il grande tempio «sopra» il pozzo
KaÀÀLxopov (.ibid. 272): cfr. Call. hymn. 6,15; fr. 611 Pf.; Nie. Ther. 484^87; [Apoll.] Bibl. 1,5,1; Paus.

1,38,6: Mylonas, op. cit. (n. 70) 44-46; 72-73; 97-99; K. Clinton, The Sanctuary of Demeter and Kore

at Eleusis, in: N. Marinatos-R. Hägg (edd.), Greek Sanctuaries. New Approches (London-New York
1993) 118.

103 La valenza funeraria dei cipressi è nota sin dall'antichità: vd. ora F. Ferrari, La fonte del ci-

presso bianco. Racconto e sapienza daU'Odissea alle lamine misteriche (Torino 2007) 119-120 e 127-
129.

104 Cfr. Hesych. s.v. eppeap- zrrivn. Aôkkoç.
105 Vd. D'Alfonso, artt. citt. (n. 1).

106 Eckerman, opp. citt. (n. 39).

107 J. Mylonopoulos, Natur als Heiligtum - Natur im Heiligtum, «Archiv für Religionsgeschichte»
10 (2008) 80.

108 Harmançah, op. cit. (n. 4) 144.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



190 Francesca d'Alfonso

terranee, pozzi, elementi tipici dei territori carsici, si prestassero a interpreta-
zioni religiose o meglio a una sorta di appropriazione religiosa da parte della

popolazione locale109. Come afferma icasticamente Besse «la geografia è un'e-

sperienza ermeneutica l'essere umano è il guardiano del mondo, il guardia-
no del senso»110. Non si pud evidentemente affermare che da tale interpreta-
zione ermeneutica fosse escluso proprio il poeta che, come nel caso di Pindaro,
necessariamente doveva prendere contatto con i luoghi, anche se a volte cid

non presupponeva una sua reale presenza durante la performance.
È in tale prospettiva che ho voluto offrire una lettura delle odi orcomenie

di Pindaro ponendo un'attenzione maggiore al paesaggio e aile sue relazioni
con i miti e i riti locali. In particolare lo speciale orientamento verso il basso

del paesaggio sacro di Orcomeno, con la presenza di diversi siti cultuali nelle
immediate vicinanze dell'acqua, cui si arrivava attraverso un cammino in di-

scesa, ancora oggi riconoscibile (fig. 1), sembra riflettersi nell'OZimpicn 14, con

il suo asso verticale (dall'Olimpo all'Ade). Come per lo studio sulle controverse
modalità della performance, indagare sulle relazioni tra luoghi e poesia si puo
configurare come un altro tentativo di riportare la poesia antica a contatto
con l'occasione che l'ha generata.

Corrispondenza:
Francesca D'Alfonso
Université di Torino
Corso IV Novembre 6 bis
1-12100 Cuneo

f.dalfonso@libero.it

109 Y. Erbil-A. Mouton, Water in Ancient Anatolian Religions: An Archaeological and Philological
Inquiry on the Hittite Evidence, «Journal of Near Eastern Studies» 71 (2012) 62-74.

no J.M. Besse, Vedere la terra. Sei saggi sul paesaggio e la geografia (Milano 2008) 118-119.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190


	Pindaro a Orcomeno : il paesaggio attraversa la poesia

