Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 76 (2019)

Heft: 2

Artikel: Pindaro a Orcomeno : il paesaggio attraversa la poesia
Autor: d'Alfonso, Francesca

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-864840

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-864840
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pindaro a Orcomeno
Il paesaggio attraversa la poesia

Francesca d’Alfonso, Torino

A Walter Burkert

Abstract: In this study I will attempt to illustrate all the Pindaric references to Orchome-
nos and its religious landscape (especially in Olympian 14). This polis was truly surroun-
ded by water (the Lake Copais, the rivers Cephisus and Melas and several springs) and
this landscape feature was culturally significant, as the most recent archaeological finds
demonstrate. In order to focus on the specific characteristics of this place it is also cru-
cial to better understand a few difficult passages in the Pindaric poems, such as the re-
ference to the descent of Echo into the Hades in Olympian 14. Moreover, the analysis of
the poetic representation of space can also play an important role in order to com-
prehend the performative event.

Keywords: Pindar, Olympian 14, Sacred Landscape, Lake Copais, Orchomenos, Charites,
Echo.

Questo studio e I'ultimo di una serie di articoli incentrati sul rapporto tra paesag-
gio, tradizioni mitico-rituali e poesia’. Il punto di partenza é stata la consapevo-
lezza che il paesaggio, inteso come «complex landscape, a locale of deep history,
a place of memory and imagination»?, puo costituire una chiave interpretativa
importante nell’esegesi dei testi poetici antichi. Il luogo scelto é stato il lago Co-
paide in Beozia, sia per la sua particolare configurazione idrogeologica che lo
esponeva a cicliche fluttuazioni idriche, minacciose o benefiche, sia per il gran
numero di culti che si svilupparono sulle sue rive sin dall’epoca micenea.

Il paesaggio & una relazione, in cui i due poli (fisico e umano) non si an-
nullano. L’'uomo si appropria dello spazio in primo luogo nominandolo, le ca-
vita della montagna diventano grotte, le altezze montagne, colline, e cosi via;
ai nomi piu generici si accompagnano nomi propri, che imprimono ancora piu
fortemente il sigillo della presenza umana, che consiste nel dare un senso allo
spazio rendendolo divino. La relazione spazio-uomo & dunque in realta per gli
antichi un rapporto a tre, perché il paesaggio diventa tale in quanto 'uomo lo

* Ringrazio il Prof. Vassilis Aravantinos per avermi permesso di visitare in modo approfondito
il sito di Orcomeno e i nuovi scavi al Thesmophorion.
1 F. D’Alfonso, Afrodite Arginnide. Un mito beotico, in: L. Bombardieri-T. Braccini-S. Romani

(edd.), Il trono variopinto. Figure e forme della Dea dell’Amore (Alessandria 2014) 83-108; F. D’Alfon-
s0, Il paesaggio del mito. Aliarto, la fonte Cissussa e il fiume Lophis, in: L. Bettarini (ed.), A piit mani.
Linee di ricerca tracciate in «Sapienza» (Pisa—Roma 2015) 45-71.

2 0. Harmansah, Stone Worlds: Technologies of Rock Carving and Place-Making in Anatolian
Landscapes, in: A.B. Knapp-P. van Dommelen (edd.), The Cambridge Prehistory of the Bronze and
Iron Age Mediterranean (Cambridge 2015) 381.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



166

Francesca d'Alfonso

rende divino. Secondo gli studi della cosiddetta geografia umanistica un ruolo
centrale nella creazione dello spazio é svolto dal discorso umano, e in primis
dai miti che creano una rete tra gli elementi spaziali, rafforzando il legame tra
la popolazione e il luogo, e ponendo le basi per il passaggio da «space» a «pla-
ce». E necessario un atto di possesso che avviene attraverso «the process of
naming»: «Naming is power. The creative power to call something into being,
to render the invisible visible, to impart a certain character to thing»3. Attra-
verso il linguaggio e i miti ci si appropria del paesaggio, e quando i luoghi
hanno una configurazione geologica complessa e implicitamente minacciosa
il linguaggio del mito contribuisce a una sorta di controllo del territorio®.

E in questa luce che intendo rileggere i carmi che Pindaro dedicd a Orco-
meno, per individuare in essi l'effettiva incidenza del suggestivo paesaggio
acquatico dell’importante polis beotica. In questo modo credo si possa far luce
su alcune difficolta esegetiche, presenti in particolare nell’Olimpica 14: mette-
re in contatto paesaggio e poesia & un’operazione altamente plausibile per i
carmi pindarici, che conservano sempre uno stretto legame con la storia fami-
liare e geopolitica del laudandus. Le particolarita geomorfologiche del territo-
rio di Orcomeno e del contiguo lago Copaide erano note agli antichi, e doveva-
no trovare una risonanza anche nelle opere letterarie, soprattutto quelle
pindariche, spesso destinate a performances in loco, e in quanto tali necessa-
riamente condizionate dalla configurazione dello spazio civile e sacro. Come
faceva notare P. Vivante, sia Pindaro che Corinna concepivano i luoghi «as
animated presences», nei quali i miti erano come incorporati. Il mito, come
sottolineava giustamente lo studioso, «remains bound to the earth, to the spot
that first suggested it. [...] But what is for us, in most cases, a purely geographi-
cal sign was for Korinna and Pindar a pregnant presence» (il corsivo ¢ mio)®.
Le riflessioni di Vivante sono a mio avviso illuminanti, soprattutto oggi che le
diverse linee della geografia umanistica mirano a restituire uno spessore poli-
semico ai luoghi e alle loro denominazioni®.

3 Y.-F. Tuan, Language and the Making of Place: a Narrative-Descriptive Approach, «Annals of
the Association of American Geographers» 81 (1991) 688.

4 Su tale operazione riscontrabile nei paesaggi di natura carsica dell’Anatolia vd. ora gli studi di O.
Harmangah, Event, Place, Performance: Rock Reliefs and Spring Monuments in Anatolia, in: 0. Har-
mansah (ed.), Of Rocks and Water: Towards an Archaeology of Place (Oxford 2014) 147ss.; Harmansah,
op. cit. (n. 2) 379-394.

5 P. Vivante, Korinna’s Singing Mountains, in: ].M. Fossey—-A. Schachter (edd.), «Teiresias Suppl.»
2 (1979) 85.

6 La bibliografia & molto ampia: sull'importanza del ‘naming”: Y.F. Tuan, Space and Place: Hu-
manistic Perspective, in: S. Gale-G. Olsson (edd.), Philosophy in Geography (Boston 1979) 409-411;
Tuan, op. cit. (n. 3) 688. Sullo spazio continuamente «negotiated and reconstructed in the physical,
cultural, and political map»: M. Skempis-1. Ziogas, Introduction: Putting Epic Space in Context, in: M.
Skempis-I. Ziogas (edd.), Geography, Topography, Landscape. Configurations of Space in Greek and
Roman Epic (Berlin—-Boston 2014) 1; cosi M. Horster, Religious Landscape and Sacred Ground: Rela-
tionships between Space and Cult in the Greek World, «<RHR» 4 (2010) 435-458.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



Pindaro a Orcomeno

1 Il paesaggio e i culti

Il paesaggio di Orcomeno era fortemente dominato dalla presenza dell’acqua: la
polis si appoggiava alle pendici dell’Akontion, una collina di 369 m, anche se se-
condo il mito anticamente la citta si trovava nelle immediate vicinanze della pa-
lude Copaide, dalle cui acque venne sommersa. Si trattava di una leggenda legata
all’antica rivalita esistente tra Orcomeno e Tebe, in cui gioco un ruolo determi-
nante Eracle, che distrusse I’antico sistema di drenaggio creato dai Minii inon-
dando di nuovo la regione’. Vicino a Orcomeno scorrevano due fiumi, il Cefiso e
il Melas, che con le loro acque contribuivano a creare una fertile zona paludosa
intorno alla polis. I1 Cefiso nasceva a Lilea nella Focide e, scendendo attraverso le
montagne, sfociava nel lago presso Orcomeno (Strab. 9,3,16)8 Le deviazioni cui
fu sottoposto il corso del fiume gia dall’epoca micenea fecero si che le sue acque
alimentassero sia ’area a sud di Orcomeno, la cosiddetta pianura Hippia, che la
regione piu settentrionale®. Diverso e pil breve il corso del Melas: il fiume racco-
glieva le sue acque da almeno tre sorgenti sulle pendici settentrionali dell’Akon-
tion, dando cosi origine alla baia Tsamali, che si estendeva dal lato settentrionale
dell’Akontion fino al villaggio di Pyrgos: era un’area paludosa permanente che
costituiva un piccolo golfo che Teofrasto chiamava «lago orcomenio» (HP 4,11,8)"°,
Anche Plutarco insisteva sulla natura paludosa del bacino del Melas (Sulla 20),
che andava probabilmente identificato con la palude ITeAekavia, nota per la pro-
duzione di canne per auli di cui parla Teofrasto (HP 4,11,8)". La natura paludosa
ma permanente, non esposta a cambiamenti di portata come le restanti acque
del lago, la rendeva un’ottima terra da pascolo (cfr. anche IG VI,3171).

Un altro aspetto risultava interessante sotto diversi profili, la confluenza
dell’acqua in bacini spesso paludosi e fertilissimi, nei quali si aprivano cavita
sotterranee (BaBuopata): Teofrasto chiamava queste cavita Xvtpot e le mette-

7 E. Kountouri et alii, A New Project of Surface Survey, Geophysical and Excavation Research of
the Mycenaean Drainage Works of the North Kopais: the First Study Season, «3rd IWA Specialized
Conference on Water & Wastewater Technologies in Ancient Civilizations» (Istanbul 2012) 470-472;
E. Farinetti, Fluctuating Landscapes: the Case of the Copais Basin in Ancient Boeotia, «Annuario
della Scuola Archeologica Italiana di Atene» 86 (2008)115-138. Sul ruolo mitico di Eracle vd. A.
Schachter, Creating A Legend: the War Between Thebes and Orchomenos, «QUCC» 106 (2014) 65-87.

8 Ad ostacolare il corso del fiume c’era '’Akontion, per cui presso la polis il Cefiso girava brusca-
mente verso Nord-Est formando la cd. O&ela Kapmy| («Curva acuta»), di cui parlava Teofrasto (HP
4,11,8).

9 E. Farinetti, Boeotian Landscapes: A GIS-Based Study for the Reconstruction and Interpretation
of the Archaeological Datasets of Ancient Boeotia (Oxford 2011) 115.

10 Sul nome delle fonti/sorgenti: F. Geiger, Kopais, RE XI (1922) 1348.
1 Il nome fa riferimento forse alla presenza di pellicani durante I'inverno: S. Amigues (ed.),

Théophraste. Recherches sur les plantes, Tome II (Paris 1989) 281.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190

167



168

Francesca d’Alfonso

va in relazione alla ricca presenza di canne, spesso riunite insieme nelle cosid-
dette «isole fluttuanti» (HP 4,11,8)'%:

dvetal 8¢ mAeloTog pév uetagd ol Knoool kai To0 MéAavog o0Tog 8¢ 0 TOmog
nipocayopevetal pév IeAekavia: tovtov & €0ty rta XvTpolKaiovpevol fabvopata
¢ Alpvng, &v olg KAAALOTOV paot yivesBal

Queste canne crescono in grande abbondanza tra il Cefiso e il Melas; il luogo &
chiamato Pelekania e qui si trovano alcune cavita profonde dette «Fosse», nelle
quali dicono che queste canne siano le piu belle.

Anche Strabone parlava di un ydopa presso Orcomeno che accoglieva le acque
del Melas (9,2,18), e la sua descrizione corrisponde a quella data da Plutarco
(Sulla 20,7)"3:

oppw & oL MPOELOLY (SC. 6 MEANG), GAAA TO UEV TTAETOTOV EVOVG £iG Alpuvag TUPAAG Kal
Avwdelg agavicetal, uépog § o moAL T® Knelo® cvppetyvutal, mepl év paAlota
TOTOV | Alpvn SoKET TOV aUANTIKOV EKQEPELY KAATUOV.

Tuttavia il Melas non procede piu in l1a, ma scompare subito in gran parte in paludi
cieche e fangose, e una piccola parte si unisce al Cefiso, proprio in quel luogo dove
sembra che la palude produca la canna per gli auli.

Non solo palude quindi, ma anche acque cieche e limacciose, con profonde vo-
ragini, nelle immediate vicinanze della polis e dei suoi templi. Questa configura-
zione idrogeologica é evidentemente significativa perché é noto come tali luoghi
venissero tradizionalmente investiti di significati religiosi, e in particolare come
le cavitd (marine o rocciose) venissero intese come porte verso gli inferi'.

La gia difficile comprensione del regime idrico della citta si complica se si
cerca di collocare piu precisamente i siti cultuali e civici della polis, e in parti-
colare il santuario delle Cariti, che doveva essere in stretta relazione con le
acque. La topografia dell’antica Orcomeno non é infatti ancora chiara: nella

12 Amigues, op. cit. (n. 11) 274-275; S. Amigues, Théophraste. Recherches sur les plantes. A Uori-
gine de la botanique (Paris 2010) 167-177; cfr. anche Plinius NH 16,168 (in insulis fluitantibus);
Hesych. s.v. [TAoadeg t@v £€v 'Opyopev.

13 Sul corso del Melas: R. Baladié (ed.), Strabon. Géographie, Livre IX (Paris 1996) 202-203; PW.
Wallace, Strabo’s Description of Boiotia (Heidelberg 1979) 78-79.

14 1 paesaggi carsici si prestavano a tali interpretazioni in tutta ’area del Mediterraneo e del
Vicino Oriente, come mostrano anche i recenti studi sul rapporto tra paesaggio e la religione urri-
ta-ittita dell’Anatolia. Nella religione urrita-ittita esisteva «the practice of associating caves, sinkho-
les, and river-gorges with the underworld»: Harmangah, op. cit. (n. 4) 150. Nei loro testi cuneiformi
compare spesso un’espressione di norma tradotta come «The Divine Road of the Earth», che & asso-
ciata a questi paesaggi liminali (grotte, fonti, poljes, etc.) e indicava una naturale via di contatto con
il mondo dei morti: Harmangah op. cit. (n. 4) 154; Y. Erbil-A. Mouton, Water in Ancient Anatolian
Religions: An Archaeological and Philological Inquiry on the Hittite Evidence, «]NES 71» (2012) 53-74.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



Pindaro a Orcomeno

piana immediatamente ai piedi dell’Akontion c’era I’agora, che corrispondeva
all’area piana dove sorge oggi la chiesa della Panagia, e in questa zona c’erano
I'imponente tholos di Minia, le tombe con i culti eroici (vd. tomba di Esiodo), e
il teatro™.

L’acropoli della polis sorgeva sulla terrazza orientale dell’Akontion, pro-
spiciente il lago: qui é stato scoperto un grande edificio rettangolare (temenos),
che é stato identificato con il tempio di Dioniso o con quello delle Cariti. Pausa-
nia nella descrizione della citta cita in sequenza i due templi, anche se in realta
manca nelle sue parole un preciso intento topografico («Gli Orcomenii hanno
anche un santuario di Dioniso, ma il piu antico & quello delle Cariti»: 9,38,1). La
scoperta del piu tardo teatro di Dioniso nella piana ai piedi dell’Akontion, dove
si trova la chiesa della Panagia, ha indotto a pensare che anche il tempio piu
antico del dio si trovasse nella stessa area. Il temenos sull’acropoli sarebbe
dunque quello delle Cariti, non lontano dal versante settentrionale dell’Akontion
dove sgorgavano molte fonti, tra le quali si potrebbe identificare quella che
Pausania definisce «degna di essere vista» (Paus. 9,38,2). Si tratterebbe della fonte
Acidalia, che i testimonia piu tardi collegavano strettamente al culto delle Cariti
orcomenie, facendo del nome un’epiclesi della dea Afrodite. Ancora oggi sul
lato orientale dell’acropoli c’é una ricca sorgente, collocata leggermente piu in
basso e raggiungibile attraverso un sentiero e gradini tagliati nella roccia
(9,38,1-2):"®

‘Opxopeviolg 8¢ memointal Kai Atovocouv, 0 8¢ apyatdotatov Xapitwv éotiv iepov.
Tag pev 8n metpag oefovoi Te paAloTa kai 1@ ‘EteokAel avtag mecelv €k o0 ovpavold
«paowv. [...] £oTL 8¢ ool kal kpnvn Béag aia. kataBaivovot §& &g avTiv WP
oloovTeg.

Gli Orcomenii hanno anche un santuario di Dioniso, ma il pit antico & quello
dedicato alle Cariti. Onorano soprattutto le pietre e dicono che caddero dal cielo a
Eteocle. [...] Hanno anche una fontana degna di essere vista. Vi scendono per
attingere acqua.

15 M. Moggi-M. Osanna (edd.), Pausania. Guida della Grecia. Libro IX. La Beozia (Milano 2010)
429-431.

16  Moggi-Osanna, op. cit. (n. 15) 428-429; i resti del tempio arcaico delle Cariti furono rinvenuti
da Spyropoulos all’inizio degli anni “70: P. Amandry-T. Spyropoulos, Monuments chorégiques d’Or-
chomene de Béotie, «BCH» 98 (1974) 171-244. Per 'identificazione della fonte sul versante setten-
trionale dell’Akontion: ].G. Frazer, Pausanias’s Description of Greece, vol. 5 (London 1898) 187. In
effetti, il corso del Cefiso era deviato verso nord e finiva per ricongiungersi al Melas: vd. ora V.
Aravantinos et alii, La scoperta di un Thesmophorion e di un culto delle Charites (?) ad Orchomenos
(Beozia), in: A.R. Tagliente-F. Guarneri (edd.), Santuari mediterranei tra Oriente e Occidente. Intera-
zioni e contatti culturali (Roma 2016) 466-467. D. Knoepfler ha proposto un’altra identificazione del
santuario, presso la chiesa della Panagia, in prossimita delle acque del Cefiso: D. Knoepfler, Epigraphie
et histoire des cités grecques, «Annuaire du College de France» 107 (2006-2007) 637-662.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190

169



170

Francesca d'Alfonso

Va segnalato inoltre il rapporto tra il nome della fonte Axi8aAia e quello della
collina Akovtiov: come é frequente nella toponomastica beotica, la collina pren-
deva il nome da un’arma, il giavellotto, la cui etimologia rimanda a una radice
indoeuropea *ak «exprimant I'idée de ‘pointe’», che ha dato in gr. axn, axig, akwv,
Gxatva, akpog, axun'. Il dato é interessante perché rende altamente probabile
che il nome Axki8aAia non fosse un’invenzione seriore, magari determinata da
paretimologie o giochi di parole poetici, ma appartenesse pienamente alla topo-
nomastica locale beotica, 0 meglio orcomenia.

I pochi testimonia sulla fonte Acidalia facevano per lo piu riferimento
all’antica relazione tra le Cariti e il bagno, come il carme attribuito al poeta
ellenistico Menofilo Damasceno e citato da Stobeo (SE 558 = Stob. Anth. 4,21a,7),
in cui il poeta paragonava ’amata alle Cariti che si dirigono verso I’Olimpo,
muovendosi a passo di danza dalla fonte Acidalia (Xapiteoow | épyopévalg
np0Og 'OAvuTToV AKLSaAiNG &rto mnyiig) . Risale solo a testimonia latini ’associa-
zione tra la fonte Acidalia e Afrodite (Verg. Aen. 1,720: Mater Acidalia)'®. Nel
commento di Servio ad locum, la fonte Acidalia & localizzata a Orcomeno:

Acidalia Venus dicitur vel quia inicit curas, quas Graeci dkwdag dicunt, vel certe a
fonte Acidalio qui est in Orchomeno Boeotiae civitate, in quo se Gratiae lavant, quas
Veneri esse constat sacratas; ipsius et Liberi filiae sunt.

E interessante notare come alla relazione tra I’epiteto e la fonte fosse associata
una rara genealogia delle Cariti, considerate figlie di Afrodite e di Dioniso (ipsius
et Liberi filiae sunt)®®. Essa ricorre propriamente solo in questo testimonium, e in
modo meno chiaro in Nonno (Dion. 16,131), piu volte interessato dalle tradizioni
orcomenie?!. Ora & noto che proprio a Orcomeno esisteva uno stretta vicinanza
tra il tempio di Dioniso e quello delle divine parthenoi, che rifletteva anche una

17 Chantraine DELG s.v. éx; sulla toponomastica beotica: A. Schachter, Kadmos and the Implica-
tions of the Tradition for Boiotian History, in: P. Roesch-G. Argoud (edd.), La Béotie antique (Paris
1985) 151-152,

18 Alle Cariti orcomenie era anche associata una fonte detta Apyaoin, in cui le parthenoi danzan-
ti andavano a bagnarsi (Alcifrone ep. 3,1), e alla stessa fonte fa riferimento un verso citato anonima-
mente nell’Etymologicum Genuinum (s.v. Apyaoing), attribuito dubie a Callimaco (fr. 740 Pf). Una
fonte Tapyaoin si trovava presso Platea (Hdt. 9, 25 e 49). Sui possibili rapporti tra la fonte Acidalia e
la fonte Argafia: L. Preller, Griechische Mythologie (Berlin 1872) 395, e ora ].L. Larson, Ancient Greek
Cults: A Guide (New York-London 2007) 162.

19 In Virgilio I'epiteto Acidalia rimanderebbe ad axig, in quanto «mother who produces sharp cu-
rae»: cosi J. O’'Hara, The Significance of Vergil’s Acidalia Mater and Venus Erycina in Catullus and Ovid,
«HSCP» 9 (1990) 335-342. Cfr. O. Hirschfeld, Akidalia, RE I 1 (1893) 1167. In Marziale (9,12,3-4; cfr.
anche 6,13,5) 'epiteto Acidalia si presta a un Wortspiel: C. Henriksén (ed.), A Commentary on Martial.
Epigrams Book 9 (Oxford 2012) 67.

20  Perle genealogie della Cariti vd. infra n. 29.

21 Sull’interesse di Nonno per le tradizioni orcomenie vd. F. Vian (ed.), Nonnos de Panopolis. Les
Dionysiaques. IX (Paris 1990) 198ss. Nell’enumerazione delle differenti paternita ricorre il nome di
Dioniso anche in Diod. Sic. 5,73,1.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



Pindaro a Orcomeno

probabile contiguita cultuale??. Come indicano le recenti indagini archeologiche,
il tempio di Dioniso e il teatro si trovavano nella piana sottostante I’Akontion,
mentre il santuario delle Cariti sorgeva poco piu in alto, sull’acropoli?®. Un analo-
go vincolo materno tra una fonte dal nome simile e le parthenoi é ravvisabile anche
in un racconto di Plutarco presente negli Aetia Romana et Graeca (301a—c), in cui
si narrava la particolare genealogia della fonte Aki§ovoa?*. La fonte andava loca-
lizzata molto probabilmente lontano da Orcomeno, presso Tanagra, ma va notato
come, oltre alle affinitda onomastiche (AkiSovoa, AkiSaAia), anche Acidusa fosse
madre di tre fanciulle, oggetto di venerazione con il nome di ITapBévol®.

Come si e detto, non e nota I'esatta ubicazione della fonte Axi8aAia sulle
pendici dell’Akontion, ma e significativo, come fanno notare Moggi-Osanna, che
«dell’'apprestamento monumentale antico nulla resta, a eccezione di gradini ta-
gliati nella roccia e soprattutto del sentiero che dal santuario conduceva con
una serie di tornanti alla sorgente»?5, Esisteva dunque un percorso in discesa
che collegava il santuario alla fonte che come tale poteva prestarsi a diversi si-
gnificati religiosi.

A tale proposito va segnalata una recente scoperta compiuta da V. Ara-
vantinos nel 2008, che ha rinvenuto un piccolo santuario rurale a ca. 500 m. da
Orcomeno, sul versante meridionale dell’Akontion, molto vicino alla riva sini-
stra del Cefiso?’. Posto su terrazzamenti naturali e nicchie rocciose, il santua-

22 Moggi-Osanna, op. cit. (n. 15) 426; le Cariti accompagnavano Dioniso nell’inno delle donne di
Elide (Plut. Quaest. Gr. 299b = 871 PMG): Schlesier 2002, 178s. e n. 50. A Olimpia presso il recinto di
Pelope c’era un altare comune di Dioniso e delle Cariti (Paus. 5,14,10). A Orcomeno in onore di
Dioniso si svolgevano gli Agrionia: A. Schachter, Cults of Boiotia. 1. Acheloos to Hera (London 1981)
173-174; 179-181. A fonti scure era analogamente associata anche Afrodite: a Mantinea esisteva il
santuario di Afrodite MeAawvig situato vicino a una zona detta MeAayyeia («terre nere», i.e. «umide,
fertili»), da dove scendeva l'acqua potabile per la citta (Paus. 8,6,4): anche in questo caso il santua-
rio si trovava vicino al péyapov di Dioniso (forse un recinto), presso una fonte detta dei Meliasti,
dove si svolgevano dei misteri legati al dio. Come a Orcomeno anche in questo caso si arrivava alla
localita detta Melangea attraverso un percorso in discesa, una vera e propria scala (KAipag), costi-
tuita di gradini scavati nella roccia (BacpiSag moté éunenownpévag: Paus. 8,6,4). La fonte, probabil-
mente consacrata alle Ninfe, svolgeva un ruolo centrale nel mettere in relazione i culti di Dioniso
e di Afrodite, venerati molto probabilmente nel loro aspetto ctonio. Sugli aspetti ctoni di Afrodite:
G. Pironti, Entre ciel et guerre. Figures d’Aphrodite en Gréce ancienne (Liege 2007) 80ss.

23 Knoepfler, art. cit. (n. 16), 655.

24  W.R. Halliday, The Greek Questions of Plutarch (Oxford 1928) 177-178. Nel brano quasi tutti i
personaggi sono fiumi o sorgenti (Scamandro, Glauce, Eleone, Acidusa). Eleone € eponimo della
polis gia nota a Omero (II. 2,500; 10,266), e localizzabile a nord-ovest di Tanagra, presso l'attuale
Harma (gia Dritsa): il sito & attualmente oggetto di una campagna di scavi: B. Burke et alii, Eastern
Boeotia Archaeological Project 2011: Excavations at Ancient Eleon, «Teiresias» 41 (2011) 26-38. 11
nome di 'EAewv, malgrado la differenza nello spirito, rimandava a £Aog «zona paludosa» (cfr. gia
Hom. Il. 2,776 e Strab. 9,2,12; 2,17). Sul problema dell’aspirazione Chantraine, DELG s.v. £Aog,

25  Sulle Cariti parthenoi vd. infra (Appendix).

26 Moggi-Osanna, op. cit. (n. 15) 429.

27 Aravantinos, art. cit. (n. 16); cfr. C. Morgan, Archaeological Reports for 2007-2008, «AR» 54
(2007-2008) 51.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190

171



172

Francesca d'Alfonso

rio fu frequentato dal VII sec. a. C. fino all’etd alessandrina. Molto probabil-
mente apparteneva a divinita femminili come indicano i reperti rinvenuti,
figurine femminili, coroncine di argilla decorate con fiori, hydriaphoroi, e altri
oggetti votivi?8, Ma il ritrovamento pil interessante & un peso da telaio in ar-
gilla con l'iscrizione EYPYNOMA, il nome dell’Oceanina madre delle Grazie
(Hes. Th. 907ss.), che & spesso associata alla dimensione oltremondana?®. E
probabile dunque che anche in questo santuario venissero onorate le Cariti, in
stretta contiguita con le acque del Cefiso dove le dée «abitano», secondo l’ica-
stica espressione pindarica (vaiete: Ol 14,2). Non si puo escludere anche un
legame con i culti demetriaci, sia per la natura del culto orcomenio delle Cari-
ti sia per la presenza di Persefone nelle tradizioni mitiche della polis®®.
Proprio in relazione a Eurinome, va sottolineata la natura del luogo in cui
sorgeva il santuario, un ambiente dominato dall’acqua e dalla vegetazione palu-
stre. Anche in Arcadia esisteva un singolare tempio in onore di Eurinome, posto
alla confluenza di due fiumi (Limace e Neda), descritto da Pausania (8,41,4). 11
santuario era molto antico e si trovava in un luogo scosceso e di difficile accesso,
e la dea rivelava un’evidente natura ctonia, perché il suo xoanon rappresentava
una figura semiteriomorfa (metd donna e meta pesce), che durante i riti annua-
li veniva legata con catene d’oro dai Figalesi®!. La natura ctonia dell’Oceanide &
testimoniata da Ferecide di Siro (7 B 4 D.-K.), secondo il quale Eurinome era fi-
glia di Oceano e Teti e sposa di Ofione, con il quale combatté contro Kronos per
il possesso del cielo®. Vennero entrambi puniti e relegati nel Tartaro (cfr. anche

28 Molte coppe (skyphoi), protomi animali e femminili, figurine femminili con melograno o co-
lombe, vasetti in miniatura, maialini di argilla; molto originali le coroncine con fiori che si adatta-
no sia all’iconografia delle Cariti che a quella di Persefone. Anche la presenza di maialini in argilla
e di una protome di cavallo in corsa (vd. ratto di Persefone) ha fatto pensare a un culto tesmoforico,
che si svolgesse in questo santuario rurale posto extra moenia: Aravantinos art. cit. (n. 16) 465, 468,
20 Molte le genealogie delle Cariti: per la pill antica esse erano figlie di Zeus e dell’oceanina
Eurinome (Hes. Th. 907s.; Onomacr. fr. 3 Kinkel = Paus. 9,35,5); altre tradizioni piu tarde le associa-
vano a potenze celesti (Urano: Anth. Pal. 15,25,14; Helios e Aigle: Antim. fr. 100 K. = Paus. 9,35,5) o
infere, come Lete (An6ng matdag: Eust. ad Il 3,630), Erebo e Notte (Gratia: Cic, de nat. deor. 3,44), e
forse Hermes e Hekate (che generarono tpeig Buyatépag: schol. Lycophr. 679): per un quadro com-
pleto sirimanda a J. Escher, Charites, RE III 2 (1899) 2150-2151.

30 Vd.infra, p. 16. Anche il germe di grano che compare sulle monete di piccolo conio di Orcomeno
puod far riferimento a Demetra, oltre che alla fertilitd del suolo: Aravantinos, art. cit. (n. 16) 465-466
e n. 44. Di recente é tornata sul problema M. Pisani, a proposito di una statua fittile di peplophoros
trovata nel Thesmophorion scoperto a Orcomeno, che pud essere identificata con Demetra. Anche
in questo caso & di particolare rilievo il paesaggio sacro, che prevedeva un difficile percorso pro-
cessionale in salita: M. Pisani, La scoperta di una statua fittile dal Thesmophorion in Orchomenaos in
Beozia, «ASAA» 93 (2015) 169-191.

31 M. Moggi-M. Osanna (edd.), Pausania. Guida della Grecia. Libro VIII. L'Arcadia (Milano 2003)
483-484.

32 Sul fr. di Ferecide vd. G.S. Kirk et alii (edd.), The Presocratic Philosophers. A Critical History
with a Selection of Texts (Cambridge ?1983) 69-70. T. Zielinski vedeva una relazione tra Eurimone e
il demone Eurinomo raffigurato nella Nekya delfica di Polignoto (Paus. 10,28,7): T. Zielinski, Charis

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



Pindaro a Orcomeno

Apoll. Rh. 1,503ss.). La raffigurazione semiteriomorfa ricorda inoltre quella di
Echidna, figlia di un’altra Oceanide, Calliroe, sposa di Tifone, meta fanciulla e
meta serpente, che abitava anche leiirecessi della terra (Hes. Th. 295ss.). Le due
figure presentavano tratti in comune sia per le nozze con mostri avversi all’or-
dinamento cosmico (Ofione, Tifone), sia per il loro legame con le profondita
delle acque. Secondo Licofrone (Alex. 1353-1354), Echidna era relegata nelle
acque della palude Gigaia in Lidia, un lago che per molti aspetti ricorda quella
che doveva essere la conformazione geografica della palude Copaide, in un re-
cesso di caverna (kevBu@vog ... puyov)33. Come fa notare H.S. Schibli, sulla scor-
ta di Apoll. Rh. 1,503-509, & possibile ipotizzare che in Ferecide la moglie di
Ofione che sprofondo con lui nell’Oceano fosse in realta Eurinome34. L’'oceanina
Eurinome condivideva inoltre ’'ambiguitd onomastica con altre figure del pan-
theon orcomenio (cfr. Climeno «il famoso» = Ade; Eufemo, etc.), denominazioni
eufemistiche della dimensione oltremondana3®.

Sul versante settentrionale dell’Akontion sorgeva un altro luogo cultuale,
in cui si riscontra di nuovo un forte legame con l’acqua. Si tratta di un rock
sanctuary, identificabile con I’Herakleion di cui parla Pausania (9,38,6):

otadiovg 8¢ dpéotnkev nta Opyxouevod vaog e HpakAéoug kal dyaiua ov péya.
évtatBa To0 motapod 100 MéAavag eiowv ai mnyat kat 6 MéAag €¢ Aipvnv xal ovTog
Vv Knploida éxéiswolv.

Un tempio di Eracle con una statua non grande dista sette stadi da Orcomeno. Qui
ci sono le sorgenti del Melas e il Melas stesso si getta nella palude Cefisia.

Il sito, scoperto da De Ridder nel 1893, si sviluppava su gradini e basi scavate a
diversa altezza sulle pendici settentrionali dell’Akontion, e il primo livello del
terrazzamento si trovava a solo un metro dalla palude®®. La scoperta dell’archeo-
logo francese e stata messa in dubbio negli anni successivi, soprattutto perché i
resti sono veramente esigui, ma recenti ricognizioni e ripulitura del sito hanno
dimostrato la validita dell’identificazione di De Ridder, che trova una conferma

and Charites, «CQ» 18 (1924) 158. Sul passo vd. soprattutto H.S. Schibli, Pherekydes of Syros (Oxford
1990) 95-96 (vd. anche infra).

33 Vd. anche schol. Lycophr. Alex. 1353. Il lago, di cui parla anche Strabone (13,4,5-6), presenta-
va recessi naturali, molte canne e «isole fluttuanti»: L. Robert, Documents d’Asie Mineure, «BCH»
106 (1982) 309-378, 334ss. Per le isole fluttuanti nel lago Copaide vd. Theophr. HP 4,12,4.

34 Schibli, op. cit. (n. 32) 95-96: devo questa segnalazione al Prof. Christoph Riedweg.

35  A. Henrichs, Namenlosigkeit und Euphemismus. Zur Ambivalenz der chthonischen Mdchte im
attischen Drama, in: H. Hofmann-A. Harder (edd.), Fragmenta Dramatica. Beitrige zur Interpreta-
tion der griechischen Tragikerfragmente und ihrer Wirkungsgeschichte (Gottingen 1991) 161-201. Su
Climeno vd. infra n. 72.

36 A. de Ridder, Fouilles d’Orchoméne, «BCH» 19 (1895) 150-155; anche secondo Blackmann, le
postazioni per sei tripodi conservate nella roccia danno ancora I'idea dell’importanza del santua-
rio: D. Blackmann, Archeology in Greece, «<AR» 45 (1998-1999) 55-56 (con fotografia del sito).

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190

173



174

Francesca d'Alfonso

anche nel fatto che il tempio dista effettivamente ca. 1250 m. (= 7 stadi) dalla piu
importante porta di Orcomeno (a nord-ovest), come affermava Pausania®”. L’esi-
stenza di un Herakleion cosl vicino alle acque era probabilmente legata al mito
dell’inondazione della citta ad opera dell’eroe tebano, che andava venerato e
‘ammansito’. Cio che va rilevato & di nuovo la stretta contiguita deiluoghi cultua-
li con le acque, che doveva costituire un elemento distintivo di tutta I’area.

Il paesaggio orcomenio presentava dunque tutte le caratteristiche dei ter-
ritori carsici, ricchi di cavita sotterranee, spesso attraversati da corsi d’acqua
o, come nel caso del Copaide, occupati da laghi o paludi. Sulle rive del lago
Copaide sorgevano molti luoghi cultuali legati al contatto con la dimensione
ctonia, attraverso il medium dell’acqua, il pit noto dei quali e ’antro di Trofo-
nio a Lebadea: A. Schachter ha parlato a tale proposito di un ‘Cult-type’, che si
esprimeva in una ricorrente associazione tra la dimensione mantica dei san-
tuari locali e ’acqua (fonti, grotte, lago)32.

2 Pindaro e Orcomeno

Nelle odi pindariche, all’interno di un linguaggio altamente stilizzato, si posso-
no individuare riferimenti al paesaggio del luogo in cui si & svolta la gara oppu-
re in cui si e celebrato il k@pog, o ancora in cui si svolsero i miti paradigmatici.
Accanto all’uso di espressioni deittiche che rimandano all’hic et nunc della per-
formance, si riscontrano descrizioni o piu spesso accenni alla configurazione
geografica dei luoghi in cui tali feste venivano celebrate®. Pindaro visse in un
periodo in cui la potenza di Orcomeno era stata seriamente ridimensionata da
Tebe, sua mitica e storica nemica; sul piano religioso permanevano tuttavia ele-
menti identitari che permettevano una convivenza accettabile, e un ruolo di ri-
lievo era svolto soprattutto dai santuari di Poseidone a Onchesto e di Atena Ito-
nia a Cheronea,

Il primo epinicio pindarico e di norma considerato la Pitica 10 (498 a. C.), ed
anche i carmi orcomeni appartengono alla prima fase della produzione del poeta

37 Blackmann, art. cit. (n. 36) 55-56.

38 A. Schachter, A Boeotian Cult Type, «BICS» 14 (1967) 1-16.

39 Direcente Christopher Eckerman ha riletto alcuni epinici pindarici destinati a celebrare Delfi
ed Olimpia, ravvisando in essi una manipolazione dello spazio sacro in relazione alle finalita enco-
miastiche: si tratta di un «vicarious transport», secondo la definizione di N. Felson, che anche Ecker-
man ritiene una costante degli epinici pindarici: C. Eckerman, The Landscape and Heritage of Pindar’s
Olympia, «CIW» 107 (2013) 3-33; C. Eckerman, Pindar’s Delphi, in: K. Gilhuly-N. Worman (ed.), Space,
Place, and Landscape in Ancient Greek Literature and Culture (Cambridge-New York 2014) 21-62; vd.
anche N. Felson, Vicarious Transport: Fictive Deixis in Pindar’s Pythian Four, «<HSPC» 99 (1999) 1-31.
40 Orcomeno minia nel II millennio aveva esercitato un’ampia egemonia non solo sulle citta e i san-
tuari che sorgevano sulle rive del lago Copaide, ma anche su zone pil interne. Sull’importanza di Orco-
meno e sulla sua secolare rivalitad con Tebe vd. ora M.H. Hansen, Boiotia, in: M.H. Hansen-T.H. Nielsen
(edd.), An Inventory of Archaic and Classical Poleis (Oxford 2004) 447-448; Schachter, art. cit. (. 7).

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



Pindaro a Orcomeno

tebano (Pyth. 12: 490 a. C.; Ol 14: 488 a. C.; per il fr. 333a Sn.—Maehl. non si hanno
indicazioni). L'ode che meglio rappresenta Orcomeno nelle sue tradizioni mitiche
e cultuali é di certo I'Olimpica 14, composta probabilmente nel 488 a. C. per la
vittoria olimpica nello stadio di Asopico di Orcomeno. Un altro riferimento alla
polis & anche nella Pitica 12, in cui si rende omaggio alla qualita dei xaAapot del
lago Copaide, i migliori per la costruzione di sonori avAot, e la citta e il suo pae-
saggio tornano in un breve riferimento nella Istmica 1 e nel fr. 70 Sn.-Maehl. In-
fine a Pindaro é attribuito un brevissimo frammento citato nell’Etymologicum
Magnum (s.v. Ki8aAia, 513 = fr. 244 Sn.-Maehl.), in cui compare il nome di Acidalia,
eponima di una celebre fonte orcomenia legata al culto delle Cariti:

KiSaAta olov Ki8aing kpnvidog émAaviBnv' ¢k IvEapou:
¥elpa KidaAiag

Elc v xelpa altiatikny un mofong EKBALDL.

In entrambi i frammenti KidaAla va corretto in 'Aki8aAia, come indicano il rife-
rimento alla fonte (xpnvig) e il confronto con altre glosse affini, in cui si offre
anche un’etimologia del nome (Etym. M. s.v. Aki8aAin 48: éoTwv 8¢ Ovopa kprvng'
EoTv AKLg dkLSog, dvopa KUpLOV' Kal €k TovTov Akidarog kal AkiSaAin. OUTw
XotpoBookdg)?!. Un Echecrate di Orcomeno & lodato in un carme attribuito a
Pindaro (fr. 333a Sn.-Maehl.), il cui testo e purtroppo troppo lacunoso per poter-
ne individuare il possibile contesto festivo.

In tutti i carmi in cui c’¢ un riferimento a Orcomeno la polis & la polis
dell’acqua e della vegetazione paludosa. Se si eccettua il riferimento a Ergino
nell’Olimpica 4 (vv. 19-27a), privo di riferimenti territoriali proprio perché la
vicenda si svolgeva in un altro contesto (spedizione degli Argonauti)*?, negli
altri casi Pindaro allude spesso alle particolarita territoriali che resero Orco-
meno famosa ma anche vulnerabile. Si tratta a volte di espressioni che sono
state banalizzate nella traduzione o ignorate nei commenti nella loro valenza
geografica, o ancora di riferimenti a figure mitiche (Eco) la cui presenza puo
trovare una plausibilita proprio se si fa attenzione al paesaggio del sacro.

41 Si tratta di un errore di scriptio continua: Th. Bergk, Poetae Lyrici Graeci (Leipzig *1878) fr.
244 (apparato). Cfr. anche Suida e Zonaras s.v. AkiSaiia. Per il motivo della «tenera mano» di Afro-
dite vd. e.g. Hom. Il. 5,425 (xelpa apativ). AkidaAia € apparentato con una serie di nomi di fiumi o
fonti dalle particolari prerogative sacrali, tutti etimologicamente connessi a una radice *ak: cosi
AkLg in Sicilia (Theocr. 1,69: Axi80¢ iepov 06wp), presso le cui acque Demetra cerco la figlia Perse-
fone (Ov. Fasti 4,468: praeterit et ripas, herbifer Aci, tuas), o Axidwv (AkiSac) nell’Elide, che conflu-
iva nell’Anigro dalle acque mefitiche ma anche curative, presso la grotta delle Ninfe (Strab. 8,3,19;
Paus. 5,5,8; Ov. Met. 14,281-284): cfr. Uv. Wilamowitz-Moellendorf, Pindaros (Berlin 1922) 154 n. 1.
42 Sul riferimento a Eufemo, nato da Europa e Posidone, sulle rive del Cefiso (v. 46a-b), vd. infra
p. 21. Ergino é di nuovo citato nello schol. Pind. Paean 8,143ss. (B2 Rutherford), in relazione alla
consultazione dell’oracolo da parte dell’eroe che in tarda eta era ancora privo di figli: I. Rutherford
(ed.), Pindar’s Paeans. A Reading of the Fragments with a Survey of the Genre (Oxford 2001) 210-232.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190

175



176

Francesca d'Alfonso

2.1 L'Olimpica 14: le Cariti, 'acqua e le fonti

L’Olimpica 14 & ’'unico carme a noi noto dedicato a un vincitore orcomenio®. In
esso l’acqua e le Cariti si fondono in un’unica lode*:. Il carme ha una particolare
struttura contenutistica e metrica: piu che a un epinicio appare simile a un inno
liturgico, perché e quasi completamente incentrato sulla lode delle Cariti orco-
menie, secondo le modalita stilistiche della poesia innodica (epiclesi, topografia
sacra, enumerazione delle apetal delle dee). Mancano una sezione mitica vera e
propria e la gnome, mentre la lode del vincitore e priva di riferimenti agonistici
precisi*®. Anche sul piano metrico & costituita da uno schema AB, secondo quan-
to segnalavano gli scolii, e consiste in una struttura mista di metri eolici, senza
un ritorno strofico (amoAeAvuéva)®®. Anche questa particolaritd metrica riman-
da al genere innodico e insieme si adatta al significato complessivo dell’ode, che,
anche se non era destinata ad essere eseguita durante una processione, doveva
richiamarne significativamente I’atmosfera®’.

Nell’epinicio un ruolo centrale é svolto dalle Cariti, di cui si descrivono le
apetai e soprattutto i luoghi dove esse esercitano il proprio potere. Pindaro
sembra far loro percorrere un cammino singolare, che parte dalla polis beotica,
tocca i vertici dell’Olimpo e poi torna sulla terra per penetrare addirittura
nell’Ade, attraverso la figura di Eco. Le Cariti appaiono dunque nella loro di-
mensione olimpica e panellenica, ma anche nel loro rapporto preferenziale con
Orcomeno e il suo suggestivo paesaggio acquatico®®. Pindaro le invoca come
oepvai (v. 8a; cfr. moTvia AyAaia: v. 13), sottolineandone I’antica sacralita®,

43 LIstmical e dedicata a Erodoto, figlio di Asopodoro di origini orcomenie (cfr. v. 35). La datazione
¢ incerta ma € da collocare dopo il 475 a. C.: G.A. Privitera (ed.), Pindaro. Le Istmiche (Milano 1982) 9.
44 Cosi in particolare G. Norwood, Pindar (Berkeley-Los Angeles 1945) 100s.; R. Alden Smith,
Pindar’s Ol 14: A Literal and Literary Homecoming, «Hermes» 127 (1999) 257-262; G.F. Osmun,
Pindar: Olympian X1V, «CW» 61 (1967) 6-8.

45 Una risonanza gnomica potrebbero avere i vv. 5-7, per la breve meditazione su cid che rende
grande la vita dell'uomo: devo questa indicazione a Christoph Riedweg.

46 L. Lomiento, Interpretazione metrica di Pindaro, Ol. 14, «QUCC» 60 (1998) 109-131.

47 Di una «atmosphere of procession» parla ora Eckerman, op. cit. (n. 39) 34. ].T. Kakridis soste-
neva che la performance si svolgesse dinanzi al tempio delle Cariti: ].T. Kakridis, Die 14. Olympische
Ode. Ein Beitrag zum Problem der Religiositit Pindars, «Serta Philologia Aenipontana» 3 (1979) 144.
48 In onore delle Cariti erano celebrati a Orcomeno i Charitesia, ma la documentazione epigra-
fica risale solo al IT sec. a. C.: si trattava di agoni musicali e poetici, che prevedevano probabilmen-
te anche competizioni orchestiche (cfr. i Museia di Tespie) e gare atletiche (IG II? 3160): cosi A. Manieri,
Agoni musicali in Beozia: gare di ‘epinici’ nel I sec. a. C., in: M. Vetta-C. Catenacci (edd.), I luoghi e la
poesia nella Grecia antica (Alessandria 2006) 345-352. E possibile che manifestazioni a carattere
agonale avessero luogo gia nel III sec.: S. Barbantani, Competizioni poetiche tespiesi e mecenatismo
tolemaico: un gemellaggio tra U'antica e la nuova sede delle Muse nella seconda meta de! III secolo a.
C. Ipotesi su SH 959, «Lexis» 18 (2000) 164. Piu discussa € I'intitolazione degli Homoloia, probabilmente
una competizione minore: J. Robert-L. Robert, Bulletin épigraphique, «<REG» 87 (1974) 229-230.

49 U. v. Wilamowitz-Moellendorf, Griechische Tragoedien, II (Berlin 1901) 220. Zepuvog, in rela-
zione agli déi e ai luoghi sacri, significa «‘venerable’, qui inspire un respect religieux mélé de crain-
te»: Chantraine, DELG s.v. o€Bopal.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



Pindaro a Orcomeno

Si trattava di un culto molto antico che si faceva risalire a Eteocle, nipote
di Atamante, che per primo venero le dée nella forma di tre pietre cadute dal
cielo (Paus. 9,38,1). Il culto della pietra aniconica aveva origini antichissime,
probabilmente di derivazione semitica, ed era ampiamente diffuso in tutto il
Mediterraneo: si trattava spesso di meteoriti, come nel caso delle pietre di Or-
comeno, assimilabili al betilo, spesso infisse verticalmente nel terreno®. L’an-
tico culto aniconico si legava alla tradizionale relazione delle Cariti con l’ac-
qua, che apparteneva alle origini del culto, risalenti all’Eta del Bronzo.
Divinita legate alla vegetazione, probabilmente assimilate alle Ninfe, le Cariti
furono rappresentate o in coppia o in triadi, spesso in atteggiamento danzan-
te51. A Orcomeno erano tre, numero che ricorre nelle fonti piti antiche (Hes.
Th. 907ss.) e che appare proprio della dimensione mitica beoticas?

La danza era un elemento costitutivo del rapporto tra le Cariti e Orcome-
no, tanto che Polluce forniva una paretimologia del toponimo facendo riferi-
mento alla 6pynoLg e citando al riguardo un frammento di Euforione (91 van
Groningen = 87 Powell: Opyouevov Xapiteoowv apapéov 0pxndévta)®. E noto
come proprio in relazione al bagno e all’acqua delle fonti gia da Omero le Ca-
riti venissero associate ad Afrodite, alla quale apparivano subordinate (Hom.
Od. 8,362-366; h.h. 5,60-63), anche se tra le loro prerogative esisteva una sorta
di interscambiabilita, di cui restano tracce negli epiteti cultuali (Xapig
'Hyeudvn ad Atene , ' Hyepovn epiteto di Afrodite; Xapig moglie di Efesto, etc.)?.

50 In uno scolio pindarico si ricorda come Pindaro fosse stato spinto a consacrare un altare a Era
a causa di una immagine di pietra (&yaApa AiBivov) caduta dal cielo ai suoi piedi (schol. Pind. Pyth.
3,137h): M. Osanna, Santuari e Culti dell’Acaia antica (Napoli 1986) 155ss. Anche a Tespie esisteva una
immagine antichissima di Eros definita da Pausania apyog AiBog («pietra non lavorata»: 9,27,1).

51 Significativo che la xapig («grazia, bellezza») venisse assimilata gia da Omero a un liquido
che viene versato: M. Rocchi, Contributi allo studio delle Charites (I), «Studii clasice» 18 (1979) 7-10;
B. Breitenberger, Aphrodite and Eros. The Development of Erotic Mythology in Early Greek Poetry
and Cult (Oxford-New York 2007) 107. Per le danze cfr. Hom. Od. 18,193s.; h. h. 3,194s.; Cypria F 5
West: A. Lo Schiavo, Charites. Il segno della distinzione (Napoli 1993) 43 e n. 35.

52 Tre le Cariti secondo Esiodo (Th. 907ss.: Aglaia, Eufrosine, e Talia, figlie di Zeus e dell’oceani-
na Eurinome), tre le Prassidiche, affini alle Erinni, rappresentate come ‘teste’ senza corpo ad Alal-
comene presso la fonte Tilfusia: per tutti i testimonia si rimanda a Schachter, op. cit. (n. 22) 111-
114; A. Schachter, Cults of Boiotia. 3. Potnia to Zeus. Cults of Deities Unspecified by Name (London
1994) 5-6. Anche Afrodite era venerata con una triplice epiclesi a Tebe (Urania, Pandemos, Apo-
strophia: Paus. 9,16,3). Sull'importanza delle triadi in Beozia: V. Pirenne-Delforge, L'Aphrodite grec-
que: Contribution a l'étude de ses cultes et de sa personnalité dans le panthéon archaique et classique
(Athénes-Liége 1994) 200-201, 278-281.

53 Un simile gioco di parole & in Nonn. Dion. 24,261: o0 xopov wpynoavto xopitideg'Opyouevoio.
Sul nome della polis (Opyopevog/Epxouevécg) vd. infra p. 24.

54  Afrodite Hyepovn: cfr. IG II?, 2798; Hesych. s.v. Hyeuévn; per Hyeuovn nome di una delle
Cariti vd. Paus. 9,35,2. Per Xdapi¢ moglie di Efesto vd. Hom. Il. 18,382s.; in Hom. Od. 8,319 Afrodite &,
come di consueto, sposa di Efesto: Breitenberger, op. cit. (n. 51) 107-115. Per il culto delle due Cari-
ti (Cleta e Faenna) a Sparta (Paus. 9,35,1) vd. Moggi-Osanna, op. cit. (n. 15) 400.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190

177



178

Francesca d’Alfonso

Pur essendo di norma collegate alla luce e alla gioia, esse manifestavano
a volte un’ambivalenza nell’ambito mitico-rituale. In Arcadia le Erinni e le
Cariti erano associate in una singolare polarita (le Nere/le Bianche), in un rito
che si faceva risalire al cammino espiatorio di Oreste nella regione (Paus.
8,34,1-3). A Paro le Cariti venivano celebrate in un rituale funebre, senza mu-
sica e fiori, in ricordo dell’annuncio a Minosse della morte del figlio Androgeo,
avvenuto durante un sacrificio in onore delle dée ([Apoll.] Bibl. 3,15,7)%%. Non
si trattava propriamente di un lato oscuro ma dell’esistenza di una Charis che,
conservando i propri tratti benefici, creava una relazione tra il mondo dei vi-
venti e quello dei morti, per cui, come nell’Edipo a Colono di Sofocle (1751~
1753), la xapig | xBovia diveniva motivo di consolazione per il re defunto e
vietava il lamento (tavete Bpiivwv)°®e.

L’incipit dell’ode da il tono a tutto il carme: le Cariti hanno ottenuto in
sorte le acque del Cefiso e abitano il suolo sacro dai bei puledri, per i quali
Orcomeno era celebre (vv. 1-5)%:

Kagolwv 08atwv Aayoioat

aite vaiete KaAAlnwAov E5pav,

O Autapdc aoi8ipot Baoidetat

Xdaplreg Epyopevod,

maAalyovwy Mwudv €niokomot,
5 KADT, émel ebyopat

Voi che otteneste in sorte le acque del Cefiso
e abitate un suolo dai bei puledri,

o Cariti celebrate nei canti,

regine della fulgida Ercomeno,

custodi dei Minii d’antica prole,

datemi ascolto, vi prego;

(trad. B. Gentili)®®

Nel carme pindarico si insiste sul fatto che le Cariti non sono solo legate generi-
camente all’acqua, ma hanno ricevuto come loro sacra sede proprio le acque del

55 Le Cariti erano associate spesso con divinita ctonie (Hermes, Gaia, Demetra, Posidone): EW,
Hamdorf, Griechische Kultpersonifikationen der vorhellenistischen Zeit (Mainz 1964) 45-46. Sull’am-
bivalenza delle Cariti: C. Darbo-Peschanski, La folie pour un regard. Oreste et les divinités de
’échange (Erinyes, Euménides, Charites), «Métis» 4 (2006) 13-28.

56 M. Rocchi, Contributi al culto delle Charites (II), «Studii clasice» 19 (1980) 24-25.

57 Orcomeno era celebre per i suoi cavalli sin dall’antichita, come indica anche il nome della pia-
nura Hippia a sud della polis. Cfr. Suw&utnog (Pind. fr. 333a, 9 Sn.—Maehl.). Nell’epitafio della tomba di
Esiodo a Orcomeno, riportato tra gli altri da Pausania (9,38,4), i Minii sono definiti «domatori di caval-
li» (mAn&inmwv yii Mivu®v); non lontano da Onchesto veniva venerato Eracle Hippodetes («che lega i
cavalli»), in ricordo della vittoria dell’eroe tebano contro gli Orcomenii (Paus. 9,26,1).

58 La sistemazione del testo e la traduzione sono di Bruno Gentili, in B. Gentili-C. Catenacci-P.
Giannini-L. Lomiento (edd.), Pindaro. Le Olimpiche (Milano 2013) 348-351.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



Pindaro a Orcomeno

Cefiso. Come affermava U. v. Wilamowitz, «Pindar kennt die Gegend ... Hier ist
alles ein Gebet an die Chariten, und das ist nicht nur durch den Ort geboten,
sondern kommt ihm von Herzen»*?. Questo legame é ulteriormente rafforzato
dal verbo vaiw, verbo che torna in un altro epinicio pindarico riferito a Orcome-
no, a proposito delle celebri canne (kdAapou) che sorgevano nel lago Copaide,
nelle immediate vicinanze della polis®®. Le Cariti di Orcomeno sono citate anche
in un altro carme pindarico, in cui vengono lodati contestualmente Apollo ed
Echecrate, figlio di Pythanghelos (fr. 333a Sn.-Maehl.)®". Nel testo, molto lacuno-
so, si fa riferimento a un banchetto sacrificale (§atzi: v. 9) e a una corona
(otepavwyua: v. 9), nell’ambito di un rito apollineo molto probabilmente svoltosi
a Orcomeno, vista la contestuale lode delle Cariti (vv. 11-16)%2. Anche nell’Olimpi-
ca 14, compare un’analoga associazione tra i banchetti sacrificali (Satzrag: v. 9a),
le Cariti orcomenie e Apollo (v. 11)%3.

Uno dei punti piu controversi dell’ode & il suo explicit, in cui viene presen-
tata Eco, incaricata di annunciare la vittoria di Asopico al padre defunto Cleo-
damo (vv. 20-24a):

20 [...]. peAavteea vov opov
21 depoepovag EAD’, Axol,
21a/22  matpl KALTAV PEpoLo’ ay-
yeAlav, KAeodapov 6¢p’ idola, vi-
ov eginng 6tL ol véav
KOATTOLG TTap’ eVSOE0Lo Ilicag
24 £0TEQAVWOE KLSipwv aEbAwv
24a nTEPOLOL YaiTav.

Ora, Eco, va’ nella casa di Persefone
dalle nere mura
recando al padre 'annuncio di gloria,

59  Wilamowitz-Moellendorf, op. cit. (n. 41) 151.

60  In questo caso sono proprio le canne ad abitare (vaiotol) presso la polis (Pind. Pyth. 12,26).
61 Si tratta di un testo tradito da PLouvre E 7734+7733 e pubblicato da Fr. Blass nel 1877, attri-
buito dubie a Pindaro (fr. 333a Sn.-Maehl.): Fr. Blass, Zu den griechischen Lyrikern. I. Neue Fragmen-
te des Pindar, «<RhM» 32 (1877) 450-458; 462.

62 Si & ipotizzato con buoni argomenti che Echecrate sia da identificare con il uavtig del santuario
di Tegira nel V sec. a. C. (Plut. Pel. 16): cosi Bergk, op. cit. (n. 41) 716. Oltre a una dubbia lettura del nome
di Eurinome (v. 12), va segnalato come epiteto delle dee la congettura di G.B. D’Alessio, che integra Ka]
oloaiag al v. 13: G.B. D’Alessio, «Tra gli déi ad Apollo, e tra gli uomini ad Echecrate». P. Louvre E 7734 +
7733 (Pind. fr. dub. 333 S. -M.), in: M. Cannata Fera-S. Grandolini (edd.), Poesia e Religione in Grecia.
Studi in onore di G. Aurelio Privitera (Napoli 2000) 247-250 (con approfondita rilettura del testo).

63 Nel fr. 333d Sn.-Maehl., ancora piu lacunoso, che appartiene probabilmente alla stessa ode,
va segnalato al v. 22 l’aggettivo mavvuyog, perché una mavvuyig in onore delle Cariti prevedevano i
Charisia (Eust. ad Od. 2,175), probabilmente una festa con connotazioni misteriche affine a quella
che si svolgeva ad Atene (Paus. 9,35,3): O. Kern, Charisia, RE III 2 (1899) 2145-2146; Escher, art. cit.
(n. 29) 2153; B. MacLachlan, The Age of Grace: Charis in Early Greek Poetry (Princeton 1993) 47. Per
i Charitesia vd. supra n. 48.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190

179



180

Francesca d'Alfonso

perché vedendo Cleodamo

tu gli dica del figlio, che

nelle valli famose di Pisa

gli ha incoronato la giovane chioma
con l’ali dei celebri agoni.

(trad. B. Gentili)

La strada tra I’Olimpo e le buie case di Persefone & percorsa sotto ’auspicio del-
le Cariti. Persefone e Demetra appartenevano alle tradizioni cultuali di Orcome-
no, perché Minia era detto padre di una Persefone e un riferimento a Kore e ri-
conoscibile in un fr. della Miniade (F 8* W.)%4:

il [6& puelta pBuévolol moAv[A]iotn Pacirela

[Ma] lei tra i morti, la Regina molto invocata

L’associazione delle Cariti con Demetra o Persefone non e un unicum: in un coro
dell’Elena euripidea (1301-1368), Zeus manda le Cariti, le Muse (1341-1345) e
infine Afrodite a placare il dolore lacerante di Demetra e le tristi conseguenze
del suo lutto sulla terra isterilita (1346-1352)%. Un’altra associazione esplicita
tra le Cariti e Persefone e presente in un Inno Orfico (43,7-8) in cui yopoi KUKALOL
delle Cariti e delle Moire fanno risalire Persefone dall’Ade®®:

... (vika Moipat tavtny (scil. Ilepoepovnv)
Kai XapLreg KukAloLoL Yopolg mpog ¢ avaywol.

... quando le Moire
e le Cariti la fanno risalire alla luce con danze circolari.

Appare evidente dunque che il rapporto tra le Cariti e il mondo infero non pre-
suppone una loro natura ctonia, perché le dée sono sempre associate alla luce e
alla gioia che intendono assicurare sulla terra e anche, in particolari circostanze,
negli inferi (cfr. la yapg | xovia di Soph. OC 1751-1753). Nell’epinicio & Eco ad
avere l'incarico di scendere nelle case di Persefone per annunciare la vittoria di

64 Sulla presenza di Persefone nei culti orcomenii vd. L. Breglia Pulci Doria, Miti di Demetra e
storia beotica, «DHA» 12 (1986) 232. Della Miniade si sa molto poco ma il poema era probabilmente
legato alla storia mitica dei Minii orcomeni: i pochi frammenti che si conservano fanno riferimento
alla discesa di Teseo e Piritoo nell’Ade per rapire Persefone e all’incontro con Melagro (Minyas FF 5 e
7* W.): A. Debiasi, Orcomeno, Ascra e Uepopea regionale ‘minore’, in: E. Cingano (ed.), Tra panellenismo
e tradizioni locali: generi poetici e storiografia (Alessandria 2010) 266-279 (con ampia bibliografia).
65 La descrizione rifletteva probabilmente alcune fasi iniziali del rito eleusino, in cui la musica
aveva un carattere concitato e gli strumenti che accompagnavano il rito erano gli auloi, i timpani e
i cimbali. Sui caratteri orfici dell’inno: L. Malten, Altorphische Demetersage, «<ARW» 12 (1909) 417ss.
66 G. Ricciardelli (ed.), Inni orfici (Milano 2000) 118-119 e 404. Le Cariti sono nominate insieme
a Hermes in un’iscrizione eleusina (CIA 1,5): Malten, op. cit. (n. 65) 421 e . 4.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



Pindaro a Orcomeno

Asopico a Olimpia. Sin dalla critica antica Eco e stata intesa come personificazio-
ne della Fama (schol. Pind. Ol. 14,28a), senza alcun riferimento alla ninfa, che
apparterrebbe a uno stadio mitopoietico successivo®. In particolare, in Pindaro
Eco assolverebbe lo stesso ruolo di AyyeAia nell’Olimpica 8 (v. 82), personifica-
zione della potenza del canto che penetra fin negli inferi, per annunciare la vit-
toria del laudandus anche agli avi defunti®.

Tuttavia esistono degli elementi che a mio avviso rendono insoddisfacen-
te la semplice equiparazione Eco-Fama e che al contrario indirizzano verso
una diversa ipotesi, piu coerente con la personalita della ninfa e con il ruolo
svolto nell’ode orcomenia. Va notato in primo luogo che Eco sembra avere
nell’epinicio un’individualita piu forte: ai vv. 20-22 & esortata a discendere nel
regno di Persefone (peAavteryéa vov opov | Pepoeovag €A0), a individuare
Cleodamo (i6o10’) e infine a parlargli (einng), annunciando la vittoria del figlio.
A differenza di AyyeAia nell’OL 8, voce che annuncia la vittoria, in questo caso
Eco si rivela vera e propria ‘persona’, che scende a cercare e a riconoscere il
defunto (i8oioca).

In Pindaro Eco e dunque messaggera del canto epinicio, la cui funzione
celebrativa e consolatrice ¢ estesa al padre defunto di Asopico. La sua discesa
negli inferi risulta solo apparentemente anomala: gia Ch. Segal aveva suggeri-
to di vedere in lei un demone locale che scende dalla terra agli Inferi, per
portare un annuncio ai morti®. Ma il particolare rapporto con il mondo infero
puo essere ulteriormente precisato. Secondo un’iscrizione ateniese il 14 Boe-
dromion, il giorno precedente i Grandi Misteri, efebi armati partivano da Ate-
ne per incontrare la processione che proveniva da Eleusi in un luogo intitolato
a Eco (uéxpt tig 'HyoOg: IG II? 1011: una statua o un altare?), presso le rive di
Cefiso’®. E noto inoltre che una fase del rito eleusino prevedeva che lo ierofan-

67  Per una sintesi delle diverse ipotesi: L. Athanassaki, A Divine Audience for the Celebration of
Asopichus’ Victory in Pindar’s Fourtheenth Olympian Ode, in: G.W. Bakewell-]J.P. Sickinger (edd.),
Gestures. Essays in Ancient History, Literature, and Philosophy Presented to Alan L. Boegehol (Oxford
2003) 7-9.

68 G.F. Gianotti, Per una poetica pindarica (Torino 1975) 74 e n. 121; A.M. Miller, THALIA ERASI-
MOLPOS: Consolation in Pindar’s Fourteenth Olympian, «TAPA» 107 (1977) 225-234. E certo che per
Pindaro anche i morti godono delle dpetai dei congiunti viventi, ascoltando le lodi dei canti: cosi
nella Pitica 5 i re «con cuore di defunti (y0ovig @pevi) ascoltano (dkovovtl) la grande virtl irrorata di
molle rugiada e di libami di inni trionfali (vv. 98 ss.). Cfr. anche Pind. Pyth. 4, 186-187; Nem. 4,85ss.
69  Ch.Segal faceva notare come anche nell’OL 8il ruolo di AyyeAia non fosse cosi generico, perché
é detta figlia di Hermes, con il quale condivide in questo caso «the god’s funeral role»: Ch. Segal,
Messages to the Underworld: an Aspect of Poetic Immortalization in Pindar, «AJPh» 106 (1985) 210.

70 F. Lenormant, Monographie de la voie sacrée éleusinienne, de ses monuments et de ses souve-
nirs (Paris 1864) 279-285; G.E. Mylonas, Eleusis and the Eleusinian Mysteries (Princeton 1961) 246;
N.D. Robertson, The Two Processions to Eleusis and the Program of the Mysteries, «AJPh» 119 (1998)
552-553.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190

181



182

Francesca d’Alfonso

te facesse risuonare il gong (fxelov), per evocare Kore producendo una sorta
di eco, dalle probabili valenze apotropaiche nei confronti degli spiriti inferi’".

A Ermione Eco era legata a Demetra Ctonia, in un contesto dalle evidenti
connotazioni infere (Paus. 2,35,4-5). Il tempio della dea si trovava vicino a
quello di Ade/Climeno e ai ywpta di Climeno, di Plutone e della palude Acheru-
sia’?. Come afferma L. Breglia, si trattava di «uno spazio di tipo ‘Ploutonion’,
caratterizzato da presenza di Eracle, passaggio al mondo infero, [...] culto di
una Demetra legata alle sorgenti calde»’2. Il luogo presentava inoltre una vo-
ragine (yfig xdopa: Paus. 2,35,9-10), dalla quale si diceva che Eracle avesse
portato fuori dagli inferi Cerbero, e proprio alla destra del santuario di Deme-
tra Ctonia c’era il portico di Eco, dove la voce risuonava per tre volte (Paus.
2,35,10)74. La contiguita della otod di Eco con questa area legata al passaggio
nel mondo infero e certo significativa e difficilmente put essere considerata
una semplice casualita.

Come a Ermione, anche a Orcomeno il paesaggio del sacro con le sue vora-
gini e ’'acqua paludosa rappresentava un luogo di passaggio’. Tuttavia anche

71 Apoll. 244 F 110b FGrHist = schol. Theocr. 2,35-36. Anche la tradizione che faceva di Eco la
madre di lambe rimandava a un rapporto con Demetra e con le fasi principali del mito eleusino. Va
aggiunto che secondo una paretimologia antica anche I’epiclesi Axala di Demetra andava legata
all’rixog prodotto dai cembali e dai tamburi durante la ricerca di Kore (schol. Aristoph. Acharn.
708a; 708c). Altre fonti spiegavano l'epiteto come un riferimento al dolore (&yog) sofferto dalla déa
(Plut. de Is. 378e; Hesych. s.v. Ayaia): V. Suys, Le culte de Demeter Achaia en Béotie. Etat actuel des
connaissances, «ACl» 63 (1994) 1-20.

72 Climeno é sposo di Persefone/Kore anche in Laso di Ermione (fr. 1 Privitera = 702 PMG; cfr.
Call. Hec. fr. 285 Pf.): M. Giuseppetti, Miti e culti tra Attica e Argolide nell’Ecale di Callimaco, in: A.
Martina et alii (edd.), Callimachea II. Seconda Giornata di Studi su Callimaco (Roma, 12 maggio
2005) (Roma 2012) 144-145. Climeno & anche il nome di un re di Orcomeno, padre di Ergino, la cui
uccisione a opera di alcuni tebani durante una festa Onchesto scatenera una lunga guerra tra le
due citta: sul significato eufemistico di Climenc (~Ade): J. Fontenrose, Python. A Study of Delphic
Myth and Its Origins (Berkeley-Los Angeles-London 1959) 479.

73 L. Breglia Pulci Doria, Falce di Demetra, falce per Demetra, in: N. Parise (ed.), Bernhard Laum.
Origine della moneta e teoria del sacrificio (Roma 1997) 47. A Ermione si celebravano feste dal probabile
carattere iniziatico, gli Chtonia: vd. ora L. Pauscello, Demeter and Dionysus in the Sixth-Century Argolid:
Lasos of Hermione, the Cult of Demeter Chthonia, and the Origins of Dithyramb, in: B. Kowalzig-P.
Wilson (edd.), Dithyramb in Context (Oxford 2013) 80-88. Anche a Olimpia fu costruito nel IV sec.
un portico detto di Eco, perché la voce vi risuonava per sette volte (Paus. 5,21,17; cfr. Plut. de garrul.
502d; Luc. Peregr. 40; etc.).

74 Secondo Strabone (8,6,12), gli abitanti di Ermione beneficiavano di una veloce discesa (katapactg)
nel mondo infero, senza 'obbligo di pagare 'obolo (vabAov): Giuseppetti, art. cit. (n. 72) 140s.

75  Atale proposito é interessante notare come anche nella regione orcomenia fosse individuato
il punto in cui Eracle usci dall’Ade insieme a Cerbero, in un luogo dove si venerava Eracle Xapoy.
1l santuario era collocato da Pausania sul monte Lafistio a ca. 3,750 km. (20 stadi) da Coronea non
lontano da Orcomeno (9,34,5-6): Moggi-Osanna, op. cit. (n. 15) 413. Xapoy (cfr. xapomnog «dallo
sguardo brillante»), Xapwv, XapLc, cosi come la citta di Xaipwvela, rimandano etimologicamente al
verbo yaipw (Chantraine, DELG s.v.), di cui & attestato I'uso antifrastico: da notare che Aglaia (la
Carite?) & in Hom. Il. 2,671s. la sposa di Charops (~ Caron) e madre di Nireo, signore di Sime: cfr.
Fontenrose, op. cit. (n. 72) 477ss.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



Pindaro a Orcomeno

in questo caso Eco appartiene solo parzialmente al mondo infero, perché la sua
funzione a Eleusi come anche a Ermione era probabilmente di natura apotro-
paica’®. Nell’epinicio pindarico, la discesa di Eco negli inferi non viola dunque
I’atmosfera gioiosa propria delle Cariti, ma contribuisce ad allargare il campo
d’azione delle dee, capaci di portare la yapig del canto dall’Olimpo fino alle
buie dimore di Persefone. La presenza di Eco, come negli altri esempi sopra
riportati, € in qualche modo ‘determinata’ dal paesaggio, dalle grotte e dalle
cavita che naturalisticamente creano l’eco, e questa considerazione va tenuta
presente anche anche quando si prende in considerazione I’'Olimpica 14.

Quello che a mio avviso € importante notare € quanto tale descrizione,
dall’andamento quasi catabatico, risentisse delle peculiarita del luogo, e in parti-
colare dello stretto rapporto tra le Cariti e il Cefiso, presso le cui acque sorgevano
anche altri luoghi cultuali legati forse ai culti demetriaci. Paesaggio e luoghi cul-
tuali si saldavano nelle tradizioni sacre, di cui restano tracce nella particolare
localizzazione di altri spazi sacri legati al piu importante culto delle Cariti (il
santuario periurbano di Eurinome e il rock sanctuary di Eracle): Si trattava di
templi o santuari limitrofi all’acqua, ai quali si giungeva percorrendo un cammi-
no in discesa, di cui ancora oggi si possono osservare le tracce (vd. fig. 1).

Fig. 1: Gradini scavati nella roccia alle pendici nord-orientali dell’Akontion.
(fotografia dell'autore)

76  Eco & ulteriormente legata all’acqua e a Orcomeno perché, come & noto, 'amato Narciso era
figlio del fiume Cefiso.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190

183



184

Francesca d'Alfonso

2.2 La vegetazione e le cavita carsiche: KaypLoidog v TepévVEL
(Pind. Pyth. 12,26-27; fr. 70 M.) e Tov Mwua ... puxov (Pind. Isthm. 1,56)

Altri versi pindarici contribuiscono a rappresentare in modo icastico la sovrab-
bondanza di acque del territorio orcomenio: in essi il paesaggio sembra acquisire
il ruolo di vero e proprio protagonista tanto da essere sottoposto a una sorta di
personificazione. Tali descrizioni, inserite a volte in odi solo marginalmente legate
a Orcomeno, si configurano come ulteriori tasselli per comprendere I'Olimpica 14,
in cui ’acqua, le Cariti e il benefico rapporto con il mondo sotterraneo appaiono
cosi strettamente legati.

In primo luogo va preso in considerazione il fr. 70 Sn.-Maehl. (= *249Db
Sn.-Maehl.), citato in un commentario di Ammonio a Hom. Ii. 21,195 (P.Oxy.
221) a proposito del ruolo cosmico di Acheloo vs Oceano?”. Tra le varie posizio-
ni al riguardo viene citata quella di Seleuco che portava a sostegno della pro-
pria ipotesi (Acheloo = Oceano) un frammento di Pindaro’®:

Tolto 8¢ éupaive[l]v kal ITivéapov, Aé¢yovta TOV avAnTIKOV K[a]Aauov AxeAwio[vl,
avti [to]D B8atolg']

npocba pev (¢ AyeAwiov [t]ov dowd[otaltov
Evpwrig kpdva MéA[alv[d]g te m[oTt]apoD
poal Tpépov kaAayo[v

Questo lo dimostra anche Pindaro quando dice che la canna auletica (scil. nasce)
dalle fonti di Acheloo, invece che dall’acqua:

Un tempo la forza di Acheloo
alla fonte Europa e le correnti del fiume Melas
nutrivano la musicalissima canna.

Nel frammento Pindaro insiste sulla preponderante presenza delle acque nell’area
orcomenia, che garantisce la ricca vegetazione palustre e la crescita dei «musi-
calissimi calami»’®. Il testo & stato oggetto di diverse interpretazioni rispetto
all’editio princeps®: un punto ancora controverso riguarda la lettura di EOpwria

77 Il commentatore riportava i diversi giudizi degli antichi sul potere di Acheloo, origine di
tutte le acque, rispetto a quello di Oceano: G.B. D’Alessio, Textual Fluctuations and Cosmic Streams:
Ocean and Acheloios, «JHS» 124 (2004) 16-37. 11 fr. & stato collocato tra i Peani in base alla testimo-
nianza di schol. Pind. Pyth. 12,44a.

78 D. Loscalzo, Pindaro e la canna auletica della palude Copaide, «QUCC» 33 (1989) 21s.

79  Difficile individuare il contesto della citazione: 'avverbio mp6c8a sembra collocare nel pas-
sato il ruole di Acheloo, tanto che si & supposte un riferimento alla sconfitta del dio fluviale ad
opera di Eracle (schol. AB Hom. Il. 21,194): A. Turyn, Pindari Carmina cum Fragmentis (Oxonii
21952) ad fr. 71.

80 B.P. Grenfell-A.S. Hunt, The Oxyrhynchus Papyri IT (London 1899) 52-85: per una ricostruzio-
ne attenta delle diverse letture Loscalzo, art. cit. (n. 78).

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



Pindaro a Orcomeno

Kpava (nominativo) che andrebbe intesa come apposizione di i¢ AyeAwiov, e
dunque non far riferimento a una fonte vera e propria presente sulle pendici
settentrionali dell’Akontion dove sgorga il Melas®. Il significato complessivo dei
versi verterebbe in tal modo sul riferimento a un tempo (mp6éco6a) in cui la forza
delle acque (i.e. di Acheloo) irrorava le regioni occidentali (Europa) e produceva
ricca vegetazione presso il Melas®?,

In realta non si puo escludere che il nome fosse quello di una fonte dell’A-
kontion: gia Wilamowitz riteneva di intervenire sul testo e di leggere Evpwmiq
Kpava, facendo notare come i versi pindarici si conciliassero perfettamente
con le descrizioni del luogo fatte dagli antichi®. Si tratta in particolare delle
testimonianze di Plutarco (Sulla 20) e di Teofrasto (HP 4,11,8), che insistevano
sulla ricchezza delle acque sorgive sul versante settentrionale dell’Akontion®4.
Inoltre esisteva un’antica relazione mitica tra Europa, figlia di Tizio, e Orco-
meno, cui fa riferimento proprio Pindaro (Pyth. 4,46), 1i dove descrive la nasci-
ta di Eufemo argonauta, che Europa unitasi a Posidone genero sulle rive del
Cefiso (tov moT Evpwma Titvod Buyatnp Tikte Kagplood map’ 6x0aig)®s.

Ma un’ulteriore testimonianza rende verosimile 1’esistenza di una fonte di
tale nome: secondo una tradizione di probabile origine beotica il nome della
madre di Tizio era Elara/Alara, figlia di Orcomeno. La notizia era riportata da
diverse fonti (Pherec. 3 F 55 FGrHist = schol. Apoll. Rh. 1,762; [Apoll.] Bibl.
1,4,1; schol. Hom. Od. 7,324; Eust. ad Od. 1,278), cui vanno aggiunte le testimo-
nianze poetiche pil antiche citate in una glossa dell’Etym. M. (s.v.): Esiodo (fr.
78 W.: Eidapidng), Pindaro (fr. 294 Sn.-Maehl.: AAépag viov) e Simonide (560
PMG: EAGpag yeved)®e,

81 Cosi Turyn, op. cit. (n. 79) 287; Loscalzo, art. cit. (n. 78) 24 (Acheloo come «fonte di altri corsi
d’acqua»).

82 Contro I'ipotesi che Europa sia il nome di una fonte orcomenia si € invocata la mancanza di
altri raffronti e un non decisivo confronto con un verso callimacheo (fr. 630 Pf)), in cui si cita una
fonte Europa presso Dodona (kpnvéwv T Evpwmn ployopuévwv ékatov, «[delle?] cento fonti che si
mescolano con Europa»: trad. G.B. D’Alessio).

g3  Uwv. Wilamowitz-Moellendorf, Rec. The Oxyrynchos Papyri II, «GGA» 162 (1900) 43-44. Anche
in Esiodo Europa é il nome di una fonte, figlia di Oceano e Teti (Th. 357): M.L. West (ed.), Hesiod.
Theogony (Oxford 1966) ad loc., che fa riferimento anche a Europos, nome di un fiume tessalo.

g4  Vd.suprap.3.

85 Wilamowitz-Moellendorf, art. cit. (n. 83) 43—44; P. Chuvin, Un éloge paradoxal de l'aulos dans
la douziéeme Pythique a Midas d’Agrigente, auléte, 490 av. J.-C., in: L. Dubois (ed.), Poésie et lyrique
antiques (Villeneuve-d’Ascq 1995) 124. Sulle caratteristiche ctonie di Europa e del figlio Eufemo:
Fontenrose, op. cit. (n. 72) 482.

86  Vasegnalata anche la proposta di A. Turyn di leggere il nome dell’eroina al v. 3 del Peana 13
(fr. 52n (b) Sn.-Maehl.) (AJAépag [viév, con riferimento a Tizio, probabilmente il @lépTartog
avOpwnwv @[vaotv del v. 5: Turyn, op. cit. (n. 79) 281 adnot.; sulla validita della congettura vd. ora il
riesame autoptico del papiro di G.B. D’Alessio, Su di un papiro berlinese di lirica corale (P. Berol. inv.
13411 = Pind. fr. 52N S.M.), «ZPE» 126 (1999) 22-24; Rutherford, op. cit. (n. 42) 420 (S 5: apparato).

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190

185



186

Francesca d'Alfonso

Pindaro conosceva dunque tradizioni beotiche che associavano la genea-
logia di Tizio a Orcomeno attraverso il nome di due figure femminili (Elara,
Europa). Elara/Alara, figlia di Orcomeno, era una figura dalle connotazioni
ctonie, perché, amata da Zeus, fu nascosta dal dio nelle viscere della terra per
timore dell’ira di Era, dove generd Tizio, chiamato per questo anche Tatfjioc®.
Il legame tra Europa e I’elemento acquatico & assodato, ma anche nel caso di
Elara alcune paretimologie creavano una singolare relazione tra ’antroponi-
mo e la vegetazione palustre e le canne auletiche. In una glossa di Esichio (s.v.
g¢Aapay) il termine era associato con l’accordatura dell’aulos (ta év @ adA®
TV Sopatwv apuoloueva), e Fr. Bechtel suggeriva al riguardo che il nome
dell’eroina potesse essere simile a quello di Apmug (Ampice e «benda, cerchio-
ne») o di TeAauwv (Telamone e «benda»)®®, Si tratta di un’associazione sugge-
stiva, tanto pil in relazione all’origine orcomenia di Elara e al rapporto con il
paesaggio locale e con la sua vegetazione, evidente anche nei riferimenti a
Europa (Pind. fr. 294 Sn.-Maehl.; Pind. Pyth. 4,46)%°.

E dunqui pili economico lasciare la fonte Europia citata da Pindaro sulle
pendici dell’Akontion piuttosto che ipotizzare un significato lato dell’espres-
sione (Europa ~ regioni occidentali) o supporre un riferimento a una omoni-
ma (ma non attestata) fonte epirota®®. Anche in questo frammento il mito si
salda al paesaggio, di cui rappresenta ’'abbondanza di acque e la ricca vegeta-
zione.

Le stesse peculiarita del territorio orcomenio venivano illustrate in un
breve passo di un’altra ode pindarica in cui la descrizione insisteva sulla per-
sonificazione delle canne auletiche che abitavano (vaioiol) presso la citta e
assumevano la funzione di testimoni fedeli delle danze sacre alle Cariti (Pyth.
12,25-27)°".

Pindaro usa la iunctura Kagioidog ev tepével (v. 27) ed e possibile che
I’'associazione tra téuevog e acqua (palude o fiume), oltre a rimandare alla sa-
cralita del luogo, indicasse al contempo la natura circoscritta del sito®2 A tale
proposito va presa in considerazione anche un’altra particolare iunctura pin-

87  Strabone (9,3,14) conosceva un antro Elarion (EAaplév L omfiatov) in Eubea, dove venne
nascosta la fanciulla.

88  Cfr. anche Hesych. s.v. 6Aapa; Etym. M. s.v. dAapa. Entrambe le glosse, con diverso vocalismo
(6Aapa, eAGpal) rimandavano agli auloi.

89  Acheloo é legato a Orcomeno attraverso la figura di Atamante in un frammento sofocleo
(Athamas 1 = fr. 5 R.), in cui si fa probabilmente riferimento al miracolo delle acque che si trasfor-
mano in vino («per noi il fiume Acheloo scorre con il vino»): D’Alfonso, art. cit. (n. 1) 56.

90 Loscalzo, art. cit. (n. 78) 24 («fonte d’Europan»).

91  Vd.suprap. 3.

92 Tépevog indica in Pindaro sempre un luogo circoscritto di particolare sacralita (cfr. Pyth.
4,204; 5,33; etc.). Per un’associazione tra tépevog e fiume cfr. Pind. Pyth. 4,56 (NeiAowo mpog miov
téuevog Kpovida): B.K. Braswell, A Commentary on the Fourth Pythian Ode of Pindar (Berlin 1988)
138.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



Pindaro a Orcomeno 187

darica presente nell’Istmica 1 (v. 56: Tov Mwva e puyov), composta per la
vittoria con il carro di Erodoto, un tebano che venne esiliato a Orcomeno per
motivi politici®3. Anche se I’espressione é stata per lo pill tradotta in modo ge-
nerico («la valle di Minia»)®%, essa ha un significato pill pregnante, perché
puxog indica una cavita o un’insenatura profonda (Chantraine DELG s.v.
«fond’ d’une caverne, d’'une maison»): Pindaro usa di norma il termine nella
sua originale accezione, come parte piu interna e profonda di una valle (OL
3,27; 10,33; Pyth. 5,68; 6,49; fr. 51a,4 Sn.—Maehl.), o anche del mare (Pyth. 6,12;
Nem. 6,26; 10,42)%. E dunque verosimile che I'espressione T6v Mwva ... HLYOV
presentasse un significato piu specifico («il recesso di Minia») e avesse una
valenza geografica, come il cenno al bosco sacro di Demetra presso Eleusi cita-
to al verso seguente nella stessa ode (v. 57: KAvTOV GACOG).

Il riferimento al puyo6g come «recesso» si concilia inoltre con il paesaggio
orcomenio, con le sue cavita che si aprivano nelle immediate vicinanze della
polis a cui facevano riferimento gli autori antichi gia citati: Strabone parlava
di un xaopa in cui confluivano le acque del Melas (9,2,18), in una zona fangosa
utile alla produzione di canne auletiche, descritta anche da Plutarco (Sulla
20,7). Ancora piu interessante era la descrizione di Teofrasto, che definiva
Xvutpol tali cavita profonde (HP 4,11,8: vd. supra p. 4)°%. In modo analogo Lico-

93 Il laudandus era figlio di Asopodoro, di origini orcomenie (v. 35), di cui il poeta lodava la citta
e il vicino santuario di Onchesto, sacro a Poseidone (vv. 33-34): Privitera, op. cit. (n. 43) 9. Nella
quarta triade (vv. 52-59) Pindaro enumerava i luoghi in cui Erodoto aveva gid conseguito altre
vittorie, e tra questi faceva riferimento proprio a Orcomeno dove si svolgevano ta MwuveLa, in
onore di Minia: i Mwvela di Orcomeno avevano molto probabilmente una connotazione funebre,
poiché erano in onore del re Minia e di Hermes (IG VII 3218); tale carattere era condiviso da tutte
le gare citate da Pindaro in questa sezione dell’ode (vv. 52-59): ta HpaxkAeia / ToAGela, presso la
tomba di Anfitrione a Tebe (vv. 55-56); Td'EAevoivia, dedicate a Demetra e Kore (v. 57), Ta BaoiAela
in Eubea, dedicate ad Ade (v. 58): e 'émitéiplog dywv per Protesilao, a Filace (vv. 58-59): vd. schol.
Pind. Isthm. 1,81d e 83.

94 E. Thummer vedeva nella iunctura un riferimento alla configurazione del territorio («Niede-
rung») e citava giustamente a confronto Pind. Isthm. 3,11: E. Thummer (ed.), Pindar. Die isthmi-
schen Gedichte, 11 (Heidelberg 1969) 31. Anche L.R. Farnell faceva riferimento alla «far-retired
home of Minuas»: L.R, Farnell, Critical Commentary to the Works of Pindar (London 1932) 340; per
una traduzione piu generica vd. Privitera, op. cit. (n. 43) 23 («la valle di Minia»); E.L. Bundy, Studia
Pindarica (Berkeley-Los Angeles 1986) 70.

95  Nella Nem. 1,42 da un recesso profondo (puyév evpuv) escono fuori i serpenti per attaccare
Eracle, e nella Pyth. 1,21-22 dai recessi dell’Etna (ék puy@v) eruttano fonti arcane (ayvotarat ...
nayai). Solo in un caso il significato appare piu generico (Pyth. 8,79: pux® T £&v MapaBavog, «nella
stretta piana di Maratona»).

96  XUTpol e un termine tecnico utilizzato proprio in relazione ai recessi da cui sgorgano fonti
sotterranee: secondo Erodoto (7,176) le Termopili, con le loro sorgenti di acqua calda, erano chia-
mate XvUtpol dagli abitanti del luogo, e I'espressione era ripresa da Pausania (4,35,9: X0tpoug
yuvatkeioug). Si trattava di cavita geologiche che venivano spesso intese come luoghi di passaggio
per il mondo ctonio, e dunque rivestite di un significato religioso: cosi C. Calame, Thésée et I'imagi-
naire athénien. Légende et culte en Grece antique (Lausanne 1986) 330. Lo stesso poteva valere an-

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



188

Francesca d'Alfonso

frone (Alex. 1354) definisce le profondita del lago Gygai kevBu®vog ... puyov
(«recesso di cavernan»).

Le espressioni pindariche Kagloidog v tepevel (Pind. Pyth. 12,27) e tov
Muwva te puyxov (Isthm. 1,56) sembrano rimandare alla natura del luogo cir-
condato dalle acque. A tale proposito e interessante citare una difficile glossa
di Suida (Opyopevag vaog tv eidwAwv), che spiegava il toponimo facendo
riferimento a uno luogo sacro, un tépevog probabilmente®”. Anche le altre eti-
mologie, sia che partissero dalla forma Opyouevog (da opxot, 6pxatol ‘spazi
chiusi’), sia che facessero riferimento alla forma piu antica del toponimo,
‘Epyopevog (da épyw, eipyw «chiudere», £épkog «recinto»), richiamavano un
luogo recintato e chiuso®®. E probabile che tale chiusura fosse appunto deter-
minata dalle acque e dalle cavita che si aprivano nelle immediate vicinanze di
Orcomeno, e che dunque il recesso indicasse al contempo l'esigua striscia di
terra e i BoOpot contigui. In queste descrizioni I’eredita mitico-rituale del luo-
go trovava una suggestiva corrispondenza nelle caratteristiche del paesaggio.

Appendix: La morte nel pozzo

Un ulteriore legame tra le Cariti orcomenie, I’acqua e Persefone é presente in una testimo-
nianza molto tarda, che tuttavia presenta tratti antichi. Si tratta di un aition narrato nei
Geoponica, un trattato enciclopedico di agronomia di epoca bizantina (X sec.), che faceva
uso di svariate fonti tardo-antiche®®, I’autore spiegava il nome alternativo dei cipressi,
Xapureg (11, 4), narrando la morte e la trasformazione delle figlie di Eteocle, avvenuta
durante una danza rituale in onore delle dee Demetra e Persefone (ai 6eai): la Terra im-
pietosita fece nascere sul luogo dei cipressi, piante dalle caratteristiche simili alle fanciul-
le (n6€ilal kal Teprrvad). Il riferimento alla paternita di Eteocle é coerente con il ruolo del
re minio nell’istituzione del culto delle Cariti orcomenie (Paus. 9,38,1), ed & presente an-
che in uno scolio teocriteo (Id. 16,104: EtedxAeioug Buyatépag Epn tag Xapirag) ', Nella
testimonianza dei Geoponica sono di certo interessanti il motivo della danza sacra delle
Cariti intorno al pozzo e la loro tragica morte (Omopyovueval 8¢ taig Bealc, eic ppéap
¢EeAltTopeval mintovol): secondo K. Latte si trattava di un’eco di un’antica tradizione sul-

che per una fase degli Anthesteria ateniesi chiamata X0tpa («marmitte»), proprio per la valenza
funeraria della festa (387 n. 81).

97  «Also urspringlich ein téuevog bedeuten soll»: L. Grasberger, Studien zu den griechischen
Ortsnamen (Wiirzburg 1888) 165.

98  Grasberger, op. cit. (n. 97) 165, che cita e discute le diverse etimologie. Per un ulteriore lega-
me tra le etimologie del toponimo e le cavita vd. anche Etym. M. s.v. 6px6¢’ yap éotlv 6 BoBpog. Per
il legame tra Opyopevog e opxéw («danzare») vd. supra p. 13. 'Epyopevog é la forma consueta del
toponimo nell’antica monetazione locale, e viene di norma ristabilita nei carmi pindarici (Ol. 14,4:
Isthm. 1,35; ma vd. fr. 333a,8 Sn.-Maehl.: mOALv £¢ ‘Opyopevd).

99  E. Lelli (ed.), L’Agricoltura antica. I Geoponica di Cassiano Basso, vol. 1 (Soveria Mannelli
2010) 971.

100 L’espressione teocritea ha un differente tenore (Id. 16,104-105: & 'EteoxAetol Xapiteg Oeai, @
Muvvelov | ‘Opyopevov ouréoloal KtA.), perché Oeal implica la loro discendenza divina ed «Eteo-
clee» va inteso come «adorate da Eteocle».

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



Pindaro a O.comeno

le danze intorno al pozzo («usus vetustus in saltatione circum puteum ducta»), gia adom-
brata nell’incipit della Theogonia esiodea, dove le Muse danzano intorno alla fonte scura

(meplkprvnv loeldéa: v. 3)'%1 e presente nella toponomastica e nei miti eleusini'®2.Oltre a

rimandare alla nota e antica valenza funeraria dei cipressi'®, il racconto dei Geoponica

sottolineava non solo il rapporto tra le Cariti e la dimensione misterica (danza per Deme-
tra e Persefone), ma anche la funzione mediatrice con il mondo infero svolta dalle fonti o
i pozzi, intorno ai quali le Cariti danzavano'%4,

3 Qualche riflessione conclusiva

Questo studio si colloca al termine di un lungo lavoro sulle interazioni tra il pa-
esaggio del lago Copaide, oggi non piu riconoscibile dopo il drenaggio cui fu
sottoposto il bacino dalla fine del XIX secolo, e le testimonianze letterarie e sto-
rico-religiose ad esso legate%>,

Come si € detto, non si puo ignorare l'incidenza del paesaggio sacro
sull'immaginario poetico, anche nel caso di autori che come Pindaro lo sotto-
ponevano spesso a una sorta di manipolazione, in relazione alle necessita eu-
logistiche proprie del genere epinicio',

Tuttavia e stato forse sottovalutato I'impatto che un particolare paesaggio
esercitava sulla descrizione dei miti e dei culti legati a un determinato luogo.
Come ha fatto osservare J. Mylonopoulos, «die Prasenz landschaftlicher Ele-
mente in der griechischen Bilderwelt wurde zwar kurz angesprochen, aber
keineswegs ihrer Bedeutung entsprechend gewiirdigt»'%?. In realta un «poetic
landscape» & un luogo potente nell’'immaginazione culturale': in questo am-
pio e articolato contesto giocano un ruolo particolare i luoghi in cui 'acqua é
una presenza forte e pervasiva. Il confronto con simili configurazioni idroge-
ologiche in Anatolia ha dimostrato quanto la presenza di sorgenti, acque sot-

101 K. Latte, De saltationibus capita quinque (Giessen 1913) 72,

102 Come & noto, presso il pozzo delle Vergini (ITapBeviy @péatt: h.h. 2,99) si sedette Demetra
affranta alla ricerca della figlia dove incontro le figlie del re Celeo, che si recavano ad attingere
l'acqua; in seguito la dea ingiunse agli eleusini di costruire il grande tempio «sopra» il pozzo
KaArixopov (ibid. 272): cfr. Call. hymn. 6,15; fr. 611 Pf.; Nic. Ther. 484-487; [Apoll.] Bibl. 1,5,1; Paus.
1,38,6: Mylonas, op. cit. (n. 70) 44-46; 72-73; 97-99; K. Clinton, The Sanctuary of Demeter and Kore
at Eleusis, in: N. Marinatos-R. Hagg (edd.), Greek Sanctuaries. New Approches (London-New York
1993) 118.

103 La valenza funeraria dei cipressi & nota sin dall’antichita: vd. ora F. Ferrari, La fonte del ci-
presso bianco. Racconto e sapienza dall’Odissea alle lamine misteriche (Torino 2007) 119-120 e 127-
129.

104  Cfr. Hesych. s.v. gpéap’ mnyn, Adxkog.

105  Vd. D’Alfonso, artt. citt. (n. 1).

106 Eckerman, opp. citt. (n. 39).

107  ]. Mylonopoulos, Natur als Heiligtum — Natur im Heiligtum, «Archiv fiir Religionsgeschichte»
10 (2008) 80.

108 Harmansah, op. cit. (n. 4) 144,

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190

189



190 Francesca d'Alfonso

terranee, pozzi, elementi tipici dei territori carsici, si prestassero a interpreta-
zioni religiose o meglio a una sorta di appropriazione religiosa da parte della
popolazione locale'®. Come afferma icasticamente Besse «la geografia € un’e-
sperienza ermeneutica ... ’essere umano e il guardiano del mondo, il guardia-
no del senso»'?, Non si puo evidentemente affermare che da tale interpreta-
zione ermeneutica fosse escluso proprio il poeta che, come nel caso di Pindaro,
necessariamente doveva prendere contatto con i luoghi, anche se a volte cio
non presupponeva una sua reale presenza durante la performance.

E in tale prospettiva che ho voluto offrire una lettura delle odi orcomenie
di Pindaro ponendo un’attenzione maggiore al paesaggio e alle sue relazioni
con i miti e i riti locali. In particolare lo speciale orientamento verso il basso
del paesaggio sacro di Orcomeno, con la presenza di diversi siti cultuali nelle
immediate vicinanze dell’acqua, cui si arrivava attraverso un cammino in di-
scesa, ancora oggi riconoscibile (fig. 1), sembra riflettersi nell’Olimpica 14, con
il suo asso verticale (dall’Olimpo all’Ade). Come per lo studio sulle controverse
modalita della performance, indagare sulle relazioni tra luoghi e poesia si puo
configurare come un altro tentativo di riportare la poesia antica a contatto
con 'occasione che I’ha generata.

Corrispondenza:
Francesca D’Alfonso
Universita di Torino
Corso IV Novembre 6 bis
[-12100 Cuneo
f.dalfonso@libero.it

109 Y. Erbil-A. Mouton, Water in Ancient Anatolian Religions: An Archaeological and Philological
Inquiry on the Hittite Evidence, «Journal of Near Eastern Studies» 71 (2012) 62-74.
110  ].M. Besse, Vedere la terra. Sei saggi sul paesaggio e la geografia (Milano 2008) 118-119.

Museum Helveticum 76/2 (2019) 165-190



	Pindaro a Orcomeno : il paesaggio attraversa la poesia

