
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 76 (2019)

Heft: 1

Artikel: Ars magorum ars Chaldaeorum?! : Zur Frage um den historischen
Ursprung der griechisch-römischen Magie : wie Gedankengut der
Maqlû-Priester in den Zauberpapyri fortleben könnte

Autor: Reif, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-846870

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-846870
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ars magorum ars Chaldaeorum?!

Zur Frage um den historischen Ursprung der

griechisch-römischen Magie:
Wie Gedankengut der Maqld-Priester in den

Zauberpapyri fortleben könnte

Matthias Reif, Regensburg

Abstract: Die Gegenüberstellung der einen Einblick in das magische Handwerk der
Antike gewährenden Zauberpapyri mit der assyrischen Keüschriftsammlung Maqlû taucht
die Frage um das historische Herkunftsland des altertümlichen Zauberwesens in neues
Licht und legt den Schluss nahe, dass entscheidende Prägung von Mesopotamien
ausgegangen sein könnte.
Keywords: Maqlû, Zauberpapyri, Ursprung der Magie, assyrisch-babylonischer Zauber,

Mesopotamien, Defixion, Chaldaei.

Sine dubio illic [sc. ars] orta in Perside a Zoroastre, ut inter auctores convenit; sed

unus hicfuerit an postea et alius non satis constat. Eudoxus [...] Zoroastren hunc sex
milibus annorum ante Platonis mortem fuisse prodidit. [...] Mirum hoc in primis,
durasse memoriam artemque tarn longo aevo, commentariis intercidentibus, praeterea
nec Claris nec continuis successionibus custoditam. [...] Primus, quod exstet, ut
equidem invenio, commentatus est de ea Osthanes Xerxen regem Persarum bello quod
is Graeciae intulit, comitatus ac velut semina artis portentosae sparsit obiter infecto,

quacumque commeaverat, mundo.

«Zweifelsohne hat die magische Kunst ihren Ursprung dort in Persien von Zoroaster
her, wie die Übereinstimmung der Schriftsteller zeigt. Ob jedoch einzig dieser oder
ob in späterer Zeit auch ein anderer existiert habe, ist nicht hinreichend gewiss.
Eudoxos [...] tradierte, dieser Zoroaster habe sechstausend Jahre vor Piatons Tod

unter den Lebenden geweüt. [...] Sonderbar ist vor allem dies, dass sich das Andenken

an ihn und seine Kunst in so langer Zeit erhalten haben, obgleich Aufzeichnungen

verloren gegangen sind und seine Kunst ausserdem weder von einer nennenswerten

noch einer fortwährend bestehenden Nachfolgerreihe bewahrt wurde. [...]
Als erster hat, soweit noch vorhanden, wie ich jedenfalls ausfindig machen kann,
Studien über sie Osthanes angestellt als Begleiter des Perserkönigs Xerxes im Krieg,
den dieser mit Griechenland begann, und gleichsam die Samen der widernatürlichen

Kunst ausgestreut, nachdem er nebenbei, wohin auch immer er gegangen war,
die Welt mit ihr befleckt hatte.» (Plin. Nat. 30,3-8)

Plinius d. Ältere, der römische Historiker und Naturforscher, führt die Magie auf
Zoroaster zurück und verortet sie in ihren Ursprüngen in Persien. So würden die

Schriftsteller einhellig überliefern. Besagter Zoroaster sei angeblich bereits
6000 Jahre vor Piatons Geburt verstorben. Ausgehend von Osthanes, einem Be¬

Museum Helveticum 76/1 (2019) 58-69



Ars magorum ars Chaldaeorum

gleiter des Perserkönigs Xerxes, habe sich die Kunst schliesslich im Westen
verbreitet.1

Schon dem antiken Urteil nach soll die Magie ihre Wurzeln gerade im
Orient haben.2 Auch die Forschung der Moderne hat im Wesentlichen an dieser
Sichtweise festgehalten, hat im vielschichtigen magischen Betätigungsfeld eine

persische, ägyptische und babylonische Komponente zu identifizieren versucht,
erweitert um v. a. jüdisch-christliches oder uritalisches Gedankengut.3 Bis heute

1 In Auseinandersetzung mit dem Zitat vgl. z. B. E. Tavenner, Studies in Magicfrom Latin Literature

(New York 1966 [1916]) 19-22 v. a. mit Anm. 96, 99 und HO.
2 Zur Verwandtschaft des Zauberwesens mit im Osten beheimateten Mysterienreligionen und
ekstatischen Kulten sowie zur Orientverortung der Magie vgl. Strab. 10,3,23, Th. Hopfner, «Mayeta»,
RE 14 (1930) 301-393, hier 306f., F. Graf, Gottesnähe und Schadenzauber. Die Magie in der
griechisch-römischen Antike (München 1996 [urspr. französische Originalausgabe: La magie dans
l'antiquité gréco-romaine. Idéologie et pratique, Paris 1994]) 89-107 (das Kapitel «Magie und Mysterienkulte»)

sowie v. a. 154, M.-L. Thomsen, «Zauberer und Zauberinnen in der Antike», in Historisches
Museum der Pfalz Speyer (Hrsg.), Hexen. Mythos und Wirklichkeit (München 2009, Ausstellungsbegleitbuch)

37-43, hier 40 ebenfalls mit Verweis auf Zoroaster.
3 Z. B. E. Tavenner, a.O. (Anm. 1) 23, L. Thorndike, A History ofMagic and Experimental Science

During the First Thirteen Centuries ofOur Era, I (New York/London 1923) 14, Th. Hopfner, a.O. (Anm.
2) 307, G. Luck, Magie und andere Geheimlehren in der Antike (Stuttgart 1990, Kröners Taschenausgabe

489) 45-56 (das Kapitel «Geschichtlicher Überblick»), insbesondere 47 «Eine Wurzel der
hellenistischen Magie ist zweifellos in Persien zu suchen» bzw. 48 «Neben Persien galt Babylonien
als Ursprungsland der Magie» bzw. 50 «Wenn Ägypten geradezu als Ursprungsland der Magie [...]

erscheint, so darf das nicht verwundern» bzw. 52 «Auch das Judentum übte einen nicht unbedeutenden

Einfluss auf die magische Koine des Hellenismus aus», S. Eitrem, «Dreams and Divination
in Magical Ritual», in C. A. Faraone/D. Obbink (Hrsg.), Magika Hiera. Ancient Greek Magic and Religion

(New York/Oxford 1991) 175-187, hier 176 mit Anm. 3, H. D. Betz, «Magic and Mystery in the
Greek Magical Papyri», in C. A. Faraone/D. Obbink (Hrsg.), a.O. 244-259, hier 249 mit Anm. 34,

C. Daxelmüller, Zauberpraktiken. Eine Ideengeschichte der Magie (Zürich 1993) 49 «Dennoch lassen
sich die bis heute wenig präzis nachvollziehbaren Verbindungen nicht ableugnen; die Grundstruktur

des religiös-<magischen> Denkens sowohl des Zweistromlands wie der Antike ist zu ähnlich
[...]», F. Graf (1994), a.O. (Anm. 2) 194 noch abgeschwächt «La Mésopotamie possède une longue
tradition en matière de magie», ders. (1996), a.O. (Anm. 2) 12-14, sehr bestimmt 154 «Entscheidend
sind freilich weder Persien noch Ägypten, sondern Mesopotamien. Hier lässt sich Magie in langer
Tradition fassen», G. Veltri, «Der Magier im antiken Judentum. Von empirischer Wissenschaft zur
Theologie», in A. Grafton/M. Idel (Hrsg.), Der Magus. Seine Ursprünge und seine Geschichte in
verschiedenen Kulturen (Berlin 2001, Einstein Bücher) 147-167, hier 149-164, R. Decker, Hexen. Magie,
Mythen und die Wahrheit (Darmstadt 2004) 12 «Mehr noch als für seine Zauberer war Mesopotamien

für seine Astronomen und Astrologen berühmt. Als Kernland [...] der Zauberer galt dagegen
Ägypten», M. v. Albrecht, Vergil. Bucolica - Georgica - Aeneis. Eine Einßhrung (Heidelberg 2006,

Heidelberger Studienhefte zur Altertumswissenschaft) 33 unter Anm. 101, M.-L. Thomsen (2009),
a.O. (Anm. 2) 37 «Viele in der griechischen und römischen Antike nachweisbaren Vorstellungen
von Magie und zauberischer Beeinflussung finden sich bereits in der mesopotamischen Hochkultur.

Dazu zählen Zauber mit Bildern, Nestelknüpfen oder der böse Blick», P. Busch, «Magie und das
Neue Testament», in A. Jördens (Hrsg.), Ägyptische Magie und ihre Umwelt (Wiesbaden 2015, Philippika

80) 69-81, hier v. a. die Abschnitte 73-75 bzw. 75-77 («Jesus als Magier?» bzw. «Die Apostel als

Magier?»), N. P. Heeßel, «Magie in Mesopotamien», in A. Jördens (Hrsg.), a.O. 33-53, hier 33 «Magie
in Mesopotamien - was klingt nicht alles mit bei diesem Titel! Mesopotamien, [...], dieses Mesopotamien

scheint geradezu der Inbegriff einer Heimat der Magie zu sein.»

Museum Helveticum 76/1 (2019) 58-69



60 Matthias Reif

besteht allerdings nur bedingt Einigkeit hinsichtlich der Gewichtung der
einzelnen Prägungsfacetten: Zuletzt hat die Heidelberger Papyrologin Jördens
einen Sammelband herausgegeben unter dem bezeichnenden Titel Ägyptische

Magie und ihre Umwelt, bei dem sich im Vorwort eine vermittelnde Position
erahnen lässt und neben Ägypten im Besonderen auch dem benachbarten
Kulturkreis Bedeutung geschenkt wird.4

Ziel des vorliegenden Beitrags ist es, anhand einiger Einzelbefunde
aufzuzeigen, dass die griechisch-römische Magie vielfach dem mesopotamischen
Zauberhandwerk vergleichbar wirkt, ja besonders starkes Gewicht wohl gerade
der mesopotamischen Komponente zugesprochen werden sollte.5 Eigenständig
gestützt und weiterentwickelt werden soll damit u. a. die Argumentation Grafs,

der knapp Gemeinsamkeiten zusammengetragen hat. Die hiesige Studie versteht
sich jedoch anders als sein einführendes, zentrale Gesichtspunkte der Magieforschung

präsentierendes Überblickswerk dem Bestreben verpflichtet, die Frage

um den historischen Ursprung des Zauberhandwerks rein textbasiert neu zu
reflektieren:6 Zu diesem Zweck wird in komparatistischer Vorgehensweise die

Beschwörungsserie Maqlû als repräsentatives Dokument für den assyrisch-babylonischen

Zauber einer aussagekräftigen Stellenauswahl in den
griechischsprachigen Zauberpapyri gegenübergestellt.7 Die beiden Textquellen erweisen
sich in geeigneter Weise als aufeinander beziehbar, weil sie einen konkreten

4 A. Jördens, «Vorwort», in dies. (Hrsg.), a.O. (Anm. 3) VII-VIII, hier VIII «Andererseits wurden
[...], wie auch der neue Titel [...] verheisst, stärker auch die Nachbarkulturen in die Betrachtung
einbezogen. Die Idee einer Ausweitung [...] auf die ausserägyptischen Kulturen ist vor allem [...] zu
danken [...].»
5 Für einen allgemeinen Überblick zur babylonischen Magie vgl. z. B. E. Reiner, «La magie
babylonienne», in Le monde du sorcier. Égypte - Baby lone - Hittites -Israel - Islam - Asie centrale -
Inde - Népal - Cambodge - Viêt-nam -Japon (Paris 1966, Sources orientales VII) 67-98, ausführlich
M.-L. Thomsen, Zauberdiagnose und Schwarze Magie in Mesopotamien (Kopenhagen 1987, CNI Pub-

likations 2) 9-96.
6 Zu den Zielen F. Grafs (1996), a.O. (Anm. 2) 6-8 (das «Vorwort»), für die Verbindungen
zwischen assyrischer und griechisch-römischer Magie v. a. 154f. mit seinen Angaben unter Anm. 179-
191 (249f.). Aus seiner Auflistung magischer Gemeinsamkeiten werden im Folgenden lediglich
Statuen, oüoia und Knoten aufgegriffen.
7 Die neun Tafeln umfassende Sammlung von Keilschrifttexten wird auf das 7. Jh. v. Chr.
datiert und stammt aus der Bibliothek Aäsurbänaplis, in der die magischen Texte Babyloniens seinerzeit

systematisiert worden sein sollen. Zu den Informationen vgl. G. Meier, Die assyrische
Beschwörungssammlung Maqlû (Osnabrück 1967 [1937], Archiv für Orientforschung, Beiheft 2) 1, L. W.

King, Babylonian Magic and Sorcery being «The Prayers of the Lifting ofthe Hand» (Hildesheim/New
York 1975 [London 1896]) V, M.-L. Thomsen, «Vorläufer abendländischer Magie», in Kindlers
Enzyklopädie. Der Mensch 6 (1983) 688-690, hier 689f„ dies. (2009), a.O. (Anm. 2) 37. Zu den Maqlû-Priestern

vgl. z.B.D. T. Potts, Mesopotamian Civilization. The Material Foundations (London 1997, Athlo-
ne Publications in Egyptology and Ancient Near Eastern Studies) 229. - Zählung und Übersetzung
der Maqlü-Texte richten sich nach der genannten Edition G. Meiers. Die Zauberpapyri werden
zitiert nach K. Preisendanz (Hrsg., übers.), Papyri Graecae magicae. Die griechischen Zauberpapyri I.

Mit Ergänzungen von [...]. Durchgesehen und herausgegeben von Albert Henrichs (Stuttgart 21973

[Leipzig/Berlin 1928]) bzw. ders. (Hrsg., übers.), Papyri Graecae magicae. Die griechischen Zauber-

Museum Helveticum 76/1 (2019) 58-69



Ars magorum ars Chaldaeorum 61

Eindruck in rituelles Prozedere vermitteln, das aus ihnen rekonstruierbar
wirkt - freilich natürlich mehr oder weniger genau.8 Eine erschöpfende Darstellung

von Parallelen ist hier nicht beabsichtigt.9

Eine in den assyrischen Beschwörungsformeln sehr verbreitete Vorstellung
stellt die offenkundige Herstellung von Figuren als Zaubermitteln dar.10 Diese

kann der Gegner, auch wenn sich keine direkten Zeugnisse für die Durchführung

von Schadenzauber erhalten haben,11 z. B. zum Zweck einer beschwörenden

Defixion geschaffen haben, wie etwa 1,131-134 erkennen lässt:12

«Die da Figuren entsprechend meinen Figuren gefertigt, meine Gestalt nachgebildet

haben, / die meinen Speichel genommen, mein Haar gerauft haben, / die meinen

Gewandsaum abgeschnitten, beim Vorübergehen mir die Erde unter den Füssen

weggezogen haben: / der Feuergott, der Held, löse ihre Beschwörung.»

Es ist entscheidend, dass die Puppe mit Speichel, Haar oder einem Kleidungsfetzen

des zukünftigen Opfers, also typischen oûoia-Stoffen, versehen wird,13

damit eine sympathetische Verbindung14 zwischen zu Bezauberndem und

papyri II. Mit Ergänzungen von [...] und Ernst Heitsch. Durchgesehen und herausgegeben von Albert
Henrichs. Mit vier Tafeln (Stuttgart 21974 [Leipzig/Berlin 1931]).

8 Zum Wert und Informationsgehalt des Maqlû vgl. M.-L. Thomsen (2009), a.O. (Anm. 2)37 bzw.

dem der Zauberpapyri vgl. E. Wallinger, Hekates Töchter. Hexen in der römischen Antike (Wien 1994,

Frauenforschung 28) 17f., M. Rücker, Pharmakela und crimen magiae: Untersuchungen zu Frauen
und Magie in der griechisch-römischen Antike (Diss., Leipzig 2008 [zugl. «Pharmakeia und crimen

magiae». Frauen und Magie in der griechisch-römischen Antike, Wiesbaden 2014, Philippika 78]) 10,

M.-L. Thomsen (2009), a.O. (Anm. 2) 42.

9 Die in der vorliegenden Studie zusammengetragenen Ergebnisse, wie sie in meiner Magisterarbeit

bzw. der ursprünglichen Fassung der später für den Druck gekürzten Dissertation dokumentiert

sind, sollen belegen, dass sich das Motivspektrum der griechisch-römischen Magie der
Zauberpapyri auch in der assyrischen MaqM-Sammlung widerspiegelt und sich damit vielleicht doch

eher ein universelles, möglicherweise zumindest in seinen Grundzügen tradiertes Konzept der

Magie als eine sich in ihren Vorstellungen unabhängig, aber aufgrund menschlicher Konstanten

parallel entwickelnde Magie bestätigen könnte. Dazu vgl. bereits ]. Frazer, The Golden Bough. A

Study in Magic and Religion, I. The Magic Art and the Evolution ofKings, I (London 31911) 236, M.

Reif, «De arte magorum». Erklärung und Deutung ausgewählter Hexenszenen bei Theokrit, Vergil,

Horaz, Ovid, Seneca und Lucan unter Berücksichtigung des Ritualaußaus und der Relation zu den

Zauberpapyri (Göttingen 2016, Hypomnemata 203 [zugl. Diss., Regensburg 2014/15]) 13 mit dem der
Dissertationsarbeit vorangestellten Zitat und 480 mit Anm. 1 und 2, zudem siehe u. Anm. 64 das

Zitat.
10 Vgl. z. B. 1,73-86; II,91f.l81-183; IV,131-134; V,3.7; VII,58-75; IX,5.21.29-39.40-S9.154.184f.
11 Vgl. M.-L. Thomsen (1987), a.O. (Anm. 5) 9.

12 Vgl. F. Graf (1996), a.O. (Anm. 2) 155.

13 Zur oùoia vgl. z. B. M. Rücker, a.O. (Anm. 8) 117f., M.-L. Thomsen (2009), a.O. (Anm. 2) 37, M.

Reif, a.O. (Anm. 9) 33f. mit Anm. 11,43f., 114 und Kap. 3.5.3 Anm. 117.

14 Vgl. z. B. S. S. Ingallina, Orazio e la Magia (Sat. 18; Epodi 5 e 17) (Palermo 1974, Hermes 10) 15,

G. Luck, a.O. (Anm. 3) 42, W. Fauth, Carmen magicum. Das Thema der Magie in der Dichtung der
römischen Kaiserzeit (Frankfurt a. M. u. a. 1999, Studien zur Klassischen Phüologie 114) 21 mit Anm. 35.

Museum Helveticum 76/1 (2019) 58-69



62 Matthias Reif

symbolischem Abbild zustande kommt.15 Sogar Erde, die von den Füssen des

Opfers berührt worden sein mag, spielt im Zauber eine Rolle.16 Das erinnert
spürbar an die auch in magischen Texten des griechisch-römischen Altertums
präsente magische contagio,17 Die Defixion selbst wiederum kann durch einen
Gegenzauber Aufhebung erfahren, wenn das Opfer eine Puppe der
gegnerischen Hexe oder des Zauberers herstellt (1,15-20).

Figuren - wie im Bereich des Voodoo-Kultes ebenfalls üblich - sind für die

griechisch-römische Antike archäologisch,18 literarisch19 und in den Texten real
angewandter Magie fassbar.20 Der Grosse Pariser Zauberpapyrus enthält einen als

OiAxpoKaxdôeapoç Gaupaaxôç betitelten Liebesbindezauber (PGM IV 296-166), in
dem zwei solche Puppen zum Einsatz kommen:21 Diese ÇwSia Süo, eine bewaffnete

Ares-Puppe und eine weibliche Figur als potentielles Opfer, sollen aus Wachs

oder Ton geformt werden (xqpöv <q rrr|köv>, PGM IV 296), also aus Materialen, die

die assyrischen Tafeln für Puppenherstellung nennen.22 Auch im Liebesbindezauber

ist für den korrekten Ritualvollzug unbedingt eine, wenn auch hier nicht
näher definierte oüaia vonnöten, die am Kopf oder Hals der weiblichen Puppe

angebracht werden soll (PGM IV 303f.).23 Die symbolische wie auch tatsächliche

Bindung des Opfers tritt in den 365 Knoten des Fadens zutage, durch welchen
Tafel und Figuren verknüpft werden sollen (PGM IV 331f.). Vergleichbare
Zauberknoten sind auch in der assyrischen Beschwörungssammlung tradiert.24

Insbesondere der Aspekt von Bindung und Lösung erweist sich für den
Zauber in Mesopotamien und in der griechisch-römischen Welt als bezeichnend:

In der assyrischen Inschrift ist 11,83 von einem Übeltäter, der gebunden
werden soll, die Rede. Die Bindung von Muskeln und Figuren wird V,95f. thema-

15 Vgl. F. Graf (1996), a.O. (Anm. 2) 126.

16 Zur Bedeutung des unbeschuhten Erdkontaktes vgl. M. Reif, a.O. (Anm. 9) 147f., 191 mit Anm.
38, 250 mit 226 und Kap. 3.5.3.100, zur Verbindung von Magie und Chthonischem 91f. mit Anm. 89,

114f. mit 172,132, 206-209, 211-213, 217f„ 272, 298 mit 94f„ 315, 487, Kap. 3.4.4 186 und 3.5.3 188.

17 Vgl. z. B. W. Fauth, a.O. (Anm. 14) 21 mit Anm. 35, M. Reif, a.O. (Anm. 9) z. B. 132,291, 303-305,
345f. und 376.

18 Zu den Funden am Anna Perenna-Brunnen in Rom vgl. M. Piranomonte, «Religiöse und
magische Rituale am Anna Perenna-Brunnen in Rom», in Historisches Museum der Pfalz Speyer
(Hrsg.), a.O. (Anm. 2) 44f.

19 Vgl. z. B. Hör. Sat. l,8,30-33.43f.
20 Zur allgemeinen Figurenverwendung im Zauber vgl. die Erosstatue PGM IV 1842-1867, den
Hund 1872-1927 bzw. 2943-2966, die Hermesfigur 2359-2372, das «<Bettelmännchen>» 2373-2440 -
zur deutschen Übersetzung des Begriffs énairriTdpLOV (2378) vgl. K. Preisendanz (21973 [1928]), a.O.

(Anm. 7) 147.

21 Zu besagtem Liebeszauber vgl. M. Reif, a.O. (Anm. 9) 45 mit Anm. 56, 53 mit 90,112 und
ausführlich v. a. 161f.

22 Zu Materialen der Puppenherstellung vgl. für Wachs IV,40; IX,25, für Lehm IV,41, zudem für
Teig 11,125; IV,41, für verschiedene Hölzer IV,39, für Asphalt IV,41.

23 Der Einsatz von Haar und Speichel in rituellem Prozedere lässt sich gleichfalls nachweisen,
dazu vgl. PGM IV 1336f.; XIII 889f.l051.
24 Zu den assyrischen Zauberknoten vgl. 1,9; 111,60; VI,30f.41f.; V,55; VII,93-100.112; IX,71.73.161.

Museum Helveticum 76/1 (2019) 58-69



Ars magorum ars Chaldaeorum 63

tisiert. Neben Belegen für fesselnde Bindung ist auch die Lösung mittels Puppe
vorstellbar (II,18).25 Sehr häufig begegnet die Kombination der Verben «fesseln»

und «binden» in unmittelbarer Nähe (VII,63f.).26 Der Befund spiegelt sich gleichfalls

in den griechischen Papyri wider: Der Liebesbindezauber im Grossen Pariser

Zauberpapyrus greift einen Àoyoç an die Götter der Unterwelt auf, der zur
Handlung niedergeschrieben und gesprochen werden soll und das

entsprechende Vokabular beinhaltet (PGM IV 335f.): «napaKaTaiL0Epcu üptv toütov
töv KardSsopov, 0eoTç x6°vîoiç [...]. [...].» Dabei dient das Gebet dem Zweck der

Bindung des Opfers auf Lebenszeit sowie seiner physischen Herbeiführung
(380f.395): «[...]. Jtoîqaov, Kcnxiöqaov eLç tov cutavxa xpövov xrjç Çtoqc; pou [...].

[...]. âÇov, xaxàSqaov xqv ôslva cpiAoûaav [...].» Dem analogen Zaubergedanken
gemäss muss man sich die Puppe der Frau wohl im Rücken gefesselt vorstellen

(aùxqv 5è ôniaOayywva, 301).27 In Entsprechung zur Bindung existiert in den

PGM-Gebrauchstexten auch die Möglichkeit zur Lösung (jtéôaç àûel [...], PGM

V 488).28

In den Maqlü-Tafeln finden sich typische Kennzeichen, die einen Analogiezauber

erkennen lassen. Mit der für magische Texte charakteristischen
Formulierung des Vergleiches (wie) wird die beabsichtigte Zauberwirkung durch
Gegenüberstellung mit einem alltäglichen Vorgang als ebenso naheliegend
herausgestellt:29

«Die die böse Zauberformel gegen mich gesprochen, wie Talg zergehe sie!» (1,32)

«Wie Wasser eines Schlauches durch einen Guss mögen sie ein Ende nehmen! /
Wie bei der Steinverarbeitung seien sie an ihren Fingern abgeschnitten!» (1,118—

119)

«Wie Minze mögen ihre Zaubereien bitter sein! / Wie Saffran mögen ihre
Zaubereien sie zerkratzen. / Wie Senf mögen ihre Zaubereien sie durchbohren!»
(V,30-32)30

25 Für weitere Belege zur Lösung eines Zaubers durch eine Figur vgl. 11,103.125.134.148.159.

26 Für weitere Belege zum Wortfeld «fesseln» und «binden» vgl. III,lllf.; IV,9.69; VII,71, zum
Bereich der Bindung allein vgl. III,50f.; IV,115, zu dem der Lösung allein vgl. IV,109-113; VI,110;

VIII,4.
27 Zu den Formulierungen von Bindung bzw. Fesselung in besagtem Zauber vgl. M. Reif, a.O.

(Anm. 9) 39f. v. a. mit Anm. 34. Zum Wortfeld der Bindung vgl. zudem die Defixion bei R. Wuensch

(Hrsg.), Corpus inscriptionum Atticarum. Appendix continens defixionum tabellas in Attica regione

repertas (Berlin 1897, CIG III 3) 9 Nr. 49 AorutpiAov | ÄA[a]e[a] <£a[v]iav | KaxaSö KataSw | tpy
yXöTTav | ko'l riiv tl>uxnv.

28 Vgl. auch PGM 1101; VII438; XII160-178. Zum letzten Beleg vgl. M.Reif, a.O. (Anm. 9) 252 und
Kap. 3.4.5 Anm. 219.

29 Zur vergleichenden Ebene bei analogem Zauber vgl. z. B. M. Reif, a.O. (Anm. 9) 35, 43-45 mit
dem Myrrhezauber, 90,128 mit Anm. 36 und 291f. mit 55.

30 Für weitere Beispiele der Analogie vgl. 1,33; V,43-50; VII,3f.

Museum Helveticum 76/1 (2019) 58-69



64 Matthias Reif

In einem entsprechenden Zeugnis wird in den Zauberpapyri im Zuge eines

herbeiführenden Liebeszaubers die Verbrennung von Myrrhe mit einem
Entbrennen in Liebe verglichen (PGM IV1540-1546):

«[...]. toc; èyu) ae KaiaKàw Kai Suvan) ei, oürco fjç cpLÀû, rfjç ôeïva, KaiàKauaov i6v
éyKétpaÀov, ëKKauaov Kai ËKaTpei|)ov aùirjç xà anXayxa, ëKaraÇov aiiifjc tô alpa,

suc ëÀ6n Tipôç êpé, tov Selva Tfjt; ôeîva. [...]»

«[...]. Wie ich dich entzünde und du wirkkräftig bist, so setze der NN Gehirn, zu der
ich Liebe empfinde, in Brand, seng es an und dreh ihre Eingeweide heraus, lass ihr
Blut ausströmen, bis sie kommt zu mir, dem NN, dem Sohn der NN. [...]»

Soll sich in den Keilschrifttexten das Opfer wie Talg auflösen oder versiegend
zugrunde gehen wie ein sich immer weiter entleerender Wasserschlauch, findet

sich in den Papyri äquivalentes Gedankengut, wenn eine Frau in Liebe
entbrennen möge, wie Myrrhe im Feuer auflodert. Mag die Vergleichsebene in
den assyrischen Texten rein verbal-sprachlich zu fassen sein, wird der zum
Vergleich herangezogene Vorgang im Papyrus tatsächlich rituell umgesetzt
und im Rauchopfer Myrrhe dargebracht (IV 1496-1498).

Eine weitere gemeinsame Vorstellung der assyrisch-griechisch-römischen
Magie liegt im Reinheitsgebot als Voraussetzung einer erfolgreichen Zauberhandlung

vor: In den mesopotamischen Texten wird z. B. über die Waschung von Leib

und Körper mit reinem Quellwasser berichtet (VII,119f.), oft wird die Reinigung der
Hände erwähnt (ebenfalls VII,119).31 In den Papyri erscheint das Gebot der Reinheit

weiter gefasst:32 Neben Hinweisen auf physische Sauberkeit in unterschiedlichen

Nuancen33 steht der Verzicht aufgewisse Nahrungsmittel (z. B. Fleisch)34 oder

auf Sex.35 Zudem soll rituelles Walten an reinem Ort stattfinden.36

Dass ein magisches Ritual aufgrund kosmischer Sympathie an den rechten

Augenblick bzw. bestimmte Uhrzeiten gebunden sein mag, prägt das

Zauberhandwerk: Dafür sprechen in den Keilschrifttexten Erwähnungen von Hochflut
bzw. Tiefstand des Wassers (111,119.120), die Nennung des Neumondes (VI,110)

und die spürbare Bedeutung des Morgens (IX,165-168). Für die Zauberpapyri

31 Für weitere Belege zur Reinigung der Hände vgl. VII,170.178; IX,159-169.172-174. Zur Reinigung

im Allgemeinen vgl. 1,47^19; 111,86-88.

32 Zum Reinigungs- bzw. Reinheitsgedanken mit nachfolgenden Belegen vgl. M. Reif, a.O. (Anm. 9)

110 mit Anm. 155, v. a. 216 mit 101 und 251 mit 227 bzw. 229.

33 Vgl. z. B. PGM III 690-692; IV 2968f.

34 Vgl. z. B. PGM IV 735.

35 Vgl. z. B. PGM IV 897-899.
36 Vgl. PGM VII 844.

Museum Helveticum 76/1 (2019) 58-69



Ars magorum ars Chaldaeorum 65

lässt sich der identische Befund konstatieren:37 Sonnenaufgang,38 Neumond,39

der Neumond zum Zeitpunkt des Standes der Sonne im Sternbild des Löwen40

sowie Vollmond41 spielen im rituellen Prozedere regelmässig eine zentrale
Rolle.42

Indizien für eine Bedeutsamkeit des Namens lassen sich schon in den meso-

potamischen Inschriften wahrnehmen (11,12.64). Die Kenntnis des wahren,
geheimen Namens43 ist es, die dem magischen Akteur erst die eigentliche Macht

über die Gottheit zu verleihen vermag und die deren Epiphanie bewirken kann.44

Ja, der wahre Name soll die Sphären von Himmel und Erde durchdringen, so

heisst es.45

Die Zahlensymbolik erweist sich als gemeinsames Charakteristikum von
assyrischer und griechisch-römischer Magie:46 Besonders der Drei und der
Sieben dürfte schon in Babylon eine herausragende Stellung zugekommen sein.47

So soll manche Beschwörung dreimal rezitiert werden.48 Auch finden bei einem
Ritual drei Zweige49 Verwendung oder es wird mit einem eru-Zweig dreimal
geschlagen.50 Von sieben Knoten aus weissem Wollband ist die Rede.51 In den

Papyri soll eine Beschwörungsformel teils dreimal,52 teils siebenmal gesprochen

37 Zum richtigen Zeitpunkt teilweise mit nachfolgenden Belegen vgl. M. Reif, a.O. (Anm. 9) 39,

190f. und v. a. 349-351. Für die Zeitzuweisung an Götter vgl. z. B. PGM IV 835-849.

38 Vgl. PGM IV 930.

39 Vgl. PGM IV 753.

40 Vgl. PGM IV 780.

41 Vgl. PGM IV 797f.
42 Für weitere Belege vgl. PGM I 236; II 43; III 374f.; IV1295.
43 Zur Bedeutsamkeit des Namens vgl. F. Graf (1996), a.O. (Anm. 2) 180f., mit nachfolgenden
Belegen vgl. M. Reif, a.O. (Anm. 9) v. a. 447f., zu den unverständlichen Zauberlauten 148,155,159f.,
197, 253, 427 mit Anm. 60,443-445 mit 125 und Kap. 3.4.3 mit 116.

44 Vgl. PGM IV 979.1007f.
45 Vgl. PGM IV 1209-1211.
46 Ausführlich zur Zahl mit nachfolgend aufgegriffenen PGM-Belegen vgl. M. Reif, a.O. (Anm. 9)

111 mit Anm. 161,196 mit 55, 314, Kap. 3.1.3 5, 3.2.2 56, 3.4.3 93, 3.5.3 73 und 3.6.3 133.

47 Zur Sieben vgl. L. Thorndike, a.O. (Anm. 3) 16, G. G. G. Reinhold, «Einführung: Die Zahl Sieben

in Natur und Kosmos», in ders. (Hrsg.), Die Zahl Sieben im Alten Orient. Studien zur Zahlensymbolik
in der Bibel und ihrer altorientalischen Umwelt. The Number Seven in the Ancient Near East. Studies

on the Numerical Symbolism in the Bible and Its Ancient Near Eastern Environment (Frankfurt a. M.

u. a. 2008) 1-9, hier 7-9, G. G. G. Reinhold, «Die sieben Stufen. Zur Thronvorstellung im Alten Orient
und im Alten Testament», in ders. (Hrsg.), a.O. 23-26, P. van der Veen, «<The Seven Dots on Mesopo-
tamian and Southern Levantine Seals - An Overview)», in G. G. G. Reinhold (Hrsg.), a.O. 11-22.
48 Vgl. IX,13.
49 Vgl. IX,3.67.
50 Vgl. IX,159.181.
51 Vgl. IX,73. Zur Sieben vgl. auch 11,124; V,110. Für weitere Belege zur Zahlensymbolik vgl. z. B.

V,109; IX,61.63f.71.
52 Vgl. PGM IV 209.

Museum Helveticum 76/1 (2019) 58-69



66 Matthias Reif

werden.53 Sieben Ölzweige,54 sieben Weizen- und Gerstenkörner kommen zum
Einsatz.55

Auch in formaler Hinsicht lassen sich Ähnlichkeiten zwischen den

Beschwörungen aus dem Zweistromland und den griechisch-römischen
Zaubergebeten festhalten:

Die als konventionell geltende Gebetsstruktur ist in den assyrischen Texten
erkennbar.56 Auf die invocatio des Gottes Nusku unter Nennung seiner Epitheta
und Taten (11,1-8) folgt in der Beschwörung eine offenkundige narratio mit
entsprechendem Bezug auf den magischen Akteur, der als Diener der Gottheit das

Anrecht auf Unterstützung hoffen zu dürfen begründet (12-14). Die preces bü-
den den Abschluss und bringen als Anliegen vor, den Gegner auszulöschen,
selbst jedoch wohlbehalten zu sein (15-17). In vollkommener formaler Entsprechung

wird in den griechischsprachigen Gebrauchstexten in einer Beschwörung
zum Zwecke eines erfolgreichen Schalenorakels erst der Gott Typhon mit seinen

Beiwörtern invoziert (PGM IV179-185), dann werden im erzählenden Mittelteil
bereits vom magischen Akteur für den Gott geleistete Taten in Erinnerung gerufen

(185-194). Schliesslich endet das Gebet mit der Bitte, eine Gottheit möge sich

einstellen, um die Lekanomantie zu begünstigen (195-208).
Darüber hinaus gleicht sich das magische Formelspektrum in der sprachlich

offenen, anonymen Floskel, mit der ein Bezug des Zaubers - von Akteur wie
Opfer - auf jedwede Person möglich erscheint. In der beliebig übertragbaren
Formulierung der Maqlû-Tafeln wird spürbar auf die konkrete Abstammung
vom Vater Wert gelegt und die jeweilige Person in Relation zu ihm gesetzt.57 Im
Unterschied zu einer solchen Erwähnung des Patronymikons stellen die Zauberpapyri

dagegen allein die Beziehung zur Mutter in den Vordergrund58 - vielleicht
ob des möglichen Vorbehalts pater semper incertus.59

Das Spektrum magischer Ingredienzien erweist sich bei einer Durchsicht
der Texte ebenfalls als identisch: Zwar kommen Zutaten wie Blut oder Mehl,

53 Vgl. PGM IV 906.

54 Vgl. PGM IV1249.
55 Vgl. PGM IV 3004.

56 Zum traditionell gleichen Aufbau des magisch-religiösen Gebets vgl. z. B. F. Graf, «Prayer in
Magic and Religious Ritual», in C. A. Faraone/D. Obbink (Hrsg.), a.O. (Anm. 3) 188-213, hier 189-194

in Auseinandersetzung mit dem Gebet Sapphos an Aphrodite (Frag. 1) und der Et>xn ttpôç EeÄijvriv
(PGM IV 2785-2890), konkret zu den Gebetsteilen in den PGM M. Reif, a.O. (Anm. 9) 21 mit Anm. 2.

57 Vgl. 111,35 «Den Behexer und die Hexe des NN., Sohnes des NN», VI,51 «Zauberin, die du gegen
den NN., Sohn des NN., Steine sammelst». Für weitere Stellen zum Vaternamen vgl. VI,115; VII,48.
58 Vgl. bereits M. Reif, a.O. (Anm. 9) 46 und den dortigen Beleg. Zudem vgl. z. B. PGM IV 1457

«[...]. [...] ä?r)T8 poi Tf|v Selvci rrïç ôetva, épot, rö Setva ttft Setva [...]. [...]», 2497 «KaräKXivov rpv
öEiva, r)v Setva».

59 Zur Diskussion über potentielle Ursachen der Verwendung des Mutternamens in den PGM in
Abgrenzung zum Gebrauch des Vaternamens im Verwaltungswesen vgl. F. Graf (1996), a.O. (Anm.
2) 116 v. a. mit Anm. 31 (240), der sich gegen oben genannte Begründung ausspricht und hier ein

Indiz magischer Inversion erkennen möchte.

Museum Helveticum 76/1 (2019) 58-69



Ars magorum ars Chaldaeorum 67

Gersteformen oder Schwefel etc. nicht immer im konkreten Ritualgeschehen

zum Einsatz, spielen bisweilen nur im rituellen Kontext eine Rolle, aber

nichtsdestoweniger vermögen sie die gleichartige Ausprägung der Magie zu belegen.60

Am Ende erlauben die zusammengetragenen Befunde eine geschärfte
Sichtweise der in der Forschung schon lange gestellten Frage nach der Herkunft
der griechisch-römischen Magie: Es mag sehr wahrscheinlich zutreffen, dass

sich das Zauberwesen insgesamt als Konglomerat verschiedenartiger Strömungen

zeigt, die in verschiedenen Regionen der alten Welt beheimatet gewesen
sein können. Dabei ist gesichert, dass die Magie ihren Namen von den Müyoi
herleitet, den Mitgliedern der angeblichen Priesterschaft bei den Persern, der
als Aufgabenbereich u. a. die Traum- und Zeichendeutung zugekommen sein

dürfte, der anvertraut gewesen sein soll, den künftigen Herrscher nach Vollendung

des 14. Lebensjahres in der Kunst, Regierungsgeschäfte zu führen,
auszubilden.61 Gleichfalls lässt sich mit Überzeugung behaupten, dass Ägypten
z. B. gerade mit der exklusiven, nur Eingeweihten zugängigen Alchemie den

Charakter des Zauberwesens entscheidend bestimmt haben könnte.62 Das iso-

60 Für Blut vgl. IX.61 sowie PGM IV 2101.2103.2105.2644.2645f.2887, für (Fein-)Mehl, Gerste bzw.

deren Erscheinungsformenz.B. 1,10; V,ll; IX,10.18.94.138.157f. sowie PGMIV908.2583.2585f.2945.3003f.,

für Knoblauch z. B. V,57 sowie PGM IV 936.2585.2651, für Kot z. B. V,50; IX,61 sowie PGM IV

2459f.2651.3097, für Öl z. B. VII,31-37; IX,140-145 sowie PGM IV 2192f.3008, für Safran z. B. V,31 sowie

PGM IV 1834.2461, für Salz z. B. VI,111.117; IX,11 sowie PGM IV 2581.2647, für Schwefel z. B. 11,70;

VI,73.78.82f.98.101; IX,26.46, zehnmal IX,108-117 sowie PGM VII 168.490; XIII243; XXXVI295, für Weihrauch

vgl. z. B. 11,10 sowie PGM IV 907.1309.1834.1990f.2462.2678f.2873.

61 Zur Begriffsdefinition von payeia/magia und dem Betätigungsfeld der Magoi vgl. z. B. Hdt.
1,101 (Magoi als medischer Stamm), Herakl. DK 22 B 14 (religiöse Experten, Weihung in Mysterien),
Strab. 16,2,39 (spezielle Wahrsager bei den Persern), Apul. Apol. 25,9 Persarum lingua magus est

qui nostra sacerdos Hdt. 1,107,1; 7,37,2f. (Deutung von Träumen, Sonnenfinsternissen,
Mondphänomenen), Plat. Alk. l,121e,3-5; 122a,1-3, Apul. Apol. 25,10-11 (Prinzenerzieher). In
entsprechender inhaltlicher Auseinandersetzung und bisweilen mit Verweis auf vorausgehende Belege

vgl. z. B. E. Tavenner, a.O. (Anm. 1) 1-4 v. a. mit Anm. 3-6, S. S. Ingallina, a.O. (Anm. 14) 10 mit Anm.
4 und 5, G. Luck, a.O. (Anm. 3) 138-144, F. Graf/S. I. Johnston, «Magie, Magier», DNP 7 (1999) 657-
672, hier 662, M. Rücker, a.O. (Anm. 8) 53-55 mit v. a. ihren Angaben unter Anm. 122,124 und 125,

B.-C. Otto, Magie. Rezeptions- und diskursgeschichtliche Analysen von der Antike bis zur Neuzeit

(Berlin/New York 2011, Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten 57 [zugl. Diss., Heidelberg

2009]) 149-156 v. a. mit Anm. 25, 36, 39, 41, 43, 46 und 47, L. Costantini, Magic in Apuleius'
Apologia. Understanding the Charges and the Forensic Strategies in Apuleius' Speech (Berlin/Boston
2019, Beiträge zur Altertumskunde 373 [zugl. Magic in Court. Understanding the Forensic Strategies
and the Charges against Apuleius in the Apologia, Diss., Leeds 2016]) 24-27 und 27-33 (die Kapitel
«Philosophic-Religious Magic: Oriental Wisdom» und «The Goetic Magus»), dem mein grosser Dank
für die Übersendung seines Dissertationsmanuskripts gebührt.
62 Vgl. G. Luck, a.O. (Anm. 3) 49f., H.-W. Schütt, Auf der Suche nach dem Stein der Weisen. Die

Geschichte der Alchemie (München 2000) 13, H. Wilson, Hieroglyphen lesen (München 52000 [urspr.
englische Originalausgabe: Understanding Hieroglyphs, London 1993]) 11, K.-H. Göttert, Magie. Zur
Geschichte des Streits um die magischen Künste unter Philosophen, Theologen, Medizinern, Juristen
und Naturwissenschaftlern von der Antike bis zur Aufklärung (München 2001) 99f., L. M. Principe,
The Secrets ofAlchemy (Chicago/London 2013, Synthesis) 9f.

Museum Helveticum 76/1 (2019) 58-69



Matthias Reif

lierte magische Vorgehen mag möglicherweise hier begründet liegen.63 Doch
erweist sich die Forschung in ihrem bisherigen Urteil zur historischen Heimat
des Zauberhandwerks vielleicht insgesamt als zu unbestimmt: Gerade das

griechisch-römische Zauberwesen in seiner bis heute am reinsten und
klarsten zutage tretenden Form in den Zauberpapyri legt im detaillierten
Vergleich mit den Keilschrifttexten der Maqlû-Tafeln den Schluss nahe, dass

besonders starke Prägung von Mesopotamien ausgegangen sein könnte.64 Denn
hier lassen sich erste Hinweise auf Puppen- oder Voodoo-Zauber finden, hier
offenbart sich der Glaube an die Wirkkraft magischer oüaia über das Prinzip
der kosmischen Sympathie, hier zeigt sich der Einfluss magischer Berührung,
treten Vorstellungen von Zauber und Gegenzauber, Bindung und Lösung
zutage. Die für die literarischen wie subliterarischen Magietexte typische
Vergleichsebene beim Analogiezauber, die rituelle Reinheit, die Abhängigkeit des

erfolgreichen Zaubers vom richtigen Zeitpunkt, die Macht der Zahlen, die

Gebetsstruktur, die Ingredienzien etc. - alles wirkt am Ende irgendwie recht
assyrisch. Mit grosser Wahrscheinlichkeit könnte neben Persien und Ägypten
für die Magie besonders prägend gerade die Heimat der gar so verrufenen
Chaldaei65 gewesen sein und dem verrufensten aller Handwerke in seiner
heute noch fassbaren Form das Leben geschenkt haben.66

Annex weiterer Gemeinsamkeiten der mesopotamischen
bzw. griechisch-römischen Magie

Für den Bezug vom magischen Akteur zu Schlangen vgl. 111,43; IV,84.126; VII,99 sowie

PGM IV 663f.939.1656 und für seine Nennung im Umfeld von Hunden vgl. V,43.47f.;

VIII,87f.; IX,187 sowie PGM IV 930.1652.2251.2279.2882f. (Hundskopfaffen: PGM IV
1003.1687.2662f.2686.3139, Hundsfigur: PGM IV 1882.2945f„ Epitheton KuvoXüypaie:
2549), für die Erwähnung von Dämonen bzw. Totengeistern vgl. 11,210-212; IV,19-22;

VI,134 sowie PGM IV 345f.361.1493f.1950.2060, für die Rolle und Anrufung der Nacht bei

63 Zum Geheimen in der Magie bzw. der Isolation des magischen Akteurs vgl. unter Verweis auf
Or. Cels. 1,24 Th. Hopfner, a.O. (Anm. 2) 371f„ zudem M. Reif, a.O. (Anm. 9) 25, 52 mit Anm. 84,

192-196, 221f., 294f. mit 71,463.
64 Vgl. F. Graf (1996), a.O. (Anm. 2) 156 «Die Ähnlichkeiten sind zu gross und zu zahlreich, um
alle bloss das Ergebnis von Parallelentwicklungen zu sein. Die babylonische und assyrische Magie
ist das Werk von Spezialisten [...] solche Spezialisten [sind] auch oft unterwegs [...].»

65 Zum Begriff vgl. Tac. Ann. 14,9,3, Suet. Vit. 14,4, Apul. Apol. 97,4, Flor. 15,16, Met. 2,12,3.
Zudem vgl. E. Reiner, a.O. (Anm. 5) 69, S. S. Ingallina, a.O. (Anm. 14) 10 mit den entsprechenden Belegen

unter Anm. 6, ausführlich M.-L. Thomsen, «The Wisdom of the Chaldaeans. Mesopotamian
Magic as Conceived by Classical Authors», Acta Hyperborea 1 (1988) 93-101, zudem G. Luck, a.O.

(Anm. 3) 48f. Zur Verfolgung der Chaldäer, z. B. unter Kaiser Tiberius und Vitellius, vgl. G. Kleinfeiler,

«Magia», RE 14 (1930) 396-398, hier 397, zu Tiberius' Vorgehen gegen fremde Kulte vgl. z. B. R.

Turcan, Sénèque et les religions orientales (Brüssel 1967, Collection Latomus 91) 7 mit Anm. 5.

66 Zur Charakterisierung der Zauberkunst als fraudulentissima artium (Plin. Nat. 30,1) und
einer Auseinandersetzung mit dem Beleg vgl. B.-C. Otto, a.O. (Anm. 61) 226.

Museum Helveticum 76/1 (2019) 58-69



Ars magorum ars Chaldaeorum 69

verschiedenen Praktiken vgl. 1,1-3 sowie PGM II 21; IV 287; VI 27, für die inversive Vorstellung

von Zauber und dessen Gegenzauber vgl. IV,108-113 sowie z. B. das wohl auch als

Gegenzauber verwendbare Schutzgebet PGM I 195-222, für Schutz- und Glückszauber
bzw. die Bitte um Wohlbefinden oder Erfolg vgl. VII,172f. sowie PGM IV 2359-2372.2373-

2440.3125-3171, für eine naheliegend über das Metaphorische hinausgehende, denkbare

Deutung als Wetterzauber oder die Nennung eines entsprechenden Befähigungsspektrums

im Zusammenhang überirdischer Wesen vgl. V,82-84.86; VI,53-55; VII,3-5 sowie
PGM 199; II 110.112; VII320-322; VIII91-93, für das Spektrum emotionaler Empfindungen
eines Behexten vgl. 1,8; VII,40 sowie PGM IV 354-356.1424-1430.1510-1519.2487.2496.2756,

für die Relation der Magie zur Erde vgl. 1,37; IX,161 sowie PGM IV 495.926.1118-

1120.1211.1347; V 249.371, für die besondere Bedeutung der Wegkreuzungen vgl. IX,57.75

sowie PGM IV 2527.2825 und überhaupt für den Einfluss des gewählten Ortes auf die

Zauberhandlung vgl. III,114f. sowie z. B. PGM IV 1926.2469.2493, für die Verwendung abstruser

(geheimer) Kräutervgl. VI,92; IX,lllf.ll4.170 sowie PGM IV 901f.1313.1878.2360.3009.67

Korrespondenz:
Matthias Reif
Universität Regensburg
Institut für Klassische Philologie
Lehrstuhl für Lateinische Philologie
Universitätsstr. 31

D-93040 Regensburg
matthias.reif@sprachlit.uni-regensburg.de

67 Insbesondere für die Verbindung vom magischen Akteur, v. a. von Hexen, zu Schlangen bzw.

Hunden vgl. M. Reif, a.O. (Anm. 9) z. B. 158, 298 mit Anm. 94f., 426 und 470 bzw. 41-43 mit Anm. 42,

118 mit 182,158,197, 286, 323, 356 und 470, zum Chthonischen siehe o. Anm. 16.

Museum Helveticum 76/1 (2019) 58-69


	Ars magorum ars Chaldaeorum?! : Zur Frage um den historischen Ursprung der griechisch-römischen Magie : wie Gedankengut der Maqlû-Priester in den Zauberpapyri fortleben könnte

