
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 76 (2019)

Heft: 1

Artikel: Priamos bei Achill : zu Ilias 24,519-21

Autor: Kerkhecker, Arnd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-846866

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-846866
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Priamos bei Achill
Zu Ilias 24,519-21

Arnd Kerkhecker, Bern

Abstract: An attempt to defend Iliad 24,519-21 against deletion.
Keywords: Homer, Iliad, Achilles, Priam, concordance interpolation.

I.

In der Götterversammlung zu Beginn von Gesang 24 hatte Zeus beschlossen,
Priamos solle Hektors Leichnam von Achill freikaufen (64-76). Jetzt hat
Hermes Priamos sicher ins Lager der Griechen zu Achill gebracht (468f.). Priamos

tritt in dessen Hütte ein. Achill sitzt noch beim Essen; es wird eben

abgeräumt (469-76). Niemand bemerkt, wie Priamos hereinkommt. Der fasst
Achills Knie, küsst seine Hände und fleht still um Hilfe (477-9). Da bemerkt
man ihn; alle erschrecken und sehen einander sprachlos an (480^4).

Das Schweigen bricht - nicht etwa Achill: Priamos ist es, der als erster
spricht (485.486-506). An seinen Vater solle Achill denken, so alt wie er, Priamos,
vielleicht auch von Nachbarn bedrängt (486-9). Doch habe der noch die

Hoffnung, seinen Sohn heil von Troja heimkehren zu sehen (490-2). (Dazu wird es

nicht kommen, und Achül weiss das: 18,95f. 330-2; 23,80f. und 144-51; 24,131f.

Priamos weiss es nicht.) Ihm aber, Priamos, habe der Krieg seine Söhne genommen

(493-8); und den einzigen, den Schirmer der Stadt, Hektor, habe nun er,
Achill, getötet. Den sei er zu lösen gekommen (499-502). Priamos fleht Achill an,
die Götter zu scheuen und Mitleid mit ihm zu haben (503), mahnt ihn noch
einmal an den Vater (504) und <bringt es über sich> (505: ËTÀqv), die Hand zu küssen,
die ihm den Sohn erschlug (506).

Achill sagt nichts. Es jammert ihn um seinen Vater. Er fasst Priamos bei der
Hand, stösst ihn leicht von sich, und beide weinen (507-12). Dann steht Achill
auf, lässt auch Priamos aufstehen - und jetzt geschieht, worauf wir warten:
Achill gibt Antwort (513-17. 518-51). Dies sind seine ersten Worte (518-26):1

& SeiX', rj Sij noXXà kcik' üvaxeo aov Kaià 9upöv.
{jtûk; ëTÀqç éjtL vfjaç Axaiwv éXOépEV oloç,

520 àvSpôç èç ôcpOaApoûç, ôç toi ttoXéaç te kcù éaBXoûç

* Für Rat und Hilfe danke ich Stephanie West (ihre Hinweise sind mit dem Kürzel SRW

bezeichnet), Ernst Schmidt, Christoph Riedweg, Katharina Brunner und Tobias Joho.
1 Zitate ohne Werkangabe beziehen sich auf die Ilias, blosse Zeilenangaben auf den 24. Gesang.
Ich folge der Teubner-Ausgabe von Martin L. West (2 Bde., Stuttgart/Leipzig 1998 und München/
Leipzig 2000). Kommentare werden nur mit dem Namen des Autors zitiert.

Museum Helveticum 76/1 (2019) 5-21



6 Arnd Kerkhecker

uléaç è^evâpiÇa; otSqpEtôv vu toi Pjxop.}
ÙXX' äye Sr] kot' âp' ëÇe' èm Bpovou, akyea 8' ëpnqç
ëv 0Ug(I>l KCtTCtK8L(T0aL ÉàcJOgEV U/VÖgEVOL JIEp1

où yap tu; JipfjâjtÇ îtéàexcu KpuEpoïo yôoto.
525 ûç yàp ÉJTEKÀùaavTO 0eo'l ôeiXoIol ßpotolaiv,

ÇwELV àxvupévouç' aÙTO'L 6É T* ClKpSÉEÇ eLolv.

An dieser heiklen Stelle sind drei Verse umstritten. Koechly (15) strich 519-21
als «ganz thörichte Wiederholung» von Worten der Hekabe (203-5).2 Auch
Martin West hielt diese Verse für eine Konkordanzinterpolation nach der
früheren Stelle.3 Allerdings liegt es ihm fern, sie einfach als «thörichte
Wiederholung» abzutun. Er sieht klar, was diese Verse hier leisten können, empfindet
aber die Frage Achüls an dieser Stelle als anstössig und beschreibt auch
weitergehende Schwierigkeiten (Studies 279):

«These lines are repeated from 203-5 with two necessary minor changes (ëxÀqç for
éOéÀEiç, and èÇevdpi?a for é^svdpLÇe). It is not alien to the spirit of the scene that
Achilles should be made to feel this sympathetic admiration for Priam's boldness
in undertaking his present mission. But these lines do not fit their immediate context

very well. In the opening line of Achilles' speech (518) he responds to Priam's
whole account of his sufferings: the loss of so many sons, culminating in the death
of Hector, and now his physical contact with Hector's slayer. In 519-21 the extraordinary

fact of his coming alone to meet the man who has killed so many of his sons
is raised as if it were a new point: the question nwç ëxÀqç; is asked without reference

to the ËiÀqv of 505. What is more suspicious is that in 563-7 Achilles says he
knows full well that it was some god that led Priam to the Achaean camp, où ydp
ke TÀaiq ßpoxoc; èÀ0ég£v, où8È pàÀ' i)ß(öv, èç axpaxov. This does not sit well with his
earlier question in 519-21 (which was never answered). If 519-21 are removed,
522 follows perfectly well on 518. 'Indeed, you have had many ills to suffer. But
come, take a chair, and let us leave our woes to lie in our hearts.'»

Dem schliesst sich Brügger im Basler Kommentar z. St. an - und moniert ferner

den «Widerspruch zwischen 519 (otoç) und 563-567 (göttliches Geleit)».

2 H. Koechly, Hektors Lösung (.Gratulationsschrift der Universität Zürich zum 16. October 1859

als dem fünfzig]ährigen Professorjubiläum des Herrn Dr. F. G. Welcker in Bonn, Zürich 1859) 15.

Koechly versucht, den Text in Versgruppen gleicher Länge «Strophen») zu gliedern: «Priamos'
Bittrede besteht aus 5, Achilleus'Trostrede aus 7 solcher Strophen. In jener steht die Schiussstrophe
503-506 - die Zusammenfassung der Bitten um der Götter und des eignen Jammers willen -, in
dieser die Emgangsstrophe 518 + 522-524 - die Abmahnung von vergeblicher Klage - isolirt; die

andern gehören Paarweise zusammen:...». Die Entsprechung setzt die Tilgung von 519-21 voraus -
doch «auch abgesehen von dem Strophengesetz waren die Wiederholungen, die unnütze 494

aus 256 und die ganz thörichte 519-521 aus 203-205, zu beseitigen».
s M. L. West, Studies in the Text and Transmission ofthe Iliad (München/Leipzig 2001) 13,31 (im
Folgenden: Studies).

Museum Helveticum 76/1 (2019) 5-21



Priamos bei Achill 7

il
Vor der Interpretation der Stelle lohnt ein Blick auf die Art der vermuteten
Interpolation. Was für ein Fehlertyp wäre hier anzunehmen? West geht von
der Beobachtung aus, die Verse seien «repeated from 203-5» (Studies 279). Er
betrachtet dies nicht als Wiederholung des Dichters, sondern als

Konkordanzinterpolation (Studies 13, 31). Diesen Interpolationstyp definiert er wie folgt:4

«Concordance interpolations: insertion of a line or lines that occur elsewhere in a

similar context; in Boiling's words, 'cases in which a scribe makes a passage agree
with a longer passage that he remembers'. Re-use of lines and sequences is of
course characteristic of epic style, and verses that recur are not automatically
suspect, but when they are absent from part of the manuscript tradition it is usually
an indication of concordance interpolation.»

«A line or lines that occur elsewhere in a similar context» - wie kann solch ein
«similar context», der die Interpolation provoziert, im Einzelfall aussehen? Es

gibt verschiedene Möglichkeiten.5
West spricht von «context», Boiling von «passages». Boilings (engere)

Definition beschreibt den einfachsten (und häufigsten) Typ: Eine Gruppe von Versen
kommt mehrfach vor und wird, wo etwas fehlt, vervollständigt. In einem solchen
Fall ist es die wörtliche Wiederholung, die den Anlass zur Interpolation gibt. Ein
<Stichwort>, ein <Lemma> weckt die Erinnerung an eine andere Stelle, führt zum
Nachschlagen und Vergleichen, zum Notieren der Parallele - und so zur Interpolation

(sei es als absichtliche Ergänzung, sei es als Missverständnis bei Abschrift
einer annotierten Vorlage). Interpolierte Verse werden kenntlich, «when they
are absent from part of the manuscript tradition».6 Auch nach ihrer Athetese
bleibt ein paralleler Versbestand (eben das <Stichwort>).

4 M. L. West, The Making of the Iliad. Disquisition and Analytical Commentary (Oxford 2011) 73

(im Folgenden: Making). Vgl. M. L. West, Studies 13; «The Textual Criticism and Editing of Homer»,
in G. W. Most (Hg.), Editing Texts - Texte edieren (Aporemata. Kritische Studien zur Philologiegeschichte

2, Göttingen 1998) 94-110, hier 99 (im Folgenden: Aporemata); G. M. Bölling, Ilias Atheni-
ensium: The Athenian Iliad of the Sixth Century B.C. (Lancaster, Pa. 1950) 3, 6; M. J. Apthorp, The

Manuscript Evidence for Interpolation in Homer (Heidelberg 1980) xxiv.
5 Die Beispiele bei West, Studies 13, 31 sind zahlreich genug, um eine weitere Einteilung in
einzelne Gruppen zu erlauben - etwa nach Funktion, Inhalt, Umfang und Entfernung der interpolierten

Passagen. (Es macht einen Unterschied, ob ein Vers aus der nächsten Umgebung oder ein
formelhafter Vers von weit entfernt hinzugefügt wird.) Ich werde das hier nicht ausführen,
sondern beschränke mich auf das, was mir für den vorliegenden Fall wichtig zu sein scheint.
6 Making 73. - NB: «A few of the concordance interpolations have only recently been revealed
as such by the appearance of a new papyrus that is free from them. There are no doubt many more
that have not so far been detected» (Studies 14; vgl. Aporemata 99 und 103 Studies 163). Das
bedeutet: Auch wo der diplomatische Befund (noch) nicht vorliegt, ist es durchaus möglich, eine

Konkordanzinterpolation zu konjizieren. Der Grund für diese Athetese muss dann ein anderer sein,
der vermutete Fehlertyp bleibt gleich. So z. B. West zu 2,703; 12,6; 13,832; vgl. 6,334; 7,315. 371.

Museum Helveticum 76/1 (2019) 5-21



8 Arnd Kerkhecker

Dies ist der Normalfall. Er liegt an der fraglichen Stelle nicht vor: Die Parallele

soll vollständig interpoliert sein und mit der Athetese ganz verschwinden. Es

fehlt also das <Stichwort>. Aber vielleicht ist das auch gar nicht unbedingt
erforderlich. Könnte die Ähnlichkeit, die zum Vergleichen und Ergänzen einlädt, nicht
auch einmal in einer allgemeinen Ähnlichkeit der Situation liegen (im Sinne der
weiter gefassten Definition von West)? Beispiele wären: 8,557f.; 10,409-11; 13,131.

Allerdings sind dies die einzigen, die ich nennen kann,7 und der Anfang der Rede

Achills ist auch hiermit nicht vergleichbar. Die äussere, formale Ähnlichkeit mit
der Situation Hekabes scheint nicht deutlich genug, um eine Konkordanzinterpolation

plausibel zu machen. Anders gesagt: Die umstrittenen Verse stellen die
Parallele erst her. Eine Interpolation müsste sie aber voraussetzen.

III.

Wie steht es um die Bezeugung der Verse? Fehlen sie in einem Teil der Überlieferung?

Findet sich hier ein Hinweis auf ihre Interpolation?
Die Verse 519-21 sind (mit kleineren Varianten) einhellig überliefert. Allerdings

gibt es einen Zeugen, in dem die ersten beiden Verse (519-20) ursprünglich
fehlten (und später nachgetragen wurden): Nr. 13 in Wests Handschriftenliste.8
Dies ist aber keine Stütze für die Tilgung von 519-21; denn: 1. Es fehlen nur die

ersten beiden Verse, nicht alle drei. Bei einer Konkordanzinterpolation sollten
alle drei Verse als Nachtrag erscheinen (wie in diesem Papyrus der Zusatz von
23,359-61 nach 757 358). 2. Die Auslassung scheint zufällig: 521 kann nicht an
518 anschliessen, und die fehlenden Verse wurden (von anderer Hand) nachgetragen.

3. Der Zeuge steht allein. - All dies deutet daraufhin, dass es sich bei der
Auslassung der Verse 519-20 um einen Eigenfehler des Papyrus handelt, nicht
um rtapciSoGLç.

7 Zur Grundlage habe ich die Liste bei West, Studies 13, 31 genommen (ohne damit über jede
Stelle urteilen zu wollen). - Alle übrigen Beispiele für Konkordanzinterpolation, die ohne ein klares

«Stichwort) auskommen, lassen sich anders erklären: 2,206 fällt in Wests Kategorie Nr. 5 (nach
seiner Liste in Studies 12f. und Making 72f.); 2,703 ist als Parallele zu 708f. notiert; 5,457; 7,380;

23,565 entsprechen Wests Kategorie Nr. 3; 7,368f. seiner Nr. 6. Daneben gibt es eine Reihe formelhafter

Verse, deren Interpolation in Standardsituationen nicht überrascht: 4,504 / 5,42 / 540 /
15,578; 8,6; 9,221; 12,449; 15,481; 20,447; 24,790.
8 S. xxxix im ersten Band der Ilias-Ausgabe; vgl. Studies 89. Dies ist P.Bibl.Brit. inv. 128 P.Lit.

Lond. 27, s. i a. Chr.; F. G. Kenyon, Classical Texts from Papyri in the British Museum (London 1891)

100-8; W. Leaf, «The British Museum Papyrus cxxviii»,/Ph 41 (1892) 17-24; F. G. Kenyon, «Brit. Mus.

Pap. cxxviii (II. xxiii, xxiv)»,JPh 42 (1893) 296-343 (297: «as early as the 1st century B.C.»); H. J. M.

Milne, Catalogue of the Literary Papyri in the British Museum (London 1927) 26f. (26: «First
century»). - SRW weist darauf hin, dass für den Schlussteil der Ilias (wie bei Herodot) nur wenige
Papyri zur Verfügung stehen. Für den fraglichen Abschnitt finde ich in Wests Liste nur vier Zeugen:

2,13,14, 661; für andere Teile von Gesang 24 ausserdem: 1, 9, 84, 260-2, 312, 361, 513, 656-60, 688.

Museum Helveticum 76/1 (2019) 5-21



Priamos bei Achill 9

Die folgende Beobachtung bestätigt diesen Eindruck. Die Auslassung fällt
zwischen Kolumnenende und -anfang. Das kommt in diesem Papyrus noch zweimal

vor: 23,39 (nachgetragen) und 24,440 (nicht nachgetragen).
Daneben gibt es in diesem Zeugen eine Reihe von Auslassungen, die nicht

zwischen zwei Kolumnen fallen: 23,565.804.864; 24,693. Der Unterschied ist
auffällig: Dies sind keine Eigenfehler, dies ist JtapdôooLÇ. Der Papyrus steht in diesen

Fällen nicht allein. Alle diese Auslassungen (bis auf 23,804) hat West akzeptiert.
Schliesslich gibt es noch drei Auslassungen im Inneren einer Kolumne ohne

weitere Zeugen. 23,626 und 892 sind beide nachgetragen und wohl versehentlich

ausgelassen. 24,119 ist das einzige Beispiel für einen Vers der nur in diesem

Zeugen in der Kolumne ausgelassen und nicht nachgetragen wurde. Hier handelt

es sich vielleicht um Überlieferung; denn 119 147.

IV.

Zu den Fragen der Interpretation; und zunächst zu den Schwierigkeiten, wie
sie West zusammenfasst (Studies 279; s.o. unter I.). Als Ausdruck von Achills

Mitgefühl erkennt West diese Verse durchaus an - aber: Sie schienen etwas

ganz Neues einzuführen, die Frage komme unvermittelt, £TÀr|ç in 519 lasse

keinen Bezug auf 8iA.r|v in 505 erkennen (d. h„ wenn ich recht verstehe:
«Priam's whole account of his sufferings» in 493-506 sei in 518 insgesamt
anerkannt; da komme die erneute Erwähnung «of his coming alone to meet
the man who has killed so many of his sons» in 519-21 unbegründet, und die

Aufnahme von TÀrjvai sei merkwürdig unscharf).9
Der Eindruck, Achills Frage führe unvermittelt etwas Neues ein, ergibt sich,

wenn Achill hier tatsächlich nach etwas fragt, eine Antwort erwartet, eine

Auskunft verlangt. Das tut er aber nicht. Dies ist keine Erkundigung, sondern der
Ausdruck von Staunen und Bewunderung; die Frage ist rhetorisch,10 der Hinweis
auf die <vielen tapferen Söhne> (520f., vorbereitet durch 166-8, 255-9, 478f., 493-
506; vgl. 22,44-55 und 422-8) schafft Pathos. Achill sagt nicht <wie hast du das

denn fertiggebracht?>, sondern <wie hast du das bloss über dich gebracht... >.11

9 Vgl. Ameis/Hentze zu 519: «Der Anschluß der Frage an das Vorhergehende ist hier nicht recht
vermittelt, auch ist der Inhalt derselben hier weit weniger an der Stelle als in dem Munde der He-

kabe.»
10 Vgl. 1,365 <Was soll ich dir das alles erzählen?> - mit der anschliessenden (ausführlichen)
Erzählung in 366-92. Dort eine Geste der Resignation, hier Ausdruck des Mitgefühls.
11 «Wie hast du's über dich gebracht», Latacz im Basler Kommentar. «Welch ein Mut», Voß. -
SRW spricht von «willingness to expose oneself to humiliation in a good cause» und vergleicht
Odysseus («supremely jioAütAck;») unter dem Widder und als Bettler verkleidet (beides schwer
vorstellbar für Achill oder Aeneas).

Museum Helveticum 76/1 (2019) 5-21



10 Arnd Kerkhecker

Der Anschluss an 518 scheint recht eng (wie es auch das Asyndeton nahelegt):

<Du hast viel Schlimmes aushalten müssen - wie hast du es da über dich

gebracht, allein zu dem zu kommen, der dir so viel angetan hat?>.12

Auch das Echo von ëxÀijv (505) in ëxÀrjç (519) ist nicht gleichgültig. In 203

fragt Hekabe aufgebracht nùq èdé'Asiq; - <Wie kannst du auch nur daran denken

...>. Achill fragt in 519 jtôç ëxÀr|ç; - <Wie hast du es nur über dich gebracht ...>.

Darin liegt, nach den gemeinsamen Tränen (509-12), Achills neues Mitgefühl mit
Priamos (516: oixxtptov). Priamos hat ihm gesagt, was er hier <durchmacht> (505:

ëxÀrjv): die Hand zu küssen, die ihm den Sohn erschlug (506). Achül erkennt die

xÀnpocn)vr| und erkennt sie an: <Wie hast du das bloss über dich gebracht - zu
mir zu kommen, nach all dem, was ich dir angetan habe>. Priamos hatte «the loss

of so many sons» beklagt (West mit Blick auf 493-501). In 520f. sagt Achül: <Ja,

das habe ich getan>.
Wie steht es um den Widerspruch zwischen 519-21 und 563-7? Wenn in

519-21 eine rhetorische Frage vorliegt, keine Erkundigung, verlangt man keine
Antwort. Dann liegt auch in 563-7 nicht die verspätete Aufklärung darüber, wie
Priamos das denn bewerkstelligt habe. In 563-7 mag Achül durchaus zu der
Einsicht kommen: <Ein Gott muss dir geholfen haben>. Dass Priamos dem Mörder
seines Sohnes aüein gegenübertritt, wie Achül in 519-21 sagt, wird davon nicht
berührt.

Ich habe paraphrasiert: <Ein Gott muss dir geholfen haben». Eine Unstimmigkeit

zwischen 519-21 und 563-7 verschwindet ganz, wenn man bemerkt, dass

Achül dies nicht weiss (West: «Achüles says he knows full weh»), dass er es

vielmehr nachträglich vermutet (auch aufgrund der Warnung durch Thetis:

133-7). Die Formulierung yivwaKto (ppeotv (563) legt nahe, dass Achül etwas

erschliesst, dass ihm etwas aufgegangen ist. Er sagt Oewv xiç (564), weiss also

nicht, um wen es sich handelt - sonst könnte er den Gott beim Namen nennen.13

Er hat kein Wissen, sondern einen Verdacht; darum die Begründung in den

Versen 565-7.
Sclüiessüch: «522 foüows perfectly weh on 518» (West).14 Ein glatter Anschluss

wäre eine wülkommene Bestätigung - wenn andere Gründe vorliegen, eine

Interpolation anzunehmen. Diese Gründe habe ich zu entkräften versucht. Wenn sie

faüen, wird der Anschluss nicht ausreichen, die Athetese zu empfehlen. Dennoch

12 Vgl. wieder 1,365: oia0cr tlii toi toütci LfiuLnt TtàvT'àyopEÙa); Die Frage ist asyndetisch (toi ist
Dativ), das Asyndeton soviel wie dpa (in 24,519 eher ot)v): <Was soll ich dir da alles erzählen ...». Es

markiert den Anlass der Frage. Am besten setzt man am Ende von 518 Hochpunkt. (Anders die

asyndetische Reihung mehrerer Fragen in 201-5: Brügger zu 203.) - r\Sr\ statt fj Si) überzeugt nicht.
(Es schwebt wohl ein Gedankengang vor wie in 22,233-7. Dort aber sind die Zeitstufen ausdrücklich

genannt.) Pj St) ist, was man hier erwarten würde: J. D. Denniston, The Greek Particles (Oxford
21954) 279ff., bes. 285 (3). Es betont jtoAàù kokö, gehört bei Homer in die direkte Rede (Denniston
279), steht gern nach Vokativ (Denniston 281, 2 i). Vgl. 22,229. 233.

13 Jörgensens Prinzip: Prolegomena zum Basler Kommentar, S. 165.

14 Vgl. Brügger z. St.: «der unproblematische Anschluß von V. 522 an 518».

Museum Helveticum 76/1 (2019) 5-21



Priamos bei Achill 11

lohnt vielleicht die Frage: Wäre der Anschluss wirklich so glatt? Setzt äXk' aye 5q

(522) nicht etwas mehr als nur einen einzigen Vers voraus?

Zu àAÀd «in commands and exhortations» sagt Denniston, es bezeichne «a

break-off in the thought», «a transition from arguments for action to a statement
of the action required», «usually near the end of a speech, as a clinching and

final appeal (whereas at the opening of a speech it introduces an objection in the

form of a command: S. El. 431 'Nay'): as we say, 'Oh, but do'.»15

Auch in der Ilias kann eine Rede so beginnen (etwa 20,104), aber das ist hier
nicht der Fall. Häufig leiten diese und ähnliche Formulierungen (im Sg. und PI.)

einen Schlussappell ein.16 Auch dies ist hier nicht gegeben. Achill scheint zu

sagen: <Aber lassen wir das - komm und setz diclo. Der Ausdruck wird also «break-

off», «transition», «coming to the point» bezeichnen. Solch ein Abbrechen setzt

einen gewissen Vorlauf voraus - recht oft von drei Versen,17 aber auch längere
Passagen sind möglich.18 Genügt es, wenn vor diesem Abbrechen ein einziger
Vers steht? So scheint es in 24,378-80:

tôv S' aÜTE jipoaéEine Stmcropoc; ApyEicpoviqc
val Sq TaÙTâ ys Jiavxa, yépov, Kara poîpav eeltteç.

380 àXÀ' äye poi xöSe eüte Kai àxpEKÉwç KaxàÀEljov,

Hier steht ÙXX' äye (ohne Sq) nach nur einem Vers -allerdings mitten im Dialog,

in einer Folge kürzerer Wechselreden. Hermes lenkt das Gespräch, die

Kürze scheint gesucht. Auch sonst kann ich nichts Vergleichbares finden.19

Achill bricht ab (<aber lassen wir das>, 523: èdaopev) und leitet über (<Kla-

gen ist fruchtlos>, 524-6) zum Bild der zwei Fässer im Hause des Zeus (527ff.).

Dafür erscheint ein unmittelbarer Anschluss von 522 an 518 recht abrupt.

15 Denniston (wie Anm. 12) 13f.; vgl. 216 äXX' äye Sq, 240 äXXä Sq («Most of the examples are
Platonic»), bes. 241 (2) «brushing aside a digression or irrelevancy, and coming to the point» und
(3) «Progressive.... 'Well now': 'Further': 'Again'».
16 äXX' dye Sq: 4,418 5,718; 5,249; 11,348 22,231 (nach qOet', q pdXa Sq); 21,221; 24,137. 618.

äXX' äye: 2,331; 4,100; 5,226; 6,340. 354. 431; 13,292; 16,724; 17,179. 245; 20,257. 351; 24,656; vgl.
19,68.171. äXX' äyere: 2,139 9,26.704; 12,75; 14,74.370; 15,294; 18,297); 2,72.83; 5,469; 22,174; vgl.
7,193. 350; 17,634; 22,381; 20,119. 300.

17 1,62; 3,441. Ohne Sq: 1,210. 337; 2,437; 5,174. 221 8,105; 5,829; 11,819; 13,235; 24,197.

18 24,429 nach vier Versen (ohne Sq: 15,258; 22,254), 23,313 nach sieben Versen (ohne Sq: 9,60;

an diesen beiden Stellen spricht Nestor).
19 In anderen Beispielen fehlt der Gestus des Abbrechens - etwa wenn äXX' äye (Sq) einen
vorhergehenden Imperativ fortsetzt: mit Sq in 24,356 (im dritten Vers einer Rede von vier Versen, also

ein <Schlussappell>); ohne Sq: 7,36 (Vers 3 von 3); 10,384 (Vers 2); 11,314 (Vers 2 von 3, nach
auffordernder Frage); 20,355 (Vers 2): Ähnlich weiterführend: 10,321 (Vers 3, ohne Sq); 23,537 (Vers 2 von
3, mit Sq). - Der Redebeginn 24,406f. liegt anders und hat auch kein aXXä.

Museum Helveticum 76/1 (2019) 5-21



12 Arnd Kerkhecker

Wenn diese Überlegungen das Richtige treffen, würde ich folgende Übersetzung

der Stelle vorschlagen:

Unglücksmensch, viel Leid hast du aushalten müssen im Herzen -
und da trägst du's und kommst allein zu den Schiffen der Griechen
und trittst mir vor die Augen, der dir so viele und edle
Söhne erschlug? Dir muss wahrhaftig von Eisen das Herz sein.
Doch nun komm und setz dich her auf den Stuhl, und die Schmerzen
wollen wir tief in der Brust verschliessen, so gross auch der Jammer;
denn nichts ist erreicht mit eisiger, lähmender Klage.
Denn so spinnen es zu die Götter den elenden Menschen:
leben in Gram und Weh; sie selbst kennen keine Betrübnis.

V.

Was wäre mit einer Verteidigung dieser Verse gewonnen? Es geht um eine

bedeutende, vielleicht entscheidend wichtige Stelle. Richardson nennt 480-4
(Priamos' Ankunft bei Achill und das Anhalten dieses Augenblicks im Gleichnis)

«the most dramatic moment in the whole of the Iliad» (z. St.). Auf Achills
Reaktion muss man geraume Zeit warten - dann endlich spricht er. Dies sind
seine ersten Worte, und es fragt sich: Sind sie echt? Diese Frage rührt an eine

besonders heikle, empfindliche Stelle der Dichtung.
Was leisten diese Worte? Sie beziehen sich offenbar auf die Worte der Hekabe

in 203-5. Priamos hat Hekabe berichtet, er habe Botschaft von Zeus erhalten und
wolle zu Achill fahren, und fragt sie um Rat (193-9). Hekabe ist entsetzt (200-5):

200 tilg ipdio- KÛKuaev Sè yuvij Kai dpeißEto jiüOuh-

üi poi, TTfjL Sij tol (ppéveç OÏXOV0', rjiç tö nâpoç iiep
ëkàe' éTi* àvOpûjrouç Çelvouç f|ô' olaiv àvdaaELç;

jiwç êOéÀEtç éni vfjaç Axaiwv éÀ0ép£v oloç,

àvôpôç éç ôcpOaXpoéç, ôç toi noAéaç te kcù ÈaSAouç

205 uLéaç é^evdpiÇE; aLÖqpEiöv vu tol rjTop.

Zwei aufgebrachte Fragen (vgl. Brügger zu 203): <Hast du den Verstand verloren

- wie kannst du auch nur daran denken>, jtûç eOeàelç (nicht ßoüAsi, trotz
198f.). Die Fragen sind rhetorisch. Hekabe geht es nicht darum, sich nach dem

Ursprung des Plans (oder nach den Einzelheiten seiner Ausführung) zu erkundigen.

Sie drückt ihr Erschrecken über das aus, was Priamos vorzuhaben
scheint. Sie hat Angst um ihn.20

In einem ähnlichen Ton spricht nun auch Achill. Er zeigt Mitgefühl wie
Hekabe, spricht ganz wie sie - mit einer signifikanten Änderung im Wortlaut

20 Vgl. 206-8; Brügger zu 200 kukuctev (von der Totenklage).

Museum Helveticum 76/1 (2019) 5-21



Priamos bei Achill 13

(abgesehen von der grammatischen Anpassung in 521): rrwç £TÀr|ç (519). Kein
verzweifelter Protest, sondern zuerst Worte des Mitleids (518), dann asyndetisch
diese eine Frage (s.o., Anm. 12). Auch dies ist keine Erkundigung nach der Art der

Durchführung, sondern Ausdruck des Erstaunens über Priamos' Seelenstärke:

<Ja, du hast (schon) viel Schlimmes ertragen> - damit erkennt Achül an, was Priamos

in seiner Rede gesagt hat - <wie hast du es (da) über dich gebracht .„>.

Achill spricht hier wie Hekabe. Seine Worte erinnern an ihre, und darin
zeigt sich etwas Neues: ein neues Mitgefühl Achills. Diese Veränderung ist wichtig

und wesentlich für den Schlussgesang und für die Ilias insgesamt. Hier
kommt die prjviç zur Ruhe. Achill versteift sich nicht länger (wie in 9), überträgt
nicht einfach seinen Groll (wie in 19 von Agamemnon auf Hektor), fühlt Mitleid
und Bewunderung für Priamos - und gibt den Leichnam Hektors heraus. Die

umstrittenen Verse sollen abschliessend kurz in diesen Zusammenhang
eingeordnet werden.

VI.

Der letzte Gesang der Ilias beginnt mit dem Ende der Leichenspiele für Pa-

troklos: ÀOro 5' üyiöv, <die Versammlung löste sich auf>, alle gehen zurück zu
den Schiffen, richten das Essen, legen sich schlafen (1-3). Nur Achill findet
keine Ruhe in seiner Trauer, steht auf und geht bis zum Morgen am Ufer auf
und ab (3-13). Dann spannt er die Pferde an den Wagen, bindet Hektors Leichnam

daran fest, schleift ihn dreimal um das Grab des Patroklos und lässt ihn
schliesslich mit dem Gesicht im Staube liegen (14-18) - und so immer wieder,
Nacht für Nacht und Tag für Tag. Apoll aber schützt den Leichnam und
bewahrt ihn vor jeder Entstellung (18-21). Und wie Achill nun immer so
fortfährt, haben die Götter Mitleid mit Hektor und drängen Hermes, er solle den
Leichnam stehlen (22-4). Alle sind einverstanden - doch nicht Hera, Poseidon,
Athene (25-30). So geht es tagelang: Achül wütet, die Götter streiten.

Am zwölften Tage schiesslich spricht Apoü in der Versammlung der Götter
(31f. 33-54). Er macht ihnen schwere Vorwürfe: Hektors Opfer hätten sie

angenommen; jetzt aber täten sie nichts, um seinen Leichnam zur Bestattung zu
retten (33-8). Sie wollten üeber (39: ßoüAeoOe) Achill helfen. Der aber habe ihren
Beistand nicht verdient (39-44, ohne 45):

ÙXK' ôÀoûi AxiAfj't, 0EOL, ßoüAeaB' ércapnyEiv,
40 <Li out' âp cppévEç eiaiv évaLaipoi oüte vöqpa

yvapjiTov évi arrjOEaaiv, Aéwv 5' ûç âypia oISev,

oç t* etteL âp psyàÀqi te ßiqi Kai àyrjvopL 8upùi
EUjaç eIcj' éiù pfjÀa ßpoiüv, Iva Sacra Aaßpaiv.

wç AxiAeùç ëàeov pèv ÙJTûJÀeaev, oOSé oi aLSwc;.

Museum Helveticum 76/1 (2019) 5-21



14 Arnd Kerkhecker

Dabei müssten Menschen wohl auch Schlimmeres ertragen (46-9, vorbereitet
durch 9,632-6):

péÀÀsi nsv jtoü Tiç Kai cpLAtspov ûààov ôÀÉaaaL,

r)è KaaLYvriTOV opoYaaipiov ijè Kai ulöv,
àXk' rjxoi KÀauaaç xal ôSupàpsvoç pe0ér|Kev
TÀr|xôv yàp MotpaL Gupôv 0éaav avOpamoiaiv.

Achill aber schleife ohne Unterlass den Leichnam Hektors - wenn es die Götter

nicht übelnähmen und ein Ende machten (50-3, ohne 54). Und wieder:
Hera protestiert (55-63); doch diesmal fasst Zeus einen Beschluss (64-76):
Priamos soll seinen toten Sohn auslösen. Und so geschieht es.

Apoll macht nicht nur den Göttern Vorwürfe, sondern vor allem Achill. Sie

sollen sich von ihm abwenden, weü er sich vergangen habe. Was hat Achill getan?
Zunächst sieht es so aus, als gehe es um Achills Unmenschlichkeit. Apoll hat

Mitleid mit dem toten Hektor (19f.), und so geht es den Göttern insgesamt (23; vgl.
113-15 und 134-6, vorbereitet durch 22,168-72 und 23,184-91; dazu 24,411-28
und 748-59) - doch dies führt zu nichts. Die Götter werden sich nicht einig (24^6).

Die Schändung des Leichnams ist ein Vergehen, doch es wird nicht geahndet.
Die Rede Apolls bringt die Wende. Wodurch? Auch Apoll klagt über Achills

Unmenschlichkeit, seinen Mangel an ëÀeoç und aLScoq (44). Im Mittelpunkt
seiner Rede steht aber etwas anderes. Er fasst die Götter bei ihrer Tiprj: Sie sind
Hektor für seine Opfer etwas schuldig (33f.; vgl. 425-8); das erkennt Zeus kurz
darauf ausdrücklich an (68-70; vgl. 4,44-9). Und damit nicht genug: Während
ihnen Hektor, der sie stets geehrt hat, jetzt gleichgültig ist (35-8), stehen sie

ausgerechnet dem rasenden Achill willig zur Seite (39).

Pointiert wird Achill dem gottesfürchtigen Hektor gegenübergestellt. Worin
liegt der Kontrast? Achill hat keinen Sinn für das, was sich gebührt, und merkt
nicht, wann sein Denken sich biegen und fügen muss (40f.; vgl. 9,514); er hat
ëÀeoç und aLSûç verloren, Mitgefühl und Anstand (44f.) - wie ein Löwe, der
nichts als den Trieb seines Hungers kennt (41-3). Manch einer hat Schlimmeres

ertragen (46-8), wie es sich für Menschen gehört (49). Achül aber meint, das gehe
ihn nichts an (50-2). Dass er sich da nur nicht täuscht... (53).

Dies ist es, was Apoll gegen Achill vorbringt: Achill hat keine TÀqpoaûvq; er
verkennt sein Los und weiss sich nicht zu schicken. Apoll verurteilt die Verhärtung

Achills (39^41). Sie zeigt sich am Verlust von ëÀeoç und a LS ci) ç (44). Diesen

Verlust deutet Apoll als Folge mangelnder xÀqpoaûvq (49) - und um diesen Mangel

an xÀqpoaûvq geht es ihm.
So ergibt sich der gesuchte Gegensatz von Hektor und Achill. Hektor beugt

sich als Mensch vor der xtpq der Götter. Achill handelt, als ob er sich über die

Grenzen des Menschseins hinwegsetzen könnte, als ob sie für ihn keine Geltung
hätten. Das können die Götter nicht dulden.

Museum Helveticum 76/1 (2019) 5-21



Priamos bei Achill 15

Apolls Vorwurf ist nicht, dass Achill sein Mit-Menschsein gegenüber Hektor
vergisst. Sein Vorwurf ist, dass Achill sein Nur-Menschsein vor den Göttern ver-
gisst. Im Zentrum seiner Argumentation steht nicht Hektor, sein (Menschen-)
Recht, seine (Menschen-)Würde. Apoll geht aus von der Unmenschlichkeit
Achills - doch dessen entscheidende Verfehlung liegt nicht darin, dass er sich

gegen Hektors (oder gar sein eigenes) Menschsein vergeht; dass er sich selbst

entwürdigt und erniedrigt. Sie liegt darin, dass er sich überschätzt, die Grenzen
seines Menschseins überschreitet, rachsüchtig ist und unnachgiebig - wie es nur
ein Gott sein darf. Bei Menschen ist dies Unvernunft und Wahnsinn (40f.; so auch
Zeus: 114; vgl. aber 157). Sie müssen, so sagt Apoll, wohl auch noch Schlimmeres

tragen.
Apoll sagt: Achill vergisst sein Menschsein. Er sagt nicht: Achül vergeht sich

gegen Hektors Menschsein. Zwar liegt in den Worten Apolls, dass er ein Recht

auf Bestattung anerkennt. Doch die Verweigerung der Bestattung ist in Apolls
Rede nur das Symptom, an dem sich Achills (Haupt-)Verfehlung zeigt; sie ist
nicht eigentlich diese Verfehlung.

Dass es hier nicht um Mitmenschlichkeit geht, sondern darum, einen
Sterblichen in die Schranken zu weisen, bestätigt die Antwort Heras (56-63): Das

sei alles schön und gut - wenn denn Achill und Hektor dieselbe upq zukäme.
Hektor aber sei sterblich und Sohn einer sterblichen Mutter, Achül hingegen der
Sohn einer Göttin, <bei deren Hochzeitsfeier ihr alle zugegen wart und du, Treuloser,

die Leier spieltest (vgl. Aesch. F 350 Radt). Zeus gibt ihr das zu (66),
erkennt aber auch an, dass Hektor ipîÀTCiTOç ëoke Oeotari ßpoxwv oi év 'IÀLwi eiaiv
(67, die Antwort auf Heras Preis des Peleus in Vers 61; vgl. 422f. und 749-59), und
er bringt nun die Lösung auf den Weg.

Was folgt aus der Rede Apolls? Den Göttern gegenüber bleibt den Menschen

nur eines: xÀnpoaûvr| - Dulden, Ertragen (49). Damit ist allerdings mehr gemeint
als ein blosses Hinnehmen und Geschehenlassen. Es liegt darin Selbstüberwindung:

Hoffnung, Enttäuschung, Kummer fahren lassen (48); sich vom Geschick

nicht unterkriegen lassen. Der Mensch hat reichlich Gelegenheit, diese Fähigkeit
zu üben. Die Götter brauchen sie nicht und haben sie nicht.21

Achill, so sagt Apoll, hat dies vergessen. Er weiss sich nicht zu fügen, er hat
ëàeoç und aLöwe; verloren - dasselbe sagt auch Hekabe (206-83, vorbereitet durch
die erfolglose Bitte Lykaons in 21,74f. mit 147 sowie durch 22,82 und 123f.):

21 Vgl. 5,440-2; 22,8-14; dazu 21,462-7. - Bei Göttern hingegen heisst es nicht TÀfjte, sondern
ëxeiE (15,109). Athene kann Ares schelten, wo ihm vooç und aiSiéç hingeraten seien (15,129); er
solle den x^Aoç über den Tod seines Sohnes Askalaphos <fahren lassen> (138 peOépev), es seien
schon Bessere umgekommen und würden künftig umkommen; man könne nicht alle Menschen
retten (139-11; vgl. 16,440-9; 22,178-81). Die Ähnlichkeiten mit der Apollon-Rede sind gross (vgl.
auch 15,113-16 mit 24,48 und 53), ebenso der Unterschied: Athene ermahnt Ares nicht zu
xAqpomjvp, sondern zur Vernunft (130-7). - 35: oük ËrÀr|Te gehört nicht hierher. Es heisst: <nicht
einmal dies habt ihr getan, schon das Mindeste war euch zu mühsam>; vgl. 17,153; 18,246.

Museum Helveticum 76/1 (2019) 5-21



16 Arnd Kerkhecker

ei ydp a' alpqaEi Kai éaot|iETai ôcpOaÀpoîaiv,

lopqcrrqc; Kai äniatot; àvqp ö ye, où a' èXeqaei
oi)Sé il & aiSéaEiai.

Und so fleht auch Priamos ihn an - um aiSwç und ëàeoç (503-6, vorbereitet
durch 22,419):

ÙAA' aLSelo Oeoùç, AxiXsû, aÜTÖv t ÉÀéqaov,

pvqacqiEvoç aoù naTpôc;- éyù ô' ÉÀEEivÔTEpôc irep,
505 ëTXqv S' ol' oü irû tiç ejuxOovioç ßpoioq âÀAoç,

àvSpoç rtaiôoipôvoio jtotL atopa xeîp' opéyeaOai.

Hat Hekabe nicht recht? Gibt es - nach dem, was Achill getan und Apoll gesagt
hat - für Priamos auch nur die Hoffnung, heil zurückzukehren?

Als Priamos eintritt, hat Achill gegessen, wie Thetis ihm geraten hatte (128—

30). Das ist ein gutes Zeichen,22 nimmt aber der Szene nichts von ihrer Spannung
und Gefahr. Priamos spricht, ganz gegen die Sitte, ohne zu warten, und beginnt
abrupt.23 Sein Vergleich mit Peleus ist verständlich (vorbereitet durch 397f. und
22,418-22), aber riskant: Achill weiss, dass er nicht heimkehren wird (131f.).24

Die Herausgabe des Leichnams an Priamos hatte er dem sterbenden Hektor
ausdrücklich verweigert (22,348-54). Und doch geschieht das Unerwartete: Achill
klagt - und hat Mitleid mit Priamos (516: oucripiov; Macleod zu 44). Achill
erkennt die Leiden seines Feindes an (518). Er zeigt eàeoç. Achill zollt seiner Stärke

Achtung (519-21). Er zeigt cdSwç. Er fügt sich in das Unabänderliche - und zeigt
so tAqpooüvq (522-6):

6ÀÀ' äyE ôq Kai' äp' ë(e' éni Opôvou, aXyea 6' ëpirqç
év Oupüi KaraKEtaOai èâaopev dxvùpevoi iiEp-
où yâp tic; npqÇic; jiéÀETai Kpvepoto yôoio.

525 ûx; yàp énEKÀwaavTO Oeoi SeLÀotai ßpoTotaiv,
Çûeiv âxvupévouc;' aÙToi 5é t' àKqôéeç slaîv.

Dann erzählt Achill von den zwei Fässern im Hause des Zeus (527-33). Die

Menschen bekommen aus beiden, Gutes gemischt mit Bösem; oder nur aus einem,

22 Macleod und Brügger zu 472-6.
23 Das ist trotz 465 (wenn echt) bemerkenswert: Richardson zu 469-691; vgl. Brügger zu 477-
571. - Richardson vergleicht die Ankunft des Odysseus im Palast des Alkinoos. Hier scheint die
Priamos-Szene im Hintergrund zu stehen.

24 Auf den ersten Blick folgt Priamos hier dem Rat des Hermes, doch die Verse 466f. scheinen

interpoliert (pace Brügger zu 466-467 und 486-506). - Sterbend bittet Hektor Achill bei dessen

Eltern, ihn nicht den Hunden vorzuwerfen (22,338f.). Achill droht, er wolle ihn am liebsten selbst

verschlingen (22,346f.: Ausdruck äussersten Hasses; vgl. 4,34-6). Priamos' Hinweis auf Peleus

erscheint gewagt (vgl. 556ffT.), Hekabes Furcht vor dem ùpqoTqç Achill nur allzu berechtigt. Auch sie

wünscht sich, ihn zu verschlingen (212-14).

Museum Helveticum 76/1 (2019) 5-21



Priamos bei Achill 17

und das ist dann immer nur Schlimmes. So hat auch Peleus, sein Vater, Gutes und
Böses erfahren (534-42); so auch Priamos (543-51). Dass er seihst bald sterben

wird, lässt Achill nur leise anklingen (540). Desto eindrucksvoller seine Mahnung,
nicht sinnlos um Hektor zu klagen (549-51). Priamos insistiert (552. 553-8, hier
553-6) und wünscht ihm auch noch eine gute Heimkehr (556-8). Da weist Achill
ihn zurecht (559.560-70), verspricht ihm aber auch den Leichnam Hektors (560f.).

In der Begegnung mit Priamos hat sich Achill verändert. Er zeigt jetzt cùôojç

und eÀeoç, Anstand und Mitgefühl; Sinn für das, was sich gebührt, und
Fügsamkeit. Vor dem Los des Menschen verschliesst er nicht länger die Augen. Er

weiss um die Fässer im Hause des Zeus, bewundert Priamos für dessen

TÀr|poai)vq (518-21. 565), erkennt und fürchtet seinen eigenen Jähzorn (568-70.

582-6), folgt dem Geheiss der Götter (561-4).
Das Gedicht vom Zorn des Achül beginnt mit dem Streit der Könige; zeigt

dann, wie sich Achill verhärtet und verzürnt; und führt am Ende bis zur Lösung
dieser Verhärtung in Achüls Antwort auf die Bitte des Priamos. Diese Lösung
steht am Ende einer langen Bewegung und ist von weit her vorbereitet.25

Gesang 9 ist ein einziger grosser Versuch, Achill mit allen Mitteln (Bitten,
Flehen, Wiedergutmachung) zu überzeugen, zum Nachgeben zu bewegen, ihm
die Gelegenheit zu geben, aus seinem Zorn hinauszufinden und sich nicht zu
verrennen.26 Achill soll sich bezwingen und überwinden.27 Dass diese Forderung
berechtigt ist, erkennt er an, kann aber von seinem Zorn nicht lassen (9,644-8).
Dass andere dafür leiden und sterben werden, ist ihm ganz recht (9,653; vgl. 1,2

und 240-4). Aias wirft ihm das vor (9,630-2). Odysseus (9,678f.) und Diomedes

(9,699f. und 702f.) erkennen, dass mit ihm nicht mehr zu reden ist.

Achill bringt seine eigene Seite absichtlich in Gefahr, um sie zu erniedrigen
(ll,609f.). Nestor klagt über seine Rücksichtslosigkeit (11,664-8 und 762—4). Selbst

nach dem Appell des Patroklos (16,29-35; vgl. 203-6), in verzweifelter Lage

(16,21-9), kann Achill die Erinnerung an die Beleidigung nicht abschütteln (16,52-
63). Er sagt hier zum ersten Mal, er wolle Vergangenes hinter sich lassen (16,60f.),

aber er kämpft doch nicht selbst (16,61-3). Noch zweimal sagt er sich mit denselben

Worten los von dem, was vorgefallen ist (18,107-13, hier 112; 19,56-68, hier
65; vgl. 8f.), doch geändert hat sich auch nach dem Tod des Patroklos nur der

Gegenstand des Zorns; dieser selbst ist jetzt noch schlimmer als zuvor (19,16).

Neben dieser Verhärtung Achills steht seine Fähigkeit zur Einsicht, schon in
Gesang 9 (645). Schon auf dem Höhepunkt des Streits gehorcht Achill Athene

25 W. Schadewaldt, Von Homers Welt und Werk. Aufsätze und Auslegungen zur Homerischen

Frage (Stuttgart 41965) 268-351: «Hektors Tod», hier 332-50.
26 jt£L0£Lv: 112, 181,184, 315, 345, 386, 587 (Phoinix über Meleager).
27 1 58-61 (Agamemnon), 252-61 (Odysseus zitiert die Mahnung des Peleus), 496-501 und 508-
14 (Phoinix), 628^42 (Aias; in manchem eine Vorbereitung der Apollon-Rede). - Das Gegenteil:
0u(iCu | eïijaç in 24,42f. (Apoll im Löwengleichnis) und 9,109f. (Nestor über Agamemnon; vgl. 119)

sowie 9,598 eïijaç&i 0upöt (Phoinix über Meleager).

Museum Helveticum 76/1 (2019) 5-21



18 Arnd Kerkhecker

(1,215-21). Auch im Flusskampf gehorcht er trotz allem dem Gott (21,223). Und
selbst Andromache bezeugt sein aeßaq (6,417-20 und 427). Achill ist nicht gottlos.
Seine Umkehr im Schlussgesang der Ilias ist von Anfang an vorbereitet.

Zeus sendet Thetis mit seinem Auftrag zu Achill (74-6, HOff., 133ff), und Achill
gehorcht (139f.). Zeus kennt seine Gottesfurcht (155ff. 184ff.). Achill hat Scheu,

seine Gebote zu verletzen (560-70, 582-6). Iris hat Priamos versichert, er brauche
Achill nicht zu fürchten (184-7), und Priamos betet zu Zeus, er möge gewähren,
dass er zu Achill cpiÄov éÀOelv i|S' èÀeeivôv (309). Selbst Zeus fasst Erbarmen, als er
Priamos sieht (332). Dessen Begleiter erblickt Hermes, erkennt ihn aber nicht und
zweifelt, ob sie auf Erbarmen hoffen dürfen (357). Priamos packt die Furcht (358-
60), Hermes gibt sich nicht zu erkennen und behandelt ihn wie seinen Vater (362,

371,398). Überall findet Priamos Erbarmen - schliesslich sogar bei Achill.
Am Ende sitzen sie beisammen und sehen einander staunend an (628-32).

Priamos' Worte haben Wirkung. Er und Achill finden zueinander, sprechen
miteinander-und doch bleibt eine letzte Trennung deutlich. Priamos spricht, Achill denkt

an seinen Vater - und stösst den Alten ohne Antwort leicht von sich. Sie weinen
miteinander, doch nicht um dasselbe (und schon gar nicht füreinander: 509-12; vgl.
19,302 und 338f.). Sie klagen beide, doch das ändert nichts. Die Klage tut nichts (524.

550), und der Krieg geht weiter (667). Die Ausweglosigkeit wird erkannt, nicht
überwunden, die tragische Vereinzelung bewusst gemacht, nicht aufgehoben.

Die Entdeckung von Gemeinsamkeit und Solidarität hat hier doch sehr
bestimmte, unsentimentale Grenzen. Wir alle sind abhängig von den Göttern -
doch diese Einsicht ändert nichts daran. Kein Gedanke etwa, dass Achill in der

Ehrung des Feindes sich selbst ehrt. Die Menschen haben keine besondere Würde,

keine besonderen Rechte. Sie haben allerdings ein besonderes Pathos. Sie

können zur Einsicht in ihr Los gelangen und diese Einsicht miteinander teilen.
Doch auch dies hüft ihnen wenig. Die Sympathie mit dem anderen, dem es auch
nicht besser geht als mir, reicht nur bis an den Punkt, da seine Leiden eben seine

und meine meine bleiben. In der Begegnung von Priamos und Achül wird deutlich:

Wechselseitiges Verstehen bedeutet nicht Einsicht in die Verbundenheit,
sondern ins letzte Getrenntsein aller Menschen. Das Gespräch verstummt.

Apoll hatte vöqpct yvapjtröv (40f.) und TÀqràv Bupöv (49) verlangt. Genau

dies zeigt jetzt Achill. Und diese Veränderung findet Ausdruck in seinen ersten
Worten - den Worten Hekabes.

VII.

Angenommen, die Verteidigung der fraglichen Verse und die vorgelegte
Interpretation erweisen sich als akzeptabel - dann lässt sich hier eine anspruchsvolle

poetische Technik beobachten. Für den Dichter und sein Publikum
bedeuten die Worte Achills mehr als für diesen selbst; denn er weiss ja nicht,

Museum Helveticum 76/1 (2019) 5-21



Priamos bei Achill 19

dass auch Hekabe so gesprochen hat. Sie bedeuten allerdings nicht etwas ganz
anderes, als was er meint. Dies ist keine (tragische Ironie>. Eher wird man
sagen: Das Echo der verzweifelten Worte Hekabes gibt der ruhigen, traurigen
Bewunderung Achills für Priamos ein besonderes Gewicht. Die Wiederholung
«quietly stresses» Achills Mitgefühl.28

Gibt es für solch ein dichterisches Vorgehen in der Ilias Vergleichbares? Dass

eine Äusserung dadurch ihre besondere Bedeutung erhält, dass sie im Licht von
Worten steht, die der Sprecher nicht gehört hat - dafür gibt es Entsprechungen.

Ein ganz einfaches Beispiel. Dem sterbenden Hektor droht Achill, er wolle
ihn am liebsten selbst verschlingen (22,346f.):

aL yap nwç aiiröv pE pévoç Kai Gupôç dvEiq

ûp' ànoiapvôpevov Kpéa eSpevai, old p' ëopyaç.

Hekabe warnt Priamos vor dem 6jpr|aTf|Ç Achill (24,207; vgl. 212f.).29 Ihre
Furcht ist offenbar berechtigt.

Ein komplizierteres Gewebe von Ahnung und Verschweigen bietet eine

berühmte Stelle im 9. Gesang. Agamemnons Angebot einer Wiedergutmachung
schliesst mit diesen Worten (9,157-61):

laOxd Ks oi leXéaaLpi peTaÀÀqÇavTi xdÀoio.

5pr|0qTW -AÎSrp; toi dpeiÀixoç i)8' dSàpaaioç'
TOUVEKd Kaî TE ßpototci 0EÜV ËX01OTOÇ dJiavTiov -

160 Kai poi ùnoatiixco, öaaov ßaaiXEUTEpoc; Eipi
HS' öaaov yevEfjL jrpoyEvéatEpoç süxopai elvai.

Odysseus wiederholt Agamemnons Angebot vor Achill und schliesst so (9,299—

306):

taôtd K£ toi TEÀéaEiE pETaAÀqÇavTi xôAoio.
300 si 8é TOL ATpEifirp; pèv dmixGEto KqpdOi pdAAov,

aoToq Kai too Sùpa, où S' dAÀouç iiEp navaxaiodc;
TEipopévooi; éXÉaipE Katd aTpatdv, oï oe 0eov ûç
TÎaoua'- fj ydp ké acpi pdAa pëya kûSoc; âpoio.
vùv ydp x' "EKtop' ëÀoiç, êiiEi dv paÀa toi axe8ov ëÀ0oi

305 Àdaaav ëxwv ôAoqv, ejie'i oü tivd cpqaiv ôpotov
ol ëpsvai Aavawv oûç èvGaôE vqet; ëvEiKav.

Er unterdrückt Agamemnons Selbstbehauptung und appelliert stattdessen an
Achills Mitgefühl mit den anderen. Achill antwortet (9,307-14):

28 Macleod zu 472-6 (über den Tisch des Essenden).
29 Richardson zu 206-8.

Museum Helveticum 76/1 (2019) 5-21



20 Arnd Kerkhecker

töv 6' dTTapEißdpevoc; npoaeipri jToSaç cokùç AxiXAeuç-

ôioysvèc; AaepTid8r|, JioXuprjxav' 'Oöuaaeü,

Xpii pèv Sn tov pûOov àJtnAeyéuç djioeuteiv,
310 rjiTxep Sri Kpavéw te Kai tbç TETeXeapevov saicu,

toc; pij poi TpûÇrjTE TtapqpEvoi äXXoOev ûXXoç-

ÉxOpoç yap poi keîvoç ôpwç AÎSao jtuXrpaiv,
ôçx' ÊTEpov pèv KeûOrp évi cppeaiv, âXXo 8è EÏtirp-

aùiàp éyiov épéio wç poi Soke! elvai dp tara.

Er sagt, er wolle offen sprechen, denn er hasse Verstellung - bezieht das also in
erster Linie auf sich selbst. Aber liegt in 312f. nicht auch die Ahnung dessen, was
hier gerade geschehen ist? Dass nämlich Odysseus etwas verschweigt und eben

nicht ganz offen gesprochen hat? Wissen kann Achill das nicht; er hat Agamemnon

ja nicht gehört. Aber er kennt Agamemnon und Odysseus gut genug, um zu

spüren, was hier vor sich geht.30 Das bedeutet nicht, dass Achill (etwa im Sinne

einer poetischen Konvention) nun doch plötzlich irgendwie wüsste, was
Agamemnon gesagt hat.31 Im Gegenteil: Alles kommt darauf an, dass seine Ablehnung

dadurch bestätigt wird, was er nicht wissen kann, wir aber wissen.
Verwandt ist auch die Thetisbitte im 1. Gesang. Achill bittet Thetis, bei Zeus

für ihn zu bitten; Zeus sei ihr schliesslich etwas schuldig (1,393-407):

àXXà ab, ei ôûvaaai ye, rrspiaxeo Jiaiôôç èfjoç-
ÉXOoûa' OûXupnôvôe Aîa Xiaai, eï hôte ôrj ti

395 rj ënel ûvqaaç KpaSiryv Aïoç ijè Kai ëpyioi,
jtoXXùki yàp aeo Trarpôç évi peyàpoiaiv dKOuaa

Eûxopévriç, öt' £<pr|a0a KeXaiveipéï Kpoviwvi
oïri év àOavàToiaiv àeiKÉa Xoiyov àpûvai,
ôttjiôte piv Çuvôrjaai'OXbpjiioi rjOeXov âXXoi,

400 "Hpn t* rj8è IIoaELSàuv Kai IlaXXàç AOijvri,
AXXà aù tôv y' éXOoùaa, Oed, imeXuaao Seapöv,

ÈKaioyxEipov KaXéaaa' èç paKpov "OXupjtov,
ôv Bpiàpeiov KaXeouai Oeoi (âvSpeç 8é te TtàvTEç

Aiyaiiov'), ö yàp aÖTE ßipv ou JtaTpoç àpeiviov
405 ôç pa jxapà Kpoviiovi KaOéÇeTO kuôeï yaitov

tov Kai ÛJTÉSSeiaav pàKapeç Oeoi, oûô' et' ËSr|aav.

twv vùv piv pvijaaaa jtapéÇeo Kai Xaßs yoûviov.

30 So schon Platon, Hipp. min. 365 a-b; das Scholion zu 9,312-3 npoç rip; dXXouotiKi|V crràaLV

'Oôuaaéuç; Griffin zu 312 und 312-13. Vgl. Hainsworth zu 308-14 (und 307-429). - Auch

ßaaiXedrepoi; in 392 scheint ein solches Echo von paaiXeuTepoç in 160 zu sein (in der Ilias nur an
diesen beiden Stellen und in der Dolonie 239), vorbereitet durch ßaaiXeüiaTOi; (über Agamemnon)
in 69.

31 Die Frage, wie Homers Figuren von diesem oder jenem wissen können, ist eine andere:

Macleod zu 203-5; C. M. Bowra in A. J. P. Ware, F. H. Stubbings (Hgg.), A Companion to Homer (London

1962) 69f.

Museum Helveticum 76/1 (2019) 5-21



Priamos bei Achill 21

Thetis geht zu Zeus und bittet, erspart ihm aber diese peinliche Geschichte.32

Ein kleiner Hinweis genügt (l,503f.):

Zeü jtQTEp, el JTOTE Sq öE per' ùGavàioiaiv övqaa
q stiel rj Ëpytoi, töSe poi Kpqqvov ééÀSiop.

Die Wirkung bleibt nicht aus. Zeus weiss nicht recht, was er tun soll, und Thetis

muss noch einmal bitten (1,511-16):

wç cpdxo' xqv S' oü tl 7ipoaé(pr| VEipEXqyEpéxa Zeûç,

ùXk' ëlkéwv Sqv fjoio. 0ëtlç S'ioç qi|)axo yoiivaiv,
<Ï)Ç ËXET' ËpTTELpUUta, KCl! EÎpETO ÔEUTEpOV aUTlC

vqpepxÈç pèv ôq pot ùjiôoxeo Kal Karaveuaov,
515 q' ùttôeiji', ëjieI où tol ëîtl ôéoç, ôcpp' eu eï6w

ôaaov èvcb pEià jràaLV ùtipoiaiq Geôc; Eipc

Da wird Zeus zornig (weil er weiss, was Hera dazu sagen wird), sagt aber

schliesslich zu und besiegelt sein Versprechen mit seinem gewaltigen Nicken
(1,517-30).

Auch hier wird etwas verschwiegen. Zeus wird nicht biossgestellt, scheint
aber auch so recht genau zu wissen, was Thetis von ihm erwarten darf und
warum. Thetis erweist sich als überlegte und überlegene Sachwalterin ihres Sohnes

- der in seinem Ungestüm all das ausspricht, was vor Zeus besser ungesagt
bleibt. So wird die ganze komplizierte Lage überhaupt erst fasslich. Auch hier
wird mit Genauigkeit und Umsicht ein Verschweigen inszeniert, das dem Geschehen

seine stille Mitte gibt.
Die verschiedenen Formen, die der indirekte Gebrauch des Gesagten an

diesen Stellen annimmt, haben eines gemeinsam: den diskreten Takt einer
subtilen Kunst. Zeus weiss, was Thetis ihm nicht sagt. Daraus folgt sein Entschluss

und alles, was dann daraus wird. Achill spürt, was Odysseus ihm verschweigt,
und so verschliesst er sich und lässt dem Unheü seinen Lauf. Bis er, am Ende,

spricht wie Hekabe und damit zeigt: Er ist ein anderer geworden. Er kennt jetzt
TÀqpooûvq, eàeoç, aiôwç.

Korrespondenz:
Arnd Kerkhecker
Institut für Klassische Philologie
Länggassstr. 49
CH-3000 Bern 9

arnd.kerkhecker@kps.unibe.ch

32 So schon Aristoteles, Eth. Nie. 4, 3, 8 p. 1124 b 15f.; das Scholion zu 1, 504 a; Pulleyn zu 503.

Vgl. den Basler Kommentar zur Stelle.

Museum Helveticum 76/1 (2019) 5-21


	Priamos bei Achill : zu Ilias 24,519-21

