
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 75 (2018)

Heft: 2

Artikel: In scholis decantata : Formen der Vergil-Diskussion bei Gellius

Autor: Beer, Beate

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-813409

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-813409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


In scholis decantata:
Formen der Vergil-Diskussion bei Gellius

Beate Beer, Zürich

Abstract: Im Vorwort der Noctes Atticae wird der implizite Leser entworfen als einer, der
im Gebildeten-Diskurs des 2. Jh.s bestehen soll. Von der Einsicht in diesen Entwurf des
Lesers muss auch eine Interpretation der einzelnen Kapitel geleitet werden, die in den
Noctes Atticae mehr als eine Testimoniensammlung sieht. Von besonderem Interesse
sind dabei diejenigen Kapitel, in denen ein Ich-Erzähler auftritt, und unter diesen
wiederum diejenigen Kapitel, die Vergil gewidmet sind. Denn gerade anhand des Schulautors

Vergil kann sich der Gebildete (jtEitaiôevpévoç) nicht allein durch die Demonstration

seines Wissens gegenüber dem 'Schul-Diskurs' der Sprachlehrer (grammaticus)
abgrenzen. Die Form, in der er sein Wissen präsentiert, gewinnt daher an Bedeutung. In
den drei Vergil gewidmeten Kapiteln 6,20,13,21 und 17,10 geht der Erzähler inhaltlich
nicht auf die philologische Diskussion ein. Im Aufsatz soll für eine Deutung argumentiert

werden, nach der diese Kapitel nur am Rande einen Beitrag zum Wissen über Vergil

leisten und in erster Linie illustrieren, wie der wahre Gebildete über den Schulautor
spricht.

1. Der Erzähler und sein Leser als jceTtaiSeupevot

Bei der Bestimmung des impliziten Lesers1 wollen wir zunächst von textimmanenten

Äusserungen zu den Kriterien ausgehen, welche gemäss dem Erzähler2
die Aufnahme der Kapitel in seine Sammlung gesteuert haben. Sie geben
Ausschluss über die Funktion, welche dem in der Sammlung präsentierten Wissen
zukommt. Dass der Erzähler bei der Auswahl seiner Lektürenotizen bestimmten

Kriterien gefolgt ist, hebt er in Praef. 12 hervor. Darunter fällt ihre Eignung,
bei jungen Leuten das Streben nach vornehmer Bildung zu wecken und solche,
die bereits öffentliche Aufgaben wahrnehmen, vor peinlicher Unkenntnis in
Sache und Stil zu bewahren:

ipse quidem uoluendis transeundisque multis admodum uoluminibus per omnia semper
negotiorum interualla exercitus defessusque sum, sed modica ex his eaque sola accepi, quae aut
ingénia prompta expeditaque ad honestae eruditionis cupidinem utiliumque artium contem-
plationem celeri facilique compendio ducerent aut homines aliis iam uitae negotiis occupatos
a turpi certe agrestique rerum atque uerhorum imperitia uindicarent.

1 Vgl. zum Begriff des impliziten Lesers W. Iser, DerAkt des Lesens. Theorie ästhetischer Wir¬

kung (München 31994) 37-67.
2 So soll im Folgenden der in der 1. Person auftretende Sprecher des Vorworts und der Rahmen¬

handlungen, die in knapp einem Viertel der Kapitel die sachliche Ausführung einbetten und
in denen ein Ich-Erzähler Erlebnisse seiner Jugendzeit berichtet, bezeichnet werden.

Museum Helveticum 75 (2018) 194-214



Formen der Vergil-Diskussion bei Gellius 195

Ich selbst bin freilich beim Wälzen und Durchgehen ziemlich vieler Bände während jeder Auszeit

von geschäftlichen Verpflichtungen erschöpft und ermüdet, aber aus diesen Bänden
habe ich wenig und nur das (seil, in die Sammlung) aufgenommen, was entweder einen wendigen

und geübten Geist in schneller und handlicher Abkürzung zum Streben nach angesehener
Bildung und Auseinandersetzung mit nützlichen Künsten führen oder Leute, die schon in
anderen Geschäften, die das Leben mit sich bringt, beschäftigt sind, vor gewiss schändlicher und
tölpelhafter Unkenntnis von Gegenständen und Ausdrucksweise bewahren könnte.3

Dem Erzähler schwebt als Leser ein Bürger der Oberschicht vor, der sich in erster

Linie öffentlichen Aufgaben widmen muss (homines aliis iam uitae negotiis
occupatos) und als solcher für kein bestimmtes Wissensgebiet als Fachspezialist
auftritt. Der in Praef. 12 entworfene Leser strebt Wissen nicht nach fachlichen
Kriterien, sondern universaler und nach solchen des Standes an (honestae eru-
ditionis cupidinem). Dabei ist er nicht allein an der Sache, sondern auch an der
Frage des Stils interessiert (rerum atque uerborum imperitia).

Konkretisiert wird das Ideal der Universalbildung im Begriff des jteîiatôeu-
pévoç,4 den wir bei Gellius in Praef. 13 durch uir ciuiliter eruditus umschrieben
und dabei besonders durch ciuiliter in seiner sozialen und politischen Verortung
präzisiert sehen:

Non enim feeimus altos nimis et obscuros in his rebus quaestionum sinus, sed primitias quas-
dam et quasi libamenta ingenuarum artium dedimus, quae uirum ciuiliter eruditum neque au-
disse umquam neque attigisse, si non inutile, at quidem certe indecorum est.

Denn wir haben in diesen Dingen keine allzu tiefen und entlegenen Nachforschungen
angestellt, sondern gewisse erste Häppchen und gleichsam Kostproben der edlen Künste gegeben,
bezüglich derer es für einen standesgemäss gebildeten Mann vielleicht nicht gerade abträglich,
aber gewiss doch unangemessen ist, wenn er weder jemals davon gehört noch sich damit
beschäftigt hat.

Wie schon in Praef. 12 wird auch hier deutlich, dass der Erzähler die Breite als
Teil seines Bildungsideals sieht. Die gewählten Themen sollen keine tiefergehende

Behandlung finden (primitias quasdam et quasi libamenta ingenuarum
artium).5 Dass sich der Erzähler dort, wo er in den Noctes Atticae fassbar wird,
auch selbst mit dem uir ciuiliter eruditus identifiziert, legt nicht zuletzt die in den

3 Die Übersetzungen stammen von der Verfasserin.
4 G. Anderson: «The pepaideumenos in Action: Sophists and their Outlook in the Early Em¬

pire», ANR W 11.33.1 (Berlin/New York 1989) 79-208 erläutert das Wesen des jt£7iou5£U|rÉvoç.

Dazu gehört nach Anderson 105 auch das angemessene Verhalten (rerum atque uerborum
imperitia bei Gellius): «Paideia itself was a virtuoso affair, and any appreciation of the outlook
of the sophist has to take it into account.» Vgl. auch B. E. Borg, «Glamorous intellectuals:
Portraits of pepaideumenoi in the second and third centuries AD», in B. E. Borg (Hrsg.), Paideia:
The World of the Second Sophistic (Berlin/New York 2004) 157-178.

5 Nach G. Anderson a.O. (Anm. 4) 118 demonstriert der TtenaiSEUgévoç seine universale Bil¬

dung an einer typischen Auswahl von Fächern wie Philosophie, Religion, Grammatik, Medizin

und Geschichte. Wir finden die von Anderson genannten Fächer auch bei Gellius wieder,
ergänzt durch Philologie und Rechtswissenschaft.



196 Beate Beer

Rahmenhandlungen wiederholt vorgenommene Abgrenzung gegen Ungebildete,
'Neugebildete' und Fachexperten gleichermassen nahe.6

Im Vorwort der Noctes Atticae werden ferner Merkmale der Sammlung
hervorgehoben, welche diese von Texten, die König/Woolf dem antiken Enzyklo-
pädismus zurechnen, unterscheiden. Zum Kern des antiken Enzyklopädismus
zählen König/Woolf Autoren wie Plinius maior oder Celsus aufgrund 1. ihres
Nützlichkeitsanspruchs, 2. ihrer exzerpierenden Arbeitsweise, 3. ihres Bewusst-
seins für die Notwendigkeit, den gewählten Stoff (das gesammelte Wissen) zu
strukturieren, sowie 4. des Ideals thematischer Vollständigkeit.7 Auch in den
Noctes Atticae wird im Vorwort, so konnten wir bereits zeigen, der Anspruch
erhoben, dass die Lektüre der Sammlung dem Leser einen Nutzen bietet. Die
Kriterien der Exzerpiertätigkeit, der systematischen Strukturierung und der
Vollständigkeit werden bei Gellius zwar ebenfalls thematisiert, aber nicht als Ideale
in der Weise wie etwa bei Plinius übernommen. Das Exzerpieren dient bei Pli-

6 Zur Figur des pedantischen 'Neu-' oder 'Halbgebildeten' vgl. Th. Schmitz, Bildung und Macht.
Zur sozialen und politischen Funktion der zweiten Sophistik in der griechischen Welt der
Kaiserzeit (München 1997) 136-159. A. J. Quiroga Puertas, «The Limits of Philology: Aulus Gellius,

NA 2.9», Agora 15 (2013) 95-112 erläutert anhand des Ausdrucks A.ei;i9r|peî in 2,9,4, wie
in den Noctes Atticae die Grenzen sinnvoller Bildung austariert werden. Die unüberlegte Jagd
auf Wörter kennzeichne den 'Neu-' oder 'Halbgebildeten', während für Gellius die charakterbildende

Funktion den Wert grammatischer, stilistischer oder literarischer Kenntnisse ausmache.

Dabei hält auch Quiroga Puertas 106 fest, wie schmal der Grat zwischen als wertlos und
als wertvoll betrachteten Kenntnissen in den Noctes Atticae ist (vgl. weiter unten die
Einzelanalyse der Kapitel 6,20; 13,21 und 17,10 in diesem Aufsatz). Vgl. zum Ungebildeten Gell. 11,3;

11,16; 13,21; 17,21, zum Neugebildeten 11,7 und zum Fachexperten 4,1; 5,4; 6,17; 13,3; 14,5; 15,9;

16,6; 18,4; 18,9; 18,10; 19,10 und 20,10, wobei es sich in den Noctes Atticae in der Regel um
Sprachlehrer (grammatici) handelt, in 18,10 um einen Arzt. Zum Abgrenzungsbestreben der
ttEmiSEupévoi vgl. auch G. Anderson a.O. (Anm. 4) 106.

7 Ein deutlicher Ausdruck des Strukturierungsbestrebens ist das Inhaltsverzeichnis bei Plinius.
S. Carey, Pliny's Catalogue of Culture. Art and Empire in the Natural History (Oxford 2003)
argumentiert überzeugend dafür, dass Plinius mit seiner Sammlung eine möglichst vollständige

Erfassung der römischen Welt verfolgt. Als eine Funktion der Vollständigkeit gilt ihr
insbesondere die Systematik, welche im Inhaltsverzeichnis und in der Numerierung der erfassten
Gegenstände vermittelt wird. Als Ausdruck des Vollständigkeitsideals sind nach Carey 179—

183 denn auch umfassende Gliederungen wie die Einteilung der Erde in Meer, Land und
Erdinneres zu verstehen (in mari - extra tellurem intra in 37,204) ebenso wie die abschliessende
Anrede an die Natura in 37,205 (Salue, rerum omnium parens Natura, teque nobis Quiritium
solis celebratam esse numeris omnibus tuisfaue - Sei gegrüsst, Natur, Erzeugerin aller Dinge,
und nimm günstig auf, dass du in deinem gesamten Umfang von uns als einzigem der Römer
gefeiert wurdest). Plinius geht über seine Vorgänger hinaus, indem er sich scheinbar nicht auf
ein Thema beschränkt, sondern seinen Gegenstand möglichst universal umreisst in Praef. 13

(rerum natura, hoc est vita, narrator - Das Wesen der Dinge, das heisst das Leben, wird
erzählt). V. Naas, Le projet encyclopédique de Pline l'Ancien (Rome 2002) 16-20 warnt dagegen
davor, der antiken 'Enzyklopädie' das Ideal der Vollständigkeit zuzuweisen. Dafür stehe der

Begriff der Polymathie (nokupaGtct), während mit EyKUKktog miôeia bei Plinius und anderen
Autoren die Vorstellung universaler Bildung, die über den in der Schule vermittelten Stoff
hinausgehe, ausgedrückt werde.



Formen der Vergil-Diskussion bei Gellius 197

nius dem Beleg des grossen Umfangs seiner Quellen und seines Wissens,8 bei
Gellius in Praef. 12 dagegen der Betonung der Selektion und damit der Notwendigkeit,

auch einmal etwas wegzulassen, getreu nach dem als Motto präsentierten

Zitat Heraklits von Ephesos: 7iota>|ra0vr| voov où biôàoKei. Auch bei der
Strukturierung als drittem oben genannten Merkmal geht Gellius einen anderen

Weg. Denn in den Noctes Atticae wird, so heisst es in Praef. 2, alles in der
Reihenfolge präsentiert, wie die Bücher und der Stoff in den Büchern vorgefunden

wurden. Dieser Stoff mag in den Büchern, aus denen er exzerpiert wurde,
vielleicht strukturiert gewesen sein, doch scheint der Erzähler keineswegs
beabsichtigt zu haben, diese Struktur in eine neue, der Sammlung zugrunde liegende
Systematik zu übertragen:

Nam proinde ut librum quemque in manus ceperam seu Graecum seu Latinum indistincte
atque promisee annotabam.

Denn gerade wie ich ein jedes Buch, sei es ein griechisches oder ein lateinisches, in die Hände
bekommen hatte,... machte ich unterschiedslos und vermischt Notizen.

Der Erzähler stellt damit Variation (disparilitas in Praef. 3) über Systematik und
legt die Anordnung der Themen einem vom Zufall gelenkten Lese- und Exzer-
pierprozess zugrunde. Es kann sogar gezeigt werden, dass gewisse Kapitel, die
denselben Text als Quelle haben, dennoch nicht aufeinander folgen.9 Das Ideal
thematischer Vollständigkeit (4. Kriterium nach König/Woolf) wird in Praef. 22-
24 ebenfalls ausdrücklich abgelehnt, indem Vollständigkeit als ein Ding der
Unmöglichkeit hingestellt wird. Gellius' Noctes Atticae sind ein Lebenswerk, für
welches der Weg das Ziel ist:

Progredietur ergo numerus librorum diis bene iuuantibus cum ipsius uitae, quantuli quique
fuerint, progressibus, neque longiora mihi dari spatia uiuendi uolo, quam dum ero ad hanc

quoque facultatem scribendi commentandique idoneus.

Folglich wird die Zahl der Bücher, so die Götter wollen, mit dem Voranschreiten des Lebens
selbst auch voranschreiten, und ich möchte nicht, dass mir eine längere Lebenszeit beschieden
ist, als ich auch in der Lage sein werde, zu schreiben und aufzuzeichnen.

Gellius wirft mit der Systematik und der Vollständigkeit rigoros Ansprüche an
eine Enzyklopädie über Bord. Die Distanznahme zu Systematik und Vollständigkeit

in den Noctes Atticae erhellt auch Gellius' inhaltliche Abgrenzung ge-

8 Vgl. Plinius, Nat. 17: xxrerum dignarum cura - quoniam, ut ait Domitius Piso, thesauros opor¬
tet esse, non libros - lectione voluminum circiter TT, ex exquisitis auetoribus centum inclu-
simus xxxvi voluminibus. - 20'000 Gegenstände, die der Behandlung wert sind - daher müss-
ten sie, wie Domitius Piso sagt, Schätze, nicht Bücher genannt werden - haben wir aufgrund
der Lektüre von rund 2000 Bänden 100 auserlesener Autoren in 36 Bänden aufgenommen.

9 Vgl. L. Holford-Strevens, Aulus Gellius. An Antonine Scholar and his achievement (Oxford
22005) 34f., der festhält, dass Cicero, Orat. 158f. und 168 diskontinuierlich in die Kapitel 15,3;
2,17; 13,21 und 18,7 aufgeteilt wurde.



198 Beate Beer

genüber einem Wissen, das durch fachliche Schranken10 und schulmässige
Engstirnigkeit charakterisiert ist. Die Wahl von Themen, die zum Schulstoff gehören
und daher als hinreichend bekannt gelten können, betrachtet der Verfasser
gemäss Praef. 15 für sich als unrühmlich:

et satis hoc blandum est non esse haec neque in scholis decantata neque in commentariis pro-
trita.

Und das ist mir angenehm genug, dass das weder in Schulen heruntergeleiert noch in Kommentaren

breitgetreten wurde.

Dieser Entwurf von Leser und Stoff wird im Vorwort durch zwei übertragene
Charakterisierungen des Textes ergänzt. So bezeichnet der Erzähler zum einen
seine Sammlung in Praef. 2 als 'Textvorrat' (litterarum penus):

eaque mihi ad subsidium memoriae quasi quoddam litterarum penus recondebam, ut, quando
usus uenisset aut rei aut uerbi, cuius me repens forte obliuio tenuisset, et libri, ex quibus ea

sumpseram, non adessent, facile inde nobis inuentu atque depromptu foret.

Und diese (seil. Notizen) barg ich zur Gedächtnisstütze" gewissermassen als Textvorrat,
damit wir sie, wenn Bedarf an einem Gegenstand oder einem Wort gewesen war, bezüglich dessen

ich gerade in unerwarteter Vergesslichkeit befangen gewesen war, und wenn die Bücher,
aus denen ich sie entnommen hatte, nicht zur Hand waren, einfach von dort finden und
hervornehmen konnten.

Dem Ziel universaler Bildung von Erzähler und Leser gemäss bieten die Nodes
Atticae einen überaus breiten 'Textvorrat'. Im Kapitel 4,1 erfährt der Leser noch

genauer, wie dieses Wort {penus) in den Nodes Atticae zu verstehen ist. Er kann
verfolgen, wie Favorinus im Gespräch mit einem namenlosen Grammatiker die
Bedeutung von penus entwickelt, wobei sich zeigt, dass damit ein Vorrat gemeint
ist, der erstens eine Vielfalt ganz verschiedener Dinge umfasst und zweitens
eigens für den Hausherrn zum Gebrauch bestimmt ist {ipsius patrisfamilias
causa paratum est in 4,1,17). Der Erzähler wie auch der implizite Leser als
gemeinsame Nutzer des litterarum penus werden also als solche Hausherrn, Bürger

der Oberschicht mit breiter Allgemeinbildung, zu sehen sein.
Zum anderen kann das Aristophanes-Zitat, Ran. 354-356 und 369-371 in

Praef. 21 als übertragene Charakterisierung der Sammlung verstanden werden.
In diesem Zitat fordert ein Mystagoge seine Mysten auf, mitzufeiern, und hält
gleichzeitig die Uneingeweihten dazu an, zu schweigen und der Feier überhaupt
fernzubleiben.12 Der Erzähler zitiert den Mystagogen, der seinen Adressaten-

10 Fachlich eingegrenzt sind die Texte von Celsus und auch von Plinius, der sich mit rerum na¬

tura, hoc est uita, narratur in Nat. 14f. im Vergleich mit Gellius durchaus noch ein Thema setzt
und jedenfalls thematischer Beliebigkeit entgegenhält.

11 Vgl. die Bezeichnung der Sammlung als commentarii in Praef. 13,22 und 25.
12 Die zitierten Aristophanes-Verse lauten: eù(pT|peîv xph Kàl;(axaa0ai xoîç fipexépoiai /.opoî-

oiv, I oaxrç ôtjieipoç xoiûvôe Xôycov ij yveopp pr| Kaöapeüei 1 ij yevvaîcov opyia Mouawv prix'



Formen der Vergil-Diskussion bei Gellius 199

kreis selektiert, im Zusammenhang seiner in Praef. 19f. geäusserten Bedenken,
dass seine Sammlung von Lesern kritisiert werden könnte, für die sie gar nicht
konzipiert wurde:

Atque etiam, quo sit quorundam male doctorum hominum scaeuitas et inuidentia irritatior,
mutuabor ex Aristophanae choro anapaesta pauca et quam ille homo festiuissimus fabulae
suae spectandae legem dédit, eandem ego commentants his legendis dabo, ut ea ne attingat neue
adeat profestum et profanum uolgus a ludo musico diuersum.

Und ich werde auch, damit die Missgunst und der Neid einiger schlecht gebildeter Leute umso
stärker angestachelt werden, wenige Anapäste aus einem Chor von Aristophanes und die
Bedingung, die jener fröhliche Mann stellte, um seinem Stück zuschauen zu können, entlehnen,
und dieselbe werde ich für die Lektüre dieser Aufzeichnungen stellen, damit sie das unheilige
und uneingeweihte Volk, das sich nicht auf das gelehrte Spiel versteht, nicht in die Lfände nehmen

und konsultieren wird.

Mit dieser Einleitung des Aristophanes-Zitats lädt der Erzähler seinen Leser
ein, die Lektüre seiner Sammlung als (Mysterien-)Feier zu verstehen. Das Zitat
dient wie die Metapher vom litterarum penus der sozialen Abgrenzung des
universal Gebildeten gegenüber Un-, Neu- und nur in einem Fach Gebildeten.13
Zugleich lässt sich aufgrund der Aufforderung zur aktiven Teilnahme an der Feier
bzw. Lektüre die Involvierung des gebildeten (nach der Metapher 'eingeweihten')

Lesers ableiten.14 Dadurch gewinnt auch die Inszenierung der erworbenen
Bildung an Bedeutung.15 Der Beitrag zur Bildung, den die einzelnen Kapitel leisten,

wird durch den Beitrag zum Umgang mit Bildung ergänzt. Die Mysterienfeier

in den Ranae, die Xanthias und Dionysos in der Unterwelt beobachten,
trägt der Natur der Komödie gemäss deutlich scherzhafte Züge. Sie unterminieren

aber nicht die Bezüge, die in den Noctes Atticae über das Zitat und seine
Einleitung zu den Worten des Mystagogen hergestellt werden. Der komödianti-

EÎSeV gf|X' ÈZOpEVCEV, I I TOUTOIÇ au8fi>, KtXûOlÇ «7100)8(0, KOtvGlÇ TO XpiTOV ptA' «7100)8& I ÈE,-

(axaaOat pvoxaioi xopoîç- ûpeîç 8' àveyetpEXE poL7rpv I Kai 7iavvuxî8aç xàç fipExépaç, a'î rpSE
7tpÉ7tovaiv EOpxrj. - Zu schweigen und sich aus unseren Chören zurückzuziehen, das gehört sich
für den, der in dieser Gesprächsführung unkundig ist oder keinen reinen Geist hat oder nie
die Feiern der edlen Musen sah noch an ihnen tanzte. Diesen rufe ich wieder und wieder
zu, und zum dritten Mal rufe ich ihnen wirklich zu, den Chören der Mysten fernzubleiben; ihr
aber nehmt Gesang und Tanz wieder auf und unsere nächtlichen Feiern, die sich für dieses
Fest geziemen.
Nicht nur im Titel, auch im Vorwort wird festgehalten, dass die Arbeit an den Noctes Atticae
in die Nachtzeit fällt: Praeff. 4; 10; 14; 19.

13 M. Korenjak, «Le Noctes Atticae di Gellio: i misteri della paideia», SIFC16 (1998) 80-82 legt
nahe, das Zitat als vox mystica zu verstehen, da es nur an Leser mit Griechischkenntnissen
gerichtet ist.

14 Zum Begriff der Leserinvolvierung vgl. D. Pausch, Livius und der Leser. Narrative Strukturen
in ab urbe condita (München 2011).

15 Als ein Mittel zur Selbstinszenierung ist Bildung (7tat8ela) auch bei Apuleius zu sehen, bes. in
der Apologie-, vgl. W. Riess (Hrsg.), Paideia at Play: Learning and Wit in Apuleius (Groningen
2008).



200 Beate Beer

sehe Charakter des Vergleichstextes legt vielmehr nahe, dass auch in den Noctes
Atticae ein distanzierter Umgang mit Wissen zugelassen wird, durch den sich der
wahre Gebildete vom 'neugebildeten' Fachexperten abhebt (etwa wenn der
Erzähler in 14,5 über zwei Grammatiker spottet, die sich erbittert über Vokativ-
Endungen streiten).

Wenn Auswahl und Anordnung der Kapitel keinen thematischen Vorgaben
folgen, gewinnen soziale Kriterien bei der Beurteilung, ob ein Thema Erwähnung

finden soll oder nicht, an Bedeutung. Gerade weil der Erzähler selbst an
einer sozialen Grenze gezeigt wird (er ist zwar Gast von Herodes Atticus in dessen

Villa bei Kephisia (Gell. 1,2 und 18,10) und ein vertrauter Schüler von Favo-
rinus, tritt aber nie selbst als ihr Gastgeber in Erscheinung und darf zwar wohl
als Angehöriger der Oberschicht, nicht aber in deren oberstem Ende gesehen
werden),16 dürften Fragen des korrekten Umgangs für ihn besonders von
Interesse sein. Für die Vergil gewidmeten Kapiteln bedeutet dies, dass wir auch hier
mit einem Erzähler zu rechnen haben, für den enzyklopädische Daten nicht so
sehr an sich denn vielmehr als Instrument, die 'richtige' Haltung diesen gegenüber

zu demonstrieren, relevant sind. Deklaratives Wissen vermitteln andere,
systematische Sammlungen wie Plinius' naturalis historia, gegen die der Erzähler

sogar anzuschreiben scheint.17 Gellius' auf das Standesgemässe zielende
Bildung vermittelt dagegen zumindest teilweise auch situatives Wissen.18 Wenn wir
die Noctes Atticae heute auf eine Testimoniensammlung reduzieren, missachten
wir diese textimmanent formulierte Zielsetzung und werden uns zwangsläufig
am begrenzten Informationsgehalt stören.

2. Vergil-Wissen: Überblick über die Vergil-Verweise in den Noctes Atticae

Im zweiten Teil des Aufsatzes soll Gellius' Vergil-Rezeption beschrieben und
Vergils Status im Gebildeten-Diskurs bestimmt werden. Die oben vorgenommene

Charakterisierung der Noctes Atticae spiegelt sich auch im Vergil-Bild wieder,

das die Sammlung vermittelt. Vergil wird zwar wiederholt als Autorität in
lexikalischen und stilistischen Fragen herangezogen, mag aber nur selten das
Interesse des Erzählers so weit zu wecken, dass er ihm eine ausschliessliche
Behandlung zuteil werden lässt. Seine Texte können als so bekannt gelten, dass sich
die Auseinandersetzung mit ihnen meist in kurzen Hinweisen erschöpft.

16 Vgl. L. Holford-Strevens a.O. (Anm. 9) 13: «Although he is an accepted member of good soci¬

ety, he is one of its lesser members.»
17 Vgl. A. Minarini, «La Prefazione delle Noctes Atticae: Gellio fra Plinio e Seneca», Bollettino

di studi latini 30 (2000) 536-553 und B. Beer, «Schwache Erzähler, Starke Leser: Zum
erzählerischen Programm im Vorwort von Gellius' Noctes Atticae», A&A 60 (2014) 51-69.

18 Ich lehne mich mit diesen Begriffen an die allgemeine Didaktik an, wo u. a. zwischen situati¬
vem und deklarativem Wissen unterschieden wird; vgl. H. Kaiser: Wirksames Wissen
aufbauen. Ein integrierendes Modell des Lernens (Bern 2005) 218f.



Formen der Vergil-Diskussion bei Gellius 201

Ein zahlenmässiger Überblick über die Vergil-Nennungen in den Noctes At-
ticae zeigt, dass Vergil in den 398 Kapiteln über 90 Mal (verteilt auf knapp 40

Kapitel) genannt wird.19 Vergil steht damit neben Cato, der ebenfalls über 90
Mal genannt wird,20 und nimmt somit in den Noctes Atticae keine unbestrittene
Vorreiterrolle ein.21 Dieser Eindruck verstärkt sich, wenn man die Art der
Nennungen berücksichtigt. Denn meist wird er zusammen mit anderen nebenbei als

Beleg zur Bestimmung einer Wortbedeutung genannt; so in 1,22 zur Bedeutung
von superesse, in 2,22 zur Bestimmung des Windes Iapyx, in 2,26 zur Bestimmung

der Farbbezeichnungen flavus und viridis. Nur in Einzelfällen ist das
Thema eines Kapitels ganz oder über weite Strecken Vergil gewidmet.22 Vergil
ist im 2. Jh. offensichtlich zu sehr Schulautor, als dass sich der Bildungsaristokrat

mit Vergil-Wissen in Szene setzen und gegenüber Fachgelehrten wie Sprachlehrern

(grammatici) abgrenzen konnte.
Wenn wir ansehen, wie Vergil in den Kapiteln bewertet wird, dann zeigt sich

auch hier, dass der Erzähler vornehmlich Vergils lexikalisch-stilistische Kompetenz

hervorhebt. Als sorgfältigster Dichter bei der Berücksichtigung von
Wortbedeutungen wird er in 2,26,11 bezeichnet (poeta uerborum diligentissimus). In
10,ll,6f. wird Vergil für seine bewusste Wortwahl und feine Unterscheidung von
Wortbedeutungen gelobt (scitissime separauit (seil, properare et maturare) ...;
elegantissime duo verba ista diuisit). Ohne namentliche Nennung sondern nur
unter der Paraphrase elegantissimus poeta wird in 20,1,54 auf ihn verwiesen.23
Kritik an seinem Stil findet sich vonseiten des Erzählers einmal, und zwar in
13,27, wo Vergil für Aen. 3,119 eine direkte aemulatio mit Homer, II. 11,728
unterstellt wird.24 Im Vergleich beider Stellen erscheint Vergils Vers dem Erzähler

19 Diese und die folgenden Zahlen stützten sich auf den Index Nominum Auctorumque bei P. K.
Marshall (Hrsg.), Gellius. Noctes Atticae (Oxford 1968). B. Baldwin, «Aulus Gellius on Vergil»,

Vergilius 19 (1973) 22-27 kommt auf 77 Nennungen, was zumindest zu einem Teil daran
liegen dürfte, dass er die 7 Stellen, in denen allgemeiner auf Vergil als Dichter und nicht auf
einzelne Stellen Bezug genommen wird, auszuklammern scheint.

20 Ch. Heusch, Die Macht der memoria. Die 'Noctes Atticae' des Aulus Gellius im Licht der Er¬

innerungskultur des 2. Jahrhunderts n. Chr. (Berlin/New York 2011) 186 zählt Cato und Plau-
tus neben Ennius, Accius, Pacuvius, Lucilius, Caecilius Statius und Claudius Quadrigarius gar
zu den vorherrschenden Schriftstellern in den Noctes Atticae. Wenn wir alle von Heusch
aufgeführten Schriftsteller zusammennehmen, steht Vergil tatsächlich zahlenmässig weit hinter
dieser Gruppe zurück: Die Zählung der bei P. K. Marshall, a.O. (Anm. 19) aufgeführten Stellen

ergab 94 (Vergil) zu 327 (republikanische Schriftsteller: Cato, Plautus, Ennius, Accius,
Pacuvius, Lucilius, Caecilius Statius, Claudius Quadrigarius).

21 So auch B. Baldwin a.O. (Anm. 19) 22: «Gellius was no great scholar on all matters Virgilian.»
22 Dazu können die Kapitel 2,6; 2,16; 5,8; 6,20; 7,6; (8,5); 9,9; 9,10; 10,16; 13,27 und 17,10 gezählt

werden.
23 B. Baldwin a.O. (Anm. 19) 23 betont den formelhaften Charakter einer solchen Qualifizie¬

rung.
24 Wo wir ein negatives Urteil finden, stammt es ausser in 13,27 nie vom Erzähler selbst, sondern

in der Regel von Vergil-Philologen wie Hyginus oder Probus und wird durch ein positives oder
neutrales Urteil des Erzählers relativiert, ausser im Falle von Favorinus' Kritik in 17,10, auf die
wir noch zurückkommen werden. Zu Gellius' Verwendung von text- und literaturkritischen



202 Beate Beer

als neoterisch, manieriert und überladen: Vergilii (seil, uersus) autem vecoiepucco-

xepoç et quodam quasi ferumine inmisso fucatior. Unkommentiert bleibt Favo-
rinus' Vergil-Kritik in 17,10. Wir werden weiter unten dafür argumentieren, dass

ihr Inhalt nicht im Fokus des Erzählers liegt. Die Vergil-Verweise in den Noctes
Atticae wurden von Baldwin bereits ein erstes Mal gesichtet. Die vorliegende
Untersuchung bestätigt Baldwins Fazit, dass Vergil in den Noctes Atticae keine
unangefochtene Autorität ist,25 verfolgt aber darüber hinaus ein besseres
Verständnis der Kriterien, nach denen Vergil als Thema einer Lektürenotiz gewählt
wurde.

Aufschlussreich für unsere Deutung der Noctes Atticae als einer Schrift, in
der nicht nur Wissen, sondern auch der richtige Umgang damit vermittelt werden

soll, ist ferner die Vergil-Bewertung in 5,12,13:

Propterea Uergilium quoque aiunt multae antiquitatis hominem sine ostentationis odio peri-
tum numina laeua in georgicis deprecari significantem uim quondam esse huiuscemodi deo-

rum in laedendo magis quam in iuuando potentem.

Deswegen sagt man auch, dass Vergil, ein Mann, der des Altertums kundig war, ohne unangenehm

damit anzugeben, in den Georgica26 zu den ungünstigen Göttern betet und dabei bedeutet,

dass es eine gewisse Macht der Götter gibt, dergestalt dass sie durch Schaden mehr vermag
als durch Unterstützung.

Vergil wird als ein Dichter gelobt, der sein Wissen nicht prätentiös zur Schau
stellt. Das ist eine Qualität, die er sich mit dem wahren Gebildeten bei Gellius
teilt. Wissensostentation entlarvt in den Noctes Atticae dagegen regelmässig den

'neugebildeten' Grammatiker. Vergil wird nach den gleichen Kategorien wie der
wahre Gebildete beurteilt. Dabei spielen auch soziale Kriterien, d. h. die Frage,
wie Vergil mit seinem Wissen über das römische Altertum umgeht, eine Rolle.

3. Die Vergil-Kapitel 6,20,13,21 und 17,10

Im dritten Teil des Aufsatzes soll die Einsicht in die Funktion der Sammlung
und in Vergils Rolle als Schulautor für eine Interpretation der Kapitel 6,20,13,21
und 17,10 fruchtbar gemacht werden. Die folgende Analyse der Vergil-Kapitel
6,20,13,21 und 17,10 zeigt weiter auf, dass der Weg zum Verständnis der Kapitel
und der Kriterien, welche bei der Entscheidung, die Kapitel in die Sammlung
aufzunehmen, bestimmend waren, nicht über (Vergil-)Wissen als solches,
sondern den Umgang mit diesem führt. Auch wo Vergil Thema eines Kapitels ist,

Beobachtungen antiker Philologen wie Hyginus und Probus vgl. J. E. G. Zetzel, «Emendavi
ad Tironem: Some notes on scholarship in the second century A.D.», HarvSt 11 (1973) 236-
240.

25 B. Baldwin a.O. (Anm. 19) 24: «The above survey demonstrates that there was a healthy clash
of literary and scholarly opinions on Vergil from an early date. The poet had not fallen victim
to any odour of sanctity.»

26 Georg. 4,6f.



Formen der Vergil-Diskussion bei Gellius 203

äussert sich der Erzähler weniger über den Schulautor als über seinen eigenen
feinen Geschmack.

Der Erzähler berichtet in 6,20 von einer Lesart für Vergil, Georg. 2,225, die
er einem Kommentar, der nicht genau bezeichnet wird, entnommen habe. In dieser

unbekannteren Lesart steht anstelle des unbestimmten ora der Ortsname
Nola. Es folgt eine Anekdote, welche den Ursprung der genannten Lesart aus
der Biographie des Dichters heraus erklärt:27

Scriptum in quodam commentario repperi uersus istos a Vergilio ita primum esse recitatos

atque editos:

Talem (seil, terram) diues arat Capua et uicina Veseuo

Nola iugo.

Postea Vergilium petisse a Nolanis, aquam tili duceret in propineum rus, Nolanos beneficium
petitum non fecisse, poetam offensum nomen urbis eorum, quasi ex hominum memoria, sie ex
carminesuo derasisse 'oram'quepro 'Nola' mutasse atque ita reliquisse:

Talem (seil, terram) diues arat Capua et uicina Veseuo

ora iugo.

In irgendeinem Kommentar habe ich geschrieben gesehen, dass die folgenden Verse von Vergil

zuerst so vorgetragen und herausgegeben worden wären:

Eine solche (seil. Erde) pflügt das reiche Capua und das dem Bergrücken des Vesuv
benachbarte Nola.

Dass Vergil später bei den Einwohnern Nolas beantragt hätte, Wasser auf sein nahes Landgut
führen zu dürfen, dass die Nolaner die erbetene Dienstleistung nicht gewährt hätten, dass der
gekränkte Dichter den Namen ihrer Stadt, wie aus dem Gedächtnis der Menschheit, so aus
seinem Gedicht getilgt und ora für Nola gesetzt und es so hinterlassen hätte:

Eine solche (seil. Erde) pflügen das reiche Capua und die dem Bergrücken des Vesuv
benachbarten Gefilde.

27 M. Gigante, «Vergil in the Shadow of Vesuvius», in D. Armstrong et al. (Hrsg.), Vergil, Philo-
demus, and the Augustans (Austin 2004) 85-99 gibt einen Überblick über die biographische
Deutung der Passage. Demnach wurde der biographische Gehalt erstmals im 20. Jh. infrage
gestellt und 1979 durch A. Barchiesi, «La vendetta del silenzio. Uno schema esegetico antico
e una pretesa correzione d'autore in Virgilio, Georgiche, 2,225», ASNP 9 (1979) 527-537
anhand des Servius-Kommentars zu Aen. 7,740 als Deutungsmuster entlarvt. Gigante selbst
vermutet für uicina Veseuo ora iugo eine Periphrase für Herculaneum, das nicht in den Hexameter

passt. Durch PHerc. Paris. 2, frgg. 278b und 279a (so M. Gigante/M. Capasso, «II ritorno di
Virgilio a Ercolano», Studlt 7 (1989) 3-6) werden für Vergil Verbindungen zu Herculaneum
nahegelegt, wenn man denn annimmt, dass auch Philodem tatsächlich in der Villa dei Papiri
verkehrte.



204 Beate Beer

Die genannten Städte Capua und Acerrae28 liegen in unmittelbarer Nachbarschaft

zu Nola. Nola würde sich an dieser Stelle tatsächlich nicht nur durch die
Capua und Acerrae entsprechende geographische Genauigkeit, sondern auch
durch seine Lage geradezu aufdrängen. Barchiesi29 hält fest, dass es weitere
Gründe gegeben hätte, Nola zu nennen: In Nola errangen die Römer einen Sieg

gegen Hannibal. In Nola wurde Augustus' Schwester Octavia geboren. Der
Umstand, dass Servius in seinem Kommentar zu Aen. 7,740 auf die gleiche Idee
zurückgreift, um Abella, das dort genannt wird, als Ersatz für Nola zu erklären,
verdeutlicht die Beliebtheit, der sich die Anekdote, die Gellius hier überliefert,
als Erklärungsmuster in den Vergil-Kommentaren erfreute. Der Grund für Ver-
gils damnatio memoriae gegen Nola ist bei Servius allerdings verweigerte
Gastfreundschaft und nicht die Verweigerung der Baugenehmigung für einen Aquädukt.

Soweit können wir die Aufnahme dieser Lektürenotiz in die Sammlung im
textkritischen Interesse des Erzählers begründet sehen.30 Das Kapitel vermittelt
Wissen über Vergil, das über den in der Schule tradierten Stoff hinausgehen
dürfte. Der Grund für die Wahl dieser Notiz erschöpft sich aber nicht im
Wissensbeitrag zur textkritischen Überlieferung der Georgica. Das präsentierte
Faktenwissen wird im weiteren Verlauf des Kapitels ergänzt durch einen Beitrag
zum Umgang mit Wissen. Denn der Versuch, die von Vergil vorgenommene
Änderung in ihrer Wirkung zu verstehen, verschafft dem Erzähler Gelegenheit,
seinen eigenen feinen Geschmack zu demonstrieren und sich so zweifach vom
Grammatiker als einem Fachspezialisten abzugrenzen. Die weitere Lektüre des

Kapitels zeigt in 6,20,2-5, dass ihm die Frage, ob die Anekdote auf Wahrheit
beruht, sogar unwesentlich ist. Dass ora ästhetisch gegenüber Nola vorzuziehen sei,
das steht für ihn hingegen ausser Zweifel:

Ea res uerane an falsa sit, non laboro; quin tarnen melius suauiusque ad aures sit ora quam
Nola, dubium id non est. Nam uocalis in priore uersu extrema eademque in sequentiprima ca-
noro simul atque iucundo hiatu tractim sonat. Est adeo inuenire apud nobilespoetas huiusce-
modi suauitatis multa, quae appareat nauata esse, non fortuita; sedpraeter ceteros omnis apud
Homerum plurima. Uno quippe in loco tales tamque hiantes sonitus in assiduis uocibus pluri-
bus facit.

28 Die bei Gellius nicht zitierte Fortsetzung von Georg. 2,225 lautet: et uacuis Glanius non
aequus Acerris.

29 A. Barchiesi a.O. (Anm. 27).
30 J. E. G. Zetzel a.O. (Anm. 24) 225-243 verweist darauf, dass aufgrund der intensiven philolo¬

gischen Auseinandersetzung im Kontext der Bildungskultur des 2. Jh.s die Nachfrage nach

Manuskripten massiv anstieg, und folgert, dass im Zuge dieser Nachfrage auch Manuskripte
gefälscht (und zwar nach dem archaisierenden Geschmack der Zeit; vgl. die Bevorzugung von
futurum in Gell. 1,7 und den gleichzeitigen Beleg der Richtigkeit dieser Lesart aufgrund eines

von Tiro erstellten Manuskripts) und teuer (dazu Gell. 2,3,5 und 18,5,11 mit Verweis auf die
Edition von Lampadio) verkauft worden seien.



Formen der Vergil-Diskussion bei Gellius 205

Ob diese Sache wahr oder falsch ist, kümmert mich nicht; aber dass ora besser und für die Ohren

angenehmer ist als Nola, daran besteht kein Zweifel. Denn der letzte Vokal des ersten Verses

und der erste im folgenden klingt zusammengezogen in einem klangvollen und dabei
angenehmen Hiat. Man kann bei den berühmten Dichtern so viel Angenehmes dieser Art finden,
dass es eifrig angestrebt, nicht etwa zufällig erscheint; aber vor allen anderen findet man das
meiste bei Homer. Bildet er doch an einer Stelle gleich in mehreren aufeinanderfolgenden Wörtern

solche und so offene Klänge.

So ist Vergil in 6,20,1 narrativisierender Ausgangspunkt des Erzählers, zum
einen indem der Erzähler zunächst von seinem Fund berichtet und sich so als

Sprecher einführt, und zum anderen, indem er eine unterhaltsame Anekdote
einfügen kann. Die eigentliche Absicht zeigt sich allerdings ab 6,20,2. Hier
demonstriert der Erzähler seine Belesenheit, indem nebst den Georgica drei weitere

Texte angeführt werden (IL 22,151f., Od. 11,596, Catull. 27,1-4), und er
inszeniert zugleich seinen feinen Geschmack (elegantia31). Dieser unterscheidet
sich von Kenntnissen, die in der Schule vermittelt werden und auf transparenten
Regeln und Kriterien beruhen. Als soziales Distinktionsmerkmal kann der feine
Geschmack gerade nicht schulmässig erworben werden.32 Der Erzähler bringt
ihn ins Spiel, wenn er den Hiat in der überlieferten Lesart als klangvoll und
angenehm (canoro simul atque iucundo hiatu) lobt. Dies tut er just zu einem
Gegenstand, der als Ausnahme innerhalb der schulmässigen Regeln der Metrik
behandelt wird. So zeichnet sich die vom Erzähler favorisierte Lesart dadurch aus,
dass sie einen Hiat über die Versgrenzen aufweist. Hiat wird in der lateinischen
Dichtung in der Regel durch Synalöphe oder Elision aufgehoben. Nach Boldrini
ist Hiat eine «sehr seltene Erscheinung», deren sich der Dichter «mit grosser
Sparsamkeit» bediene und die «grundsätzlich eine Ausnahme von der Regel»
darstelle.33 Der Hiat stellt so für den Dichter eine Möglichkeit dar, den Text
rhythmisch oder stilistisch zu akzentuieren. Der Hiat in Georg. 2,224f. ist durch
die metrische Pause am Versende begründet. Crusius führt unter den Besonderheiten,

durch die sich das Versende auszeichnet, auf, dass Hiat nicht elidiert
wird.34 Insofern kann der Hiat in Georg. 2,224f. als schulmässig innerhalb des

Unschulmässigen gelten. Die weiteren Beispiele, die der Erzähler anführt, ge-

31 Für den feinen stilistischen Geschmack steht im Lateinischen elegantia. Entsprechend steht in
6,20,6 elegantissimus als Attribut zu Catullus. Das Kapitel 11,2 ist gar allein der semantischen
Bestimmung von elegantia gewidmet. Dabei betont der Erzähler, dass elegantia noch bei Cato
keine geistige Eigenschaft, sondern den äusseren Aufwand des Lebensunterhaltes bezeichnet
habe: non ab ingenii elegantia, sed qui nimis lecto amoenoque cultu uictuque esset in 11,2,3.
Mit L. Holford-Strevens, a.O. (Anm. 9) 181 gilt, dass sich der Erzähler des geschilderten
Bedeutungswandels einzelner Wörter gegenüber der Verwendung bei Vorbildern wie Cato be-
wusst ist und dabei aber auf eine archaisierende Ausdrucksweise verzichtet. Bei Gellius
beschreiben elegantia und elegans den stilistischen Ausdruck; so auch in 1,7,17 zu Plautus.

32 Th. Schmitz, a.O. (Anm. 6) 97-135.
33 S. Boldrini, Prosodie und Metrik der Römer, übersetzt von Bruno W. Häuptli (Stuttgart/Leip¬

zig 1999) 55-58.
34 F. Crusius, Römische Metrik, bearbeitet von Hans Rubenbauer (Hildesheim/Zürich/New York

1997) 36.



206 Beate Beer

hen aber darüber hinaus, indem es sich bei allen drei zitierten Stellen um Hiat
innerhalb des Verses handelt. Der Hiat in Georg. 2,224f. dient dem Erzähler
damit als Sprungbrett, um sein Verständnis und seinen Geschmack für unschul-
mässige metrische Besonderheiten (Hiat innerhalb des Verses) zu demonstrieren.

Das Kapitel 13,21 bildet gewissermassen das Gegenstück zu 6,20, indem hier
ein nur schulmässig Gebildeter vorgeführt wird, der gerade an diesen Fragen des

guten Geschmacks scheitert. Probus erklärt diesem auf dessen Frage, wann
Substantive der gemischten Deklination mit -i- und wann mit -e- flektiert würden,
dass man sich an Vergil schulen könne und sich letztlich aber auf sein ästhetisches

Empfinden verlassen solle:

Interrogatus est Probus Valerius, quod ex familiari eius quodam conperi, 'has'ne 'urbis' an 'has
urbes'et 'haue turrim' an 'harte turrem' dici oporteret. 'Siautem uersum'inquit 'pangis aut ora-
tionem solutam struis atque ea tibi uerba dicenda sunt, non finitiones illas praerancidas neque
fetutinas grammaticas spectaueris, sed aurem tuam interroga, quo quid loco conueniat dicere;
quod ilia suaserit, id profecto erit rectissimum. '

Wie ich von einem Freund von ihm erfahren habe, wurde Valerius Probus gefragt, ob man has
urbis oder has urbes und hanc turrim oder hanc turrem sagen solle. 'Wenn du aber einen Vers
dichtest', sagte er, 'oder eine Rede, vom Versmass gelöst, komponierst und du dabei diese Wörter

sagen musst, dann achte nicht auf jene sehr stinkenden Regeln und grammatischen Aborte,
sondern frage nur dein Ohr, was an welcher Stelle zu sagen sei; was es dir raten wird, das wird
tatsächlich ganz richtig sein.'

Als damit unserem Mann (er wird in 13,21,7 rudisprofecto etaure agresti homo
genannt) nicht weiter geholfen ist, entlässt ihn Probus mit den Worten, dass er
sich um diese Frage nicht weiter kümmern solle, da er solcherart sei, dass er
sowieso nichts verliere, für welchen Ausdruck auch immer er sich entscheide. Was
dem wahrhaft Gebildeten aufgrund seines Empfindens unmittelbar einleuchtet,
muss dem Halbgebildeten verschlossen bleiben. Infolgedessen hält sich der
Erzähler nicht zurück, sein eigenes feines Empfinden zu bekunden und zu
inszenieren:35

Nos autem aliud quoquepostea consimiliter a Vergilio duplici modo scriptum inuenimus.
'très' illic, 'tris' hic;pensicula utrumque modulareque: reperies suo quidque in loco sonare ap-
tissime. si mutes 'haec' et 'hic finis' dicas, durum atque absonum erit, respuentque aures,
quod mutaueris. Nam siitadicas: 'quam dasfinem', iniueundum nescio quo pacto et laxio-
rem uocis sonum feceris.

35 In dieser Inszenierung des Erzählers wird die literarische Fiktion einer Figur entworfen, die
ein Gespräch mit einem Freund des Probus geführt und anschliessend selbst Nachforschungen
angestellt hat. Wenn wir diese Inszenierung nicht als aufgesetzte Maske verstehen, sondern -
wie der implizite Leser - als Handlungsmodell akzeptieren wollen, werden wir hier auch eine
gewisse rhetorische Haltung erkennen, die den Erzähler denkbar nahe an einen historischen
Sprecher rückt; vgl. R. D. Cherry, «Ethos versus Persona. Self-Representation in Written
Discourse», Written Communication 5/3 (1988) 251-276.



Formen der Vergil-Diskussion bei Gellius 207

Wir haben aber später entdeckt, dass auch anderes von Vergil ähnlich in zweifacher Weise
aufgeschrieben wurde. dort très, hier tris; wäge beides ab und singe es melodisch: dann wirst
du bemerken, dass ein jedes an seiner Stelle höchst passend klingt. Wenn du haec änderst
und hic finis sagst, wird es hart und misstönend sein; die Ohren werden ausspucken, was du
geändert hast. Denn wenn du es so sagst: quam dasfinem, wirst du irgendwie einen unangenehmen

und schlafferen Klang des Lautes gebildet haben.

Im Rahmen der Zusammenstellung der Stellen, die Vergils Autorität in den
Nodes Atticae belegen, haben wir bereits am Rande festgehalten, dass das
Kapitel 17,10 insofern innerhalb der Sammlung auffällt, als es eine fremde Kritik
an Vergil wiedergibt, ohne dass sie vom Erzähler relativiert wird. Bei Vergils
Kritiker handelt es sich ferner nicht um einen bekannten Vergil-Philologen wie
etwa Hyginus, sondern um Gellius' Lehrer Favorinus. Das könnte auch der
Grund dafür sein, dass seine Kritik unwiderlegt bleibt.36 Favorinus' Kritik lautet,

dass Vergil in Aen. 3,570-577 Pindar, P. 1,21-27 zur Vorlage genommen habe
und in der aemulatio dieser Vorlage gescheitert sei. Beide Passagen bieten eine
Aetna-Beschreibung.37 Im kritisierten Abschnitt der Aeneis haben die Trojaner
die Charybdis hinter sich gelassen, übernachten am Fusse des Aetna und werden

am folgenden Morgen aus dem Munde des Achaemenides von Polyphem
erfahren. Die Trojaner sehen sich also in kurzer Abfolge mit den drei Monstern
oder monströsen Erscheinungen Charybdis, Aetna und Polyphem konfrontiert.

Favorinus, dem die in 17,10 wiedergegebene Vergil-Kritik in den Mund
gelegt wird, erscheint in den Nodes Atticae als wahrer, weil wendiger Gebildeter
und Handlungsmodell für den Erzähler und seinen Leser. Philostrat, Vit. soph.
1,8,489 beschreibt ihn insgesamt als paradoxe Erscheinung, wozu er auch den
Umstand zählt, dass Favorinus Gallier gewesen sei und doch griechisch gesprochen

habe (raÀ.trur|ç rov éJiAtivîÇeiv).38 Als Redner und Schriftsteller hat er sich
denn auch im griechischen Sprachraum einen Namen gemacht. Die von ihm
bekannten Titel und Fragmente sind auf Griechisch verfasst. Dennoch muss es

36 B. Baldwin, a.O. (Anm. 19) 23 äussert sich bezüglich 17,10 nur zur Härte der Kritik und deu¬

tet den Umstand, dass sie durch den Erzähler nicht kommentiert wird, mit Gellius'
Autoritätsgläubigkeit gegenüber seinem Lehrer Favorinus: «One suspects that Favorinus would not
always have got away with this critique in a seminar of Vergil scholars; Gellius was a tamer an
safer audience.»

37 Den Umstand, dass in 17,10 wie öfter (z. B. auch in 2,23; 2,27 und 13,27) eine lateinische Text¬

passage im Vergleich mit einer griechischen abgewertet wird, erläutert A. Vardi, «Diiudicatio
locorum: Gellius and the history of a mode in ancient comparative criticism», CIQu 46 (1996)
492-514. Demzufolge ist der Ausdruck carmina diiudicata in der Kapitelüberschrift als

Anlehnung an den Usus der aÛYKpiaiç in der hellenistischen Literaturkritik zu verstehen. In den
Noctes Atticae wird aber regelmässig die crt>YKpiaiç vom Konzept der imitatio, das den lateinischen

Rhetorik- und Literaturunterricht prägte, überlagert, so dass der griechische Passus
jeweils als unerreichbares Modell aus dem Vergleich hervorgeht.

38 Favorinus stammte aus Arelate, das ursprünglich eine griechische Gründung war und inner¬
halb der Gallia Narbonensis spätestens nach Caesar eine weitgehende Romanisierung erfahren

haben dürfte. 46 v. Chr. wurde Arelate römische Kolonie und die Stadt erfuhr unter
Augustus eine umfassende bauliche Umstrukturierung.



208 Beate Beer

nicht überraschen, dass er in 17,10 über Vergil urteilt. In den Noctes Atticae
erstreckt sich seine Universalgelehrtheit auch auf die lateinische Literatur. In
20,1,20 lobt ihn Sextus Caecilius mit den Worten, Favorinus sei der einzige, der
nicht nur der griechischen, sondern auch der lateinischen Literatur in höchstem
Masse kundig sei:

tu es unusprofecto in nostra memoria non Graiae modo, sed Romanae quoque reiperitis-
simus.

Du bist unseres Wissens wirklich der einzige, der nicht nur griechischer, sondern auch
römischer Gegenstände höchst kundig ist.

Wir können Favorinus zu einer der 'Hauptfiguren' der Noctes Atticae zählen. Er
tritt in 30 Kapiteln in Erscheinung und ist damit die Figur, die am meisten
genannt wird. In den Kapiteln 12,1 und 14,1 nimmt sich der Erzähler seine Reden
zum Vorbild, um in einer lateinischen Übersetzung an ihnen seinen Stil zu üben.
Die Rede in 12,1 über die Bedeutung des Stillens, die Favorinus anlässlich eines
Wochenbettbesuches im Hause eines seiner Schüler hält, zeigt ihn darüber
hinaus als einen, der es versteht, in einer scheinbar beliebigen Situation eine
passende Rede zu extemporieren. Wenn wir also festhalten wollen, dass Favorinus
in den Noctes Atticae die Rolle eines Muster-7iE7taiôeupévoç zukommt, so können

wir folgern, dass er sich nicht nur durch sein umfassendes Wissen auszeichnet

und gegenüber Fachgelehrten abhebt, sondern dass er auch weiss, wie man
sein Wissen anbringt. In 17,10 dürfte es also nicht nur um den Inhalt der Vergil-
Kritik gehen, sondern auch um die Form, in der sie vorgetragen wird. Wenn auch
nicht ausgeschlossen werden kann, dass der historische Favorinus tatsächlich
eine solche Kritik und zudem gestützt auf Pindar vorgebracht hat, so scheint es

in Anbetracht der beobachteten Selbstinszenierung des Erzählers ebenso
plausibel, dass hier auch Favorinus als Figur des 'Literaturkritikers mit feinem
Geschmack' inszeniert wird.39

39 Favorinus zitiert und nennt Pindar in seiner Schrift Flcpi cp-oyfiç zweimal, in 5,3 und 7,2 (nach:
Favorino di Arelate: L'Esilio {Pap. Vat. Gr. 11 verso), edizione critica, traduzione e commento
a cura di Adele Tepedino Guerra, Rom 2007, 71 bzw. 73). Pindar wird ausserdem in Fort. 23

genannt (nach: Favorinos d'Arles: Œuvres, texte établi et commenté par Eugenio Amato, Paris

2005,1490). Aus dem Umstand, dass in den überlieferten Fragmenten von Favorinus Pindar

mehrfach zitiert wird, folgt nicht zwingend, dass auch die in 17,10 vorgeführte Bezugnahme

tatsächlich auf Favorinus zurückgeht und ihm nicht nur vom Erzähler in den Mund
gelegt wurde. Auch aufgrund des Zieltextes, Vergils Aeneis, kann kein Rückschluss auf Favorinus'
historische Autorschaft für die in 17,10 vermittelte Kritik gezogen werden. L. Holford-Strevens,
a.O. (Anm. 9) 118-129 behandelt ausführlich die Frage nach Favorinus' Latinität in den Noctes
Atticae. Ein griechischer Redner hätte, so Flolford-Strevens, mittels seiner Kenntnisse in
lateinischer Sprache und Literatur unter seinen griechischen Schülern kaum seine Reputation
steigern können, zumal Favorinus sich erst zum Griechen stilisiert habe («as a self-made Hellene»,
120). So kommt er 123 zum Schluss, dass Favorinus in den Noctes Atticae teilweise auch als

Figur zu betrachten ist, deren Äusserungen letztlich auf den Erzähler zurückgehen: «That is

not to deny that Favorinus is at times a mere lay-figure who has no more to do with the words



Formen der Vergil-Diskussion bei Gellius 209

Wir wollen uns zunächst fragen, ob der Inhalt von Favorinus' Kritik bei Gellius

nachvollziehbar ist, ob also der Inhalt der Kritik bei der Entscheidung, sie

in die Sammlung aufzunehmen, bestimmend gewesen sein kann. Der Erzähler
führt die Kritik in 17,10,1-7 narrativisiert ein, indem er sie als Bericht über ein
Gespräch, das er mit Favorinus einmal in einem Sommer auf dem Landsitz
eines Freundes geführt habe, wiedergibt:

Fauorinum philosophum, cum in hospitis sui Antiatem uillam aestu anni concessisset nosque
ad eum uidendum Roma uenissemus, memini super Pindaro poeta et Vergilio in hune ferme
modum disserere:...

Ich erinnere mich, dass der Philosoph Favorinus, als er sich zur heissen Jahreszeit in die Villa
seines Gastfreundes bei Antium zurückgezogen hatte und wir aus Rom zu ihm gekommen
waren, um ihn zu sehen, etwa in dieser Weise über den Dichter Pindar und Vergil gesprochen hat:...

Favorinus habe zunächst unter Verweis auf den bekannten Vergleich Vergils mit
einer Bärin, die ihre Jungen in Form leckt,40 auf die geläufige Vorstellung
hingewiesen, dass Vergil seine Dichtung nicht als schöpferischen Wurf, sondern als

Produkt sorgfältiger Arbeit verstanden habe. Favorinus greift daneben in
17,10,6f. die ebenfalls verbreitete Überlieferung auf, dass Vergil sein Werk als
unvollendet betrachtet habe, da er es nach seinem Tod verbrannt haben wollte.41

Es ist diese zweite Vorstellung, die antiken Vergil-Kommentatoren Tür und Tor
zur Kritik geöffnet hat, so auch Favorinus in 17,10, der behauptet, Vergil sei in
seiner Pindar-aemulatio in Aen. 3,570-577 gescheitert. Und der Leser kann
folgern, dass er die genannten Verse hätte überarbeiten und in Form lecken müssen,

wenn ihm der Tod nicht zuvor gekommen wäre. Die beiden Stellen werden
in 17,10,9f. nacheinander zitiert:

Atque uti uosmet ipsos' inquit 'eius, quod dico, arbitros faciam, carmen Pindari, quod est

super monte Aetna, quantulum est mihi memoriae, dicam:

T<xç speüyovxat pèv ànXâxoxi rupoç àyvôxaxat
Èk puxrâv Jictyaî- noxapot

S' âpépataiv pèv jtpoxeovxt pôov Kattvoû
où'0(ûv'- àXk' èv opipvaioiv <jiéxpaç>
«poiviaaa KiAtvSopeva <pkô^ èç ßaSel-

av cpépei ttôvxou 7A<xk(x aùv tiaxâytp.
keîvo 8' Acpaiaxoto Kpouvoùç èpjtExôv
SEtvoxâxouç àvcutép-

JiEi- xépaç pèv Gaupâoiov icpociSé-
O0OU, 0aûpa 8è mt Ttapeôvxcov àKoûoai.

put in his mouth than any other participant in an ancient dialogue.» Da es sich bei Favorinus
zugleich um einen historischen Zeitgenossen von Gellius handelt, dürfte die Darstellung aber
nicht ganz aus der Luft gegriffen sein und Favorinus tatsächlich ab und an Fragen lateinischer
Sprache und Literatur angesprochen haben.

40 Vgl. Don., Vita Verg. 22.
41 Vgl. Don., Vita Verg. 39.



210 Beate Beer

Audite nunc' inquit 'Vergilii uersus, quos inchoasse eum uerius dixerim, quam fecisse:

portus ab accessu uentorum inmotus et ingens 570

ipse, sed horrificis iuxta tonat Aetna ruinis
interdumque atram prorumpit ad aethera nubem
turbine fumantem piceo et candente fauilla
adtollitque globos flammarum et sidera lambit;
interdum scopulos auulsaque uiscera montis 575

erigit eructans liquefactaque saxa sub auras
cum gemitu glomerat fundoque exaestuat imo.'

'Aber um euch selbst zu Richtern darüber, was ich sage, zu machen', sagte er, 'will ich Pindars
Gedicht, das vom Berg Aetna handelt, so wenig wie es mir noch im Gedächtnis ist, hersagen:

Aus innersten Winkeln branden nie zuvor gesehene Quellen grausigen Feuers; bei Tage gies-
sen Flüsse einen Strom feurigen Rauchs aus; aber in der Nacht führt das sich rot vorwärts
wälzende Feuer unter Krachen Steine zur tiefen Meeresfläche; jenes kriechende Wesen schickt
Hephaistos' schrecklichste Quellen nach oben; (es ist) ein Ungeheuer, wundersam anzusehen,
als Ungeheuerlichkeit auch für die Vorbeigehenden anzuhören.

Flört nun', sagte er, 'Vergils Verse, von denen ich wahrheitsgemässer sagen möchte, dass er sie

begonnen, als dass er sie geschaffen hat:

Vom Zugriff der Winde unberührt liegt ein Flafen da, auch er selbst ist gross, aber daneben
dröhnt der Aetna in schrecklichen Einstürzen, und manchmal bricht eine dunkle Wolke in den
Flimmel hervor, die in einem pechschwarzen Wirbel und von glimmender Asche raucht, und
er erhebt Feuerbälle und leckt an den Sternen; manchmal wirft er speiend Felsen und die
abgerissenen Eingeweide des Berges empor und ballt unter Seufzen die verflüssigten Steine in
den Lüften zusammen und braust von der untersten Tiefe auf.'

Der Erzähler lässt Favorinus' Kritik in 17,10,11-19 unmittelbar folgen. Sie
schliesst das Kapitel kommentarlos ab. Favorinus' Kritik wirkt befremdlich. Weder

Holford-Strevens, noch Horsfall, Hardie oder Berthold gehen davon aus,
dass Pindar hier wirklich als Vergils Vorlage vorauszusetzen sei, zu gering ist die
lexikalische Grundlage, zu unvergleichbar sind die Textstellen.42 Allein Zwier-
lein sieht Favorinus' Kritik als Bestätigung seiner These, dass in der Aeneis
zahlreiche Stellen von Iulius Montanus, einem Vergil-Herausgeber des 1. Jh.s, stammen.

Favorinus habe, so Zwierlein, «also das Unvergilische an diesem Ausdruck

- und an dem ganzen Aetna-Passus - mit sicherem Gespür erfasst.»43 Horsfall
dagegen betont die weite Verbreitung von Vulkan- und insbesondere Aetnabe-
schreibungen in der antiken Dichtung.44 Für die Literatur vor der Aeneis sei an

42 L. Holford-Strevens, a.O. (Anm. 9) 125f.; N. Horsfall, Virgil, Aeneid 3, A Commentary (Lei¬
den/Boston 2006); Ph. R. Hardie, Virgil's Aeneid. Cosmos and Imperium (Oxford 1986); H.
Berthold, «Carmen Pindari, quod est super monte Aetna (Pythia 1)», in E. G. Schmidt (Hrsg.),
Aischylos und Pindar. Studien zu Werk und Nachwirkung (Berlin 1981).

43 O. Zwierlein, Die Ovid- und Vergil-Revision in tiberischer Zeit. Band I, Prolegomena (Berlin/
New York 1999) 130.

44 N. Horsfall, a.O. (Anm. 42) 394f.



Formen der Vergil-Diskussion bei Gellius 211

Lucr. 6,680-702 und Vergil, Georg. 1,471-473 erinnert. In Georg. 1,473 finden
wir mit flammarumque globos liquefactaque volvere saxa gar eine genaue
Entsprechung zur Beschreibung in Aen. 3,574 und 576. Hardie wiederum erhellt den

Kontext, in dem die Aetna-Beschreibung zu lesen ist, und macht deutlich, dass

die Personifikation des Aetna, die durch Ausdrücke wie uiscera (575) und eruc-
tari (576) erzeugt wird, auf die folgende Beschreibung Polyphems vorausweist.45

Wir stehen in Aen. 3,548-691 in einer Folge dreier Beschreibungen monströser
Erscheinungen, deren Verbindung auch lexikalisch nahegelegt wird. Dass das

Erdinnere nach Aussen tritt und gar bis an die Gestirne gelangt, sieht Hardie als

Hinweis auf das Chaos, das auch in der Natur noch herrscht, bevor die Trojaner
in Latium die Herrschaft übernehmen und die Welt ordnen werden.46 Die Aetna-
Beschreibung ist also, wie Hardie gezeigt hat, mitnichten ein Fremdkörper
innerhalb der Aeneis, für den von einer späteren Einfügung auszugehen wäre.
Berthold schliesslich versucht, den etwas schulmässigen Vorspann zum Bären-
Gleichnis und zur gewünschten Vernichtung des Werks zu berücksichtigen, und
kommt zum Schluss, dass Favorinus in 17,10 eigentlich zwei Dichtertypen einander

gegenüberstellt. Während Pindar von Horaz, Carm. 4,2 mit einem reissenden

Strom verglichen wird und selbst von einem solchen schreibe (P. 1,22), also
für das Ingenium stehe, sei Vergil kein Dichter, aus dem die Worte herausströmten,

sondern einer, der sein Werk in einem langen Prozess des Um- und Überarbeitens

aufgrund von ars erschaffe.47

Bertholds poetologische Deutung der Kritik ist zwar plausibel, scheint aber
nicht die Kernaussage des Kapitels zu treffen. Zu befremdlich ist Favorinus' Kritik

sowohl in ihrem Inhalt als auch in ihrer Formulierung. Es bleibt daher die
Frage, weshalb der Erzähler Favorinus' Kritik für seine Sammlung ausgewählt
hat. Der Umstand, dass die Kritik vom Erzähler nicht kommentiert wird, muss
nicht der Autoritätsgläubigkeit des Schülers gegenüber dem Leser geschuldet
sein, sondern kann auch darauf hinweisen, dass ihr Inhalt in 17,10 nicht im Fokus

des Erzählers liegt. Vielmehr als um die Berechtigung der Kritik dürfte es

ihm um ihren Vortrag und den Vortragenden, Favorinus, gehen. Den schulmässigen

Vorspann zum überlieferten Vergil-Bild (Bären-Gleichnis, Wunsch nach

Verbrennung der Aeneis) konnten wir als Begründung für Vergil-Kritik allgemein

und hier Favorinus' Vergil-Kritik im Besonderen erklären. Favorinus' Vortrag

greift mit dem Bären-Gleichnis und der Legende um Vergils letzten Willen
Schulmässiges auf, geht im Pindar-Vergleich dann aber darüber hinaus. Der auf
lexikalischer Ebene gehaltene Vergleich entspricht genau den literaturkritischen
Gepflogenheiten des 2. Jh.s.48 Sein literaturkritischer Zugang ist so gesehen
durchaus konventionell. Er übertrifft aber die Erwartungen in sophistischer
Weise, indem er seinen Vortrag mit einer Pointe abschliesst, die mit dem Ende

45 Ph. R. Hardie, a.O. (Anm. 42) 264f.
46 Ph. R. Hardie, a.O. (Anm. 42) 265.
47 H. Berthold, a.O. (Anm. 42) 293f.
48 Vgl. Hyginus in 7,6, Probus in 9,9 und Annaeus Cornutus in 9,10.



212 Beate Beer

des Kapitels zusammenfällt. Favorinus' Aussage in 17,10,19, dass Vergils
Ausdruck von allen Ungeheuerlichkeiten die Allerungeheuerlichste sei, nimmt
sowohl Pindars tépcxç pèv Gaugâoiov 7tpoot8éo0ai, Gaûpa ôè Kai Jtapeövxcov
aKoûoai als auch Vergils noctem illam tecti silvis immania monstra /perferimus
nur wenige Verse nach der kritisierten Passage in Aen. 3,583 auf und wendet
damit einen von Vergil verwendeten Ausdruck gegen ihn selbst:

'Quod «saxa» autem et «scopulos eructari et erigi» eosdemque ipsos statim «liquefieri et
geniere» atque «glomerari sub auras» dixit, hoc' inquit 'nec a Pindaro scriptum nec umquam
fando auditum et omnium, quae monstra dicuntur, monstruosissimum est.'

'Dass er aber sagte, dass Steinbrocken und Felsen ausgespien und hochgehoben werden» und
dass dieselben sofort «schmelzen und ächzen» und «in den Lüften zusammenklumpen», das',

sagte er, 'wurde weder von Pindar geschrieben noch hat man es jemals sagen gehört, und es ist

von allem, was ein Ungeheuer genannt wird, das allerungeheuerlichste.'

Mit dieser doppelten Gerichtetheit des debattierten Ausdrucks, d. h. der monstra,

der vom Rezipienten (Favorinus) nicht nur auf den durch den Ausdruck
bezeichneten Gegenstand (Aetna), sondern auch auf den Sprecher selbst (Vergil)
gerichtet wird, hat Favorinus eine Formulierung getroffen, für die der Erzähler
der Nodes Atticae eine Vorliebe zu haben scheint. Favorinus macht sich in
17,10,19 mit der doppelten Gerichtetheit seines Ausdrucks in sophistischer Weise
den Umstand zunutze, dass ein Ausdruck zur Charakterisierung des Sprechers
herangezogen werden kann.

Beispiele doppelter Gerichtetheit,49 die als eine spezielle Form von
Doppeldeutigkeit gelten kann, da sie ihre Konnotationen nur aus dem ersten Sprecher
bezieht, finden sich in den Nodes Atticae auch in mehreren anderen Kapiteln.
So etwa in 9,15,11, wo Antonius Iulianus über einen aufgeblasenen Rhetorik-
Schüler, der sein Können gerade anhand einer Controversia demonstriert hat,
urteilt: adulescens hic sine controuersia disertus est. In diesem Urteil bleibt
offen, ob Iulianus den jungen Mann zweifellos (sine controuersia) für gebildet hält

49 Was hier mit dem Ausdruck doppelter Gerichtetheit beschrieben wird, erhellt M. M. Bachtin,
Die Ästhetik des Wortes, hrsg. von R. Grübel, übers, von R. Grübel/S. Reese (Frankfurt am
Main 1979) durch das Konzept der Stimmenvielfalt im Roman. Favorinus verwendet mit
monstra und monstruosissimum fremde Wörter, genauer Wörter, die klar auf Wörter eines

vorangegangenen Sprechers Bezug nehmen, ihn mithin zitieren. Es kennzeichnet nach Bachtin
auch den Stil des Romanautors, dass er Sprache als Instrument benutzt, um seine Figuren zu
charakterisieren, wobei im Unterschied zu anderen Gattungen offen bleiben kann, ob die
gesetzte Sprache auf den Erzähler oder die Figur zurückgeht; vgl. das Phänomen 'erlebter Rede',
etwa bei G. Genette, Die Erzählung, übers, von A. Knop (Paderborn 32010) 112. M. M.
Bachtin spricht für diese Erscheinung von 1. objektivierter (190), 2. hybrider (195) und 3.

besonders häufig von dialogisierter (213) Sprache, da sie 1. als Instrument zur Charakterisierung
distanziert benutzt wird, 2. in der Überlagerung von Erzähler- und Figurenrede zwei Haltungen

gleichzeitig in einem Wort zum Ausdruck kommen, dieses also gewissermassen doppelt
aufgeladen (hybrid) ist, und 3. das Wort (monstra/monstruosissimum bei Favorinus) in einem

Dialog mit dem Wort beim ersten Sprecher (Aen. 3,583) zu sehen ist. Doppelte Gerichtetheit
kann bis zur Parodie gesteigert sein.



Formen der Vergil-Diskussion bei Gellius 213

oder - mit Bezug darauf, was der Sprecher gerade gesprochen hat - nur dann,
wenn er keine Controversia hält {sine controuersia). Doppelte Gerichtetheit findet

sich auch in 18,4, wo Sulpicius Apollinaris einen Grammatiker, der mit
seinen Sallust-Kenntnissen prahlt, auffordert, Sallusts Ausdruck stolidior an ua-
nior zu kommentieren,50 und - man weiss nicht, ob «allzu dumm oder allzu hohl»

- natürlich daran scheitert. In 3,1 wird gar Favorinus selbst Opfer dieser
sophistischen, doppeldeutigen Ausdrucksweise, wenn er zu einer Sallust-Lektüre fragt,
wie Sallust in Cat. 11,3 behaupten könne, dass Geiz nicht nur den Geist, sondern
auch den Körper effeminiere.51 Favorinus wird in der weiteren Literatur, so bei
Philostrat, Vit. soph. l,8,489f., sowohl als geizig52 als auch als hermaphroditisch
beschrieben, und der Erzähler gibt in 3,l,4f. die an ihn gerichtete Frage mit den
Worten zurück, dass er ihn das auch schon lange einmal habe fragen wollen:

'Et ego' inquam 'longe iamdiu in eo ipse quaerendo fui ac, nisi tu occupasses, ultro te hoc ro-
gassem.' Vix ego haec dixeram cunctabundus

'Und ich', sagte ich, 'habe mich selbst schon weitgehend und lange dasselbe gefragt und hätte
dir von mir aus die Frage gestellt, wenn du mir nicht zuvorgekommen wärst.' Kaum hatte ich
das zögernd gesagt...

4. Vergil: in scholis decantata und in commentariis protrital
Weitere Beispiele könnten angefügt werden. Stattdessen soll abschliessend
versucht werden, die Beobachtungen zusammenzufassen. Es hat sich gezeigt, dass

Vergil in den Noctes Atticae zwar sehr wohl als Autorität präsent, aber als solche

nicht vor Kritik gefeit ist, und darüber hinaus doch eher selten im Fokus
eines Kapitels liegt. Und auch dort, wo ihm ein Kapitel gewidmet ist, dürfte der
Dichter selbst nicht immer das Thema bilden, das dem Erzähler den Ausschlag
zur Selektion für seine Sammlung gegeben hat. So steht in 6,20 und 13,21 die
Selbstinszenierung des Erzählers im Vordergrund wie in 17,10 Favorinus' sophistischer

Vortrag. Alle drei behandelten Vergil-Kapitel charakterisieren damit ein
Handlungsmodell, zweimal den Erzähler selbst und einmal den TteTtaiôeupévoç
Favorinus. Wiederholt lesen wir in einem Vergil-Kapitel auch von einem Urteil
über eine Vergil-Kritik, so in 7,6; 9,10 und 12,2. Dadurch wird ein Bildungsdiskurs

aufgebaut, und der Leser kann verfolgen, wie der wahrhaft Gebildete über
Vergil konversiert.

50 Der Erzähler verweist auf das vierte Buch der Historiae, wo der Ausdruck der Beschreibung
des Cn. Lentulus diene.

51 Zu den Kapiteln 3,1 und 18,4 vgl. W. Keulen, Gellius the Satirist. Roman Cultural Authority
in Attic Nights (Leiden/Boston 2009) 120-122 (zu 3,1) und 71-73 (zu 18,4).

52 Das lässt jedenfalls der Bericht vermuten, wonach Favorinus die Ernennung zum Oberpries¬
ter (àpxtepeûç), dessen Amt offenbar mit grossem finanziellen Aufwand verbunden war,
ablehnte. Vgl. bes. W. Keulen, a.O. (Anm. 51) 118-120.



214 Beate Beer

Die Einsicht in die Bedeutung des Gebildeten-Diskurses in den Noctes At-
ticae ist nur der erste Schritt. Im zweiten, den diese Arbeit vorführen sollte, geht
es darum zu zeigen, welche Themen er zulässt und wie er die Selektion des
Erzählers bestimmt. Zu diesen Themen gehört das deklarative Vergil-Wissen, über
das ein Sprachlehrer als Vertreter eines Faches verfügt, nur als Ausgangspunkt.
Der Gebildeten-Diskurs im 2. Jh. hat auch situatives Wissen im Blick, mittels
dessen sich der Bürger der Oberschicht als wahrhaft Gebildeter inszeniert und
gegenüber dem Sprachlehrer (grammaticus) abgrenzt. Anhand welchen Autors
und welchen Inhalts dies geschieht, ist kaum wesentlicher als der Stil, den man
dabei bekennt. Interpretationen, die sich auf den Inhalt der in 17,10 vorgebrachten

Kritik beschränken, zielen daher an der Funktion, in welcher das Kapitel in
der Sammlung steht, vorbei.

Korrespondenz:
Beate Beer
Seminar für Griechische und Lateinische Philologie der Universität Zürich
Rämistrasse 68
CH-8001 Zürich
beate.beer@sglp.uzh.ch


	In scholis decantata : Formen der Vergil-Diskussion bei Gellius

