Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 75 (2018)

Heft: 2

Artikel: In scholis decantata : Formen der Vergil-Diskussion bei Gellius
Autor: Beer, Beate

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-813409

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-813409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

In scholis decantata:
Formen der Vergil-Diskussion bei Gellius

Beate Beer, Ziirich

Abstract: Im Vorwort der Noctes Atticae wird der implizite Leser entworfen als einer, der
im Gebildeten-Diskurs des 2. Jh.s bestehen soll. Von der Einsicht in diesen Entwurf des
Lesers muss auch eine Interpretation der einzelnen Kapitel geleitet werden, die in den
Noctes Atticae mehr als eine Testimoniensammlung sieht. Von besonderem Interesse
sind dabei diejenigen Kapitel, in denen ein Ich-Erzahler auftritt, und unter diesen wie-
derum diejenigen Kapitel, die Vergil gewidmet sind. Denn gerade anhand des Schul-
autors Vergil kann sich der Gebildete (remondevpévoc) nicht allein durch die Demon-
stration seines Wissens gegeniiber dem ‘Schul-Diskurs’ der Sprachlehrer (grammaticus)
abgrenzen. Die Form, in der er sein Wissen présentiert, gewinnt daher an Bedeutung. In
den drei Vergil gewidmeten Kapiteln 6,20, 13,21 und 17,10 geht der Erzahler inhaltlich
nicht auf die philologische Diskussion ein. Im Aufsatz soll fiir eine Deutung argumen-
tiert werden, nach der diese Kapitel nur am Rande einen Beitrag zum Wissen iiber Ver-
gil leisten und in erster Linie illustrieren, wie der wahre Gebildete iiber den Schulautor
spricht.

1. Der Erzihler und sein Leser als nenoidevpévor

Bei der Bestimmung des impliziten Lesers! wollen wir zunéichst von textimma-
nenten Ausserungen zu den Kriterien ausgehen, welche gemiss dem Erzihler?
die Aufnahme der Kapitel in seine Sammlung gesteuert haben. Sie geben Auf-
schluss iiber die Funktion, welche dem in der Sammlung présentierten Wissen
zukommt. Dass der Erzihler bei der Auswahl seiner Lektiirenotizen bestimm-
ten Kriterien gefolgt ist, hebt er in Praef. 12 hervor. Darunter fillt ihre Eignung,
bei jungen Leuten das Streben nach vornehmer Bildung zu wecken und solche,
die bereits offentliche Aufgaben wahrnehmen, vor peinlicher Unkenntnis in Sa-
che und Stil zu bewahren:

ipse quidem uoluendis transeundisque multis admodum uoluminibus per omnia semper nego-
tiorum interualla ... exercitus defessusque sum, sed modica ex his eaque sola accepi, quae aut
ingenia prompta expeditaque ad honestae eruditionis cupidinem utiliumque artium contem-
plationem celeri facilique compendio ducerent aut homines aliis iam uitae negotiis occupatos
a turpi certe agrestique rerum atque uerborum imperitia uindicarent.

1 Vgl.zum Begriff des impliziten Lesers W. Iser, Der Akt des Lesens. Theorie dsthetischer Wir-
kung (Miinchen 31994) 37-67.

2 Sosollim Folgenden der in der 1. Person auftretende Sprecher des Vorworts und der Rahmen-
handlungen, die in knapp einem Viertel der Kapitel die sachliche Ausfiithrung einbetten und
in denen ein Ich-Erzédhler Erlebnisse seiner Jugendzeit berichtet, bezeichnet werden.

Museum Helveticum 75 (2018) 194-214



Formen der Vergil-Diskussion bei Gellius 195

Ich selbst bin freilich beim Wilzen und Durchgehen ziemlich vieler Binde wihrend jeder Aus-
zeit von geschiftlichen Verpflichtungen ... erschopft und ermiidet, aber aus diesen Banden
habe ich wenig und nur das (scil. in die Sammlung) aufgenommen, was entweder einen wendi-
gen und geiibten Geist in schneller und handlicher Abkiirzung zum Streben nach angesehener
Bildung und Auseinandersetzung mit niitzlichen Kiinsten fithren oder Leute, die schon in an-
deren Geschiften, die das Leben mit sich bringt, beschiftigt sind, vor gewiss schéndlicher und
tolpelhafter Unkenntnis von Gegenstinden und Ausdrucksweise bewahren kdnnte.?

Dem Erzihler schwebt als Leser ein Biirger der Oberschicht vor, der sich in ers-
ter Linie offentlichen Aufgaben widmen muss (homines aliis iam uitae negotiis
occupatos) und als solcher fiir kein bestimmtes Wissensgebiet als Fachspezialist
auftritt. Der in Praef. 12 entworfene Leser strebt Wissen nicht nach fachlichen
Kriterien, sondern universaler und nach solchen des Standes an (honestae eru-
ditionis cupidinem). Dabei ist er nicht allein an der Sache, sondern auch an der
Frage des Stils interessiert (rerum atque uerborum imperitia).

Konkretisiert wird das Ideal der Universalbildung im Begriff des neroidev-
uevog,* den wir bei Gellius in Praef. 13 durch wir ciuiliter eruditus umschrieben
und dabei besonders durch ciuiliter in seiner sozialen und politischen Verortung
prizisiert sehen:

Non enim fecimus altos nimis et obscuros in his rebus quaestionum sinus, sed primitias quas-
dam et quasi libamenta ingenuarum artium dedimus, quae uirum ciuiliter eruditum neque au-
disse umquam neque attigisse, si non inutile, at quidem certe indecorum est.

Denn wir haben in diesen Dingen keine allzu tiefen und entlegenen Nachforschungen ange-
stellt, sondern gewisse erste Happchen und gleichsam Kostproben der edlen Kiinste gegeben,
beziiglich derer es fiir einen standesgemiiss gebildeten Mann vielleicht nicht gerade abtriglich,
aber gewiss doch unangemessen ist, wenn er weder jemals davon gehdrt noch sich damit be-
schiftigt hat.

Wie schon in Praef. 12 wird auch hier deutlich, dass der Erzihler die Breite als
Teil seines Bildungsideals sieht. Die gewihlten Themen sollen keine tieferge-
hende Behandlung finden (primitias quasdam et quasi libamenta ingenuarum
artium).® Dass sich der Erzihler dort, wo er in den Noctes Atticae fassbar wird,
auch selbst mit dem wir ciuiliter eruditus identifiziert, legt nicht zuletzt die in den

3 Die Ubersetzungen stammen von der Verfasserin.

4  G. Anderson: «The pepaideumenos in Action: Sophists and their Outlook in the Early Em-
pire», ANRWIL.33.1 (Berlin/New York 1989) 79-208 erldutert das Wesen des nenoudevpévoc.
Dazu gehort nach Anderson 105 auch das angemessene Verhalten (rerum atque uerborum im-
peritia bei Gellius): «Paideia itself was a virtuoso affair, and any appreciation of the outlook
of the sophist has to take it into account.» Vgl. auch B. E. Borg, «Glamorous intellectuals: Por-
traits of pepaideumenoi in the second and third centuries AD», in B. E. Borg (Hrsg.), Paideia:
The World of the Second Sophistic (Berlin/New York 2004) 157-178.

5 Nach G. Anderson a.0. (Anm. 4) 118 demonstriert der nenoudevpévog seine universale Bil-
dung an einer typischen Auswahl von Fichern wie Philosophie, Religion, Grammatik, Medi-
zin und Geschichte. Wir finden die von Anderson genannten Ficher auch bei Gellius wieder,
erginzt durch Philologie und Rechtswissenschaft.



196 Beate Beer

Rahmenhandlungen wiederholt vorgenommene Abgrenzung gegen Ungebildete,
‘Neugebildete’ und Fachexperten gleichermassen nahe.®

Im Vorwort der Noctes Atticae werden ferner Merkmale der Sammlung her-
vorgehoben, welche diese von Texten, die Konig/Woolf dem antiken Enzyklo-
padismus zurechnen, unterscheiden. Zum Kern des antiken Enzyklopddismus
zdhlen Konig/Woolf Autoren wie Plinius maior oder Celsus aufgrund 1. ihres
Niitzlichkeitsanspruchs, 2. ihrer exzerpierenden Arbeitsweise, 3. ihres Bewusst-
seins fiir die Notwendigkeit, den gewihlten Stoff (das gesammelte Wissen) zu
strukturieren, sowie 4. des Ideals thematischer Vollstdndigkeit.” Auch in den
Noctes Atticae wird im Vorwort, so konnten wir bereits zeigen, der Anspruch er-
hoben, dass die Lektiire der Sammlung dem Leser einen Nutzen bietet. Die Kri-
terien der Exzerpiertitigkeit, der systematischen Strukturierung und der Voll-
stdandigkeit werden bei Gellius zwar ebenfalls thematisiert, aber nicht als Ideale
in der Weise wie etwa bei Plinius iibernommen. Das Exzerpieren dient bei Pli-

6  Zur Figur des pedantischen ‘Neu-’ oder ‘Halbgebildeten’ vgl. Th. Schmitz, Bildung und Macht.
Zur sozialen und politischen Funktion der zweiten Sophistik in der griechischen Welt der Kai-
serzeit (Miinchen 1997) 136-159. A. J. Quiroga Puertas, «The Limits of Philology: Aulus Gel-
lius, NA 2.9», Agora 15 (2013) 95-112 erldutert anhand des Ausdrucks Ae&ibnpetin 2,9,4, wie
in den Noctes Atticae die Grenzen sinnvoller Bildung austariert werden. Die uniiberlegte Jagd
auf Worter kennzeichne den ‘Neu-’ oder ‘Halbgebildeten’, wihrend fiir Gellius die charakter-
bildende Funktion den Wert grammatischer, stilistischer oder literarischer Kenntnisse ausma-
che. Dabei hilt auch Quiroga Puertas 106 fest, wie schmal der Grat zwischen als wertlos und
als wertvoll betrachteten Kenntnissen in den Noctes Atricae ist (vgl. weiter unten die Einzel-
analyse der Kapitel 6,20; 13,21 und 17,10 in diesem Aufsatz). Vgl. zum Ungebildeten Gell. 11,3;
11,16;13,21; 17,21, zum Neugebildeten 11,7 und zum Fachexperten 4,1; 5,4; 6,17; 13,3; 14,5; 15,9;
16,6; 18,4; 18,9; 18,10; 19,10 und 20,10, wobei es sich in den Noctes Atticae in der Regel um
Sprachlehrer (grammatici) handelt, in 18,10 um einen Arzt. Zum Abgrenzungsbestreben der
nenoudsvpévor vgl. auch G. Anderson a.0. (Anm. 4) 106.

7  Eindeutlicher Ausdruck des Strukturierungsbestrebens ist das Inhaltsverzeichnis bei Plinius.
S. Carey, Pliny’s Catalogue of Culture. Art and Empire in the Natural History (Oxford 2003)
argumentiert iiberzeugend dafiir, dass Plinius mit seiner Sammlung eine moglichst vollstén-
dige Erfassung der romischen Welt verfolgt. Als eine Funktion der Vollstiandigkeit gilt ihr ins-
besondere die Systematik, welche im Inhaltsverzeichnis und in der Numerierung der erfassten
Gegenstidnde vermittelt wird. Als Ausdruck des Vollstindigkeitsideals sind nach Carey 179-
183 denn auch umfassende Gliederungen wie die Einteilung der Erde in Meer, Land und Erd-
inneres zu verstehen (in mari— extra tellurem ... intra in 37,204) ebenso wie die abschliessende
Anrede an die Natura in 37,205 (Salue, rerum omnium parens Natura, teque nobis Quiritium
solis celebratam esse numeris omnibus tuis faue — Sei gegriisst, Natur, Erzeugerin aller Dinge,
und nimm giinstig auf, dass du in deinem gesamten Umfang von uns als einzigem der Romer
gefeiert wurdest). Plinius geht iiber seine Vorgénger hinaus, indem er sich scheinbar nicht auf
ein Thema beschrénkt, sondern seinen Gegenstand moéglichst universal umreisst in Praef. 13
(rerum natura, hoc est vita, narrator — Das Wesen der Dinge, das heisst das Leben, wird er-
zihlt). V. Naas, Le projet encyclopédique de Pline ’Ancien (Rome 2002) 16—20 warnt dagegen
davor, der antiken ‘Enzyklopidie’ das Ideal der Vollstandigkeit zuzuweisen. Dafiir stehe der
Begriff der Polymathie (roAvpoBice), wihrend mit éyxOxAiog noudeio bei Plinius und anderen
Autoren die Vorstellung universaler Bildung, die iiber den in der Schule vermittelten Stoff hi-
nausgehe, ausgedriickt werde.



Formen der Vergil-Diskussion bei Gellius 197

nius dem Beleg des grossen Umfangs seiner Quellen und seines Wissens,? bei
Gellius in Praef. 12 dagegen der Betonung der Selektion und damit der Notwen-
digkeit, auch einmal etwas wegzulassen, getreu nach dem als Motto prisentier-
ten Zitat Heraklits von Ephesos: nolvpafin voov ob diddcket. Auch bei der
Strukturierung als drittem oben genannten Merkmal geht Gellius einen ande-
ren Weg. Denn in den Noctes Atticae wird, so heisst es in Praef. 2, alles in der
Reihenfolge prisentiert, wie die Biicher und der Stoff in den Biichern vorgefun-
den wurden. Dieser Stoff mag in den Biichern, aus denen er exzerpiert wurde,
vielleicht strukturiert gewesen sein, doch scheint der Erzéhler keineswegs beab-
sichtigt zu haben, diese Struktur in eine neue, der Sammlung zugrunde liegende
Systematik zu iibertragen:

Nam proinde ut librum quemque in manus ceperam seu Graecum seu Latinum ... indistincte
atque promisce annotabam.

Denn gerade wie ich ein jedes Buch, sei es ein griechisches oder ein lateinisches, in die Hinde
bekommen hatte, ... machte ich unterschiedslos und vermischt Notizen.

Der Erzihler stellt damit Variation (disparilitas in Praef. 3) iiber Systematik und
legt die Anordnung der Themen einem vom Zufall gelenkten Lese- und Exzer-
pierprozess zugrunde. Es kann sogar gezeigt werden, dass gewisse Kapitel, die
denselben Text als Quelle haben, dennoch nicht aufeinander folgen.’ Das Ideal
thematischer Vollstindigkeit (4. Kriterium nach Kénig/Woolf) wird in Praef. 22—
24 ebenfalls ausdriicklich abgelehnt, indem Vollstindigkeit als ein Ding der Un-
moglichkeit hingestellt wird. Gellius’ Noctes Atticae sind ein Lebenswerk, fiir
welches der Weg das Ziel ist:

Progredietur ergo numerus librorum diis bene iuuantibus cum ipsius uitae, quantuli quique
fuerint, progressibus, neque longiora mihi dari spatia uiuendi uolo, quam dum ero ad hanc
quoque facultatem scribendi commentandique idoneus.

Folglich wird die Zahl der Biicher, so die Gotter wollen, mit dem Voranschreiten des Lebens
selbst auch voranschreiten, und ich méchte nicht, dass mir eine langere Lebenszeit beschieden
ist, als ich auch in der Lage sein werde, zu schreiben und aufzuzeichnen.

Gellius wirft mit der Systematik und der Vollstidndigkeit rigoros Anspriiche an
eine Enzyklopédie iiber Bord. Die Distanznahme zu Systematik und Vollstén-
digkeit in den Noctes Atticae erhellt auch Gellius’ inhaltliche Abgrenzung ge-

8  Vgl. Plinius, Nat. 17: xx rerum dignarum cura — quoniam, ut ait Domitius Piso, thesauros opor-
tet esse, non libros — lectione voluminum circiter 71, ... ex exquisitis auctoribus centum inclu-
simus xxxvi voluminibus. — 20’000 Gegenstidnde, die der Behandlung wert sind — daher miiss-
ten sie, wie Domitius Piso sagt, Schitze, nicht Biicher genannt werden — haben wir aufgrund
der Lektiire von rund 2000 Binden 100 auserlesener Autoren in 36 Binden aufgenommen.

9 Vgl L. Holford-Strevens, Aulus Gellius. An Antonine Scholar and his achievement (Oxford
22005) 34f., der festhiilt, dass Cicero, Orat. 158f. und 168 diskontinuierlich in die Kapitel 15,3;
2,17; 13,21 und 18,7 aufgeteilt wurde.



198 Beate Beer

geniiber einem Wissen, das durch fachliche Schranken!® und schulmaéssige Eng-
stirnigkeit charakterisiert ist. Die Wahl von Themen, die zum Schulstoff gehoren
und daher als hinreichend bekannt gelten konnen, betrachtet der Verfasser ge-
mass Praef. 15 fiir sich als unrithmlich:

et satis hoc blandum est non esse haec neque in scholis decantata neque in commentariis pro-
trita.

Und das ist mir angenehm genug, dass das weder in Schulen heruntergeleiert noch in Kommen-
taren breitgetreten wurde.

Dieser Entwurf von Leser und Stoff wird im Vorwort durch zwei iibertragene
Charakterisierungen des Textes ergéinzt. So bezeichnet der Erzéihler zum einen
seine Sammlung in Praef. 2 als “Textvorrat’ (litterarum penus):

eaque mihi ad subsidium memoriae quasi quoddam litterarum penus recondebam, ut, quando
usus uenisset aut rei aut uerbi, cuius me repens forte obliuio tenuisset, et libri, ex quibus ea
sumpseram, non adessent, facile inde nobis inuentu atque depromptu foret.

Und diese (scil. Notizen) barg ich zur Gedichtnisstiitze!! gewissermassen als Textvorrat, da-
mit wir sie, wenn Bedarf an einem Gegenstand oder einem Wort gewesen war, beziiglich des-
sen ich gerade in unerwarteter Vergesslichkeit befangen gewesen war, und wenn die Biicher,
aus denen ich sie entnommen hatte, nicht zur Hand waren, einfach von dort finden und hervor-
nehmen konnten.

Dem Ziel universaler Bildung von Erzédhler und Leser gemaéss bieten die Noctes
Atticae einen iiberaus breiten ‘Textvorrat’. Im Kapitel 4,1 erfahrt der Leser noch
genauer, wie dieses Wort (penus) in den Noctes Atticae zu verstehen ist. Er kann
verfolgen, wie Favorinus im Gespréich mit einem namenlosen Grammatiker die
Bedeutung von penus entwickelt, wobei sich zeigt, dass damit ein Vorrat gemeint
ist, der erstens eine Vielfalt ganz verschiedener Dinge umfasst und zweitens ei-
gens fiir den Hausherrn zum Gebrauch bestimmt ist (ipsius patrisfamilias ...
causa paratum est in 4,1,17). Der Erzéhler wie auch der implizite Leser als ge-
meinsame Nutzer des litterarum penus werden also als solche Hausherrn, Biir-
ger der Oberschicht mit breiter Allgemeinbildung, zu sehen sein.

Zum anderen kann das Aristophanes-Zitat, Ran. 354-356 und 369-371 in
Praef. 21 als iibertragene Charakterisierung der Sammlung verstanden werden.
In diesem Zitat fordert ein Mystagoge seine Mysten auf, mitzufeiern, und hélt
gleichzeitig die Uneingeweihten dazu an, zu schweigen und der Feier iiberhaupt
fernzubleiben.!? Der Erzihler zitiert den Mystagogen, der seinen Adressaten-

10  Fachlich eingegrenzt sind die Texte von Celsus und auch von Plinius, der sich mit rerum na-
tura, hoc est uita, narratur in Nat. 14f. im Vergleich mit Gellius durchaus noch ein Thema setzt
und jedenfalls thematischer Beliebigkeit entgegenhailt.

11 Vgl. die Bezeichnung der Sammlung als commentarii in Praef. 13, 22 und 25.

12 Die zitierten Aristophanes-Verse lauten: edgnueiv xpn xé&iotocBar tolg Npetépolot yopol-
ow, | 8ot1g &retpog to1dVde Adywv fi Yvoun ph kabopedet | fj yevvaiov Spyio Movodv pat’



Formen der Vergil-Diskussion bei Gellius 199

kreis selektiert, im Zusammenhang seiner in Praef. 19f. gedusserten Bedenken,
dass seine Sammlung von Lesern kritisiert werden konnte, fiir die sie gar nicht
konzipiert wurde:

Atque etiam, quo sit quorundam male doctorum hominum scaeuitas et inuidentia irritatior,
mutuabor ex Aristophanae choro anapaesta pauca et quam ille homo festiuissimus fabulae
suae spectandae legem dedit, eandem ego commentariis his legendis dabo, ut ea ne attingat neue
adeat profestum et profanum uolgus a ludo musico diuersum.

Und ich werde auch, damit die Missgunst und der Neid einiger schlecht gebildeter Leute umso
stirker angestachelt werden, wenige Anapiste aus einem Chor von Aristophanes und die Be-
dingung, die jener frohliche Mann stellte, um seinem Stiick zuschauen zu kénnen, entlehnen,
und dieselbe werde ich fiir die Lektiire dieser Aufzeichnungen stellen, damit sie das unheilige
und uneingeweihte Volk, das sich nicht auf das gelehrte Spiel versteht, nicht in die Hénde neh-
men und konsultieren wird.

Mit dieser Einleitung des Aristophanes-Zitats lidt der Erzéhler seinen Leser
ein, die Lektiire seiner Sammlung als (Mysterien-)Feier zu verstehen. Das Zitat
dient wie die Metapher vom litterarum penus der sozialen Abgrenzung des uni-
versal Gebildeten gegeniiber Un-, Neu- und nur in einem Fach Gebildeten.!* Zu-
gleich ldsst sich aufgrund der Aufforderung zur aktiven Teilnahme an der Feier
bzw. Lektiire die Involvierung des gebildeten (nach der Metapher ‘eingeweih-
ten’) Lesers ableiten.* Dadurch gewinnt auch die Inszenierung der erworbenen
Bildung an Bedeutung.!® Der Beitrag zur Bildung, den die einzelnen Kapitel leis-
ten, wird durch den Beitrag zum Umgang mit Bildung ergénzt. Die Mysterien-
feier in den Ranae, die Xanthias und Dionysos in der Unterwelt beobachten,
tragt der Natur der Komodie gemiss deutlich scherzhafte Ziige. Sie unterminie-
ren aber nicht die Beziige, die in den Noctes Atticae iiber das Zitat und seine
Einleitung zu den Worten des Mystagogen hergestellt werden. Der komddianti-

€1dev PN’ Exdpevoey, | ... | todToLg 08, KardOig dmondd, kaddig 1o Tpitov LEN dnowdd | EE-
totocBon pootonct xopoig: Dpelg 8 dveyeipete poAnny | kol mavvoyidog Tag Nuetépag, ol Tide
npémovov £0pthi. — Zu schweigen und sich aus unseren Choren zuriickzuziehen, das gehort sich
fiir den, der in dieser Gesprachsfiihrung unkundig ist oder keinen reinen Geist hat oder nie
die Feiern der edlen Musen sah noch an ihnen tanzte. ... Diesen rufe ich wieder und wieder
zu, und zum dritten Mal rufe ich ihnen wirklich zu, den Choren der Mysten fernzubleiben; ihr
aber nehmt Gesang und Tanz wieder auf und unsere nichtlichen Feiern, die sich fiir dieses
Fest geziemen.

Nicht nur im Titel, auch im Vorwort wird festgehalten, dass die Arbeit an den Noctes Atticae
in die Nachtzeit fillt: Praeff. 4; 10; 14; 19.

13 M. Korenjak, «Le Noctes Atticae di Gellio: i misteri della paideia», SIFC 16 (1998) 80-82 legt
nahe, das Zitat als vox mystica zu verstehen, da es nur an Leser mit Griechischkenntnissen ge-
richtet ist.

14 Zum Begriff der Leserinvolvierung vgl. D. Pausch, Livius und der Leser. Narrative Strukturen
in ab urbe condita (Miinchen 2011).

15 Alsein Mittel zur Selbstinszenierung ist Bildung (raudeic) auch bei Apuleius zu sehen, bes. in
der Apologie; vgl. W. Riess (Hrsg.), Paideia at Play: Learning and Wit in Apuleius (Groningen
2008).



200 Beate Beer

sche Charakter des Vergleichstextes legt vielmehr nahe, dass auch in den Noctes
Atticae ein distanzierter Umgang mit Wissen zugelassen wird, durch den sich der
wahre Gebildete vom ‘neugebildeten’ Fachexperten abhebt (etwa wenn der Er-
zdhler in 14,5 Uiber zwei Grammatiker spottet, die sich erbittert iiber Vokativ-
Endungen streiten).

Wenn Auswahl und Anordnung der Kapitel keinen thematischen Vorgaben
folgen, gewinnen soziale Kriterien bei der Beurteilung, ob ein Thema Erwih-
nung finden soll oder nicht, an Bedeutung. Gerade weil der Erzihler selbst an
einer sozialen Grenze gezeigt wird (er ist zwar Gast von Herodes Atticus in des-
sen Villa bei Kephisia (Gell. 1,2 und 18,10) und ein vertrauter Schiiler von Favo-
rinus, tritt aber nie selbst als ihr Gastgeber in Erscheinung und darf zwar wohl
als Angehoriger der Oberschicht, nicht aber in deren oberstem Ende gesehen
werden),'¢ diirften Fragen des korrekten Umgangs fiir ihn besonders von Inte-
resse sein. Fiir die Vergil gewidmeten Kapiteln bedeutet dies, dass wir auch hier
mit einem Erzédhler zu rechnen haben, fiir den enzyklopédische Daten nicht so
sehr an sich denn vielmehr als Instrument, die ‘richtige’ Haltung diesen gegen-
iiber zu demonstrieren, relevant sind. Deklaratives Wissen vermitteln andere,
systematische Sammlungen wie Plinius’ naturalis historia, gegen die der Erzéah-
ler sogar anzuschreiben scheint.”” Gellius’ auf das Standesgemésse zielende Bil-
dung vermittelt dagegen zumindest teilweise auch situatives Wissen.!® Wenn wir
die Noctes Atticae heute auf eine Testimoniensammlung reduzieren, missachten
wir diese textimmanent formulierte Zielsetzung und werden uns zwangsliufig
am begrenzten Informationsgehalt storen.

2. Vergil-Wissen: Uberblick iiber die Vergil-Verweise in den Noctes Atticae

Im zweiten Teil des Aufsatzes soll Gellius’ Vergil-Rezeption beschrieben und
Vergils Status im Gebildeten-Diskurs bestimmt werden. Die oben vorgenom-
mene Charakterisierung der Noctes Atticae spiegelt sich auch im Vergil-Bild wie-
der, das die Sammlung vermittelt. Vergil wird zwar wiederholt als Autoritét in
lexikalischen und stilistischen Fragen herangezogen, mag aber nur selten das In-
teresse des Erzihlers so weit zu wecken, dass er ihm eine ausschliessliche Be-
handlung zuteil werden lésst. Seine Texte konnen als so bekannt gelten, dass sich
die Auseinandersetzung mit ihnen meist in kurzen Hinweisen erschopft.

16  Vgl. L. Holford-Strevens a.0. (Anm. 9) 13: «Although he is an accepted member of good soci-
ety, he is one of its lesser members.»

17 Vgl. A. Minarini, «La Prefazione delle Noctes Atticae: Gellio fra Plinio e Seneca», Bollettino
di studi latini 30 (2000) 536-553 und B. Beer, «Schwache Erzihler, starke Leser: Zum erzih-
lerischen Programm im Vorwort von Gellius’ Noctes Atticae», A& A 60 (2014) 51-69.

18 Ich lehne mich mit diesen Begriffen an die allgemeine Didaktik an, wo u. a. zwischen situati-
vem und deklarativem Wissen unterschieden wird; vgl. H. Kaiser: Wirksames Wissen auf-
bauen. Ein integrierendes Modell des Lernens (Bern 2005) 218f.



Formen der Vergil-Diskussion bei Gellius 201

Ein zahlenmiissiger Uberblick iiber die Vergil-Nennungen in den Noctes At-
ticae zeigt, dass Vergil in den 398 Kapiteln iiber 90 Mal (verteilt auf knapp 40
Kapitel) genannt wird.!” Vergil steht damit neben Cato, der ebenfalls iiber 90
Mal genannt wird,?’ und nimmt somit in den Noctes Atticae keine unbestrittene
Vorreiterrolle ein.?! Dieser Eindruck verstirkt sich, wenn man die Art der Nen-
nungen beriicksichtigt. Denn meist wird er zusammen mit anderen nebenbei als
Beleg zur Bestimmung einer Wortbedeutung genannt; so in 1,22 zur Bedeutung
von superesse, in 2,22 zur Bestimmung des Windes lapyx, in 2,26 zur Bestim-
mung der Farbbezeichnungen flavus und viridis. Nur in Einzelfillen ist das
Thema eines Kapitels ganz oder iiber weite Strecken Vergil gewidmet.?? Vergil
ist im 2. Jh. offensichtlich zu sehr Schulautor, als dass sich der Bildungsaristo-
krat mit Vergil-Wissen in Szene setzen und gegeniiber Fachgelehrten wie Sprach-
lehrern (grammatici) abgrenzen konnte.

Wenn wir ansehen, wie Vergil in den Kapiteln bewertet wird, dann zeigt sich
auch hier, dass der Erzéhler vornehmlich Vergils lexikalisch-stilistische Kompe-
tenz hervorhebt. Als sorgfiltigster Dichter bei der Beriicksichtigung von Wort-
bedeutungen wird er in 2,26,11 bezeichnet (poeta uerborum diligentissimus). In
10,11,6f. wird Vergil fiir seine bewusste Wortwahl und feine Unterscheidung von
Wortbedeutungen gelobt (scitissime separauit (scil. properare et maturare) ...;
elegantissime duo verba ista diuisit). Ohne namentliche Nennung sondern nur
unter der Paraphrase elegantissimus poeta wird in 20,1,54 auf ihn verwiesen.?
Kritik an seinem Stil findet sich vonseiten des Erzidhlers einmal, und zwar in
13,27, wo Vergil fiir Aen. 3,119 eine direkte aemulatio mit Homer, 71. 11,728 un-
terstellt wird.?* Im Vergleich beider Stellen erscheint Vergils Vers dem Erzihler

19 Diese und die folgenden Zahlen stiitzten sich auf den Index Nominum Auctorumgque bei P. K.
Marshall (Hrsg.), Gellius. Noctes Atticae (Oxford 1968). B. Baldwin, «Aulus Gellius on Ver-
gil», Vergilius 19 (1973) 22-27 kommt auf 77 Nennungen, was zumindest zu einem Teil daran
liegen diirfte, dass er die 7 Stellen, in denen allgemeiner auf Vergil als Dichter und nicht auf
einzelne Stellen Bezug genommen wird, auszuklammern scheint.

20 Ch. Heusch, Die Macht der memoria. Die ‘Noctes Atticae’ des Aulus Gellius im Licht der Er-
innerungskultur des 2. Jahrhunderts n. Chr. (Berlin/New York 2011) 186 zihlt Cato und Plau-
tus neben Ennius, Accius, Pacuvius, Lucilius, Caecilius Statius und Claudius Quadrigarius gar
zu den vorherrschenden Schriftstellern in den Noctes Atticae. Wenn wir alle von Heusch auf-
gefithrten Schriftsteller zusammennehmen, steht Vergil tatsdchlich zahlenmassig weit hinter
dieser Gruppe zuriick: Die Zahlung der bei P. K. Marshall, a.0. (Anm. 19) aufgefiihrten Stel-
len ergab 94 (Vergil) zu 327 (republikanische Schriftsteller: Cato, Plautus, Ennius, Accius, Pa-
cuvius, Lucilius, Caecilius Statius, Claudius Quadrigarius).

21 Soauch B. Baldwin a.0O. (Anm. 19) 22: «Gellius was no great scholar on all matters Virgilian.»

22 Dazu kénnen die Kapitel 2,6; 2,16; 5,8; 6,20; 7,6; (8,5); 9,9; 9,10; 10,16; 13,27 und 17,10 gezihlt
werden.

23 B. Baldwin a.0. (Anm. 19) 23 betont den formelhaften Charakter einer solchen Qualifizie-
rung.

24 Wo wir ein negatives Urteil finden, stammt es ausser in 13,27 nie vom Erzihler selbst, sondern
in der Regel von Vergil-Philologen wie Hyginus oder Probus und wird durch ein positives oder
neutrales Urteil des Erzihlers relativiert, ausser im Falle von Favorinus’ Kritik in 17,10, auf die
wir noch zuriickkommen werden. Zu Gellius’ Verwendung von text- und literaturkritischen



202 Beate Beer

als neoterisch, manieriert und iiberladen: Vergilii (scil. uersus) autem vewtepiko-
1epog et quodam quasi ferumine inmisso fucatior. Unkommentiert bleibt Favo-
rinus’ Vergil-Kritik in 17,10. Wir werden weiter unten dafiir argumentieren, dass
ihr Inhalt nicht im Fokus des Erzihlers liegt. Die Vergil-Verweise in den Noctes
Atticae wurden von Baldwin bereits ein erstes Mal gesichtet. Die vorliegende
Untersuchung bestéatigt Baldwins Fazit, dass Vergil in den Noctes Atticae keine
unangefochtene Autoritit ist,?’ verfolgt aber dariiber hinaus ein besseres Ver-
stindnis der Kriterien, nach denen Vergil als Thema einer Lektiirenotiz gewihlt
wurde.

Aufschlussreich fiir unsere Deutung der Noctes Atticae als einer Schrift, in
der nicht nur Wissen, sondern auch der richtige Umgang damit vermittelt wer-
den soll, ist ferner die Vergil-Bewertung in 5,12,13:

Propterea Uergilium quoque aiunt multae antiquitatis hominem sine ostentationis odio peri-
tum numina laeua in georgicis deprecari significantem uim quandam esse huiuscemodi deo-
rum in laedendo magis quam in iuuando potentem.

Deswegen sagt man auch, dass Vergil, ein Mann, der des Altertums kundig war, ohne unange-
nehm damit anzugeben, in den Georgica® zu den ungiinstigen Gottern betet und dabei bedeu-
tet, dass es eine gewisse Macht der Goétter gibt, dergestalt dass sie durch Schaden mehr vermag
als durch Unterstiitzung.

Vergil wird als ein Dichter gelobt, der sein Wissen nicht prétentids zur Schau
stellt. Das ist eine Qualitit, die er sich mit dem wahren Gebildeten bei Gellius
teilt. Wissensostentation entlarvt in den Noctes Atticae dagegen regelmissig den
‘neugebildeten’ Grammatiker. Vergil wird nach den gleichen Kategorien wie der
wahre Gebildete beurteilt. Dabei spielen auch soziale Kriterien, d. h. die Frage,
wie Vergil mit seinem Wissen iliber das romische Altertum umgeht, eine Rolle.

3. Die Vergil-Kapitel 6,20, 13,21 und 17,10

Im dritten Teil des Aufsatzes soll die Einsicht in die Funktion der Sammlung
und in Vergils Rolle als Schulautor fiir eine Interpretation der Kapitel 6,20, 13,21
und 17,10 fruchtbar gemacht werden. Die folgende Analyse der Vergil-Kapitel
6,20, 13,21 und 17,10 zeigt weiter auf, dass der Weg zum Verstdndnis der Kapitel
und der Kriterien, welche bei der Entscheidung, die Kapitel in die Sammlung
aufzunehmen, bestimmend waren, nicht iiber (Vergil-)Wissen als solches, son-
dern den Umgang mit diesem fiihrt. Auch wo Vergil Thema eines Kapitels ist,

Beobachtungen antiker Philologen wie Hyginus und Probus vgl. J. E. G. Zetzel, «Emendavi
ad Tironem: Some notes on scholarship in the second century A.D.», HarvSt 77 (1973) 236-
240.

25 B.Baldwin a.O. (Anm. 19) 24: <The above survey demonstrates that there was a healthy clash
of literary and scholarly opinions on Vergil from an early date. The poet had not fallen victim
to any odour of sanctity.»

26 Georg. 4,6f.



Formen der Vergil-Diskussion bei Gellius 203

dussert sich der Erzidhler weniger iiber den Schulautor als iiber seinen eigenen
feinen Geschmack.

Der Erzihler berichtet in 6,20 von einer Lesart fiir Vergil, Georg. 2,225, die

er einem Kommentar, der nicht genau bezeichnet wird, entnommen habe. In die-
ser unbekannteren Lesart steht anstelle des unbestimmten ora der Ortsname
Nola. Es folgt eine Anekdote, welche den Ursprung der genannten Lesart aus
der Biographie des Dichters heraus erklart:?’

27

Scriptum in quodam commentario repperi uersus istos a Vergilio ita primum esse recitatos
atque editos:

Talem (scil. terram) diues arat Capua et uicina Veseuo
Nola iugo.

Postea Vergilium petisse a Nolanis, aquam uti duceret in propincum rus, Nolanos beneficium
petitum non fecisse, poetam offensum nomen urbis eorum, quasi ex hominum memoria, sic ex
carmine suo derasisse ‘oram’que pro ‘Nola’ mutasse atque ita reliquisse:

Talem (scil. terram) diues arat Capua et uicina Veseuo
ora iugo.

In irgendeinem Kommentar habe ich geschrieben gesehen, dass die folgenden Verse von Ver-
gil zuerst so vorgetragen und herausgegeben worden wiren:

Eine solche (scil. Erde) pfliigt das reiche Capua und das dem Bergriicken des Vesuv be-
nachbarte Nola.

Dass Vergil spiter bei den Einwohnern Nolas beantragt hitte, Wasser auf sein nahes Landgut
fithren zu diirfen, dass die Nolaner die erbetene Dienstleistung nicht gewzhrt hatten, dass der
gekrdnkte Dichter den Namen ihrer Stadt, wie aus dem Gedichtnis der Menschheit, so aus sei-
nem Gedicht getilgt und ora fiir Nola gesetzt und es so hinterlassen hitte:

Eine solche (scil. Erde) pfliigen das reiche Capua und die dem Bergriicken des Vesuv be-
nachbarten Gefilde.

M. Gigante, «Vergil in the Shadow of Vesuvius», in D. Armstrong et al. (Hrsg.), Vergil, Philo-
demus, and the Augustans (Austin 2004) 85-99 gibt einen Uberblick iiber die biographische
Deutung der Passage. Demnach wurde der biographische Gehalt erstmals im 20. Jh. infrage
gestellt und 1979 durch A. Barchiesi, «La vendetta del silenzio. Uno schema esegetico antico
e una pretesa correzione d’autore in Virgilio, Georgiche, 2,225», ASNP 9 (1979) 527-537 an-
hand des Servius-Kommentars zu Aen. 7,740 als Deutungsmuster entlarvt. Gigante selbst ver-
mutet fiir uicina Veseuo ora iugo eine Periphrase fiir Herculaneum, das nicht in den Hexame-
ter passt. Durch PHerc. Paris. 2, frgg. 278b und 279a (so M. Gigante/M. Capasso, «Il ritorno di
Virgilio a Ercolano», Studlt 7 (1989) 3-6) werden fiir Vergil Verbindungen zu Herculaneum
nahegelegt, wenn man denn annimmt, dass auch Philodem tatséchlich in der Villa dei Papiri
verkehrte.



204 Beate Beer

Die genannten Stiddte Capua und Acerrae?® liegen in unmittelbarer Nachbar-
schaft zu Nola. Nola wiirde sich an dieser Stelle tatséchlich nicht nur durch die
Capua und Acerrae entsprechende geographische Genauigkeit, sondern auch
durch seine Lage geradezu aufdringen. Barchiesi?® hilt fest, dass es weitere
Griinde gegeben hitte, Nola zu nennen: In Nola errangen die Romer einen Sieg
gegen Hannibal. In Nola wurde Augustus’ Schwester Octavia geboren. Der Um-
stand, dass Servius in seinem Kommentar zu Aen. 7,740 auf die gleiche Idee zu-
riickgreift, um Abella, das dort genannt wird, als Ersatz fiir Nola zu erkliren,
verdeutlicht die Beliebtheit, der sich die Anekdote, die Gellius hier iiberliefert,
als Erklarungsmuster in den Vergil-Kommentaren erfreute. Der Grund fiir Ver-
gils damnatio memoriae gegen Nola ist bei Servius allerdings verweigerte Gast-
freundschaft und nicht die Verweigerung der Baugenehmigung fiir einen Aqué-
dukt.

Soweit konnen wir die Aufnahme dieser Lektiirenotiz in die Sammlung im
textkritischen Interesse des Erzihlers begriindet sehen.?? Das Kapitel vermittelt
Wissen iiber Vergil, das iiber den in der Schule tradierten Stoff hinausgehen
diirfte. Der Grund fiir die Wahl dieser Notiz erschopft sich aber nicht im Wis-
sensbeitrag zur textkritischen Uberlieferung der Georgica. Das priisentierte Fak-
tenwissen wird im weiteren Verlauf des Kapitels erganzt durch einen Beitrag
zum Umgang mit Wissen. Denn der Versuch, die von Vergil vorgenommene An-
derung in ihrer Wirkung zu verstehen, verschafft dem Erzihler Gelegenheit, sei-
nen eigenen feinen Geschmack zu demonstrieren und sich so zweifach vom
Grammatiker als einem Fachspezialisten abzugrenzen. Die weitere Lektiire des
Kapitels zeigt in 6,20,2-5, dass ihm die Frage, ob die Anekdote auf Wahrheit be-
ruht, sogar unwesentlich ist. Dass ora dsthetisch gegeniiber Nola vorzuziehen sei,
das steht fiir ihn hingegen ausser Zweifel:

Ea res uerane an falsa sit, non laboro; quin tamen melius suauiusque ad aures sit ora quam
Nola, dubium id non est. Nam uocalis in priore uersu extrema eademque in sequenti prima ca-
noro simul atque iucundo hiatu tractim sonat. Est adeo inuenire apud nobiles poetas huiusce-
modi suauitatis multa, quae appareat nauata esse, non fortuita; sed praeter ceteros omnis apud
Homerum plurima. Uno quippe in loco tales tamque hiantes sonitus in assiduis uocibus pluri-
bus facit.

28 Die bei Gellius nicht zitierte Fortsetzung von Georg. 2,225 lautet: et uacuis Clanius non
aequus Acerris.

29 A.Barchiesi a.0. (Anm. 27).

30 J.E.G. Zetzel a.0. (Anm. 24) 225-243 verweist darauf, dass aufgrund der intensiven philolo-
gischen Auseinandersetzung im Kontext der Bildungskultur des 2. Jh.s die Nachfrage nach
Manuskripten massiv anstieg, und folgert, dass im Zuge dieser Nachfrage auch Manuskripte
gefilscht (und zwar nach dem archaisierenden Geschmack der Zeit; vgl. die Bevorzugung von
futurum in Gell. 1,7 und den gleichzeitigen Beleg der Richtigkeit dieser Lesart aufgrund eines
von Tiro erstellten Manuskripts) und teuer (dazu Gell. 2,3,5 und 18,5,11 mit Verweis auf die
Edition von Lampadio) verkauft worden seien.



Formen der Vergil-Diskussion bei Gellius 205

Ob diese Sache wahr oder falsch ist, kiimmert mich nicht; aber dass ora besser und fiir die Oh-
ren angenehmer ist als Nola, daran besteht kein Zweifel. Denn der letzte Vokal des ersten Ver-
ses und der erste im folgenden klingt zusammengezogen in einem klangvollen und dabei an-
genehmen Hiat. Man kann bei den beriihmten Dichtern so viel Angenehmes dieser Art finden,
dass es eifrig angestrebt, nicht etwa zufillig erscheint; aber vor allen anderen findet man das
meiste bei Homer. Bildet er doch an einer Stelle gleich in mehreren aufeinanderfolgenden Wor-
tern solche und so offene Klinge.

So ist Vergil in 6,20,1 narrativisierender Ausgangspunkt des Erzihlers, zum
einen indem der Erzédhler zunichst von seinem Fund berichtet und sich so als
Sprecher einfiihrt, und zum anderen, indem er eine unterhaltsame Anekdote
einfiigen kann. Die eigentliche Absicht zeigt sich allerdings ab 6,20,2. Hier de-
monstriert der Erzédhler seine Belesenheit, indem nebst den Georgica drei wei-
tere Texte angefiithrt werden (Z/. 22,151f., Od. 11,596, Catull. 27,1-4), und er in-
szeniert zugleich seinen feinen Geschmack (elegantia®). Dieser unterscheidet
sich von Kenntnissen, die in der Schule vermittelt werden und auf transparenten
Regeln und Kriterien beruhen. Als soziales Distinktionsmerkmal kann der feine
Geschmack gerade nicht schulmissig erworben werden.* Der Erzédhler bringt
ihn ins Spiel, wenn er den Hiat in der iiberlieferten Lesart als klangvoll und an-
genehm (canoro simul atque iucundo hiatu) lobt. Dies tut er just zu einem Ge-
genstand, der als Ausnahme innerhalb der schulméissigen Regeln der Metrik be-
handelt wird. So zeichnet sich die vom Erzihler favorisierte Lesart dadurch aus,
dass sie einen Hiat iiber die Versgrenzen aufweist. Hiat wird in der lateinischen
Dichtung in der Regel durch Synaldphe oder Elision aufgehoben. Nach Boldrini
ist Hiat eine «sehr seltene Erscheinung», deren sich der Dichter «mit grosser
Sparsamkeit» bediene und die «grundsitzlich eine Ausnahme von der Regel»
darstelle.?®* Der Hiat stellt so fiir den Dichter eine Moglichkeit dar, den Text
rhythmisch oder stilistisch zu akzentuieren. Der Hiat in Georg. 2,224f. ist durch
die metrische Pause am Versende begriindet. Crusius fithrt unter den Besonder-
heiten, durch die sich das Versende auszeichnet, auf, dass Hiat nicht elidiert
wird.** Insofern kann der Hiat in Georg. 2,224f. als schulmissig innerhalb des
Unschulmissigen gelten. Die weiteren Beispiele, die der Erzédhler anfiihrt, ge-

31 Fir den feinen stilistischen Geschmack steht im Lateinischen elegantia. Entsprechend steht in
6,20,6 elegantissimus als Attribut zu Catullus. Das Kapitel 11,2 ist gar allein der semantischen
Bestimmung von elegantia gewidmet. Dabei betont der Erzéhler, dass elegantia noch bei Cato
keine geistige Eigenschaft, sondern den dusseren Aufwand des Lebensunterhaltes bezeichnet
habe: non ab ingenii elegantia, sed qui nimis lecto amoenoque cultu uictuque essetin 11,2,3.
Mit L. Holford-Strevens, a.0. (Anm. 9) 181 gilt, dass sich der Erzihler des geschilderten Be-
deutungswandels einzelner Worter gegeniiber der Verwendung bei Vorbildern wie Cato be-
wusst ist und dabei aber auf eine archaisierende Ausdrucksweise verzichtet. Bei Gellius be-
schreiben elegantia und elegans den stilistischen Ausdruck; so auch in 1,7,17 zu Plautus.

32 Th. Schmitz, a.0. (Anm. 6) 97-135.

33 S.Boldrini, Prosodie und Metrik der Romer, iibersetzt von Bruno W. Hauptli (Stuttgart/Leip-
zig 1999) 55-58.

34 F. Crusius, Rémische Metrik, bearbeitet von Hans Rubenbauer (Hildesheim/Ziirich/New York
1997) 36.



206 Beate Beer

hen aber dariiber hinaus, indem es sich bei allen drei zitierten Stellen um Hiat
innerhalb des Verses handelt. Der Hiat in Georg. 2,224f. dient dem Erzihler da-
mit als Sprungbrett, um sein Verstindnis und seinen Geschmack fiir unschul-
maéssige metrische Besonderheiten (Hiat innerhalb des Verses) zu demonstrie-
ren.

Das Kapitel 13,21 bildet gewissermassen das Gegenstiick zu 6,20, indem hier
ein nur schulmaéssig Gebildeter vorgefiihrt wird, der gerade an diesen Fragen des
guten Geschmacks scheitert. Probus erklirt diesem auf dessen Frage, wann Sub-
stantive der gemischten Deklination mit -i- und wann mit -e- flektiert wiirden,
dass man sich an Vergil schulen konne und sich letztlich aber auf sein dstheti-
sches Empfinden verlassen solle:

Interrogatus est Probus Valerius, quod ex familiari eius quodam conperi, ‘has’ne ‘urbis’ an ‘has
urbes’ et ‘hanc turrim’ an ‘hanc turrem’ dici oporteret. ‘Si autem uersum’ inquit ‘pangis aut ora-
tionem solutam struis atque ea tibi uerba dicenda sunt, non finitiones illas praerancidas neque
fetutinas grammaticas spectaueris, sed aurem tuam interroga, quo quid loco conueniat dicere;
quod illa suaserit, id profecto erit rectissimum.’

Wie ich von einem Freund von ihm erfahren habe, wurde Valerius Probus gefragt, ob man has
urbis oder has urbes und hanc turrim oder hanc turrem sagen solle. “Wenn du aber einen Vers
dichtest’, sagte er, ‘oder eine Rede, vom Versmass gelost, komponierst und du dabei diese Wor-
ter sagen musst, dann achte nicht auf jene sehr stinkenden Regeln und grammatischen Aborte,
sondern frage nur dein Ohr, was an welcher Stelle zu sagen sei; was es dir raten wird, das wird
tatsachlich ganz richtig sein.

Als damit unserem Mann (er wird in 13,21,7 rudis profecto et aure agresti homo
genannt) nicht weiter geholfen ist, entldsst ihn Probus mit den Worten, dass er
sich um diese Frage nicht weiter kiimmern solle, da er solcherart sei, dass er so-
wieso nichts verliere, fiir welchen Ausdruck auch immer er sich entscheide. Was
dem wahrhaft Gebildeten aufgrund seines Empfindens unmittelbar einleuchtet,
muss dem Halbgebildeten verschlossen bleiben. Infolgedessen hilt sich der Er-
zahler nicht zuriick, sein eigenes feines Empfinden zu bekunden und zu insze-
nieren:®

Nos autem aliud quoque postea consimiliter a Vergilio duplici modo scriptum inuenimus. ...
‘tres’ illic, ‘tris’ hic; pensicula utrumque modulareque: reperies suo quidque in loco sonare ap-
tissime. ... si mutes ‘haec’ et ‘hic finis’ dicas, durum atque absonum erit, respuentque aures,
quod mutaueris. ... Nam si ita dicas: ‘quam das finem’, iniucundum nescio quo pacto et laxio-
rem uocis sonum feceris.

35 In dieser Inszenierung des Erzéhlers wird die literarische Fiktion einer Figur entworfen, die
ein Gesprich mit einem Freund des Probus gefithrt und anschliessend selbst Nachforschungen
angestellt hat. Wenn wir diese Inszenierung nicht als aufgesetzte Maske verstehen, sondern —
wie der implizite Leser — als Handlungsmodell akzeptieren wollen, werden wir hier auch eine
gewisse rhetorische Haltung erkennen, die den Erzidhler denkbar nahe an einen historischen
Sprecher riickt; vgl. R. D. Cherry, «Ethos versus Persona. Self-Representation in Written Dis-
course», Written Communication 5/3 (1988) 251-276.



Formen der Vergil-Diskussion bei Gellius 207

Wir haben aber spiter entdeckt, dass auch anderes von Vergil dhnlich in zweifacher Weise auf-
geschrieben wurde. ... dort tres, hier tris; wige beides ab und singe es melodisch: dann wirst
du bemerken, dass ein jedes an seiner Stelle hochst passend klingt. ... Wenn du haec dnderst
und hic finis sagst, wird es hart und misstonend sein; die Ohren werden ausspucken, was du ge-
andert hast. ... Denn wenn du es so sagst: quam das finem, wirst du irgendwie einen unange-
nehmen und schlafferen Klang des Lautes gebildet haben.

Im Rahmen der Zusammenstellung der Stellen, die Vergils Autoritét in den
Noctes Atticae belegen, haben wir bereits am Rande festgehalten, dass das Ka-
pitel 17,10 insofern innerhalb der Sammlung auffillt, als es eine fremde Kritik
an Vergil wiedergibt, ohne dass sie vom Erzihler relativiert wird. Bei Vergils
Kritiker handelt es sich ferner nicht um einen bekannten Vergil-Philologen wie
etwa Hyginus, sondern um Gellius’ Lehrer Favorinus. Das konnte auch der
Grund dafiir sein, dass seine Kritik unwiderlegt bleibt.3¢ Favorinus’ Kritik lau-
tet, dass Vergil in Aen. 3,570-577 Pindar, P. 1,21-27 zur Vorlage genommen habe
und in der aemulatio dieser Vorlage gescheitert sei. Beide Passagen bieten eine
Aetna-Beschreibung.’” Im kritisierten Abschnitt der Aeneis haben die Trojaner
die Charybdis hinter sich gelassen, iibernachten am Fusse des Aetna und wer-
den am folgenden Morgen aus dem Munde des Achaemenides von Polyphem er-
fahren. Die Trojaner sehen sich also in kurzer Abfolge mit den drei Monstern
oder monstrésen Erscheinungen Charybdis, Aetna und Polyphem konfrontiert.

Favorinus, dem die in 17,10 wiedergegebene Vergil-Kritik in den Mund ge-
legt wird, erscheint in den Noctes Atticae als wahrer, weil wendiger Gebildeter
und Handlungsmodell fiir den Erzéhler und seinen Leser. Philostrat, Vit. soph.
1,8,489 beschreibt ihn insgesamt als paradoxe Erscheinung, wozu er auch den
Umstand zihlt, dass Favorinus Gallier gewesen sei und doch griechisch gespro-
chen habe (TaAdtng dv EAAnvilew).®® Als Redner und Schriftsteller hat er sich
denn auch im griechischen Sprachraum einen Namen gemacht. Die von ihm be-
kannten Titel und Fragmente sind auf Griechisch verfasst. Dennoch muss es

36 B.Baldwin, a.0. (Anm. 19) 23 &dussert sich beziiglich 17,10 nur zur Hérte der Kritik und deu-
tet den Umstand, dass sie durch den Erzihler nicht kommentiert wird, mit Gellius’ Autoritits-
glaubigkeit gegeniiber seinem Lehrer Favorinus: «One suspects that Favorinus would not al-
ways have got away with this critique in a seminar of Vergil scholars; Gellius was a tamer an
safer audience.»

37 Den Umstand, dass in 17,10 wie 6fter (z. B. auch in 2,23; 2,27 und 13,27) eine lateinische Text-
passage im Vergleich mit einer griechischen abgewertet wird, erldutert A. Vardi, «Diiudicatio
locorum: Gellius and the history of a mode in ancient comparative criticism», CIQu 46 (1996)
492-514. Demzufolge ist der Ausdruck carmina diiudicata in der Kapiteliiberschrift als An-
lehnung an den Usus der 0ykpioig in der hellenistischen Literaturkritik zu verstehen. In den
Noctes Atticae wird aber regelmiissig die cuykpioig vom Konzept der imitatio, das den lateini-
schen Rhetorik- und Literaturunterricht prigte, iiberlagert, so dass der griechische Passus je-
weils als unerreichbares Modell aus dem Vergleich hervorgeht.

38 Favorinus stammte aus Arelate, das urspriinglich eine griechische Griindung war und inner-
halb der Gallia Narbonensis spitestens nach Caesar eine weitgehende Romanisierung erfah-
ren haben diirfte. 46 v. Chr. wurde Arelate romische Kolonie und die Stadt erfuhr unter Au-
gustus eine umfassende bauliche Umstrukturierung.



208 Beate Beer

nicht iiberraschen, dass er in 17,10 iiber Vergil urteilt. In den Noctes Atticae er-
streckt sich seine Universalgelehrtheit auch auf die lateinische Literatur. In
20,1,20 lobt ihn Sextus Caecilius mit den Worten, Favorinus sei der einzige, der
nicht nur der griechischen, sondern auch der lateinischen Literatur in hochstem
Masse kundig sei:

tu es ... unus profecto in nostra memoria non Graiae modo, sed Romanae quoque rei peritis-
simus.

Du bist ... unseres Wissens wirklich der einzige, der nicht nur griechischer, sondern auch ré-
mischer Gegenstinde héchst kundig ist.

Wir kénnen Favorinus zu einer der ‘Hauptfiguren’ der Noctes Atticae zdhlen. Er
tritt in 30 Kapiteln in Erscheinung und ist damit die Figur, die am meisten ge-
nannt wird. In den Kapiteln 12,1 und 14,1 nimmt sich der Erzihler seine Reden
zum Vorbild, um in einer lateinischen Ubersetzung an ihnen seinen Stil zu iiben.
Die Rede in 12,1 iiber die Bedeutung des Stillens, die Favorinus anlésslich eines
Wochenbettbesuches im Hause eines seiner Schiiler hilt, zeigt ihn dariiber hi-
naus als einen, der es versteht, in einer scheinbar beliebigen Situation eine pas-
sende Rede zu extemporieren. Wenn wir also festhalten wollen, dass Favorinus
in den Noctes Atticae die Rolle eines Muster-nenondevpévog zukommt, so kon-
nen wir folgern, dass er sich nicht nur durch sein umfassendes Wissen auszeich-
net und gegeniiber Fachgelehrten abhebt, sondern dass er auch weiss, wie man
sein Wissen anbringt. In 17,10 diirfte es also nicht nur um den Inhalt der Vergil-
Kritik gehen, sondern auch um die Form, in der sie vorgetragen wird. Wenn auch
nicht ausgeschlossen werden kann, dass der historische Favorinus tatsidchlich
eine solche Kritik und zudem gestiitzt auf Pindar vorgebracht hat, so scheint es
in Anbetracht der beobachteten Selbstinszenierung des Erzédhlers ebenso plau-
sibel, dass hier auch Favorinus als Figur des ‘Literaturkritikers mit feinem Ge-
schmack’ inszeniert wird.*

39 Favorinus zitiert und nennt Pindar in seiner Schrift Ilepi guyfig zweimal, in 5,3 und 7,2 (nach:
Favorino di Arelate: L’Esilio (Pap. Vat. Gr. 11 verso), edizione critica, traduzione e commento
a cura di Adele Tepedino Guerra, Rom 2007, 71 bzw. 73). Pindar wird ausserdem in Fort. 23
genannt (nach: Favorinos d’Arles: Euvres, texte établi et commenté par Eugenio Amato, Pa-
ris 2005, 1 490). Aus dem Umstand, dass in den iiberlieferten Fragmenten von Favorinus Pin-
dar mehrfach zitiert wird, folgt nicht zwingend, dass auch die in 17,10 vorgefiihrte Bezug-
nahme tatséchlich auf Favorinus zuriickgeht und ihm nicht nur vom Erzidhler in den Mund ge-
legt wurde. Auch aufgrund des Zieltextes, Vergils Aeneis, kann kein Riickschluss auf Favorinus’
historische Autorschaft fiir die in 17,10 vermittelte Kritik gezogen werden. L. Holford-Strevens,
a.0. (Anm. 9) 118-129 behandelt ausfiihrlich die Frage nach Favorinus’ Latinitit in den Noctes
Atticae. Ein griechischer Redner hitte, so Holford-Strevens, mittels seiner Kenntnisse in latei-
nischer Sprache und Literatur unter seinen griechischen Schiilern kaum seine Reputation stei-
gern kénnen, zumal Favorinus sich erst zum Griechen stilisiert habe («as a self-made Hellene»,
120). So kommt er 123 zum Schluss, dass Favorinus in den Noctes Atticae teilweise auch als
Figur zu betrachten ist, deren Ausserungen letztlich auf den Erzéihler zuriickgehen: «That is
not to deny that Favorinus is at times a mere lay-figure who has no more to do with the words



Formen der Vergil-Diskussion bei Gellius 209

Wir wollen uns zunichst fragen, ob der Inhalt von Favorinus’ Kritik bei Gel-
lius nachvollziehbar ist, ob also der Inhalt der Kritik bei der Entscheidung, sie
in die Sammlung aufzunehmen, bestimmend gewesen sein kann. Der Erzidhler
fithrt die Kritik in 17,10,1-7 narrativisiert ein, indem er sie als Bericht {iber ein
Gesprich, das er mit Favorinus einmal in einem Sommer auf dem Landsitz ei-
nes Freundes gefiihrt habe, wiedergibt:

Fauorinum philosophum, cum in hospitis sui Antiatem uillam aestu anni concessisset nosque
ad eum uidendum Roma uenissemus, memini super Pindaro poeta et Vergilio in hunc ferme
modum disserere: ...

Ich erinnere mich, dass der Philosoph Favorinus, als er sich zur heissen Jahreszeit in die Villa
seines Gastfreundes bei Antium zuriickgezogen hatte und wir aus Rom zu ihm gekommen wa-
ren, um ihn zu sehen, etwa in dieser Weise iiber den Dichter Pindar und Vergil gesprochen hat: ...

Favorinus habe zunichst unter Verweis auf den bekannten Vergleich Vergils mit
einer Birin, die ihre Jungen in Form leckt,* auf die geldufige Vorstellung hinge-
wiesen, dass Vergil seine Dichtung nicht als schopferischen Wurf, sondern als
Produkt sorgfiltiger Arbeit verstanden habe. Favorinus greift daneben in
17,10,6f. die ebenfalls verbreitete Uberlieferung auf, dass Vergil sein Werk als
unvollendet betrachtet habe, da er es nach seinem Tod verbrannt haben wollte.*
Es ist diese zweite Vorstellung, die antiken Vergil-Kommentatoren Tiir und Tor
zur Kritik geoffnet hat, so auch Favorinus in 17,10, der behauptet, Vergil sei in
seiner Pindar-aemulatio in Aen. 3,570-577 gescheitert. Und der Leser kann fol-
gern, dass er die genannten Verse hitte iliberarbeiten und in Form lecken miis-
sen, wenn ihm der Tod nicht zuvor gekommen wiire. Die beiden Stellen werden
in 17,10,9f. nacheinander zitiert:

‘Atque uti uosmet ipsos’ inquit ‘eius, quod dico, arbitros faciam, carmen Pindari, quod est su-
per monte Aetna, quantulum est mihi memoriae, dicam:

T8¢ EpelryovTon eV GRAGTOV TUPOg dyviTatal
£k HUYOV Toryod: ToTopol

&’ Guéponcv pév mpoyéovrl pdov Komvod
aiBwv- &AL év Spovarcty <métpoc>
gotvicoo xvlvdopéva eAGE &g Pobel-

av QEPEL TOVTOV TAGKC OVV TOTAYE.
Kevo §” ApaioTolo KpoLVOLG EPTETOV
dewvotdroug dvomép-

ner épog piv Bowpdorov tpooidé-

obat, Bodpa d¢ kol tapedviav drkodoal.

put in his mouth than any other participant in an ancient dialogue.» Da es sich bei Favorinus
zugleich um einen historischen Zeitgenossen von Gellius handelt, diirfte die Darstellung aber
nicht ganz aus der Luft gegriffen sein und Favorinus tatséichlich ab und an Fragen lateinischer
Sprache und Literatur angesprochen haben.

40 Vgl. Don., Vita Verg. 22.

41 Vgl. Don., Vita Verg. 39.



210 Beate Beer

Audite nunc’ inquit ‘Vergilii uersus, quos inchoasse eum uerius dixerim, quam fecisse:

portus ab accessu uentorum inmotus et ingens 570
ipse, sed horrificis iuxta tonat Aetna ruinis

interdumgque atram prorumpit ad aethera nubem

turbine fumantem piceo et candente fauilla

adtollitque globos flammarum et sidera lambit;

interdum scopulos auulsaque uiscera montis 575
erigit eructans liquefactaque saxa sub auras

cum gemitu glomerat fundoque exaestuat imo.’

‘Aber um euch selbst zu Richtern dariiber, was ich sage, zu machen’, sagte er, ‘will ich Pindars
Gedicht, das vom Berg Aetna handelt, so wenig wie es mir noch im Gedéchtnis ist, hersagen:

Aus innersten Winkeln branden nie zuvor gesehene Quellen grausigen Feuers; bei Tage gies-
sen Fliisse einen Strom feurigen Rauchs aus; aber in der Nacht fiihrt das sich rot vorwirts wil-
zende Feuer unter Krachen Steine zur tiefen Meeresflache; jenes kriechende Wesen schickt
Hephaistos’ schrecklichste Quellen nach oben; (es ist) ein Ungeheuer, wundersam anzusehen,
als Ungeheuerlichkeit auch fiir die Vorbeigehenden anzuhoren.

Hort nun’, sagte er, “Vergils Verse, von denen ich wahrheitsgemaisser sagen méchte, dass er sie
begonnen, als dass er sie geschaffen hat:

Vom Zugriff der Winde unberiihrt liegt ein Hafen da, auch er selbst ist gross, aber daneben
drohnt der Aetna in schrecklichen Einstiirzen, und manchmal bricht eine dunkle Wolke in den
Himmel hervor, die in einem pechschwarzen Wirbel und von glimmender Asche raucht, und
er erhebt Feuerbille und leckt an den Sternen; manchmal wirft er speiend Felsen und die ab-
gerissenen Eingeweide des Berges empor und ballt unter Seufzen die verfliissigten Steine in
den Liiften zusammen und braust von der untersten Tiefe auf.’

Der Erzdhler liasst Favorinus’ Kritik in 17,10,11-19 unmittelbar folgen. Sie
schliesst das Kapitel kommentarlos ab. Favorinus’ Kritik wirkt befremdlich. We-
der Holford-Strevens, noch Horsfall, Hardie oder Berthold gehen davon aus,
dass Pindar hier wirklich als Vergils Vorlage vorauszusetzen sei, zu gering ist die
lexikalische Grundlage, zu unvergleichbar sind die Textstellen.* Allein Zwier-
lein sieht Favorinus’ Kritik als Bestétigung seiner These, dass in der Aeneis zahl-
reiche Stellen von Iulius Montanus, einem Vergil-Herausgeber des 1. Jh.s, stam-
men. Favorinus habe, so Zwierlein, «also das Unvergilische an diesem Ausdruck
—und an dem ganzen Aetna-Passus — mit sicherem Gespiir erfasst.»* Horsfall
dagegen betont die weite Verbreitung von Vulkan- und insbesondere Aetnabe-
schreibungen in der antiken Dichtung.** Fiir die Literatur vor der Aeneis sei an

42 L. Holford-Strevens, a.0. (Anm. 9) 125f.; N. Horsfall, Virgil, Aeneid 3, A Commentary (Lei-
den/Boston 2006); Ph. R. Hardie, Virgil’s Aeneid. Cosmos and Imperium (Oxford 1986); H.
Berthold, «Carmen Pindari, quod est super monte Aetna (Pythia 1)», in E. G. Schmidt (Hrsg.),
Aischylos und Pindar. Studien zu Werk und Nachwirkung (Berlin 1981).

43 0. Zwierlein, Die Ovid- und Vergil-Revision in tiberischer Zeit. Band I, Prolegomena (Berlin/
New York 1999) 130.

44 N. Horsfall, a.0. (Anm. 42) 394f.



Formen der Vergil-Diskussion bei Gellius 211

Lucr. 6,680-702 und Vergil, Georg. 1,471-473 erinnert. In Georg. 1,473 finden
wir mit flammarumque globos liquefactaque volvere saxa gar eine genaue Ent-
sprechung zur Beschreibung in Aen. 3,574 und 576. Hardie wiederum erhellt den
Kontext, in dem die Aetna-Beschreibung zu lesen ist, und macht deutlich, dass
die Personifikation des Aetna, die durch Ausdriicke wie uiscera (575) und eruc-
tari (576) erzeugt wird, auf die folgende Beschreibung Polyphems vorausweist.*
Wir stehen in Aen. 3,548-691 in einer Folge dreier Beschreibungen monstroser
Erscheinungen, deren Verbindung auch lexikalisch nahegelegt wird. Dass das
Erdinnere nach Aussen tritt und gar bis an die Gestirne gelangt, siecht Hardie als
Hinweis auf das Chaos, das auch in der Natur noch herrscht, bevor die Trojaner
in Latium die Herrschaft iibernehmen und die Welt ordnen werden.* Die Aetna-
Beschreibung ist also, wie Hardie gezeigt hat, mitnichten ein Fremdkorper in-
nerhalb der Aeneis, fiir den von einer spiteren Einfiigung auszugehen wiire.
Berthold schliesslich versucht, den etwas schulméssigen Vorspann zum Biren-
Gleichnis und zur gewiinschten Vernichtung des Werks zu berticksichtigen, und
kommt zum Schluss, dass Favorinus in 17,10 eigentlich zwei Dichtertypen einan-
der gegeniiberstellt. Wahrend Pindar von Horaz, Carm. 4,2 mit einem reissen-
den Strom verglichen wird und selbst von einem solchen schreibe (P. 1,22), also
fiir das ingenium stehe, sei Vergil kein Dichter, aus dem die Worte herausstrom-
ten, sondern einer, der sein Werk in einem langen Prozess des Um- und Uberar-
beitens aufgrund von ars erschaffe.’

Bertholds poetologische Deutung der Kritik ist zwar plausibel, scheint aber
nicht die Kernaussage des Kapitels zu treffen. Zu befremdlich ist Favorinus’ Kri-
tik sowohl in ihrem Inhalt als auch in ihrer Formulierung. Es bleibt daher die
Frage, weshalb der Erzéihler Favorinus’ Kritik fiir seine Sammlung ausgewihlt
hat. Der Umstand, dass die Kritik vom Erzihler nicht kommentiert wird, muss
nicht der Autoritatsgldubigkeit des Schiilers gegeniiber dem Leser geschuldet
sein, sondern kann auch darauf hinweisen, dass ihr Inhalt in 17,10 nicht im Fo-
kus des Erzihlers liegt. Vielmehr als um die Berechtigung der Kritik diirfte es
ihm um ihren Vortrag und den Vortragenden, Favorinus, gehen. Den schulmis-
sigen Vorspann zum iiberlieferten Vergil-Bild (Biren-Gleichnis, Wunsch nach
Verbrennung der Aeneis) konnten wir als Begriindung fiir Vergil-Kritik allge-
mein und hier Favorinus’ Vergil-Kritik im Besonderen erkldren. Favorinus’ Vor-
trag greift mit dem Béren-Gleichnis und der Legende um Vergils letzten Willen
Schulmissiges auf, geht im Pindar-Vergleich dann aber dariiber hinaus. Der auf
lexikalischer Ebene gehaltene Vergleich entspricht genau den literaturkritischen
Gepflogenheiten des 2. Jh.s.*® Sein literaturkritischer Zugang ist so gesehen
durchaus konventionell. Er tibertrifft aber die Erwartungen in sophistischer
Weise, indem er seinen Vortrag mit einer Pointe abschliesst, die mit dem Ende

45 Ph.R. Hardie, a.0. (Anm. 42) 264f.

46 Ph. R. Hardie, a.0. (Anm. 42) 265.

47 H. Berthold, a.0. (Anm. 42) 293f.

48 Vgl. Hyginus in 7,6, Probus in 9,9 und Annaeus Cornutus in 9,10.



212 Beate Beer

des Kapitels zusammenfillt. Favorinus’ Aussage in 17,10,19, dass Vergils Aus-
druck von allen Ungeheuerlichkeiten die Allerungeheuerlichste sei, nimmt so-
wohl Pindars tépag pév Bovpdoiov npocidécBou, Badpo 8¢ kol mopedviov
akoboon als auch Vergils noctem illam tecti silvis immania monstra / perferimus
nur wenige Verse nach der kritisierten Passage in Aen. 3,583 auf und wendet da-
mit einen von Vergil verwendeten Ausdruck gegen ihn selbst:

‘Quod «saxa» autem et «scopulos eructari et erigi» eosdemaque ipsos statim «liquefieri et ge-
mere» atque «glomerari sub auras» dixit, hoc’ inquit ‘nec a Pindaro scriptum nec umquam
fando auditum et omnium, quae monstra dicuntur, monstruosissimum est.’

‘Dass er aber sagte, dass Steinbrocken und Felsen ausgespien und hochgehoben werden» und
dass dieselben sofort «schmelzen und dchzen» und «in den Liiften zusammenklumpen», das’,
sagte er, ‘wurde weder von Pindar geschrieben noch hat man es jemals sagen gehort, und es ist
von allem, was ein Ungeheuer genannt wird, das allerungeheuerlichste.’

Mit dieser doppelten Gerichtetheit des debattierten Ausdrucks, d. h. der mons-
tra, der vom Rezipienten (Favorinus) nicht nur auf den durch den Ausdruck be-
zeichneten Gegenstand (Aetna), sondern auch auf den Sprecher selbst (Vergil)
gerichtet wird, hat Favorinus eine Formulierung getroffen, fiir die der Erzéhler
der Noctes Atticae eine Vorliebe zu haben scheint. Favorinus macht sich in
17,10,19 mit der doppelten Gerichtetheit seines Ausdrucks in sophistischer Weise
den Umstand zunutze, dass ein Ausdruck zur Charakterisierung des Sprechers
herangezogen werden kann.

Beispiele doppelter Gerichtetheit,* die als eine spezielle Form von Doppel-
deutigkeit gelten kann, da sie ihre Konnotationen nur aus dem ersten Sprecher
bezieht, finden sich in den Noctes Atticae auch in mehreren anderen Kapiteln.
So etwa in 9,15,11, wo Antonius Iulianus iiber einen aufgeblasenen Rhetorik-
Schiiler, der sein Kénnen gerade anhand einer Controversia demonstriert hat,
urteilt: adulescens hic sine controuersia disertus est. In diesem Urteil bleibt of-
fen, ob Iulianus den jungen Mann zweifellos (sine controuersia) fiir gebildet hilt

49  Was hier mit dem Ausdruck doppelter Gerichtetheit beschrieben wird, erhellt M. M. Bachtin,
Die Asthetik des Wortes, hrsg. von R. Griibel, iibers. von R. Griibel/S. Reese (Frankfurt am
Main 1979) durch das Konzept der Stimmenvielfalt im Roman. Favorinus verwendet mit
monstra und monstruosissimum fremde Worter, genauer Worter, die klar auf Worter eines vo-
rangegangenen Sprechers Bezug nehmen, ihn mithin zitieren. Es kennzeichnet nach Bachtin
auch den Stil des Romanautors, dass er Sprache als Instrument benutzt, um seine Figuren zu
charakterisieren, wobei im Unterschied zu anderen Gattungen offen bleiben kann, ob die ge-
setzte Sprache auf den Erzéhler oder die Figur zuriickgeht; vgl. das Phinomen ‘erlebter Rede’,
etwa bei G. Genette, Die Erzihlung, iibers. von A. Knop (Paderborn 32010) 112. M. M.
Bachtin spricht fiir diese Erscheinung von 1. objektivierter (190), 2. hybrider (195) und 3. be-
sonders héufig von dialogisierter (213) Sprache, da sie 1. als Instrument zur Charakterisierung
distanziert benutzt wird, 2. in der Uberlagerung von Erzihler- und Figurenrede zwei Haltun-
gen gleichzeitig in einem Wort zum Ausdruck kommen, dieses also gewissermassen doppelt
aufgeladen (hybrid) ist, und 3. das Wort (monstra/monstruosissimum bei Favorinus) in einem
Dialog mit dem Wort beim ersten Sprecher (Aen. 3,583) zu sehen ist. Doppelte Gerichtetheit
kann bis zur Parodie gesteigert sein.



Formen der Vergil-Diskussion bei Gellius 213

oder — mit Bezug darauf, was der Sprecher gerade gesprochen hat — nur dann,
wenn er keine Controversia hilt (sine controuersia). Doppelte Gerichtetheit fin-
det sich auch in 18,4, wo Sulpicius Apollinaris einen Grammatiker, der mit sei-
nen Sallust-Kenntnissen prahlt, auffordert, Sallusts Ausdruck stolidior an ua-
nior zu kommentieren,*® und — man weiss nicht, ob «allzu dumm oder allzu hohl»
—natiirlich daran scheitert. In 3,1 wird gar Favorinus selbst Opfer dieser sophis-
tischen, doppeldeutigen Ausdrucksweise, wenn er zu einer Sallust-Lektiire fragt,
wie Sallust in Cat. 11,3 behaupten konne, dass Geiz nicht nur den Geist, sondern
auch den Korper effeminiere.’! Favorinus wird in der weiteren Literatur, so bei
Philostrat, Vit. soph. 1,8,489f., sowohl als geizig>? als auch als hermaphroditisch
beschrieben, und der Erzahler gibt in 3,1,4f. die an ihn gerichtete Frage mit den
Worten zuriick, dass er ihn das auch schon lange einmal habe fragen wollen:

‘Et ego’ inquam ‘longe iamdiu in eo ipse quaerendo fui ac, nisi tu occupasses, ultro te hoc ro-
gassem.’ Vix ego haec dixeram cunctabundus ...

‘Und ich’, sagte ich, ‘habe mich selbst schon weitgehend und lange dasselbe gefragt und hiitte
dir von mir aus die Frage gestellt, wenn du mir nicht zuvorgekommen wirst.” Kaum hatte ich
das zogernd gesagt ...

4. Vergil: in scholis decantata und in commentariis protrita?

Weitere Beispiele konnten angefiigt werden. Stattdessen soll abschliessend ver-
sucht werden, die Beobachtungen zusammenzufassen. Es hat sich gezeigt, dass
Vergil in den Noctes Atticae zwar sehr wohl als Autoritit priasent, aber als sol-
che nicht vor Kritik gefeit ist, und dariiber hinaus doch eher selten im Fokus ei-
nes Kapitels liegt. Und auch dort, wo ihm ein Kapitel gewidmet ist, diirfte der
Dichter selbst nicht immer das Thema bilden, das dem Erzdhler den Ausschlag
zur Selektion fiir seine Sammlung gegeben hat. So steht in 6,20 und 13,21 die
Selbstinszenierung des Erzihlers im Vordergrund wie in 17,10 Favorinus’ sophis-
tischer Vortrag. Alle drei behandelten Vergil-Kapitel charakterisieren damit ein
Handlungsmodell, zweimal den Erziihler selbst und einmal den nercidevpévog
Favorinus. Wiederholt lesen wir in einem Vergil-Kapitel auch von einem Urteil
liber eine Vergil-Kritik, so in 7,6; 9,10 und 12,2. Dadurch wird ein Bildungsdis-
kurs aufgebaut, und der Leser kann verfolgen, wie der wahrhaft Gebildete iiber
Vergil konversiert.

50 Der Erzihler verweist auf das vierte Buch der Historiae, wo der Ausdruck der Beschreibung
des Cn. Lentulus diene.

51 Zuden Kapiteln 3,1 und 18,4 vgl. W. Keulen, Gellius the Satirist. Roman Cultural Authority
in Attic Nights (Leiden/Boston 2009) 120-122 (zu 3,1) und 71-73 (zu 18 4).

52 Das lasst jedenfalls der Bericht vermuten, wonach Favorinus die Ernennung zum Oberpries-
ter (Gpyiepelc), dessen Amt offenbar mit grossem finanziellen Aufwand verbunden war, ab-
lehnte. Vgl. bes. W. Keulen, a.0. (Anm. 51) 118-120.



214 Beate Beer

Die Einsicht in die Bedeutung des Gebildeten-Diskurses in den Noctes At-
ticae ist nur der erste Schritt. Im zweiten, den diese Arbeit vorfiihren sollte, geht
es darum zu zeigen, welche Themen er zulisst und wie er die Selektion des Er-
zahlers bestimmt. Zu diesen Themen gehort das deklarative Vergil-Wissen, iiber
das ein Sprachlehrer als Vertreter eines Faches verfiigt, nur als Ausgangspunkt.
Der Gebildeten-Diskurs im 2. Jh. hat auch situatives Wissen im Blick, mittels
dessen sich der Biirger der Oberschicht als wahrhaft Gebildeter inszeniert und
gegeniiber dem Sprachlehrer (grammaticus) abgrenzt. Anhand welchen Autors
und welchen Inhalts dies geschieht, ist kaum wesentlicher als der Stil, den man
dabei bekennt. Interpretationen, die sich auf den Inhalt der in 17,10 vorgebrach-
ten Kritik beschrinken, zielen daher an der Funktion, in welcher das Kapitel in
der Sammlung steht, vorbei.

Korrespondenz:

Beate Beer

Seminar fiir Griechische und Lateinische Philologie der Universitit Ziirich
Réamistrasse 68

CH-8001 Ziirich

beate.beer@sglp.uzh.ch



	In scholis decantata : Formen der Vergil-Diskussion bei Gellius

