Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 75 (2018)

Heft: 2

Artikel: Platone, Eutidemo 294e2-3

Autor: Giardina, Giovanna R.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-813403

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-813403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Platone, Eutidemo 294¢2-3

Giovanna R. Giardina

Abstract: In questo articolo intendo fornire I'esatto senso delle linee 294e2-3 dell’Euti-
demo di Platone, nelle quali Socrate cita due diverse performances eseguite da danza-
trici. In particolare, ’attenzione si concentra sulla seconda di esse che consiste nell’ese-
guire acrobazie non su una comune ruota, come si & fin qui creduto, ma su una ruota da
vasaio. L'esatto senso del passo € stato intuito per la prima volta nel 1905 da Edwin Gif-
ford, il quale ha posto correttamente in relazione Eutidermo 294e2-3 con Senofonte, Sim-
posio 7,3. Di ci0 esiste un’evidenza ceramografica, precisamente I'immagine di uno
skyphos del IV secolo trovato a Paestum in cui ¢ raffigurata una danzatrice sul tornio.

Nei suoi dialoghi Platone, il quale ¢ il primo filosofo che riflette approfondita-
mente sul mondo delle tecniche e sul rapporto tra I'intelligenza umana e la com-
petenza tecnica,! cita molte volte gli strumenti tecnici che erano piu in uso al suo
tempo, in particolare il filo a piombo, la squadra, la morsa, il compasso, il tor-
nio.? Quest’ultimo strumento, in particolare, & citato talvolta nella versione uti-
lizzata dal vasaio, altre volte, invece, e pill frequentemente, nella versione in uso
al falegname e al carpentiere. Il termine che Platone utilizza per indicare il tor-
nio ¢ tornos, con il quale egli indica indifferentemente sia lo strumento con cui
vasai, falegnami e carpentieri ottengono figure circolari o sferiche, sia il com-
passo quale strumento del geometra. Solo in Phlb. 56¢1 Platone distingue espli-
citamente il tornio dal compasso, dal momento che indica quest’ultimo con il so-
stantivo diafntng, termine che avra un largo utilizzo in eta ellenistica per
indicare, appunto, il compasso dei geometri, ma che & noto gia ad Aristofane, il
quale chiama il compasso diefntng in Nu. 178 e Av. 1003.

P attenzione particolare di Platone nei confronti del tornio € dovuta al fatto
che questo strumento & precisamente quello che mette I'uomo in condizione di
produrre circoli o sfere, cio¢ quelle figure piane o solide che 1 Greci considera-
vano perfette. In Phlb. 55¢ess., ad esempio, Platone mostra grande considera-
zione, tra le scienze o arti, per la textovikn, cioé per I'arte costruttiva, per il fatto

*  Ringrazio il collega Massimo Vidale (Universita di Padova), perché & da una conversazione

che ho avuto con lui che & nata I'idea di scrivere questa nota. Fu egli infatti a dirmi che esisteva
un vaso con una raffigurazione della danzatrice sul tornio e a fornirmi le indicazioni biblio-
grafiche necessarie a reperirne un’immagine.

1 Prima di Platone troviamo delle riflessioni sulle tecniche in Anassagora, 102 A D.-K. e 21b B
D.-K. e in Antifonte, 1 e 2 B D.-K. Su Platone e le tecniche cf. almeno D. Lanza, Lingua e di-
scorso nell’Atene delle professioni, Napoli 1979; G. Cambiano, Platone e le tecniche, Roma,
Bari 1991; M. Vegetti, Techne, in M. Vegetti (cur.), Platone. Repubblica, vol. 1, Napoli 1998;
B. Vitrac, «De l'infinie variété de 'innombrable multitude des tekhnai et des artes», Métis 5
(2007), pp. 11-25.

2 Plat. Phlb. 55b9-cl; questi stessi strumenti sono citati insieme da Thgn., Elegie, 805.

Museum Helveticum 75 (2018) 129-137



130 Giovanna R. Giardina

che essa si avvale di strumenti di precisione che mettono 'uomo in condizione
di conferire misura ed esattezza a cio che egli produce.? Gli strumenti, come si
comprende dal Filebo, da una parte costituiscono cio che I'artigiano utilizza in
virtu della sua competenza tecnica, e quindi sono posteriori rispetto alla com-
petenza che l'artigiano ha nell’utilizzarli, ma dall’altra parte determinano que-
sta stessa competenza e sono primari rispetto ad essa, perché & 'uso dello stru-
mento che rende 'artigiano competente a produrre correttamente i suoi oggetti.
Precorrendo molti studi moderni che si interrogano sul modo in cui gli strumenti
che abbiamo a disposizione e che comunemente utilizziamo influiscono sui no-
stri processi cognitivi, Platone stabilisce una relazione significativa tra il pensiero
razionale e l'oggetto tecnico, nella misura in cui mostra che sussiste un rapporto
duplice, cio¢ quello testé indicato, tra il fechnités e i suoi strumenti. Il Filosofo
colloca percio le arti costruttive, che si avvalgono di strumenti di precisione, al
di sopra di altre arti o scienze che, al contrario, non si avvalgono di strumenti.
Di quest’ultimo tipo sono ad esempio I’arte del flauto o la medicina o I’agricol-
tura, che sono arti le cui procedure sono incerte e non sono stabilite a priori, per-
ché derivano da supposizioni e consistono nel verificare la bonta di un risultato
solo dopo che questo risultato sia stato prodotto. Il medico, ad esempio, suppone
a partire dai sintomi del malato da quale malattia quest’ultimo sia affetto e quale
farmaco occorra somministrare, ma solo a posteriori potra verificare la corret-
tezza della cura che ha prescritto. Tali arti, dunque, pensa Platone, cercano a ten-
toni la misura e la perfezione dei loro effetti, al contrario dell’arte costruttiva,
che sa conferire misura e perfezione a priori per mezzo degli strumenti.*
Questo rapporto diretto tra il pensiero razionale del technités e lo strumento,
primo tra tutti il tornio, &€ d’altronde il risultato di un vincolo gerarchico, o di si-
miglianza, che sussiste tra il cosmo e il pensiero e che Platone descrive precisa-
mente utilizzando la metafora del tornio come strumento che da luogo a circoli
o sfere. In Platone, infatti, I'intero cosmo & tornito e i movimenti universali sono
circoli perfetti, alla maniera di cerchi lavorati al tornio, come Platone afferma in
Lg. 897e. Draltra parte, in linea con i movimenti cosmici, circolari e perfetti, sia
nelle Leggi che nel Timeo Platone insegna che anche il pensiero della mente
umana ¢ circolare alla maniera di un circolo tornito: il movimento del cielo e di
tutti i corpi che si trovano in esso, afferma Platone, ha «una natura simile al mo-
vimento, alla rotazione e ai ragionamenti della mente (Lg. 897c)» e qualche linea
dopo, in Lg. 897e8ss. precisa che il movimento dei corpi celesti avviene in un

3 Sull'arte della costruzione cf. anche [Plat.] Theages 124b; in Pol. 288a Platone cita insieme
I'arte della costruzione con quella del falegname e quella del fabbro; in Phlb. 56b4—-6 Platone
scrive: Textovikily 8¢ ve olpon mAeloTolg HéTpolc Te Kol Opyavolg XpoREVIV 10 TOAATY dkpi-
Belav odi} mopilovra texvikmTépay TAOV TOAADY EMOTUGY TopEYETOL.

4  Platone offre in tal modo una riflessione che ¢ nuova nella letteratura del suo tempo, dal mo-
mento che 'arte della costruzione veniva considerata comunemente alla stessa stregua di altre
arti, come dimostra per esempio il testo di Senofonte, Oeconomicus, 1,1,3-4, che mette in-
sieme la textovixn con la iotpixn € la xohxevtixn.



Platone, Eutidemo 294e2-3 131

solo luogo intorno a un centro, essendo un’imitazione dei cerchi lavorati al tor-
nio, e corrisponde in tutto al movimento circolare della mente. Questa simi-
glianza tra il movimento cosmico e quello del pensiero che Platone stabilisce
nelle Leggi sulla base della metafora del tornio, corrisponde, come si diceva, alla
lezione del Timeo, dialogo nel quale il Filosofo, dopo aver mostrato che il corpo
del mondo ¢ una sfera ottenuta dal demiurgo per mezzo del tornio (33b1-7), a
partire da 69a mostra che anche il corpo dell’'uomo, e precisamente la sua testa,
¢ una sfera ottenuta dagli dei creati che, imitando il demiurgo, ottengono la sca-
tola cranica come lavorandola al tornio.’

Nel Timeo 'utilizzo che Platone fa della metafora del tornio si comprende
per il fatto che tale strumento produce figure circolari, che si applicano sia al co-
smo sia all’intelligenza umana. Questa valorizzazione degli strumenti in gene-
rale e della ruota da vasaio in particolare ha perd in Platone un limite ben pre-
ciso, nella misura in cui gli strumenti intervengono nell’ambito del sensibile.
Sicché la metafora del tornio & usata da Platone soltanto ai fini della produzione
delle parti corporee rispettivamente del cosmo e dell’'uomo, mentre I’'anima del
mondo e I'anima razionale umana non sono ricavate per mezzo di strumenti. In
tal modo Platone ribadisce la distinzione che esiste tra le forme da un lato e i
corpi dall’altro lato, cosi come tra la scienza e la tecnica.

Detto molto brevemente in qual modo Platone utilizzi nei suoi dialoghi il
tornio come strumento sul quale riflette sia in rapporto al sapere tecnico sia
come metafora di ben altre questioni teoretiche,’ occorre dire che c’¢ un altro
termine, oltre al termine fornos e alla relativa voce verbale, torneud, con cui gli
antichi potevano indicare il tornio, e cioé trochos. L'utilizzo dei due termini, tor-
nos e trochos ¢ quantitativamente e qualitativamente differente, sia se si assume
la tradizione filosofica fino a Platone compreso, sia se si assume la tradizione let-
teraria. Mentre fornos non & utilizzato dai filosofi prima di Platone, al contrario
si riscontra un buon uso di questo termine nella tradizione letteraria, quando
questa descrive immagini e figure assunte dal mondo quotidiano e delle arti. Al
contrario di quanto avviene nel caso di tornos e di torneud, piuttosto frequente
¢ l'uso del termine trochos, per Povvio motivo che questo termine indica in ge-
nerale la ruota e non semplicemente la ruota assunta nel senso specifico dello
strumento del vasaio o del falegname e del carpentiere. Trochos & utilizzato da
Platone, si badji, in un senso distinto rispetto al modo in cui il Filosofo utilizza il
termine fornos, perché mentre quest’ultimo, come si & cercato di spiegare breve-
mente, indica lo strumento per mezzo del quale si possono produrre circoli o

5 Cf. anche Platone, Tim. 47c e 90c—d in cui si trova I'ingiunzione ad assimilare i movimenti della
nostra anima a quelli del cielo, che sono circolari.

6  Per uno studio complessivo sull’utilizzo del tornio quale strumento e quale metafora da parte
di Platone mi permetto di rimandare al mio studio «Come cerchi lavorati al tornio: pensiero e
oggetti tecnici nella filosofia di Platone», in G. Bentivegna, F. Coniglione, G. Magnano San Lio
(cur.), Filosofia, Storia, Politica. Studi di storiografia filosofica offerti a Giuseppe Cacciatore,
Roma 2016, pp. 127-144.



132 Giovanna R. Giardina

sfere, trochos & genericamente la ruota oppure la figura o 'oggetto circolare pro-
dotto per mezzo dello strumento.

Il termine trochos ricorre 17 volte nei dialoghi platonici, di cui 12 occorrenze
si riscontrano solo nel Crizia, precisamente tra 113d e 117e, cioe in quella por-
zione del dialogo in cui Platone descrive la citta di Atlantide delineando il com-
plesso sistema di ponti e canali che connettono i circoli rispettivamente di mare
e di terra di cui la citta si compone. Trochos ha il senso di ruota anche in Tim.
37c2 e 79¢cl, nonché in Tht. 207a6. In un solo passo, e precisamente in Rsp. 420e5,
Platone utilizza trochos per indicare chiaramente la ruota del vasaio, perché egli
dice esplicitamente che trochos € lo strumento che serve per kerameuein. Io
credo perd, sulla base di una evidenza ceramografica, che a questo passo della
Repubblica occorra aggiungere un passo dell’Eutidemo, in cui trochos deve es-
sere interpretato nel senso della ruota del vasaio. Questa identificazione di tro-
chos con il tornio del ceramista permette di interpretare correttamente Euti-
demo 294e2-3.

Il contesto del passo ¢ il seguente: Eutidemo e Dionisodoro, i fratelli che fu-
rono famosi eristi € che rappresentarono la fase pit immorale e decadente della
sofistica ad Atene, interrogati da Ctesippo sulle piu diverse cose asseriscono di
conoscerle tutte e/o di saperle fare tutte. Sebbene Ctesippo, in linea con il suo
carattere insolente e quasi violento, li interroghi senza ritegno facendo riferi-
mento anche alle cose peggiori, in ogni caso i1 due eristi ammettono di sapere
tutto e di sapere fare tutto. Sicché Socrate, costretto dalla sua stessa incredulita
di fronte alle ammissioni dei due sofisti, chiede ad Eutidemo se Dionisodoro sap-
pia anche danzare, ricevendone ancora una volta risposta affermativa. A questo
punto Socrate muove questa precisa domanda: «Ma alla tua eta non saprai an-
che fare capriole sulle spade e girare sulle ruote? Non penso che tu sia giunto
cosi avanti sulla via della sapienza! (00 dfmov, fiv § £yd, xoi é¢ poyaipog e
xuPiotav kol £ni 1poyob dwvelcBon tnAikodtog v, 0VTe TOPPM covlog kelg; —
294e2-3)».7 ,

Queste due linee del dialogo non hanno suscitato attenzione da parte degli
studiosi piu recenti di questo scritto platonico, almeno per quel che ho potuto
constatare leggendo la letteratura dedicata.? Trovo al contrario delle annotazioni

7  Trad.di M. L. Gattiin Platone. Tutti gli scritti, a cura di G. Reale, Milano 2000.

8  Non trovo commenti a queste linee, ad esempio, in G. J. de Vries, «Notes on some Passages in
the Euthydemus», Mnemosyne 25 (1972), pp. 42-55, oppure in H. T. Chance, Plato’s Euthyde-
mus. Analysis of What Is and Is Not Philosophy, Berkeley, Los Angeles, Oxford 1992, in
F. Decleva Caizzi, Platone, Eutidemo, Pioltello 1996, in L. Palpacelli, L'« Eutidemo» di Pla-
tone. Una commedia straordinariamente seria, Milano 2009 né, infine, nel recentissimo vo-
lume di G. Sermamoglou-Soulmaidi, Playful Philosophy and Serious Sophistry. A Reading of
Plato’s Euthydemus, Berlin 2014. Tra i commentari pill vecchi, non trovo nessuna annotazione
in C. Badham, Platonis Euthydemus et Laches, Jena 1865, né in O. Apelt, Platons Dialog
Euthydemos, Leipzig 1918, né in G. H. Wells, The Euthydemus of Plato, London 1881, né in-
fine in A. W. Winckelmann, Platonis Euthydemus, Leipzig 1833, che pure dedica un commento
a queste linee alle pp. 95-96. Si noti anche che nessun cenno viene fatto a questi due esercizi



Platone, Eutidemo 294e2-3 133

interessanti in alcuni commenti all’Eutidemo piuttosto datati, annotazioni che
sono state riprese nel pitl recente commentario di Ralph Hawtrey,’ il quale de-
dica un breve ma efficace commento sia a &g poyaipog ... xvPiotay sia a éni
Tpoxod dwveloBou. Dico subito che delle due espressioni mi interessa la seconda,
dal momento che la prima fa riferimento a una prodezza abbastanza diffusa
nell’antichita. A proposito della prima performance, che Dionisodoro ammette
di saper fare, infatti, gia lo stesso Hawtrey fa riferimento a un passo del Simpo-
sio di Senofonte, precisamente 2,11ss., in cui 'esercizio & descritto in questo
modo: «Dopo di cio fu introdotto un cerchio tutto pieno di spade ritte. Allora la
ballerina si metteva a fare capriole dall’esterno all’interno del cerchio e vice-
versa, passando a filo di spade (/| opynotpig ékvPiota e kol eEekvPiota vrep
avtdv). Quelli [scil. gli spettatori, tra cui & anche Socrate], osservandola, teme-
vano si facesse male, mentre lei eseguiva l’esercizio con coraggio e sicurezza».!°
Il passo di Senofonte permette di comprendere in che cosa consistesse questo
tipo di acrobazia, che come si ¢ detto doveva essere molto diffusa nell’antichita,
perché non solo essa si riscontra in altri passi dello stesso Senofonte, ad esempio
Memorabili 1,3,10 e Simposio 7,3, ma le attestazioni anche in altri autori sono
moltissime e vanno dall’eta classica fino all’eta bizantina.!!

Diversa ¢ la situazione per il secondo tipo di esibizione, indicato da Platone
con Pespressione €ni tpoyod SweloBau, per la quale, al contrario di cid che av-
viene nel caso della prima acrobazia citata, si trova un’unica attestazione oltre a
quella dell’Eutidemo e cio¢ ancora una volta Senofonte, Simposio, 7,3. Si noti
che Martin Routh,!? nel suo commentario pubblicato nel 1784, traduce I'espres-
sione platonica éni tpoyod diveloOou con «super rotam volutari», € nelle sue No-
tae et variae lectiones per spiegare 'esercizio ricorre a Senofonte Symp. 2,22, in
cui si legge il termine trochos e in cui viene descritto I'esercizio di una fanciulla
che si curva all’indietro facendo un cerchio con il suo corpo. Di qui Routh sup-
pone che I'esibizione descritta da Platone sia la medesima che si legge in questo
passo di Senofonte. Edwin Gifford, tuttavia, nel suo commento all’Eutidemo,
che ¢ del 1905, dissente da questo tipo di descrizione dell’esercizio fornita da
Routh," perché ritiene che I'espressione platonica éni tpoyxod dweloBon debba
significare «to be whirled round upon a wheel», cio¢ essere girato in tondo su una
ruota. Gifford ricava questa felice intuizione del senso dell’espressione platonica
dal passo a cui abbiamo gia accennato di Senofonte, Simposio 7,3. Qui Seno-

nel volume di P. Christensen and D. G. Kyle (ed. by), Sport and Spectacle in Greek and Roman
Antiquity, Malden, MA, Oxford, Chichester 2014.
9 R.S.W.Hawtrey, Commentary on Plato’s Euthydemus, Philadelphia 1981.

10  Le traduzioni del Simposio di Senofonte sono quelle di A. Giovanelli, Senofonte. Simposio,
Milano 2012.

11  Cf. ad esempio Costantino Porfirogenito, De virtutibus et vitiis, 1 135,10 oppure Giorgio Mo-
naco, Chronicon, 360,7.

12 M. J. Routh, Platonis Euthydemus et Gorgias, Oxford 1784.

13 E. H. Gifford, The Euthydemus of Plato, Oxford 1905.



134 Giovanna R. Giardina

fonte, dopo aver detto che viene portata a una danzatrice una ruota da vasaio
(7,2,2), dapprima cita a 7,3 il primo degli esercizio citato anche da Platone
nell’Eutidemo, facendo dire a Socrate che saltare in mezzo alle spade € una prova
pericolosa, che dunque non ¢ per nulla adatta a un simposio, e poi gli fa aggiun-
gere: «e senz’altro lo scrivere e il leggere su una ruota che gira ¢ qualcosa di spet-
tacolare, ma anche questo, non riesco a capire che divertimento possa procu-
rarci: vedere questi bei giovani contorcere il loro corpo e fare ruote non ¢ pili
piacevole che vederli tranquilli e fermi (kail pnv 10 ye ént 100 Tpoyod Gua
nepdvoupévou Ypapety Te kol dvoyryviokey Bodpa pév iomg ti éotiy, Hdoviy
Ot 0088 1Tl Shvapan yvdvor Tiv’ GV Tapdoyol. 008E puny 16 Ye SlaoTpépoviog
T COUOTO KO TPOYXOVE HILOVHEVOUG Tid10v T} Tovyiay Exoviog ToLg KaAoUg Kol
opoiovg Bewpelv — 7,3,2—4,1)». Il fatto che alla danzatrice, all’inizio del capitolo
7, viene portato un tornio, indica con tutta evidenza che qui abbiamo a che fare
non semplicemente con una ruota, ma specificamente con una ruota da vasaio.
Gifford dice semplicemente «wheel», ma il suo riferimento a Senofonte, Simpo-
sio 7,3 implica che non possa trattarsi d’altro che di «a potter’s wheel». E dunque
di questo tipo di esercizio che la danzatrice si appresta a dare dimostrazione,
cioe lo scrivere e il leggere mentre la ruota viene fatta girare, ed ¢ plausibile a
partire da queste indicazioni che si trovano in Senofonte pensare che Dioniso-
doro nell’Eutidemo ammetta di saper fare un esercizio di questo tipo. Probabil-
mente cio che Dionisodoro ammette di saper fare e soltanto '’essere capace di
stare sul tornio mentre qualcuno lo gira o persino di fare qualche involuzione,
ma gia lo stare saldo sullo strumento mentre questo viene fatto roteare appare
una performance meravigliosa, dal momento che essa, come precisa Socrate nel
Simposio di Senofonte, comporta una importante tenuta muscolare, che di certo
non ci si aspetta da un uomo come Dionisodoro che ¢ gia avanti negli anni.!4
Ora, se la ricostruzione di Gifford accettata da Hawtrey si basa sulla sola te-
stimonianza di Senofonte, io vorrei portare a sostegno della testimonianza di Se-
nofonte e dell'interpretazione secondo la quale Platone, nell’Eutidemo, starebbe
facendo riferimento all’esercizio di stare saldi sul tornio — o di eseguire perfor-
mances su di esso — mentre questo viene fatto girare, la raffigurazione che si
trova in un vaso, e precisamente in uno skyphos a figure rosse ritrovato a Pae-
stum e conservato nell’Ashmolean Museum di Oxford con I'indicazione 1945-43
(116).55 11 vaso & datato dagli studiosi al IV sec. a.C. (precisamente 350-325), e

14 Con l'interpretazione di Gifford concorda anche R. S. W. Hawtrey, Commentary on Plato’s
Euthydemus cit., p. 148.

15 Cf. Report of the Visitors to the Ashmolean Museum 1945, p. 12, pl. Ila. Si noti che studi re-
centi suggeriscono che il repertorio iconografico recante performances di danzatrici sul tornio
¢ molto pill ricco di quanto non si sia fin qui sospettato, e dunque all'immagine di questo
skyphos pestano occorre accostare immagini riprodotte in altri vasi. Tale materiale iconogra-
fico & attualmente in corso di studio presso il Dipartimento dei Beni culturali dell’Universita
di Padova. Da un primo suggerimento che ricevo dagli studiosi di Padova, e in particolare da
Massimo Vidale, le immagini di donne che eseguono performances sul tornio sono rarissime



Platone, Eutidemo 294e2-3 135

appartiene all’officina del pittore Asteas. Esso ¢ riprodotto nel libro di A. D.
Trendall, Paestan Pottery: a Revision and a Supplement. Papers of the British
School at Rome,'® dal quale traggo 'immagine che segue, nella quale un satiro ¢
piegato in modo da poter agire sullo strumento facendolo girare mentre una fan-
ciulla esegue delle pose che ne rivelano I’abilita acrobatica:

Io credo che questa evidenza ceramografica dimostri senza lasciare spazi a ulte-
riori dubbi almeno le seguenti cose: 1) sebbene 'esercizio citato da Platone con
I'espressione ént tpoyod divelcBou non si riscontri nei testi antichi a nostra dispo-
sizione a eccezione del caso di Senofonte, a differenza di cio che accade nel caso
dell’esercizio eseguito con le spade, che registra numerose citazioni che crono-
logicamente vanno dal periodo classico fino all’eta bizantina, queste performan-
ces ballerine su una ruota girevole dovevano avere una certa diffusione, tanto da
meritare di essere fissate sulla ceramica. 2) Quando Socrate muove la sua do-
manda direttamente a Dionisodoro si riferisce a spettacoli a cui ha verosimil-
mente assistito in prima persona, come dimostra la testimonianza di Senofonte.
3) Socrate in Senofonte valuta negativamente la performance della danzatrice
sul tornio, considerandola inadeguata a un simposio, il che conferma il carattere

nel V secolo, mentre si fanno via via pilt frequenti e articolate nell’intervallo di tempo che va
dal 400 al 350 a.C., probabilmente in seguito alla diffusione dei testi di Platone e di Senofonte.

16 XX, NS, Vol. VII, Pl. Va, London 1952. Trendall alla p. 34 descrive I'immagine, scambiando il
tornio per uno sgabello rotante. Di questo stesso skyphos si occupa M. Vidale, L’idea di un la-
voro lieve. Saltuarie dal Laboratorio del Piovego 5, Padova 2002, che ne riproduce la figura: cf.
Fig. 72, p. 286.



136 Giovanna R. Giardina

fortemente ironico della domanda che egli muove a Dionisodoro nell’Eutidemo,
dal momento che a maggior ragione una tale performance non si adatta a un
uomo adulto e che pretende di essere filosofo. Si badi che, sempre seguendo il te-
sto di Senofonte, Socrate non valuta negativamente la danza in generale, perché
al contrario in Simposio 2,15ss., di fronte all’esibizione composta di un giovane
ballerino, cio¢ di fronte a un’esibizione in cui le diverse parti del corpo si muo-
vono tutte armonicamente secondo una coreografia che rispetta le esigenze del
corpo, al quale anzi procura un miglioramento, Socrate afferma che vorrebbe
imparare le stesse movenze perché vorrebbe danzare. Egli fornisce poi tutta una
serie di eccellenti motivazioni a sostegno di questo suo desiderio, che contra-
stano lo scherno iniziale dei suoi interlocutori e anzi inducono questi ultimi a de-
siderare anch’essi di danzare allo stesso modo. Se ¢ lecito utilizzare ancora una
volta la lettura di Senofonte per comprendere meglio il testo platonico, Socrate
sta circoscrivendo il senso della domanda che ha posto a Eutidemo su Dioniso-
doro, e cioe se Dionisodoro sapesse danzare. Stando al testo di Senofonte, in-
fatti, il saper danzare, anche in eta avanzata, non ¢ causa di disdoro. Ecco per-
ché Socrate si affretta a fornire esempi di performances che chiariscono il senso
della sua domanda riferendosi ad attivita senza ombra di dubbio disdicevoli.
4) Linterpretazione di Gifford accettata da Hawtrey secondo cui Dionisodoro
ammetterebbe di saper danzare su una ruota da vasaio ¢ quella corretta, e per-
cio Eutidemo 294e ¢ 'unico altro passo, oltre a Rsp. 420e5, in cui Platone uti-
lizza il termine trochos, € non il termine tornos, per indicare chiaramente la
ruota del vasaio. 5) Infine, il fatto che Platone utilizzi il termine trochos solo due
volte per indicare il tornio in tutti i suoi dialoghi, a fronte dell’'uso consolidato
del termine tornos, rende particolarmente significativa la simiglianza dell’intera
espressione platonica, éni tpoxod divelcBan, con quella del Simposio di Seno-
fonte, simiglianza rinforzata dal fatto che sia Platone che Senofonte descrivono
entrambi anche l'altro esercizio, quello del passare a fil di spade. Non si pud
escludere a priori che nelle parole messe in bocca a Socrate nell’Eutideno Pla-
tone stia nascondendo un riferimento al Simposio di Senofonte. Questo dato po-
trebbe fornire un contributo alla questione della datazione dell’ Eutidemo,'” ma
anche alla vexata quaestio sul rapporto tra il Simposio di Platone e quello di Se-
nofonte.

Non posso perd concludere questo contributo che mette in rapporto il testo
platonico con altri testi del suo tempo e, in senso pit ampio, con la coeva cultura
letteraria ed artistica, senza fare riferimento a una suggestione che mi ha colpito
nel ricostruire I'interpretazione di queste due linee dell’Eutidemo e in partico-
lare dell’esercizio indicato da Platone con I'espressione éni tpoxo® diveloOout.

Tra i Testimonia su Anassimandro troviamo il dossografo Aezio, che in De
placitis reliquiae (Theodoreti et Nemesii excerpta), 329,5 afferma che, mentre
Anassimene ritenne che il cosmo si volge alla maniera di una mola da mulino,

17  Sucui cf. la discussione di L. Palpacelli, op. cit., pp. 33—41.



Platone, Eutidemo 294e2-3 137

Anassimandro invece ritenne che esso si volga alla maniera di una ruota (ot pev
uvhoedidg, ot 8¢ tpoyod diknv mepidivelcBat, tov kdouov).!® Lespressione con
cui Aezio ascrive questa opinione ad Anassimandro, Tpoxo?d 8iknv nepidvelcBon,
in riferimento al cosmo, € cosi simile all’espressione di Senofonte, Simposio 7,3,
émi 100 tpoyod ... meprdivovpévou e a quella di Platone, Eutidemo 294€2, éni
tpoxod SveloBan, da indurre a verificare se anche nel caso di Anassimandro il
termine non indichi in questo caso semplicemente la ruota, ma specificamente
la ruota del vasaio. E quest’ultimo tipo di ruota, in effetti, che assicura un movi-
mento circolare in senso orizzontale, cioé da destra a sinistra o viceversa, men-
tre una semplice ruota, come ad esempio la ruota di un carro, assicura un movi-
mento circolare in senso verticale, dall’alto verso il basso e viceversa. E in effetti
i movimenti di rotazione e di rivoluzione degli astri avvengono circolarmente in
senso orizzontale, non in senso verticale. Che Anassimandro si riferisse a un mo-
vimento circolare di questo tipo lo conferma peraltro, a mio avviso, la parte di
testimonianza relativa ad Anassimene, che anziché la ruota individua la macina
del mulino, che appunto si muove anch’essa circolarmente in senso orizzontale.
Anassimene e Anassimandro, dunque, non direbbero cose diverse I'uno dall’al-
tro, ma individuerebbero semplicemente esempi diversi per indicare I'identico
movimento circolare che compie il cosmo.

Se I'ipotesi relativa al modo in cui occorra intendere trochos nella testimo-
nianza di Aezio su Anassimandro & corretta, quel che Platone dice nel Timeo a
proposito della costituzione del corpo del mondo e del corpo dell’'uomo utiliz-
zando la metafora del fornos ha una tradizione che affonda le sue radici nelle
origini stesse della filosofia e della cultura greca. Ma quel che risulta rilevante,
e che la corretta interpretazione della performance citata da Platone nell’ Euti-
demo potrebbe consentire di interpretare in modo pill consapevole anche altri
testi, come questo appena citato su Anassimandro. A questo sara pero oppor-
tuno dedicare un altro studio.

Corrispondenza:

Giovanna R. Giardina

Dipartimento di Scienze Umanistiche
Universita di Catania

Piazza Dante 32

1-95124 Catania

giardig@unict.it

18 Cf.13A13D.-K.



	Platone, Eutidemo 294e2-3

