
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 75 (2018)

Heft: 2

Artikel: Platone, Eutidemo 294e2-3

Autor: Giardina, Giovanna R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-813403

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-813403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Piatone, Eutidemo 294e2-3

Giovanna R. Giardina

Abstract: In questo articolo intendo fornire l'esatto senso delle linee 294e2-3 deWEuti-
demo di Piatone, nelle quali Socrate cita due diverse performances eseguite da danza-
trici. In particolare, l'attenzione si concentra sulla seconda di esse che consiste nell'ese-
guire acrobazie non su una comune ruota, come si è fin qui creduto, ma su una ruota da
vasaio. L'esatto senso del passo è stato intuito per la prima volta nel 1905 da Edwin
Gifford, il quale ha posto correttamente in relazione Eutidemo 294e2-3 con Senofonte, Sim-
posio 7,3. Di ciö esiste un'evidenza ceramografica, precisamente l'immagine di uno
skyphos del IV secolo trovato a Paestum in cui è raffigurata una danzatrice sul tornio.

Nei suoi dialoghi Piatone, il quale è il primo filosofo che riflette approfondita-
mente sul mondo delle tecniche e sul rapporto tra l'intelligenza umana e la com-
petenza tecnica,1 cita moite volte gli strumenti tecnici che erano più in uso al suo
tempo, in particolare il filo a piombo, la squadra, la morsa, il compasso, il
tornio.2 Quest'ultimo strumento, in particolare, è citato talvolta nella versione uti-
lizzata dal vasaio, altre volte, invece, e più frequentemente, nella versione in uso
al falegname e al carpentiere. Il termine che Piatone utilizza per indicare il tornio

è tornos, con il quale egli indica indifferentemente sia lo strumento con cui
vasai, falegnami e carpentieri ottengono figure circolari o sferiche, sia il
compasso quale strumento del geometra. Solo in Phlb. 56cl Platone distingue espli-
citamente il tornio dal compasso, dal momento che indica quest'ultimo con il so-
stantivo öuxßf|xr|q, termine che avrà un largo utilizzo in età ellenistica per
indicare, appunto, il compasso dei geometri, ma che è noto già ad Aristofane, il
quale chiama il compasso 5iaßf|xr|q in Nu. 178 e Av. 1003.

L'attenzione particolare di Platone nei confronti del tornio è dovuta al fatto
che questo strumento è precisamente quello che mette l'uomo in condizione di
produrre circoli o sfere, cioè quelle figure piane o solide che i Greci considera-
vano perfette. In Phlb. 55ess., ad esempio, Platone mostra grande considera-
zione, tra le scienze o arti, per la xeKxoviKT), cioè per l'arte costruttiva, per il fatto

* Ringrazio il collega Massimo Vidale (Université di Padova), perché è da una conversazione
che ho avuto con lui che è nata l'idea di scrivere questa nota. Fu egli infatti a dirmi che esisteva

un vaso con una raffigurazione délia danzatrice sul tornio e a fornirmi le indicazioni biblio-
grafiche necessarie a reperirne un'immagine.

1 Prima di Platone troviamo delle riflessioni sulle tecniche in Anassagora, 102 A D.-K. e 21b B
D.-K. e in Antifonte, 1 e 2 B D.-K. Su Platone e le tecniche cf. almeno D. Lanza, Lingua e

discorso nell'Atene delle professioni, Napoli 1979; G. Cambiano, Platone e le tecniche, Roma,
Bari 1991; M. Vegetti, Techne, in M. Vegetti (cur.), Platone. Repubblica, vol. I, Napoli 1998;
B. Vitrac, «De l'infinie variété de l'innombrable multitude des tekhnai et des artes», Métis 5

(2007), pp. 11-25.
2 Plat. Phlb. 55b9-cl; questi stessi strumenti sono citati insieme da Thgn., Elegie, 805.

Museum Helveticum 75 (2018) 129-137



130 Giovanna R. Giardina

che essa si avvale di strumenti di precisione che mettono l'uomo in condizione
di conferire misura ed esattezza a ciö che egli produce.3 Gli strumenti, come si

comprende dal Filebo, da una parte costituiscono ciö che l'artigiano utilizza in
virtù della sua competenza tecnica, e quindi sono posteriori rispetto alia com-
petenza che l'artigiano ha nell'utilizzarli, ma dall'altra parte determinano que-
sta stessa competenza e sono primari rispetto ad essa, perché è l'uso dello stru-
mento che rende l'artigiano compétente a produrre correttamente i suoi oggetti.
Precorrendo molti studi moderni che si interrogano sul modo in cui gli strumenti
che abbiamo a disposizione e che comunemente utilizziamo influiscono sui no-
stri processi cognitivi, Platone stabilisée una relazione significativa tra il pensiero
razionale e l'oggetto tecnico, nella misura in cui mostra che sussiste un rapporto
duplice, cioè quello testé indicato, tra il technitês e i suoi strumenti. Il Filosofo
colloca perciö le arti costruttive, che si avvalgono di strumenti di precisione, al
di sopra di altre arti o scienze che, al contrario, non si avvalgono di strumenti.
Di quest'ultimo tipo sono ad esempio l'arte del flauto o la medicina o l'agricol-
tura, che sono arti le cui procedure sono incerte e non sono stabilité a priori, perché

derivano da supposizioni e consistono nel verificare la bontà di un risultato
solo dopo che questo risultato sia stato prodotto. Il medico, ad esempio, suppone
a partire dai sintomi del malato da quale malattia quest'ultimo sia affetto e quale
farmaco occorra somministrare, ma solo a posteriori potrà verificare la corret-
tezza della cura che ha prescritto. Tali arti, dunque, pensa Platone, cercano a ten-
toni la misura e la perfezione dei loro effetti, al contrario dell'arte costruttiva,
che sa conferire misura e perfezione a priori per mezzo degli strumenti.4

Questo rapporto diretto tra il pensiero razionale del technitês e lo strumento,
primo tra tutti il tornio, è d'altronde il risultato di un vincolo gerarchico, o di si-

miglianza, che sussiste tra il cosmo e il pensiero e che Platone descrive precisa-
mente utilizzando la metafora del tornio corne strumento che dà luogo a circoli
o sfere. In Platone, infatti, l'intero cosmo è tornito e i movimenti universali sono
circoli perfetti, alla maniera di cerchi lavorati al tornio, corne Platone afferma in
Lg. 897e. D'altra parte, in linea con i movimenti cosmici, circolari e perfetti, sia

nelle Leggi che nel Timeo Platone insegna che anche il pensiero della mente
umana è circolare alla maniera di un circolo tornito: il movimento del cielo e di
tutti i corpi che si trovano in esso, afferma Platone, ha «una natura simile al
movimento, alla rotazione e ai ragionamenti della mente (Lg. 897c)» e qualche linea
dopo, in Lg. 897e8ss. précisa che il movimento dei corpi celesti avviene in un

3 Sull'arte della costruzione cf. anche [Plat.] Theages 124b; in Pot. 288a Platone cita insieme
l'arte della costruzione con quella del falegname e quella del fabbro; in Phlb. 56b4-6 Platone
scrive: Tektoviktiv Se ye oipai 7iA.eicToiç péxpoiç te Kai ôpyàvoiç xp(ogévT|v xà tioâAtiv àirpt-
ßeiav aùxfj 7uopiÇovxa rejcviKonépav xôv 7toAArôv ÊJuaxnpSv TtapÉ^Exai.

4 Platone offre in tal modo una riflessione che è nuova nella letteratura del suo tempo, dal mo¬
menta che l'arte della costruzione veniva considerata comunemente alla stessa stregua di altre
arti, come dimostra per esempio il testa di Senofonte, Oeconomicus, 1,1,3-4, che mette
insieme la TEKxoviKii con la iaxpiKri e la xatacEUTiKTi.



Piatone, Eutidemo 294e2-3 131

solo luogo intorno a un centra, essendo un'imitazione dei cerchi lavorati al tor-
nio, e corrisponde in tutto al movimento circolare délia mente. Questa simi-
glianza tra il movimento cosmico e quello del pensiero che Piatone stabilisée
nelle Leggi sulla base della metafora del tornio, corrisponde, corne si diceva, alla
lezione del Timeo, dialogo nel quale il Filosofo, dopo aver mostrato che il corpo
del mondo è una sfera ottenuta dal demiurgo per mezzo del tornio (33bl-7), a

partire da 69a mostra che anche il corpo dell'uomo, e precisamente la sua testa,
è una sfera ottenuta dagli dèi creati che, imitando il demiurgo, ottengono la sca-
tola cranica corne lavorandola al tornio.5

Nel Timeo l'utilizzo che Platone fa della metafora del tornio si comprende
per il fatto che tale strumento produce figure circolari, che si applicano sia al co-
smo sia aU'intelligenza umana. Questa valorizzazione degli strumenti in generale

e della ruota da vasaio in particolare ha perö in Platone un limite ben pre-
ciso, nella misura in cui gli strumenti intervengono nell'ambito del sensibile.
Sicché la metafora del tornio è usata da Platone soltanto ai fini della produzione
delle parti corporee rispettivamente del cosmo e dell'uomo, mentre l'anima del
mondo e l'anima razionale umana non sono ricavate per mezzo di strumenti. In
tal modo Platone ribadisce la distinzione che esiste tra le forme da un lato e i
corpi dall'altro lato, cosi corne tra la scienza e la tecnica.

Detto molto brevemente in quai modo Platone utilizzi nei suoi dialoghi il
tornio corne strumento sul quale riflette sia in rapporto al sapere tecnico sia

come metafora di ben altre questioni teoretiche,6 occorre dire che c'è un altro
termine, oltre al termine tornos e alla relativa voce verbale, torneuô, con cui gli
antichi potevano indicare il tornio, e cioè trochos. L'utilizzo dei due termini, tornos

e trochos è quantitativamente e qualitativamente différente, sia se si assume
la tradizione filosofica fino a Platone compreso, sia se si assume la tradizione let-
teraria. Mentre tornos non è utilizzato dai filosofi prima di Platone, al contrario
si riscontra un buon uso di questo termine nella tradizione letteraria, quando
questa descrive immagini e figure assunte dal mondo quotidiano e delle arti. Al
contrario di quanto avviene nel caso di tornos e di torneuô, piuttosto fréquente
è l'uso del termine trochos, per l'ovvio motivo che questo termine indica in
generale la ruota e non semplicemente la ruota assunta nel senso specifico dello
strumento del vasaio o del falegname e del carpentiere. Trochos è utilizzato da
Platone, si badi, in un senso distinto rispetto al modo in cui il Filosofo utilizza il
termine tornos, perché mentre quest'ultimo, corne si è cercato di spiegare
brevemente, indica lo strumento per mezzo del quale si possono produrre circoli o

5 Cf. anche Platone, Tim. 47c e 90c-d in cui si trova l'ingiunzione ad assimilare i movimenti della
nostra anima a quelli del cielo, che sono circolari.

6 Per uno studio complessivo sull'utilizzo del tornio quale strumento e quale metafora da parte
di Platone mi permetto di rimandare al mio studio «Come cerchi lavorati al tornio: pensiero e

oggetti tecnici nella filosofia di Platone», in G. Bentivegna, F. Coniglione, G. Magnano San Lio
(cur.), Filosofia, Storia, Politico. Studi di storiografia filosofica offerti a Giuseppe Cacciatore,
Roma 2016, pp. 127-144.



132 Giovanna R. Giardina

sfere, trochos è genericamente la ruota oppure la figura o l'oggetto circolare pro-
dotto per mezzo dello strumento.

Il termine trochos ricorre 17 volte nei dialoghi platonici, di cui 12 occorrenze
si riscontrano solo nel Crizia, precisamente tra 113d e 117e, cioè in quella por-
zione del dialogo in cui Platone descrive la città di Atlantide delineando il com-
plesso sistema di ponti e canali che connettono i circoli rispettivamente di mare
e di terra di cui la città si compone. Trochos ha il senso di ruota anche in Tim.
37c2 e 79cl, nonché in Tht. 207a6. In un solo passo, e precisamente in Rsp. 420e5,
Platone utilizza trochos per indicare chiaramente la ruota del vasaio, perché egli
dice esplicitamente che trochos è lo strumento che serve per kerameuein. Io
credo pero, sulla base di una evidenza ceramografica, che a questo passo della
Repubblica occorra aggiungere un passo delYEutidemo, in cui trochos deve es-
sere interpretato nel senso della ruota del vasaio. Questa identificazione di
trochos con il tornio del ceramista permette di interpretare correttamente Euti-
demo 294e2-3.

II contesto del passo è il seguente: Eutidemo e Dionisodoro, i fratelli che fu-
rono famosi eristi e che rappresentarono la fase piti immorale e decadente della
sofistica ad Atene, interrogati da Ctesippo sulle più diverse cose asseriscono di
conoscerle tutte e/o di saperle fare tutte. Sebbene Ctesippo, in linea con il suo
carattere insolente e quasi violento, li interroghi senza ritegno facendo riferi-
mento anche alle cose peggiori, in ogni caso i due eristi ammettono di sapere
tutto e di sapere fare tutto. Sicché Socrate, costretto dalla sua stessa incrédulité
di fronte alle ammissioni dei due sofisti, chiede ad Eutidemo se Dionisodoro sap-
pia anche danzare, ricevendone ancora una volta risposta affermativa. A questo
punto Socrate muove questa précisa domanda: «Ma alla tua età non saprai
anche fare capriole sulle spade e girare sulle ruote? Non penso che tu sia giunto
cosî avanti sulla via della sapienza! (Où ôf|7tou, qv 8' eyco, Kai éç pa%aipaç ye
Kußioxäv Kai en i xpo^où ôiveîoGai xqÀ,iKOÙxoç cov, oùxco Ttoppco ootpiaç qKEiç; -
294e2-3)».7

Queste due linee del dialogo non hanno suscitato attenzione da parte degli
studiosi più recenti di questo scritto platonico, almeno per quel che ho potuto
constatare leggendo la letteratura dedicata.8 Trovo al contrario delle annotazioni

7 Trad, di M. L. Gatti in Platone. Tutti gli scritti, a cura di G. Reale, Milano 2000.
8 Non trovo commenti a queste linee, ad esempio, in G. J. de Vries, «Notes on some Passages in

the Euthydemus», Mnemosyne 25 (1972), pp. 42-55, oppure in H. T. Chance, Plato's Euthyde-
mus. Analysis of "What Is and Is Not Philosophy, Berkeley, Los Angeles, Oxford 1992, in
F. Decleva Caizzi, Platone, Eutidemo, Pioltello 1996, in L. Palpacelli, L'«Eutidemo» di
Platone. Una commedia straordinariamente seria, Milano 2009 né, infine, nel recentissimo
volume di G. Sermamoglou-Soulmaidi, Playful Philosophy and Serious Sophistry. A Reading of
Plato's Euthydemus, Berlin 2014. Tra i commentari più vecchi, non trovo nessuna annotazione
in C. Badham, Platonis Euthydemus et Laches, Jena 1865, né in O. Apelt, Platons Dialog
Euthydemos, Leipzig 1918, né in G. H. Wells, The Euthydemus ofPlato, London 1881, né in-
fine in A. W. Winckelmann, Platonis Euthydemus, Leipzig 1833, che pure dedica un commento
a queste linee aile pp. 95-96. Si noti anche che nessun cenno viene fatto a questi due esercizi



Piatone, Eutidemo 294e2-3 133

interessanti in alcuni commenti aWEutidemo piuttosto datati, annotazioni che

sono state riprese nel più recente commentario di Ralph Hawtrey,9 il quale de-
dica un breve ma efficace commenta sia a êç paxoupaç Kußtoxäv sia a énl
xpcr/oî) ôrveîaGat. Dico subito che delle due espressioni mi intéressa la seconda,
dal momento che la prima fa riferimento a una prodezza abbastanza diffusa
nell'antichità. A proposito délia prima performance, che Dionisodoro ammette
di saper fare, infatti, già lo stesso Hawtrey fa riferimento a un passo del Simpo-
sio di Senofonte, precisamente 2,11 ss., in cui l'esercizio è descritto in questo
modo: «Dopo di ciö fu introdotto un cerchio tutto pieno di spade ritte. Allora la
ballerina si metteva a fare capriole dall'esterno all'interno del cerchio e vice-
versa, passando a filo di spade (f| ôpxqaxpiç EKußtoxa xe Kai e^EKußioxa rmèp
aùxcov). Quelli [seil, gli spettatori, tra cui è anche Socrate], osservandola, teme-
vano si facesse male, mentre lei eseguiva l'esercizio con coraggio e sicurezza».'0
Il passo di Senofonte permette di comprendere in che cosa consistasse questo
tipo di acrobazia, che come si è detto doveva essere molto diffusa nell'antichità,
perché non solo essa si riscontra in altri passi dello stesso Senofonte, ad esempio
Memorabili 1,3,10 e Simposio 7,3, ma le attestazioni anche in altri autori sono
moltissime e vanno dall'età classica fino all'età bizantina.11

Diversa è la situazione per il secondo tipo di esibizione, indicato da Platone
con l'espressione ènà xpoyolt ôiveîaGai, per la quale, al contrario di ciö che av-
viene nel caso délia prima acrobazia citata, si trova un'unica attestazione oltre a

quella dell'Eutidemo e cioè ancora una volta Senofonte, Simposio, 7,3. Si noti
che Martin Routh,12 nel suo commentario pubblicato nel 1784, traduce l'espressione

platonica ëtu xpoyoû ôiveîoGav con «super rotam volutari», e nelle sue No-
tae et variae lectiones per spiegare l'esercizio ricorre a Senofonte Symp. 2,22, in
cui si legge il termine trochos e in cui viene descritto l'esercizio di una fanciulla
che si curva all'indietro facendo un cerchio con il suo corpo. Di qui Routh sup-
pone che l'esibizione descritta da Platone sia la medesima che si legge in questo
passo di Senofonte. Edwin Gifford, tuttavia, nel suo commenta aWEutidemo,
che è del 1905, dissente da questo tipo di descrizione dell'esercizio fornita da
Routh,13 perché ritiene che l'espressione platonica È7ti xpo%oû ôiveîaGar debba
significare «to be whirled round upon a wheel», cioè essere girato in tondo su una
ruota. Gifford ricava questa felice intuizione del senso dell'espressione platonica
dal passo a cui abbiamo già accennato di Senofonte, Simposio 7,3. Qui Seno-

nel volume di P. Christensen and D. G. Kyle (ed. by), Sport and Spectacle in Greek and Roman
Antiquity, Maiden, MA, Oxford, Chichester 2014.

9 R. S. W. Hawtrey, Commentary on Plato's Euthydemus, Philadelphia 1981.
10 Le traduzioni del Simposio di Senofonte sono quelle di A. Giovanelli, Senofonte. Simposio,

Milano 2012.
11 Cf. ad esempio Costantino Porfirogenito, De virtutibus et vitiis, 1135,10 oppure Giorgio Mo¬

naco, Chronicon, 360,7.
12 M. J. Routh, Platonis Euthydemus et Gorgias, Oxford 1784.
13 E. H. Gifford, The Euthydemus ofPlato, Oxford 1905.



134 Giovanna R. Giardina

fonte, dopo aver detto che viene portata a una danzatrice una ruota da vasaio
(7,2,2), dapprima cita a 7,3 il primo degli esercizio citato anche da Platone
neWEutidemo, facendo dire a Socrate che saltare in mezzo alle spade è una prova
pericolosa, che dunque non è per nulla adatta a un simposio, e poi gli fa aggiun-
gere: «e senz'altro lo scrivere e il leggere su una ruota che gira è qualcosa di spet-
tacolare, ma anche questo, non riesco a capire che divertimento possa procu-
rarci: vedere questi bei giovani contorcere il loro corpo e fare ruote non è più
piacevole che vederli tranquilli e fermi (ml pqv to ye erci xoû xpoyoh äpa
jtepiôivoupévon ypâtpeiv xe Kai àvaytyvatcKeiv Gaûpa pèv ïacoç xi èaxiv, q8ovqv
8è oùôè xaûxa ôuvapar yvrâvai xiv' äv 7iapàa%oi. oùôè pqv x6 ye ôtaoxpétpovxaç
xà acopaxa Kai xpoxoùç prponpévonç qôtov q qauylav ëyovxaç xoùç KaXoùç Kai
àpalouç Gecopeîv - 7,3,2-4,1)». Il fatto che alla danzatrice, all'inizio del capitolo
7, viene portato un tornio, indica con tutta evidenza che qui abbiamo a che fare
non semplicemente con una ruota, ma specificamente con una ruota da vasaio.
Gifford dice semplicemente «wheel», ma il suo riferimento a Senofonte, Simposio

7,3 implica che non possa trattarsi d'altro che di «a potter's wheel». È dunque
di questo tipo di esercizio che la danzatrice si appresta a dare dimostrazione,
cioè lo scrivere e il leggere mentre la ruota viene fatta girare, ed è plausibile a

partire da queste indicazioni che si trovano in Senofonte pensare che Dioniso-
doro neWEutidemo ammetta di saper fare un esercizio di questo tipo. Probabil-
mente ciö che Dionisodoro ammette di saper fare è soltanto l'essere capace di
stare sul tornio mentre qualcuno lo gira o persino di fare qualche involuzione,
ma già lo stare saldo sullo strumento mentre questo viene fatto roteare appare
una performance meravigliosa, dal momento che essa, corne précisa Socrate nel

Simposio di Senofonte, comporta una importante tenuta muscolare, che di certo
non ci si aspetta da un uomo corne Dionisodoro che è già avanti negli anni.14

Ora, se la ricostruzione di Gifford accettata da Hawtrey si basa sulla sola te-
stimonianza di Senofonte, io vorrei portare a sostegno délia testimonianza di
Senofonte e dell'interpretazione secondo la quale Platone, neWEutidemo, starebbe
facendo riferimento all'esercizio di stare saldi sul tornio - o di eseguire
performances su di esso - mentre questo viene fatto girare, la raffigurazione che si

trova in un vaso, e precisamente in uno skyphos a figure rosse ritrovato a Pae-
stum e conservato nell'Ashmolean Museum di Oxford con l'indicazione 1945-43
(116).15 Il vaso è datato dagli studiosi al IV sec. a.C. (precisamente 350-325), e

14 Con l'interpretazione di Gifford concorda anche R. S. W. Hawtrey, Commentary on Plato's
Euthydemus cit., p. 148.

15 Cf. Report of the Visitors to the Ashmolean Museum 1945, p. 12, pl. lia. Si noti che studi re-
centi suggeriscono che il repertorio iconografico recante performances di danzatrici sul tornio
è molto più ricco di quanto non si sia fin qui sospettato, e dunque aH'immagine di questo
skyphos pestano occorre accostare immagini riprodotte in altri vasi. Tale materiale iconografico

è attualmente in corso di studio presso il Dipartimento dei Beni culturali dell'Università
di Padova. Da un primo suggerimento che ricevo dagli studiosi di Padova, e in particolare da
Massimo Vidale, le immagini di donne che eseguono performances sul tornio sono rarissime



Piatone, Eutidemo 294e2-3 135

appartiene all'officina del pittore Asteas. Esso è riprodotto nel libro di A. D.
Trendall, Paestan Pottery: a Revision and a Supplement. Papers of the British
School at Rome,16 dal quale traggo l'immagine che segue, nella quale un satiro è

piegato in modo da poter agire sullo strumento facendolo girare mentre una fan-
ciulla esegue delle pose che ne rivelano l'abilità acrobatica:

Io credo che questa evidenza ceramografica dimostri senza lasciare spazi a ulte-
riori dubbi almeno le seguenti cose: 1) sebbene l'esercizio citato da Platone con
l'espressione èjti tpo%oû ôtveîoGai non si riscontri nei testi antichi a nostra dispo-
sizione a eccezione del caso di Senofonte, a differenza di cio che accade nel caso
dell'esercizio eseguito con le spade, che registra numerose citazioni che crono-
logicamente vanno dal periodo classico fino all'età bizantina, queste performances

ballerine su una ruota girevole dovevano avere una certa diffusione, tanto da
meritare di essere fissate sulla ceramica. 2) Quando Socrate muove la sua do-
manda direttamente a Dionisodoro si riferisce a spettacoli a cui ha verosimil-
mente assistito in prima persona, come dimostra la testimonianza di Senofonte.
3) Socrate in Senofonte valuta negativamente la performance délia danzatrice
sul tornio, considerandola inadeguata a un simposio, il che conferma il carattere

nel V secolo, mentre si fanno via via più frequenti e articolate nell'intervallo di tempo che va
dal 400 al 350 a.C., probabilmente in seguito alla diffusione dei testi di Platone e di Senofonte.

16 XX, NS, Vol. VII, Pl. Va, London 1952. Trendall alla p. 34 descrive l'immagine, scambiando il
tornio per uno sgabello rotante. Di questo stesso skyphos si occupa M. Vidale, L'idea di un la-
voro lieve. Saltuarie dal Laboratorio del Piovego 5, Padova 2002, che ne riproduce la figura: cf.

Fig. 72, p. 286.



136 Giovanna R. Giardina

fortemente ironico della domanda che egli muove a Dionisodoro ne\YEutidemo,
dal momento che a maggior ragione una tale performance non si adatta a un
uomo adulto e che pretende di essere filosofo. Si badi che, sempre seguendo il
testa di Senofonte, Socrate non valuta negativamente la danza in generale, perché
al contrario in Simposio 2,15 ss., di fronte all'esibizione composta di un giovane
ballerino, cioè di fronte a un'esibizione in cui le diverse parti del corpo si muo-
vono tutte armonicamente secondo una coreografia che rispetta le esigenze del

corpo, al quale anzi procura un miglioramento, Socrate afferma che vorrebbe
imparare le Stesse movenze perché vorrebbe danzare. Egli fornisce poi tutta una
serie di eccellenti motivazioni a sostegno di questo suo desiderio, che contra-
stano lo scherno iniziale dei suoi interlocutori e anzi inducono questi ultimi a de-
siderare anch'essi di danzare alio stesso modo. Se è lecito utilizzare ancora una
volta la lettura di Senofonte per comprendere meglio il testo platonico, Socrate
sta circoscrivendo il senso della domanda che ha posta a Eutidemo su Dionisodoro,

e cioè se Dionisodoro sapesse danzare. Stando al testo di Senofonte, in-
fatti, il saper danzare, anche in età avanzata, non è causa di disdoro. Ecco perché

Socrate si affretta a fornire esempi di performances che chiariscono il senso
della sua domanda riferendosi ad attività senza ombra di dubbio disdicevoli.
4) L'interpretazione di Gifford accettata da Hawtrey secondo cui Dionisodoro
ammetterebbe di saper danzare su una ruota da vasaio è quella corretta, e per-
ciö Eutidemo 294e è l'unico altro passo, oltre a Rsp. 420e5, in cui Platone uti-
lizza il termine trochos, e non il termine tornos, per indicare chiaramente la
ruota del vasaio. 5) Infine, il fatto che Platone utilizzi il termine trochos solo due
volte per indicare il tornio in tutti i suoi dialoghi, a fronte dell'uso consolidato
del termine tornos, rende particolarmente significativa la simiglianza dell'intera
espressione platonica, èîii xpoxoû SivcioGoa, con quella del Simposio di Senofonte,

simiglianza rinforzata dal fatto che sia Platone che Senofonte descrivono
entrambi anche l'altro esercizio, quello del passare a fil di spade. Non si puö
escludere a priori che nelle parole messe in bocca a Socrate nc\YEutidemo
Platone stia nascondendo un riferimento al Simposio di Senofonte. Questo dato po-
trebbe fornire un contributo alla questione della datazione delVEutidemo,11 ma
anche alla vexata quaestio sul rapporta tra il Simposio di Platone e quello di
Senofonte.

Non posso perô concludere questo contributo che mette in rapporta il testo
platonico con altri testi del suo tempo e, in senso più ampio, con la coeva cultura
letteraria ed artistica, senza fare riferimento a una suggestione che mi ha colpito
nel ricostruire l'interpretazione di queste due linee dolYEutidemo e in partico-
lare dell'esercizio indicato da Platone con l'espressione éjtl xpoxoû StveîoGou.

Tra i Testimonia su Anassimandro troviamo il dossografo Aezio, che in De
placitis reliquiae (Theodoreti et Nemesii excerpta), 329,5 afferma che, mentre
Anassimene ritenne che il cosmo si volge alla maniera di una mola da mulino,

17 Su cui cf. la discussione di L. Palpacelli, op. cit., pp. 33-41.



Piatone, Eutidemo 294e2-3 137

Anassimandro invece ritenne che esso si volga alla maniera di una ruota (or |ièv
liiAoeiSœç, oi 5à xpo^oû 8ucr|v rceptSivetaGou, xov KÔopov).18 L'espressione con
cui Aezio ascrive questa opinione ad Anassimandro, xpo^oô 8ucr|v jteprSiveîoGai,
in riferimento al cosmo, è cosî simile all'espressione di Senofonte, Simposio 7,3,
È7Ù xoû xpoxoû jiepiôivoopÉvou e a quella di Platone, Eutidemo 294e2, èiti
xpo^oû ôiveîoGoti, da indurre a verificare se anche nel caso di Anassimandro il
termine non indichi in questo caso semplicemente la ruota, ma specificamente
la ruota del vasaio. E quest'ultimo tipo di ruota, in effetti, che assicura un movi-
mento circolare in senso orizzontale, cioè da destra a sinistra o viceversa, men-
tre una semplice ruota, corne ad esempio la ruota di un carro, assicura un movi-
mento circolare in senso verticale, dall'alto verso il basso e viceversa. E in effetti
i movimenti di rotazione e di rivoluzione degli astri avvengono circolarmente in
senso orizzontale, non in senso verticale. Che Anassimandro si riferisse a un mo-
vimento circolare di questo tipo lo conferma peraltro, a mio avviso, la parte di
testimonianza relativa ad Anassimene, che anziché la ruota individua la macina
del mulino, che appunto si muove anch'essa circolarmente in senso orizzontale.
Anassimene e Anassimandro, dunque, non direbbero cose diverse l'uno dall'al-
tro, ma individuerebbero semplicemente esempi diversi per indicare l'identico
movimento circolare che compie il cosmo.

Se l'ipotesi relativa al modo in cui occorra intendere trochos nella testimonianza

di Aezio su Anassimandro è corretta, quel che Platone dice nel Timeo a

proposito délia costituzione del corpo del mondo e del corpo dell'uomo utiliz-
zando la metafora del tornos ha una tradizione che affonda le sue radici nelle
origini stesse délia filosofia e délia cultura greca. Ma quel che risulta rilevante,
è che la corretta interpretazione délia performance citata da Platone n&WEutidemo

potrebbe consentire di interpretare in modo più consapevole anche altri
testi, come questo appena citato su Anassimandro. A questo sarà pero oppor-
tuno dedicare un altro studio.

Corrispondenza:
Giovanna R. Giardina
Dipartimento di Scienze Umanistiche
Université di Catania
Piazza Dante 32

1-95124 Catania
giardig@unict.it

18 Cf. 13 A 13 D.-K.


	Platone, Eutidemo 294e2-3

