
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 74 (2017)

Heft: 2

Artikel: Patrizier und Plebeier in der römischen Historiographie

Autor: Walter, Uwe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-736909

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-736909
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Patrizier und Plebeier in der römischen Historiographie
Uwe Walter, Bielefeld

Abstract: In der antiken Überlieferung wie in der modernen Forschung zum frühen Rom
spielt der etwa 200 Jahre währende Konflikt zwischen Patriziern und Plebeiern eine
konstitutive Rolle. Allerdings bieten die Reste authentischer Überlieferung keine Handhabe,
die zweifellos vorhandenen sozio-politischen Verwerfungen des 5. und 4. Jahrhunderts
mit dieser Konstellation zu verbinden. Die historiographische Traditionskonstruktion
hat die unübersichtlichen und fluiden Verhältnisse homogenisiert, vereinfacht und in
klare Kategorien gefasst. Der <Ständekampf> selbst manifestiert sich in sinnfälligen
Vignetten eines republikanischen Politikmodells: Konflikte können jederzeit eskalieren,
aber durch maßvolles Agieren und Aushandeln auf beiden Seiten auch in eine evolutionäre

Entwicklung überführt werden. Während der <Ständekampf> in der politischen
Rhetorik Ciceros noch keinen erkennbaren Platz hat, können doch Möglichkeitsbedingungen

des 1. Jahrhunderts v.Chr. für seine Konstituierung in der frühaugusteischen
Historiographie benannt werden: die wachsende Polarisierung des politischen Betriebs
seit der gracchisch-sullanischen Zeit, die aufkommende antiquarische Forschung, das

<revival> des Patriziertums durch Caesar und Oktavian sowie die Nachwehen des

Bundesgenossenkrieges. Sozio-politische Konflikte entlang einer längst obsoleten Trennlinie

auf die Bühne zu stellen erlaubte es, die Vergangenheit einerseits zu aktualisieren,
andererseits aber auch zu entrücken und damit zu entschärfen.

1. Alte und neue Konzeptionen von Patriziat und Plebs

Über die Frage, wie Patrizier und Plebeier im frühen Rom gleichsam in die Welt
gekommen sind, wie sie sich aus gesellschaftliche Formierungen ausgebildet
haben und welche Polarisierungen in sie eingegangen sind, gibt es eine bis ins
frühe 19. Jahrhundert zurückreichende Forschungskontroverse,1 wobei die
vorgetragenen Rekonstruktionen angesichts der Quellenlage in hohem Masse von
bestimmten Vorannahmen abhängig waren und sind. Barthold Georg Niebuhr
hat die lange einflussreiche These aufgebracht, das römische Gemeinwesen sei

aus zwei gänzlich verschiedenen Bevölkerungen entstanden.2 Dabei sei die
ursprüngliche <Bürgerschaft> (populus), gegliedert in die drei alten Tribus der

1 Bilanz der Forschung des 19. Jahrhunderts: Binder, Plebs; s. ferner Ferency, Bemerkungen
(zum Patriziat). Überblicke: Torelli, Dalle aristocrazie; Musti, Lotte sociali; Cornell, Beginnings,

242-271. 327-344; Bleicken, Geschichte, 126-134; Forsythe, Critical History, 157-177.
201-233. Grundlegend bleiben die Beiträge in Raaflaub, Social Struggles; Eder, Staat und
Staatlichkeit; Levi, Bilancio critico sowie die Monographien von Richard, Patricians and
Plebeians, und Mitchell, Patricians and Plebeians. - Der Aufsatz berührt sich thematisch mit
meiner retractatio des römischen Königtums; s. Walter, Königtum. Alle Jahreszahlen und
Jahrhundertangaben verstehen sich im Folgenden als «v.Chr.».

2 Vgl. Giovannini, Magistratur, 409f.

Museum Helveticum 74 (2017) 172-199



Patrizier und Plebeier in der römischen Historiographie 173

Ramnes, Tities und Luceres, mit dem Patriziat identisch gewesen, während die
<Gemeinde> (plebs) aus den nach Rom zugezogenen Latinern und Angehörigen
anderer Nachbarvölker, z.T. nach militärischer Unterwerfung, bestanden habe.
Diese habe anfangs keine politischen Organe und Rechte besessen;3 beide
Formationen seien aber von Servius Tullius durch die Zenturienordnung zu einer
einzigen neuen Gemeinde verschmolzen worden und zwar gegen den Willen der
Patrizier. Während die von späteren Forschern noch zugespitzte Dichotomie
zweier - bisweilen sogar ethnisch verschieden gedachter - Bevölkerungen von
der Forschung überwiegend aufgegeben wurde, ist die schon bei Niebuhr
aufscheinende Dreieckskonstellation zwischen 1.) einer privilegierten, sich zum
Adel formierenden, gentilizisch organisierten und von klientel fest gebundenen
Gefolgsleuten verstärkten Bürgerschaft (Patrizier), 2.) einer zahlenmässig
grossen, aber in sich differenzierten Plebs sowie 3.) einer monarchischen Spitze
(rex) jüngst wieder aufgegriffen worden, um die diskontinuierliche Entstehung
von Staatlichkeit zwischen den Polen von gesamtstaatlicher Formierung und
gentilizischer Autonomie im frühen Rom (bis ca. 450) wenigstens modellhaft zu
erklären.4 Dabei kann sich die Idee der zwei getrennten, später verschmolzenen
Bürgerschaften immerhin auf ein zentrales Element des mythhistorischen
Selbstbildes der Römer berufen, nämlich die Offenheit der Bürgerschaft als

Arcanum für Roms Wachstumsdynamik. Zu nennen sind in diesem Zusammenhang

das Asyl des Romulus, der zeitweilig bestehende römisch-sabinische
Doppelstaat unter Romulus und Titus Tatius, die Ansiedlung von Latinern auf dem
Aventin durch Ancus Marcius, die Aufnahme der sog. gentes minores in den
Senat durch Tarquinius Priscus, die unfreie Herkunft des Servius Tullius, die
von ihm durchgesetzte Einbürgerung von Freigelassenen und (nach dem Ende
des Königtums) die Einwanderung des Attius Clausus mit seinem Clan, um nur
die wichtigsten Phänomene zu nennen. Diese Besonderheit Roms im Vergleich
zur griechischen Polis, in der die bürgerschaftliche Exklusivität stärker ausge-

3 Niebuhr, Römische Geschichte 1,429: «Ihr Bürgerrecht war, was in der Folge die Civität ohne
Stimme: - denn die konnte nur in den Curien abgegeben werden: - doch schlechter als jenes
Verhältniss; sie hatten kein Conubium, und alle Verhältnisse zu den Patriciern standen
einseitig zu ihrem Nachtheil. Übrigens waren diese so karg mit Rechten ausgestatteten neuen
Bürger damals so wenig als später nur geringes Volk; der Adel der eroberten und abgetretnen
Städte befand sich unter ihnen, wie nachmals die Manilier, die Papier, die Cilnier, die Caecina,
alle Plebejer waren.»

4 Linke, Verwandtschaft; vgl. schon Eder, Der Bürger und sein Staat, 22. In einem zentralen
Punkt ähnlich argumentierte bereits Momigliano, Aufstieg der Plebs: Die Plebeier,
Handwerker, Gehilfen, Händler und kleine Landbesitzer, hätten zunächst ausserhalb des aus
Patriziern und deren Klienten gebildetenpopulus (und des Heeresaufgebots) gestanden. Mit
eigenen, effizienten Institutionen und einer Orientierung auf die griechische Kultur - die
Patrizier blickten demnach eher nach Etrurien - habe die Plebs dann jedoch den Angehörigen
einer dritten, nicht-patrizischen Gruppe aus conscripti und ehemaligen Klienten ein attraktives
Angebot gemacht, ihre Ambitionen zu befriedigen und in «neue Bindungen politischer
Solidarität» einzutreten. So habe die Plebs jene Gruppen aufgesogen, sei aber zugleich selbst

heterogener geworden.



174 Uwe Walter

prägt war, äusserte sich nicht zuletzt in der Institution des census, der auf Numa
zurückgeführt wurde (Liv. 1,46,5): Der census rekonstituierte die Bürgerschaft
und damit die res publica in regelmässigen Abständen immer wieder neu; nicht
zufällig lautet der lateinische terminus technicus lustrum condere.5

Eine strukturell alternative Vorstellung geht von einer sozialen Ausdifferenzierung

innerhalb der frühesten Einwohnerschaft aus.6 Dass ein auf diese Weise
herauswachsender Adel sich formierte, exklusive Organe schuf, die Stadtwer-
dung Roms vorantrieb und nach Abschliessung gegen Eindringlinge strebte - in
der Überlieferung manifestiert in der angeblichen Verweigerung des conubium
durch die Patrizier -, ist eine soziologisch zumindest plausible Figuration.7 Auch
sie findet einen Niederschlag in der römischen Traditionsbildung, derzufolge
Romulus einhundert herausragende Hausväter zu einem Senat berief; diese hätten

die patres gebildet, ihre patrilinealen Nachkommen die patricii. In der Tat
kommt das Ausdifferenzierungsmodell mit weniger Voraussetzungen aus als die
anfängliche Dichotomie zweier Einwohnerschaften, die erst sekundär und dann

unvollständig integriert worden seien.8 Denn das einzige empirisch wirklich
erhärtbare Element der römischen Ordnung seit allerfrühester Zeit ist eine
aristokratische Führungsschicht. Das hohe Alter der Stellung des agnatischen
Familienvaters kann durch das schon seit ca. 700 belegte Gentilnamensystem als
erwiesen gelten.9 Eine von der Aristokratie her gedachte Evolution von
Staatlichkeit kommt ohne Gründungsakte und komplizierte rechtliche Konstruktionen

aus. Generell spricht viel für die Annahme, dass nicht ein starker, geschlossener,

auf Abstammung gestützter Adel am Anfang der staatlichen Entwicklung
stand; vielmehr dürfte eine zunächst fluide und fragile Gruppe überhaupt erst
im Zuge der Ausbildung staatlicher Institutionen und besonderer Mechanismen

5 In mancherlei Hinsicht vergleichbar sind hier nur die - allerdings stets einmaligen, mit kon¬

flikthaften Krisen verbundenen - Phylenreformen im archaischen Griechenland; dazu jetzt
Grote, Phylen.

6 Vgl. bereits Täubler, Römischer Staat, 7: «Es ist nicht zu fragen, wie die Plebs, sondern wie aus
der Gemeinfreiheit der Patriciat entstanden ist.»

7 Neuralgisch ist bei diesem Zugriff natürlich die Frage, wann und wie sich die Distinktion voll¬

zog. Hier ist eine grosse Spannweite in der Forschung erkennbar, die von Andreas Alföldis
Reiteradel des Königs bis hin zu der neueren These reicht, soziopolitische Prominenz und
Exklusivität habe zuerst erlangt, wer seinen Vater benennen konnte (vgl. Liv. 10,8,10: audistis
patricios primo essefactos non de caelo demissos, sed qui patrem eiere possent), während die
Plebeier ungewisse Väter gehabt hätten (Mirkovic, Vater). Aber es ist nicht erkennbar, dass

unilateral-agnatische Abstammung und pater familias-Prinzip nur für einen kleinen Teil der
römischen Männer gegolten hätten. - Zum «closing of the patriciate» in der ersten Hälfte des
5. Jahrhunderts s. Cornell, Beginnings, 251-256.

8 Allerdings gibt es durchaus Konvergenzen: Die Entstehung der zunächst in den patrizischen
gentes gebundenen Klientel (wohl aus zurückgefallenen Verwandten und ganzen Deszendenzgruppen,

die anfangs in die egalitäreren Verwandtschaftsnetzwerk eingebunden waren; so

jedenfalls Linke, Verwandtschaft, 85-91) hat man sich in jedem Fall als Ergebnis eines sozialen

Differenzierungsprozesses vorzustellen.
9 Zu diesem s. Rix, Gentilnamensystem.



Patrizier und Plebeier in der römischen Historiographie 175

der Inklusion und Exklusion schärfere Kontur gewonnen haben.10 Eine sich im
Zuge solcher Prozesse formierende Aristokratie ist ferner nicht von vornherein
auf ein bestimmtes politisches Modell hin angelegt; es kann Phasen grösserer
Offenheit und solche der Abschliessung geben. Aus dieser Perspektive erscheint
auch der König stärker als eine Variable; er ist als sakraler und exekutiver
Funktionär oder als eigenständiger Gegenspieler der Aristokratie denkbar, wobei in
diesem Fall - wie o. schon angedeutet - noch eine dritte, vom Adel beziehungsweise

der Altbürgerschaft unabhängige Interessengruppe ins Spiel kommen
muss, die man dann - wie angedeutet - in einem <Volk> sehen kann, dessen Status

zugleich prekärer und stärker auf Veränderung in Richtung auf eine
gesamtstaatliche Ordnung und Integration hin angelegt war, als dies für die klientel fest

angebundenen Gefolgschaften des Adels anzunehmen ist.11 In dieser Konstellation

wäre das <Volk> ein natürlicher Verbündeter eines auf Stärkung der
staatlichen Ordnung zielenden Königs.12 Diese politische Dreieckskonstruktion
anzunehmen hat auch methodisch den Vorteil, zur gleichen Zeit im griechischen
Siedlungsraum, dessen Ausstrahlung auf Rom seit frühester Zeit kaum mehr
bestritten wird, besser greifbar zu sein (Tyrann - Adel - Volk).13

2. Patrizier vs. Plebeier als dominanter Konflikt - ein Phantom?

Allerdings gibt es in der authentischen Überlieferung keinen Hinweis auf einen

ausgeprägten Patrizier-Plebeier-Gegensatz im 5. Jahrhundert. In den Überresten
des Zwölftafelgesetzes werden Patrizier und Plebeier gar nicht genannt, sieht
man einmal von dem bekannten Eheverbot auf der elften, dem tyrannisch
entarteten Zweiten Decemvirat zugeschriebenen Tafel ab, das aber aus mehreren
Gründen sicher nicht historisch ist.14 Die einzigen rechtlich und sozioökono-

10 Dazu jetzt weiterführend Bradley, Investigating.
11 Deren Existenz muss für das frühe Rom postuliert werden, da rein zahlenmässig die Patrizier

ihre Dominanz kaum hätten aufrechterhalten können, wenn ihnen alle Nicht-Patrizier feindlich

gegenübergestanden hätten. Die gentes hat man sich also nicht als reine Verwandtschaftsgruppen

vorzustellen, sondern als Grossverbände unter Einschluss der Klienten; vgl. Eder,
Der Bürger und sein Staat, 22.

12 So schon Niebuhr, Römische Geschichte 1,430f.: «(...) so ist, wie immer die Form des Verhält¬
nisses der Gemeinde zu den Königen seyn mochte, nicht zu bezweifeln dass sie bey ihnen
Schutz gegen die Oligarchie fand: gewiss, dass die Könige nicht verkennen konnten dass die
Plebejer den wichtigsten Theil ihrer Heeresmacht bildeten; dass auf ihnen alle Hoffnungen

der Zukunft beruhten; dass Rom nur dann gross werden und bleiben konnte, wenn seine
Gesetze die Bildung eines grossen römischen Volks aus jeglichem Volk Italien gestatteten und
begünstigten.»

13 Zur griechischen Polis als Vorbild für die Konstruktion einer Gemeinde als Bürgerverband
s. Sommer, Römische Geschichte 1, 90.

14 Vgl. Flach, Zwölftafelgesetz, 11-13. 222-225. Das Hauptargument gegen ein rechtlich fixiertes
Verbot von Heiratsverbindungen zwischen Patriziern und Plebeiern beziehungsweise gegen
dessen Aufhebung in einem Gesetz ist simpel: Die eigene Tochter zu verheiraten gehörte in
die ureigene Verfügung eines pater familias\ ein staatlichen Eingriff von dieser Tragweite in



176 Uwe Walter

misch zu lesenden Differenzierungen im authentisch überlieferten Bestand sind
die zwischen adsiduus und proletarius (tab. I 4)15 sowie zwischen patronus und
cliens (tab. VIII21). Die einzige dort genannte Versammlung der Bürgerschaft
hatte offenkundig inklusiven Charakter: der comiticitus maximus (tab. IX1-2).16
Auch in der sog. Servianischen Zenturienordnung, die in ihrer ältesten Ausprägung

vielleicht in die gleiche Zeit gehört, spielen Patrizier und Plebeier keine
erkennbare Rolle17; vielmehr sind in dieser die adsidui, zu denen auch zahlreiche
Nicht-Patrizier und Nicht-Klienten gehört haben dürften, nach Vermögen und
Leistung den verschiedenen Klassen zugeordnet.

Bereits Theodor Mommsen hat hervorgehoben, dass in der Überlieferung
einzelnen Personen «nicht besonders häufig» der Patriziat oder die Plebeität
ausdrücklich beigelegt werde; am ehesten geschehe das noch im Kontext der
Ständekämpfe, und da durchaus nicht immer fehlerfrei.18 Offenbar war eine klare
Zuweisung bei später erloschenen oder in mehreren Zweigen auftretenden gen-
tes für die frühen Historiographen entweder schwierig oder von geringem
Interesse. Die spätrepublikanischen Gelehrten mochten überschlägig auf eine Zahl
von gut 130 Patriziergeschlechtern kommen, von denen wir freilich nur etwa
fünfzig bis sechzig benennen können. In der für die Traditionsbildung forma-
tiven Phase der späteren Republik (s.u.) lassen sich lediglich vierzehn patrizische
gentes und etwa dreissig Familien dieses Standes mit Sicherheit nachweisen.19

Ein anderes Zeugnis noch aus vorciceronischer Zeit lässt immerhin eine
Polarität erkennen, freilich von eigener Art. In einer Satire des Lucilius (letztes
Drittel 2. Jahrhundert) heisst es: «Jetzt jedoch drängen sich vom Morgen bis zum
Abend, an Feier- und Werktagen, das ganze Volk ebenso wie gleichermaßen die
Senatoren alle miteinander auf dem Forum, verlassen es nirgendwo, geben sich
ein und demselben Streben, ein und derselben Kunstfertigkeit hin, fähig zu sein,
ihre Worte mit Bedacht zu setzen, listig zu kämpfen, im Schmeicheln zu wetteifern,

sich als untadeliger Mann zu geben, Fallen zu stellen, wie wenn alle die
Feinde aller wären.»20 Hier ist von der politischen Klasse die Rede, die zwar in

dessen Recht ist ganz undenkbar. - Möglicherweise ist jedoch das Institut der confarreatio als

Teil einer Exklusivierungsstrategie im Bereich der Eheschliessung zu sehen; vgl. Linderski,
Religious Aspects. Doch wissen wir nicht, ob die c. den Plebeiern zu aller Zeit verboten war:
Kübler, Patres/Patricii, 2227.

15 Tab. 14: Adsiduo vindex adsiduus esto; proletario /iam/ civi {c)<q>ui<s>quis volet vindex esto.
16 Cicero jedenfalls schliesst die Einmengung von aufrührerischen Volkstribunen in diesem Zu¬

sammenhang ausdrücklich aus; vgl. leg. 3,44: Tum leges praeclarissimae de duodecim tabulis
translatae duae, quorum altera privilégia tollit, altera de capite civis rogari nisi maximo comi-
tiatu vetat. et nondum inventis seditiosis tribunis plebis, ne cogitatis quidem, admirandum
tantum maiores in posterum providisse. Vgl. Ungern-Sternberg, Wahrnehmung des
Ständekampfes, 175.

17 Mommsen, Römische Forschungen 1,134.
18 Ebd., 77.

19 Ebd., 121f.
20 Lucil. sat. 1228-1234 Marx 1161-1167 Christes/Garbugino (Übers.: J. Christes): Nunc vero

a mani ad noctem, festo atque profesto totus item pariterque die populusque patresque/ iactare



Patrizier und Plebeier in der römischen Historiographie 177

populus und patres geteilt ist, deren Angehörige sich aber völlig gleichartig
verhalten. Selbst die Feindschaft zwischen ihnen spiegelt keine Grundsatzpositionen

oder différente Semantiken wider, sondern ist Symptom eines abgehobenen
politischen Spiels, in dem Reden und Handeln nur dem eigenen Fortkommen
dienen. Übrigens ergibt sich aus dem Fragment nicht eindeutig, ob patres hier
allgemein die Senatoren meint oder die Patrizier; da als Gegenbegriff populus
gesetzt ist, aus dem man sich die Patrizier schwer ausgebürgert denken kann,
erscheint die erstere Auffassung plausibler.

3. Patriziat und Plebs in der Sicht der antiken Historiographie:
Grundmuster und Beispiele

In der vorliegenden Skizze soll es freilich primär um das historiographisch
konstituierte Distanzverhältnis zwischen Patriziern und Plebeiern gehen. Wie
wurde diese Distanz formuliert, fixiert und gesichert? Welchem Wandel waren
die Bestimmungen und die Bewertungen dieses Distanzverhältnisses ausgesetzt?
Gab es semantische Kämpfe um die Deutung dieses Distanzverhältnisses?
Wurde es in späteren sozialen oder politischen Konflikten instrumentalisiert?

Im Spiegel der antiken Historiographie, greifbar in erster Linie bei Livius
und Dionysios von Halikarnassos, fügt sich die Dichotomie von Patriziern und
Plebeiern in drei grundlegende Interpretationsmuster ein:

1. Alle wesentlichen gesellschaftlichen und politischen Einrichtungen sind
Ergebnisse einer langen Kette von Setzungsakten. Diese beginnen in der
Königszeit, in der v.a. Romulus, Numa und Servius Tullius als <Gründer> und
Urheber von leges regiae hervortreten, und setzen sich fort in der frühen Republik,
wo formative Akte immer in die Form einer lex gegossen erscheinen. Das gilt
für einzelne leges publicae,21 aber auch für die mehrere Sachgebiete des Verfahrens-

und des materiellen Rechts umfassende Fixierung in den Zwölftafeln Mitte
des 5. Jahrhunderts.22 In der römischen Tradition drückte sich die politische
Formierung der plebs zum Schutz ihrer Vertreter in der sog. lex sacrata aus, ohne
die das Volkstribunat keinerlei Wirkung hätte entfalten können. Diese Phase der
sukzessiven Gründung reichte bereits in der Darstellung des Fabius Pictor bis in
die Mitte des 5. Jahrhunderts, umfasste also zeitlich die Schaffung des Volks-
tribunats, das dem sog. Ersten Decemvirat23 zugeschriebene Zwölftafelgesetz
und wohl auch noch die Nachwehen des sog. Zweiten Decemvirats, v.a. die
Aufhebung des angeblichen Eheverbots zwischen Patriziern und Plebeiern durch die
lex Canuleia.

indu foro se omnes, decedere nusquam, /uni se atque eidem studio omnes dedere et arti, / verba
dare ut caute possint, pugnare dolose, / blanditia certare, <bonum> simulare <virum> se, / insi-
dias facere, utsi hostes sint omnibus omnes.

21 Vgl. Flach, Gesetze.
22 Flach, Zwölftafelgesetz.
23 Dazu Ungern-Sternberg, Dezemvirat; Cornell, Beginnings, 272-292.



178 Uwe Walter

2. Die historische Traditionskonstruktion hat die höchstwahrscheinlich
unübersichtlichen und fluiden Verhältnisse schon der ersten Jahrhunderte des

römischen Gemeinwesens deutlich homogenisiert, vereinfacht und in klare
Kategorien gefasst. Das ist in der Abfolge der sieben Könige mit ihren sehr
unterschiedlichen Hintergründen noch erkennbar; ihnen gegenüber stehen Figuren,
die als monarchische Usurpatoren vorgeführt werden. Diese lassen die
jederzeitige Möglichkeit einer Alleinherrschaft als Bedrohung der jungen Republik
aufscheinen24: Porsenna, Coriolanus und die <drei Tyrannen>: Sp. Maelius,
Sp. Cassius und Manlius Capitolinus, die erst später und recht gewaltsam in die
Ständekampfkonstellation eingefügt werden, ursprünglich aber wohl
eigenständige Traditionsbestände bildeten.25 Was das oberste Amt der Republik
angeht, so hat die Fiktion des angeblich bereits unmittelbar nach dem Sturz des

Tarquinius eingerichteten Doppelkonsulates die Überlieferungsspuren der
Unfestigkeit und des Experimentierens mit verschiedenen Modellen - etwa in
Gestalt der Konsulartribunen und der häufigen Dictaturen - nicht zum
Verschwinden bringen können; an dieser Stelle ist die Homogenisierung und
Vereinfachung besonders gut auszumachen. Sie betraf indes nicht nur das Oberamt;
vielmehr besass man im 3. Jahrhundert offenbar auch keine klare Vorstellung
mehr davon, wie die römische Gesellschaft der ersten Hälfte des 5. Jahrhunderts
ausgesehen hatte.26 Diese ging jedenfalls realiter gewiss nicht komplett in Patrizier

und Plebeier auf, wie die antiken Systematisierungen dies sehen wollten27;
diese beiden Gruppen bildeten vielmehr «opposite ends of a complex social
hierarchy, and were seperated by intermediate groups who could themselves be

variously classified and differentiated»28. Zumindest andeutungsweise erkennbar

ist die Komplexität auch in der Zusammensetzung des Senats, der zu Beginn
der Republik sicher keine ausschliesslich von Patriziern besetzte Versammlung
darstellte.29

3. In seiner Lektüre der ersten Dekade des Livius erkannte Machiavelli -
gegen die philosophisch geprägte griechische Tradition des auf Konfliktfreiheit
und reibungsloses Funktionieren hin konstruierten Idealstaates -, dass

Auseinandersetzungen in einem gewissen Ausmass zum republikanischen Politik-

24 Dazu Walter, Königtum, 11 mit weiteren Angaben und Lit.
25 Vgl. Ungern-Sternberg, Wahrnehmung des Ständekampfes, 180.

26 Momigliano, Aufstieg der Plebs, 205. Bekannt ist das spätere Missverständnis der partes
secanfo-Bestimmung zur Schuldnerexekution im Zwölftafelgesetz (tab. III 5; vgl. Flach,
Zwölftafelgesetz, 31.193-195).

27 Hauptstellen: Gai. inst. 1,3; Gell. 10,20,5; Dig. 50,16,238.
28 Cornell, Beginnings, 258. Bündig auch Sommer, Römische Geschichte 1,86: «Die Gesamtheit

der römischen Bürger war bereits in der frühen Republik viel zu unübersichtlich, um sie nur
bipolar in zwei Grossgruppen zu gliedern.» Die Ausbildung eines patrizisch-plebeischen
Dualismus als Prozess betont u.a. Raaflaub, From Protection; ähnlich Musti, Lotte sociali, 368.

29 Vgl. Cornell, Beginnings, 247. Erkennbar ist die grössere Komplexität der Verhältnisse etwa
an den conscripti, den gentes minores (vgl. Musti, Lotte sociali, 370f. Anm. 6) und den nicht-
patrizischen Namen in den Fasten der ersten beiden Jahrzehnte der Republik (vgl. ebd., 377).



Patrizier und Plebeier in der römischen Historiographie 179

modell gehören und in Sonderheit massgeblich zu Roms geschichtlichem Erfolg
beitrugen.30 Livius konnte für diese Beobachtung als Autor einer
Gesamtgeschichte ab urbe condita vielleicht sogar sensibler sein als Sal lust, der zudem
ausschliesslich während der heillos erscheinenden Zeit des Zweiten Triumvirats
schrieb, als Zeithistoriker die gesamte römische Geschichte auf die
Bürgerkriegszeiten zulaufen liess und am Ende, in den Historiae, nur noch ferne Inseln
der concordia und der gemeinschaftlichen Anstrengungen aller Römer erkennen

wollte. Mommsen schloss sich übrigens - im Sinne des historischen Realismus

des 19. Jahrhunderts - eher der livianischen Sicht an, wenn er an markanter
Stelle die innere Geschichte Roms von den Anfängen bis Caesar durchgängig
von Gegensätzen geprägt sah. Es waren dies «die politische Bewegung innerhalb
der vollberechtigten Bürgerschaft, der Krieg der Ausgeschlossenen und der Aus-
schliessenden, die sozialen Konflikte der Besitzenden und der Besitzlosen»31.

Mommsens Feststellung erlaubt es auch, das zentrale heuristische Problem
dieser inneren Geschichte des frühen Rom etwas zu entschärfen: Ohne Zweifel
stellt das Bild der immer wieder von gewissen Institutionen, Themen und
Akteurs- beziehungsweise Krisenkonstellationen bestimmten <Ständekämpfe>
zwischen Patriziern und Plebeiern eine retrospektive Konstruktion dar,32 die nicht
zuletzt die Funktion hatte, einen sehr langen Zeitraum, nämlich die Spanne von
494 bis 287, mit plausiblen und zugleich dramatischen Geschichten und Szenen

zu füllen, die für einen in der Zeit von Clodius, Cato und Caesar sozialisierten
Leser wenigstens im Grundsatz nachvollziehbar waren. Gleichwohl wurde in der
Forschung mit Blick auf die mündliche Traditionsbildung vor Einsetzen der
Historiographie optimistisch darauf verwiesen, dass «bei der Weitergabe der
Nachrichten zwar viele Details verloren gehen, neue erfunden werden und selbst Er-

30 Discorsi 14 (Übers.: R. Zorn): «Ich behaupte, dass diejenigen, die die Kämpfe zwischen Adel
und Volk verdammen, auch die Ursachen verurteilen, die in erster Linie zur Erhaltung der
Freiheit Roms führten. Wer mehr auf den Lärm und das Geschrei solcher Parteikämpfe sieht
als auf deren gute Wirkungen, der bedenkt nicht, dass in jedem Gemeinwesen das Sinnen und
Trachten des Volks und der Grossen verschieden ist und dass alle zu Gunsten der Freiheit
entstandenen Gesetze nur diesen Auseinandersetzungen zu danken sind. Dies ersieht man ohne
weiteres an dem Beispiel Roms; denn von den Tarquiniern bis zu den Gracchen, also in einem
Zeitraum von mehr als 300 Jahren, hatten die Unruhen in Rom selten Verbannungen zur Folge
und ganz selten Blutvergiessen. (Es) sind die Forderungen der freien Völker selten für die
Freiheit schädlich; denn diese sind entweder eine Folge der Unterdrückung oder eine Folge
der Furcht vor Unterdrückung. Ist dieser Verdacht unbegründet, so gibt es in den
Volksversammlungen ein Mittel dagegen, das darin besteht, dass ein ehrlicher Mann aufsteht und das

Volk über seinen Irrtum aufklärt. Die Völker sind zwar unwissend, wie Cicero sagt, aber doch
für die Wahrheit empfänglich, und leicht geben sie nach, wenn ihnen von einem glaubwürdigen

Mann die Wahrheit gesagt wird. Wenn die Unruhen Anlass zur Einsetzung von
Volkstribunen waren, so verdienen sie höchstes Lob; denn das Volk erhielt dadurch nicht nur seinen
Anteil an der Verwaltung, sondern die Tribunen wurden auch zu Hütern der römischen Freiheit

eingesetzt.»
31 Mommsen, Römische Geschichte 1,244.
32 Am radikalsten wurde dies von Mitchell, Definition und ders., Patricians and Plebeians ver¬

treten.



180 Uwe Walter

eignisse, die man zu den «structural facts> zählen möchte, verschwinden, wenn
sie im Erzählungszusammenhang nicht mehr nötig erscheinen, dass aber
keine strukturellen Fakten erfunden werden»33. Doch auch wenn die Belastbarkeit

der Quellen skeptischer einzuschätzen sein sollte, als dies etwa Tim J. Cornell

und Kurt A. Raaflaub meinen, kann man in jedem Fall - auch mit Verweis
auf die aus Hesiod besser bekannten Verhältnisse im archaischen Hellas - eines
festhalten: Unter den Bedingungen (und Begrenzungen) der Agrarwirtschaft,
angesichts des sicher erwiesenen Zugriffs des Gläubigers auf die Person des

zahlungsunfähigen Schuldners (nexum), der sozioökonomischen Differenzierung
und der voranschreitenden Urbanisierung sowie einer im 5. Jahrhundert
wahrscheinlich ganz Italien erfassenden wirtschaftlichen Krise und allgemeinen
Unsicherheit34 wird man im frühen Rom mit einer nicht geringen strukturellen Kon-
flikthaltigkeit der sozialen Verhältnisse rechnen müssen. Das gilt umso mehr, als

die später so erfolgreiche Befriedigung von Interessen und Ambitionen durch
eine Land und Beute abwerfende Expansion frühestens mit der Eroberung Veiis
(390), wahrscheinlich aber erst nach dem Sieg im Latinerkrieg (338) einsetzte.35

Die Homogenisierung und Vereinfachung im Prozess der Traditionsbildung hat
jedenfalls, so ist zu vermuten, sehr verschiedene soziopolitische Konflikte jeweils
mit einem alles überwölbenden Kampf zwischen Patriziern und Plebeiern
verbunden, der die Narration durch bestimmte wiederkehrende Elemente strukturierte

und für Wiedererkennbarkeit sorgte. Es muss also nicht gedeihliche
Verhältnisse postulieren, wer den überlieferten Frontlinien und Konflikten die
Authentizität abspricht. Denn warum sollten, um nur ein Beispiel zu nennen,
nexi ausschliesslich von Patriziern bedrückt und in Fesseln geschlagen worden
sein? Der einzige nachweislich historische Konflikt zwischen Patriziern und
Plebeiern fand im 4. Jahrhundert statt, als es um den Zugang zu den höchsten
Ämtern ging und die Patrizier offenbar in erster Linie mit ihrer sakralen Exklusivität

zu punkten beziehungsweise diese zu wahren suchten.36

Die bisher skizzierten Beobachtungen und Überlegungen machen es also

wahrscheinlich, auch im Bild von Patriziern und Plebeiern, wie es sich im letzten

Drittel des 1. Jahrhunderts zumal bei Livius und - weniger ausgeprägt - auch
bei Dionysios von Halikarnassos37 darstellt, eben die genannten Muster auszu-

33 Eder, in: ders., Staat und Staatlichkeit, 209; vgl. ders., Der Bürger und sein Staat, 15. Zur
Unterscheidung von «structural facts» und «narrative superstructure» s. Cornell, Beginnings,
18. Skeptischer ist Ungern-Sternberg, Dezemvirat.

34 Vgl. Sommer, Römische Geschichte 1, 89.103.
35 Eine weitere Marke, die für den späteren Ansatz spricht: Erst 326 wurde das nexum per Ge¬

setz abgeschafft; vgl. Elster, Gesetze, Nr. 30 mit den Belegen.
36 In diesem Sinne Cornell, Beginnings, 244. 251f. Zur Bedeutung der sakralen Exklusivität

s. Linderski, Auspices sowie zugespitzt Mitchell, Definition, der in den Patriziern ausschliesslich

Priester sehen will; dazu kritisch Hölkeskamp. Rez. zu Raaflaub, Social Struggles, 317f.

und Raaflaub, From Protection, 237-241.
37 Zu dessen Sicht der soziopolitischen Strukturen und Konflikte im frühen Rom s. Gabba,

Dionysius, 152-189.



Patrizier und Plebeier in der römischen Historiographie 181

machen: Setzung und homogenisierende Vereinfachung auf der Basis einer
mündlichen Überlieferung von durchaus realen, aber im Detail bereits von den
sehr viel später schreibenden Historiographen nicht mehr zu rekonstruierenden
Konflikten.

Ein bemerkenswertes Beispiel für die differenzierende Darstellung einer
gespaltenen Bürgerschaft findet sich bei Liv. 2,21 und 2,23f., als Präludium zum
ersten Auszug der Plebs und zur Schaffung eigener plebeischer Magistrate und
Institutionen. Im Konsulat von Appius Claudius und Publius Servilius (495)
kommt die Nachricht vom Tod des Tarquinius Superbus, der sich zunächst zu
den Latinern, dann zum Tyrannen von Cumae geflüchtet hatte. Damit ist auf die
hinfort immer wieder einrastende Verknüpfung der inneren und äusseren
Bedrohung für die junge Republik angespielt. Die erlösende Nachricht weckt
Hochstimmung bei Patriziern und Plebeiern (erecti patres, erecta plebes\ 2,21,6),
doch nur die Patrizier gönnen sich überschiessenden Triumph (patribus nimis
luxuriosa ea fuit laetitia), und sie erlauben sich Willkürhandlungen (iniuriae a

primoribus fieri coepere), zumal in der rüden Behandlung von Schuldnern.38 Ein
drohender Krieg mit den Volskern bringt die hasserfüllte Polarisierung zwischen
beiden Gruppen zum Ausbruch, wobei die Plebeier - noch ohne Anführer -
einleuchtende Klagen führen.39 Diese werden unterstrichen durch den berühmten
dramatischen Auftritt eines enteigneten, entrechteten und am Ende in einem
Arbeitshaus sogar gefolterten Kriegsveteranen (2,23,2-7; vgl. Dion. Hal. ant.
6,26,If.). Die circumfusa turba wird über die Anteilnahme am Schicksal des
verdienten Mannes zur politischen Versammlung (prope in contionis modurri). Die
nunmehr in offenem Aufruhr befindliche Menge wendet sich hilfesuchend an
die Konsuln, während sich die eigentlichen Adressaten des Protests wegducken

- der Senat wird gemieden und ist zunächst nicht beschlussfähig. Als er dann
doch zusammengetreten ist, pflanzt sich die discordia in die Reihen der patres
fort, abgebildet in den unterschiedlichen Voten der Konsuln (2,23,14). Selbst die
Nachricht eines unmittelbar bevorstehenden Volskerangriffs vermag das Blatt
nicht zu wenden, «so sehr hatte die Zwietracht die Bürgerschaft schon in zwei

Lager gespalten»40. Von den Göttern ist in dieser Situation kein Heil zu erwarten,

seien sie doch - aus Sicht des Volkes - in Gestalt der Feinde gekommen, «um

38 Vgl. ähnlich Sali. hist. 1,11, zit. u. mit Anm. 73.
39 Liv. 2,23,lf. (Übers.: H.-J. Hillen): «Doch es drohte der Krieg mit den Volskern, dazu war die

Bürgerschaft in sich selbst uneins, und in ihr brannte der Hass zwischen den Patriziern und
den Plebejern, vor allem wegen der Menschen, die ob ihrer Schulden in Schuldknechtschaft
waren. (2) Die Leute murrten darüber, dass sie draussen für die Freiheit und die Macht kämpften,

zu Hause aber von ihren Mitbürgern zu Gefangenen gemacht und unterdrückt würden und
dass die Freiheit der Plebejer im Kriege sicherer sei als im Frieden und unter Feinden sicherer
als unter Mitbürgern.» (Sed et bellum Volscum imminebat, et civitas secum ipsa discors intes-
tino inter patres plebemque flagrabat odio, maxime propter nexos ob aes alienum. fremebant
se, foris pro libertate et imperio dimicantes, domi a civibus captos et oppressos esse, tutio-
remque in bello quam in pace et inter hostes quam inter cives libertatem plebis esse).

40 Liv. 2,24,1: adeo duas ex una civitate discordia fecerat.



182 Uwe Walter

den Hochmut der Patrizier zu strafen» (2,24,2). Die (vorläufige) Lösung kommt

- auch das bezeichnend für das der Ständekampfschilderung zugrundeliegende
politische Modell - durch einen magistratischen Setzungsakt, der vorderhand
Entlastung bringt, ohne eine grundlegende Veränderung zu bewirken, und
insofern ambivalent bleibt: Während des Krieges sollten alle Personal- und
Güterexekutionen an säumigen Schuldnern untersagt sein (2,24,6). Der Tag ist gerettet,

das strukturelle Problem nicht gelöst.
Keine einzelne Szene, auch kein ganzes Buch vermag im livianischen Werk

stellvertretend für das Ganze zu stehen; alle Generalisierungen sind brüchig.41
Gleichwohl enthält die skizzierte Sequenz viele wesentliche Elemente seiner
insgesamt ziemlich homogenen Darstellungen des <Ständekampfes>42; es fehlen hier
lediglich noch die markanten Akteure auf der Seite der Plebs in Gestalt der
Volkstribune. Sie erscheinen in der Darstellung danach nicht nur institutionell
als Gegengewichte zum Senat und den patrizischen Magistraten, sondern auch

politisch, da sie - wie die Scharfmacher auf der anderen Seite (etwa der eben
erwähnte Ap. Claudius) - später ihrerseits mehr als einmal ihre Anliegen und ihre
Stellung überziehen, was einerseits mehrfach konfliktverschärfend wirkt,
andererseits aber auch durch wichtige Plebiszite oder Nachgeben der Patrizier immer
wieder die institutionelle Entwicklung vorantreibt.43 Aber diese kennt keine
natürliche Grenze; diese Einsicht legt Livius zum Jahr 446 jedenfalls dem Konsul
T. Quinctius Capitolinus Barbatus an markanter Stelle in den Mund44: Die dis-
cordia ordinum und das Gift in dieser Stadt, die patrum acplebis certamina, hätten

den Feinden wieder Oberwasser verschafft, «weil weder wir für das Regieren

noch ihr für das Freisein ein Mass findet, weil euch vor patrizischer, uns vor
plebeischer Regierung Ekel erfasst» (3,67,6). Dann zählt er die Schritte patrizischen

Nachgebens auf («Um Himmelswillen, was wollt ihr denn eigentlich?»):
das Volkstribunat, das Decemvirat, dessen Abschaffung, volksfreundliche pa-
trizische Konsuln, das Provokationsrecht, die Plebiszite, die Schmälerung
patrizischer Rechte unter dem schönen Titel der Rechtsgleichheit - alles habe man
ertragen. «Wie aber wird die Zwietracht noch enden, wann werden wir wieder
eine Stadt haben können, wann wird dieses Vaterland allen gemeinsam sein?»45

Doch Livius versäumt nicht, immer wieder auch gelingendes Handeln
vorzuführen, das es erlaubt, das Rad wieder ein Stück weiterzudrehen.46 Nach dem

41 Klargestellt von Levene, Roman Historiography, v.a. 283-286.
42 Eine materialreiche Inventur bietet Ridley, Patavinitas; vgl. ferner Smith, Rhetorical history.
43 Da die Plebiszite bis 287 rechtlich nur für die plebeische Gemeinde bindend waren, war die

Akzeptanz der Patrizier in jedem Fall entscheidend, ob eine Massnahme wirken konnte oder
nicht.

44 Liv. 3,67f., die erste «full-scale rhetorical composition» im Werk (Ogilvie, Commentary, 516).
45 Liv. 3,67,10: qui finis erit discordiarum? ecquando unam urbem habere, ecquando communem

hanc esse patriam licebit?
46 Das Modell des weiterführenden Kompromisses formulierte bereits Cic. leg. 3,24: «Nachdem

den Plebeiern von den patres diese Amtsgewalt (seil, das Volkstribunat) gewährt worden war.
wurden die Waffen gesenkt, der Aufruhr erstickt und fand man einen Mittelweg, durch den



Patrizier und Plebeier in der römischen Historiographie 183

Sturz des Zweiten Decemvirats geht es - nach einem ersten, insofern fundierenden

Erfolg von Tribunen und Plebs in der Frage der Gewährung eines Triumphes

(Liv. 3,63,5-11) - um die Frage, ob Volkstribune unmittelbar wiedergewählt
werden dürften. Ein schlimmer Streit bricht aus (3,6,4f.). Doch zum Glück wird
mit M. Duilius ein vir prudens zum Versammlungsleiter gewählt, und ihm
gelingt es, mit geschickter Taktik die Situation zu entschärfen und für harmonische

Wahlen sowohl der Konsuln als auch der Tribunen zu sorgen, wobei durch
die erstmalige Wahl von zehn tribuniplebis zugleich eine weitere institutionelle
Weiterentwicklung gelingt. Aber obwohl die für das Folgejahr gewählten Magistrate

gut agierten, «bedrängte der eine Stand immer wieder den anderen, wenn
dieser sich zurückhielt» {alter semper ordo gravis alterius modestiae erat, 3,65,7):
Denn während die Plebs sich ruhig verhielt, «begannen die Jüngeren unter den

patres, ihm Unrecht anzutun», getreu der Maxime, es sei besser, Unrecht zu tun
als zu leiden, und gefürchtet zu werden sei dem sich fürchten vorzuziehen - als

wenn diese Alternativen unabweisbar wären (3,65,11).

4. Patrizier und Plebeier in der politischen Semantik der späten Republik -
weitgehend Fehlanzeige

Im Orchester der politischen Sprache der späten Republik hat es mit den beiden
Ständen, die von Livius mehrfach als zwei verfeindete Staaten vorgestellt
werden,47 eine eigentümliche Bewandtnis. Zwar stellen letztlich alle in der
politischen Rhetorik und Publizistik ebenso wie in der Historiographie auftauchenden

hierarchischen Gegensatzpaare Konstruktionen dar, welche die politischen
Gemengelagen vereinfachten und homogenisierten. Dennoch hatten soziopoli-
tische Kollektivbegriffe wie nobilitas/nobiles,principes,pauci/paucipotentes auf
der einen, plebs, multitudo, infimi oder humiles auf der anderen Seite einen
erkennbaren <Sitz im Lebern, indem sie - werbend oder polemisch - offenkundige
Unterschiede in Kopfzahl, Status, Macht oder Vermögen bezeichneten oder
zumindest voraussetzten.48

Dagegen bildeten, soweit erkennbar, Patrizier und Plebeier als längst fixierte
Gruppen in der politischen Semantik der späten Republik keinen aktuellen
Gegensatz mehr. Wegen der Polysemie von patres beziehungsweise plebslplebeii
erscheint es sinnvoll, fürs erste von der präziser bestimmten Bezeichnung patricius

die Schwächeren sich den Führenden gleichgestellt sahen; darin allein lag das Heil der
Bürgergemeinde begründet.» (Concessa plebei a patribus ista potestaie arma ceciderunt, restincta se-

ditio est, inventum est temperamentum, quo tenuiores cum principibus aequari se putarent; in

quo uno fuit civitatis salus).
47 Vgl. neben Liv. 2,24,1 (zit. o. Anm. 40) und 3,67,10 (o. Anm. 45) noch 4,4,10: qua dirimatis

societatem civilem duasque ex una civitate faciatis; 2,44,9: diu sustentatum id malum, partim
patrum consiliis, partim patientia plebis, iam ad extrema venisse. duas civitates ex una factas;
suos cuique parti magistratus, suas leges esse.

48 Immer noch sehr hilfreich für die einzelnen Begriffe ist Hellegouarc'h, Vocabulaire.



184 Uwe Walter

auszugehen. Die Belege bei Cicero sind überschaubar.49 Bisweilen werden patri-
zische Magistrate erwähnt (agr. 2,26; dorn. 38), meist geht es um einzelne oder
wenige Patrizier, die etwa lächerlich gemacht werden können, weil sie aus der
Zeit gefallen scheinen.50 Es gibt einige polemische Verweise auf Clodius'
hochadlige Herkunft.51 Einem Papirius konnte entgangen sein, dass seine gens einst
auch einen patrizischen Zweig gehabt hatte, zu dem zurückzukehren er erwägen
sollte (fam. 9,24[21],3),52 und ob sich jemand als Patrizier oder Plebeier um das

Konsulat bewarb, konnte durchaus Sache einer taktischen Abwägung sein
(Scaur. 34). Dass Catilina und einige seiner Anhänger Patrizier waren, fand
immerhin, aber eher beiläufig Erwähnung,53 und Cicero glaubte selbst Brutus
gegenüber Anfang 43 das Faktum erklären zu müssen, dass nur ein patrizischer
Magistrat einen interrex ernennen durfte (ep. ad Brut. 1,5,4). Patricius konnte
auch einfach für <Altbürger> verwendet werden (Caec. 101). Zwar war es möglich,

in einer Gruppe von Vornehmen mittels der Standeszugehörigkeit zu
differenzieren,54 aber nirgendwo ist ein konsistentes Patriziersein im Sinne eines

berechtigten Anspruchs oder einer besonderen Befähigung zu erkennen. In der
berühmten Synkrisis (Cat. 54) legt Sallust Cato d.J. und Caesar alle möglichen
distinktiven Eigenschaften bei - dass der eine Plebeier, der andere Patrizier war,
wird nicht erwähnt.

Es gab selbstverständlich nach wie vor patrizische Familien mit bestimmten
Aufgaben und Vorrechten im politischen, v.a. aber im sakralen Bereich, aber sie

haben zumindest bei Cicero keinen markanten Gegenpart. Anders gewendet:
patricius stellte in dieser Zeit zwar durchaus einen Differenzbegriff dar, aber
keinen, der im Sinne einer Polarisierung ein ganzes politisches Feld zu ordnen
imstande war. Dass Sulla und Caesar Patrizier waren, scheint in der zeitgenössischen

Auseinandersetzung um ihre Politik keine Rolle gespielt zu haben. Bei
Catilina war das offenbar ein wenig anders (s.o.), aber vielleicht auch nur
deshalb, weil dieser in seiner Rhetorik auf seinen alten Adel verwiesen zu haben
scheint und seinen Gegner Cicero als im Grunde nicht zugehörigen inquilinus

49 Merguet, Lexikon Bd. 3, 563 s.v. patricius; 632 s.v. plebeius.
50 Cic. Mur. 15 ist von einem Wahlkämpfer die Rede, der in einem toten Rennen mit einem Kon¬

kurrenten auf seine patrizische Herkunft verweist: «Wenn du dir dieses Argument zueigen
machst, niemand stamme aus gutem Haus, wer kein Patrizier sei, erreichst du nur, dass die
Plebs wieder einen Auszug auf den Aventin unternimmt.» (Contempsisti L. Murenae genus,
extulisti tuum. quo loco si tibi hoc sumis, nisi qui patricius sit, neminem bono esse genere
natum, facis ut rursus plebes in Aventinum sevocanda esse videatur).

51 Vgl. Cic. Sest. 77; dorn. 37.

52 Dazu Demmel, Cicero und Paetus, 200-219, v.a. 208ff.
53 Vgl. Cic. Cat. 3,22. Ebd. 2,26 ist von Gladiatoren die Rede, die eine bessere Gesinnung hätten

als ein Teil der Patrizier.
54 Asc. in Cic. p. 73 K/S: Sex competitors in consulatus petitione Cicero habuit, duos patricios,

P. Sulpicium Galbant, L. Sergium Catilinam; quattuor plebeios, ex quibus duos nobiles,
C. Antonium, M. Antoni oratoris filium, L. Cassium Longinum, duos qui tantum non primi
ex familiis suis magistratum adepti erant, Q. Cornificium et C. Licinium Sacerdotem.



Patrizier und Plebeier in der römischen Historiographie 185

beschimpfte.55 Ausserdem war alter Adel bei einem seditiosus schwer zu
ignorieren. Eine weitere Fehlanzeige fällt auf: In Sullas Versuch, das politische System

antipopular neuzujustieren, spielten die Patrizier keine Rolle; er füllte den
Senat mit loyalen équités auf, kam aber nicht auf die Idee, Patrizier zu schaffen,
wie dies dann als erster Caesar tat (s. u.), oder die noch existierenden in irgendeiner

Weise zu privilegieren.

5. Zum Aufkommen eine polaren Gesellschaftskonzeption
im verfremdeten Gewand

Wann und wie also wurde ein Distanz- beziehungsweise Spannungsverhältnis
zwischen Patriziern und Plebeiern in der römischen Traditionsbildung zum
dominanten Muster der inneren Geschichte der res publica! Die römische
Historiographie vor Sallust und Livius ist bekanntlich nur in kümmerlichen Resten

greifbar, und die wenigen Fragmente und Bezeugungen stellen gewiss keinen
repräsentativen Ausschnitt aus den z.T. umfangreichen Werken dar. Dennoch gibt
es Gründe für die Annahme, dass Fabius Pictor, Ennius, Cato, Polybios (in seiner

<Archäologie>) und selbst Claudius Quadrigarius noch keine Idee von einem

<Ständekampf> hatten.56 Vielmehr dominierte in deren Periodisierungen das Motiv

der sich sukzessive vollendenden ktisis (s.o.). Dieses Konzept einer langen
Reihe von Gründungsakten, das auch Ciceros Bild der Frühzeit bestimmt, ist
gleichsam strukturell additiv und inklusiv. Konflikte haben darin ihren Platz, die
erste secessio spielt eine wichtige Rolle, aber dauerhafte Polarisierungen sind
nicht erkennbar. Das Volkstribunat gehört seit seiner Entstehung aus einer sedi-
tio zu den unaufgebbaren Bestandteilen der res publica. Das Decemvirat stellen
weder Cicero noch Diodor in den Kontext eines Kampfes zwischen Patriziern
und Plebeiern; anders sieht das bei Livius und Dionysios von Halikarnassos
aus.57

Wie kam dann aber die Vorstellung eines Ständekampfes auf, der die inneren

Verhältnisse über zwei Jahrhunderte hinweg bestimmt und der Dynamik des

institutionellen Ausbaus die Richtung gewiesen haben soll? Jürgen von Ungern
Sternberg hat das Wirken des C. Flaminius im letzten Drittel des 3. Jahrhunderts

55 Sali. Cat. 31,7: Catilina, ut erat paratus ad. dissimulanda omnia, demisso voltu, voce supplici
postulare a patribus coepit, ne quid de se temere crederent: eafamilia ortum, ita se ab adule-
scentia vitam instituisse, ut omnia bona in spe haberet; ne existumarent sibi, patricio homini,
quoius ipsius atque maiorum pluruma bénéficia in plebem Romanam essent, perdita re
publica opus esse, quom earn servaret M. Tullius, inquilinus civis urbis Romae. Vgl. Asc. in Cic.

p. 84 K/S.
56 Vgl. in diesem Sinne zuletzt Cornell, Conflict, 9f.: «(T)he early Roman historians had little or

nothing to say about the Struggle of the Orders in the period from 449 to 287 BC.» Zuvor schon

Ungern-Sternberg, Wahrnehmung des Ständekampfes, 171: «Die gesamte älteste uns zugängliche

Überlieferung hat die römische Geschichte ohne jede Rücksicht auf einen Ständekampf
periodisiert.»

57 Ungern-Sternberg, Wahrnehmung des Ständekampfes, 175.



186 Uwe Walter

hervorgehoben.58 Doch hätten die mit Flaminius verbundenen Konfrontationen
und die Erinnerung an Ereignisse zwei Generationen hinauf (lex Valeria de

provocatione und lex Ogulnia [plebeische Priester, beide 300], lex Hortensia
[Gesetzesrang von Plebisziten, 287]) tatsächlich stark gewirkt, miisste das bei
den genannten Autoren, die ja alle erst um und nach 200 schrieben, wohl
stärkere Spuren hinterlassen haben. Ich möchte daher die Traditionsformierung in
Richtung <Kampf zwischen patres und plebs>, übrigens auch unter Verweis auf
Cicero, noch später ansetzen.

Die trümmerhafte Überlieferung ermöglicht keine strikte quellenkritische
Argumentation, aber es gibt doch ein paar Bedingungen, Erfahrungen und
Tendenzen, die es vielleicht erlauben, einen plausiblen Kontext für die Formierung
eines Bildes zu skizzieren, das dann bei Livius und Dionysios von Halikarnas-
sos so markant ausgestaltet erscheint. Durch welche Faktoren also kamen, so ist

zu fragen, die Patrizier und die Plebeier als geschlossene Akteursgruppe ins Be-
wusstsein und sozusagen in die historiographische Lostrommel? Die folgende,
skizzenhafte Aufzählung ist sicher nicht vollständig; die einzelnen Punkte sollen
auch nicht gewichtet werden, vielmehr soll ein Anstoss zur Diskussion gegeben
werden.

- Zu den Möglichkeitsbedingungen gehörte sicher das vermehrte Interesse
an der Frühzeit, wie es sich in der antiquarischen Forschung niedergeschlagen
hat.59 Dieses Interesse umfasste soziale und politische ebenso wie religiöse
Institutionen; man suchte Begriffe genauer zu bestimmen beziehungsweise
gegeneinander abzugrenzen. Aber auch Familientraditionen wurden nun über die
etablierten Medien und Erinnerungsanlässe hinausgehend literarisch bearbeitet.
Erst dies ermöglichte es und legte es zugleich nahe, etwa die patrizischen Clau-
dier als notorische Plebeierfeinde zu modellieren und zu homogenisieren; das

konnte dann aber auch Auswirkungen auf das Bild des historischen Prozesses

insgesamt haben.60

- Eine erste Verbindung zwischen antiquarischem Interesse und politischer
Aufladung könnte es im Geschichtswerk des Licinius Macer gegeben haben, das

nur die Frühzeit behandelte61 - wenn denn der Autor mit dem Licinius Macer
tr. pl. 73, pr. 68 identisch ist,62 der bei Sallust eine Rede gegen die empörende
Unterdrückung des Volkes seit Sulla erhält und darin weit zurückgreift (hist. 3,48
Reynolds): In mehreren secessiones habe eine armata plebes den patres die Frei-

58 Ungern-Sternberg, Wahrnehmung des Ständekampfes, 178f.; ders., Ende der Ständekämpfe,
150-158.

59 Vgl. Fuhrmann, Erneuerung; Cornell, Beginnings, 18-22; Sehlmeyer, Anfänge der antiquari¬
schen Literatur; Walter, Memoria, 208-211; für eine einschlägige Fallstudie (zur confarreatio)
s. Erker, Wissen.

60 Zu den Claudiern s. Mommsen, Römische Forschungen 1,285-318 und zuletzt Ungern-Stern¬
berg, Gens Claudia; zur Modellierung familiärer Muster Walter, Ebenbild.

61 Vgl. Walter, Memoria, 349-351 und FRH 2,17; Wiseman, Vacuum, 297-301 sowie jetzt FRHist.
1, 320-331; 2, 672-697; 3, 418-449.

62 Skeptisch ist Cornell, Conflict, 15.



Patrizier und Plebeier in der römischen Historiographie 187

heit abgerungen; die scharfe Polarisierung setzt sich dann unter wechselnden
Bezeichnungen der Parteien die ganze Rede hindurch fort und mündet in einen
Aufruf, der deshalb bemerkenswert ist, weil der zeitlich früheste, nämlich als

Text in die Mitte der 30er-Jahre zu datierende Appell zu einem Streik sich nicht
auf eine ferne Frühzeit, sondern auf die Gegenwart des Redners bezieht (hist.
3,48,17f.). Auch sonst finden sich bei Sallust im Sinne einer historischen Perspek-
tivierung aktueller Konflikte plebs und patres «mit etwas verschobener Bedeutung

als Bezeichnungen für das gemeine Volk beziehungsweise für die Senatoren,

gleichgültig, ob sie patrizischen oder ursprünglich plebeischen Häusern
angehörten»63; dank dieser neuen Bedeutungen «konnten somit die alten Wörter

dazu gebraucht werden, die neuen sozialpolitischen Gegensätze schematisch
darzustellen» - doch an anderer Stelle leisten populus und senatus genau
dasselbe. In jedem Fall aber bewegen wir uns dabei immer noch im historiographi-
schen Diskurs, der wohl die gesamte römische Geschichte auch über die politische

Semantik als ein immer wieder von Konflikten erschüttertes Kontinuum zu
konzeptualisieren geneigt war, indes keinen Beleg bietet für die Annahme, der

Kampf zwischen Patriziern und Plebeiern sei von einem tatsächlichen Redner
vor einer contio prominent aktualisiert worden. In den sich popular gebenden
Reden Ciceros findet sich davon jedenfalls keine Spur.

- Zu erwägen ist, ob die bipolare Repräsentation von Plebeiern und Patriziern

auch durch den Einfluss der Schule und die dort gepflegten, den verhandelten

Gegenstand meist zuspitzenden rhetorischen Exerzitien verstärkt wurde,
wofür die bekannte Fabel von Menenius Agrippa idealtypisch stehen mag.64

- Die Schilderungen der <heissen Phasen> des Ständekampfes <atmen> in vielen

Punkten eine unmittelbare Anschauung der spätrepublikanischen Politik.65
Es gibt demnach schon in der Frühzeit immer wieder <normale> Jahre, in denen
nicht viel passiert, aber die extreme interessengeleitete Polarisierung ist stets

präsent und kann abgerufen werden. Dabei existieren einerseits <Parteien>, die
auf bestimmte Themen gleichsam reflexhaft reagieren (Schulden, Landnot,
allgemeine Knappheit, Aushebungen, magistratische Zwangsmittel), andererseits
Einzelakteure auf beiden Seiten, die politischen Willen formieren und in eine
bestimmte Aktionsrichtung zu lenken bemüht sind. Daneben spielt die concor-
dia/discordia-Rhetorik immer wieder eine gewisse Rolle. Auf eine Lösung des

Konfliktes zielen einzelne Setzungsakte, die aber im Sinne eines Ausgleichs auch
wieder revidiert werden können, wenn sie im Rückblick zu extrem erscheinen.
Dieses Merkmal haben Teile von Sullas Gesetzgebung (Marginalisierung des

63 Haneil, Bemerkungen, 502f., ebd., 503 auch das folgende Zitat im Text.
64 Quint. 5,11,19 spricht von fabellae, die gerade schlichte Gemüter ansprechen. Den Hinweis

verdanke ich einem anonymen Gutachter des Museum Helveticum. Für die kanonische Form
der Menenius Agrippa-Erzählung s. Liv. 2,32.

65 Für die Widerspiegelungen aus gracchischer und sullanischer Zeit s. Gutberiet, Erste Dekade
sowie die älteren Fallstudien von E. Gabba, erneut abgedruckt in Gabba, Roma arcaica,
69-139; vgl. ferner Wiseman, Vacuum, 296f.



188 Uwe Walter

Volkstribunats) und die Satzungen des tyrannischen Zweiten Decemvirats (Verbot

der Ehe zwischen Patriziern und Plebeiern) gemeinsam, die jeweils nur
wenige Jahre später unter allgemeiner Zustimmung wieder aufgehoben wurden.
Wenn die Anschauung der jeweiligen Gegenwart in die Schilderung und Deutung

der Frühzeit eingegangen ist, so ist damit übrigens nur ein elementarer,
auch in Rom wirksamer geschichtstheoretischer Mechanismus benannt, nämlich
der perspektivische Blick auf die Vergangenheit aus einem gegenwärtigen
Orientierungsbedürfnis heraus, und nicht etwa ein politischer Parteistandpunkt der
Geschichtsschreiber belegt, wie ihn die Forschung zu den sog. Jüngeren Annalisten

lange vermutet hat.

- Zu den spätrepublikanischen Neuerungen gehörte auch das jeweils per
Gesetz an Caesar und Oktavian verliehene Recht, Patrizier zu ernennen (45, lex
Cassia - 30, lex Saeniä).66 Wenn auch Kontext und Zweck ganz andere waren,
dürfte dies doch dazu beigetragen haben, das Patriziat als sichtbare Gruppe wieder

in die politische Diskussion zu bringen. Eine leicht erkennbare, weil isolierte
Rückprojektion findet sich in der fiistoriographie, wonach schon die ersten Konsuln

der Republik Plebeier zu Patriziern gemacht hätten, um die Eintracht in der
jungen Republik zu stärken.67

- Und schliesslich die Bundesgenossenfrage. Die ältere rechtssystematische
Forschung ging sicher in die Irre, als sie annahm, Patrizier und Plebeier seien
tatsächlich zwei verschiedene <Völker> (ethnê: Dion. Hal. ant. 10,10) gewesen,
stammverwandt zwar wie Römer und Latiner, aber doch durch eine Reihe von
rechtlichen und sakralen Schranken voneinander getrennt.68 Sie konnte aber auf
diese Idee nur deshalb verfallen, weil es in den Quellen immer wieder Hinweise
gibt, die genau auf ein solches, aus kriegerischer Unterwerfung und nachfolgender

Inkorporierung erwachsenes Verhältnis zwischen einer Altbürgerschaft
(Patrizier + Klienten) und Neubürgern (Plebeiern) zielen (s.o. Abschn. 1). In der
zitierten Rede des Licinius Macer bei Sallust findet sich der Satz des Tribunen
gegenüber dem Adel: «Ich fordere nach Völkergemeinrecht das Eigentum
zurück» (iure gentium res repeto\ hist. 3,48,17). Die lange, schwierige Geschichte
der Römer mit ihren latinischen Bundesgenossen kannte etwa die Verweigerung
des conubium, die ungleich verteilten Lasten und Privilegien beim Kriegsdienst
oder den politischen wie religiösen Alleinvertretungsanspruch Roms - alles
Elemente, die auch in der ausentwickelten Tradition des Ständekampfes eine mar-

66 Belege bei Kubier, Patres/Patricii, 2230.
67 Vgl. Dion. Hal. ant. 5,13,2: Ttpcoxov pèv éic xcov ôtkiotikcov xouç Kpaxioxouç £7tiÀ,eÇavx£ç

Ttaxpudouç £7üovno(xv Kai G\)V£7iAxipcoaav èÇ aùxcov xrçv ßoi)A,Tyv xouç xpiaKocdouç. Mit etwas
anderem Akzent Liv. 2,l,10f.: deinde, quo plus virium in senatu frequentia etiam ordinis face-
ret, caedibus regis deminutum patrum numerum primoribus equestris gradus lectis ad trecen-
torum summam explevit; traditumque inde fertur, ut in senatum vocarentur, qui patres quique
conscripti essent: conscriptos, videlicet novum senatum, appellabant lectos. Vgl. Mommsen,
Römische Forschungen 1,72.

68 Schwegler, Römische Geschichte 1, 620-628.



Patrizier und Plebeier in der römischen Historiographie 189

kante Rolle spielten.69 Wir haben ausserdem gelernt zu erkennen, dass der
Bundesgenossenkrieg keineswegs den Abschluss eines notwendigen und breit
akzeptierten Integrationsprozesses in Italien bedeutete, sondern einen katastrophischen

Höhepunkt.70 Das Ringen um die rechtliche und politische Integration
der Neubürger, denen man nach dem Krieg bekanntlich noch jahrzehntelang die
Munizipalverfassung verweigerte, zog sich hin bis in die Zeit von Caesars Dic-
tatur und Oktavians Aufwertung von tota Italia in einem politischen Sinn, also
bis ans Ende der 30er-Jahre.71

Es sind in der Tat erst Sallust und Livius, daneben aus griechischer Sicht -
mit antiquarischem Akzent und Neigung zu gelehrten Konstruktionen - Diony-
sios von Halikarnassos, bei denen wir die Geschichte der frühen Republik
durchgängig von einem bisweilen latenten, dann immer wieder aufbrechenden
Konflikt zwischen Patriziern und Plebeiern gekennzeichnet finden. Erneut ins
Gedächtnis zu rufen ist, dass die Historien Sallusts und die erste Pentade des
Livius nur durch wenige Jahre voneinander getrennt waren: Sallust (f 34) schrieb
sein Hauptwerk Mitte der 30er-Jahre, Livius die ersten Bücher von ab urbe con-
dita (nach allgemeinem Konsens der Forschung) noch vor der ersten Etablierung
des Principats im Jahr 27. Wegen des Verlustes der annalistischen Vorgänger und
seiner ziemlich exakten Gleichzeitigkeit mit Augustus erscheint uns letzterer

gern als ein augusteischer Historiograph, aber er gehört, was die Traditionsgenese

angeht, eher ans Ende einer relativ kurzen, zugleich mit den Zeitläuften
kataraktartig beschleunigten Phase grosser historiographischer Kreativität
zwischen 70 und 30, die gleichermassen von politischen Katastrophenerfahrungen
wie von erweiterten literarischen Ansprüchen und Möglichkeiten gekennzeichnet

war. Man hat mit Recht von einer kulturellen Revolution gesprochen.72
Bei Sallust erscheint uns das Distanzverhältnis zwischen Patriziern und

Plebeiern auf der einen Seite sehr markant, weil es gleichsam eingefügt ist in einen
die gesamte Geschichte Roms kennzeichnenden Dauerkonflikt zwischen oben
und unten, reich und arm, stark und schwach. Dieser Konflikt war Sallust
zufolge struktureller Natur, durchlief aber durch den metus /zosü7/s-Mechanismus

Konjunkturen. Im einschlägigen Fragment seiner <Römischen Archäologie>
heisst es73:

69 Zu letzterem s. Linderski, Auspices.
70 Vgl. Mouritsen, Italian Unification.
71 Dazu umfassend Bispham, From Asculum.
72 Wallace-Hadrill, Mutatio morum; ders., Cultural Revolution.
73 Sail. hist. 1,11 (Übers.: T. Burkard): iniuriae validiorum et ob eas discessioplebis apatri-

bus aliaeque dissensiones domi fuere iam inde a principio neque amplius quam regibus exac-
tis, dum metus a Tarquinio et bellum grave cum Etruria positum est, aequo et modesto iure agi-
tatum. dein servili imperio patres plebem exercere, de vita atque tergo regio more consulere,

agro pellere et ceteris expertibus soli in imperio agere. quibus saevitiis et maxime fenore
oppressa plebes, cum assiduis bellis tributum et militiam simul toleraret, armata montem
sacrum atque Aventinum insedit tumque tribunos plebis et alia iura sibiparavit. discordiarum
et certaminis utrimque finis fuit secundum bellum Punicum.



190 Uwe Walter

«Das Unrecht der Stärkeren, die deshalb erfolgte Trennung der Plebs von den Patriziern und
andere innenpolitische Meinungsverschiedenheiten gab es schon von Beginn an. Und gleiches
und massvoll angewendetes Recht herrschte nur bis zur Vertreibung der Könige, als sich die

Angst vor Tarquinius gelegt hatte und der schwere Krieg mit den Etruskern beendet war. Dann
übten die Patrizier eine Tyrannei über die Plebs aus, verhängten Todes- und Prügelstrafen über
die Plebejer nach der Manier von Königen, vertrieben sie von ihrem Land und waren alleine
im Besitz der Macht, während die anderen davon ausgeschlossen waren. Von derartigen
Grausamkeiten und vor allem von der Schuldenlast erdrückt, bewaffnete sich die Plebs, als sie wegen
der andauernden Kriege Steuern und Kriegsdienst zugleich ertragen musste, und besetzte den
Möns Sacer und den Aventin; und damals erkämpfte sie sich das Volkstribunat und andere
Rechte. Das Ende der Uneinigkeit und der Auseinandersetzungen zwischen den beiden
Seiten war der Zweite Punische Krieg.»

Wegen der Kürze der Skizze im Vorspann einer zeitgeschichtlichen Darstellung
und wegen Sallusts Aussageabsicht gewinnt die erste Spaltung andererseits kein
besonderes Profil. Vielmehr verbergen sich hinter den verschiedenen Etappen
und ehrenvollen Bezeichnungen der Parteien immer der gleiche Konflikt und
die gleichen moralischen Defekte der Akteure. Sallust kann daher auch
terminologisch nachlässig sein und etwa für die Zeit des Iugurthinischen Krieges von
patres und plebs sprechen (lug. 30,1), wobei mit ersteren der Senat gemeint ist,
mit letzteren das von den Ämtern und Vorteilen der Herrschaft ausgeschlossene
Volk. Semantisch codiertes Konfliktkontinuum und politische Aktualisierung
hingen eng zusammen; nicht zufällig findet sich jenes auch im zweiten Brief an
Caesar (mag dieser nun von Sallust stammen oder nicht): «In meinem
Geschichtsbild sehe ich die Bürgerschaft in zwei Teile gespalten: in patres und plebs,
wobei früher die patres die höchste Autorität hatten, die bei weitem grösste
Stosskraft aber die plebs.»14

Das Gegenteil dieser makrohistorischen Einebnung und Aktualisierung, die
durch die Bedeutungsvielfalt (und daher: -unschärfe) sowohl von patres (Patrizier;

Senatoren75) als auch von plebs (Nicht-Patrizier; Volk; Arme; Pöbel76)
erheblich erleichtert wurden, finden wir bei solchen Autoren, die auf der Basis des

antiquarischen Interesses und der einschlägigen Forschungen ein differenziertes

und (epochen-)spezifisches Bild des Patrizier-/Plebeier-Gegensatzes in der
Frühzeit zeichnen und in diesem Zusammenhang institutionellen Fragen besondere

Aufmerksamkeit schenken. Hier erscheint die bei Sallust deutliche
aktualisierende Homogenisierung zumindest teilweise wieder rückgängig gemacht
zugunsten eines Herbeizitierens einer zeitlich weit entfernten, beinahe versunkenen
Welt. Das Distanzverhältnis der beiden Gruppen und seine Mechanismen, etwa
das nexum oder die Monopolisierung der sacra publica durch die Patrizier,
waren für diesen Ansatz in erster Linie erklärungsbedürftige, weil nicht mehr
gegenwärtige Phänomene. Das Eheverbot stellte für den - populärer Gesinnung

74 Sali. ep. ad Caes. 2,5,1: In duas partes ego civitatem divisam arbitror, sicut a maioribus accepi,
in patres et plebem. antea in patribus summa auctoritas erat, vis multo maxuma in plebe.

75 Vgl. Kübler, Patrs/Patricii, 2225f.; Hellegouarc'h, Vocabulaire, 429f.
76 Vgl. Hoffmann/Siber, Plebs, 74f.; Hellegouarc'h, Vocabulaire, 506-512.



Patrizier und Plebeier in der römischen Historiographie 191

gewiss unverdächtigen - Cicero nur noch eine inhumanissima lex dar (rep. 2,63).
Terminologisch suchte man der Unsicherheit durch Etymologien und spitzfindige

Setzungen beizukommen; so habe patres die ersten Senatoren, patricii aber
deren Söhne bezeichnet.77 In paradoxer Weise bildete hier die spätrepublikanische

Aktualisierung der soziopolitischen Dichotomie eine wesentliche Voraussetzung

für die Genauigkeit und das Interesse an Details; eben diese Aktualisierung

wurde aber just durch die Genauigkeit zumindest ein Stück weit zum
Verschwinden gebracht, weil es nicht mehr um frühe Ausprägungen eines stets

präsenten Konfliktes geht, sondern um die ersten, fernen Etappen einer langen,
stationenreichen Evolution. «By the late republic the issues of the famous patri-
cio-plebeian stuggle were longly dead, in so far as they were even properly
understood, since they no longer gave rise to political controversy. For historians

in the late republic it was easy to take a detached, moderate, conservative
and essentially apolitical view of issues that no longer meant much to anyone
(,..).»78

Zu den so orientierten Autoren gehören - um nur die erhaltenen Texte zu
nennen - neben Cicero und Dionysios von Halikarnassos auch (diesem vielfach
folgend) Plutarch sowie die Juristen, aus denen Pomponius mit seinem Lehrbuch
(Enchiridion) in die Digesten eingegangen ist.79 Einen Einfluss Varros anzunehmen

liegt nahe.
Das livianische Bild steht in gewisser Weise zwischen den beiden skizzierten

Optionen. Hinzuweisen ist in diesem Zusammenhang auf die bei ihm zu
findende äusserste Zuspitzung der Distanzkonstruktion. In einer Rede gegen den
Vorstoss des Volkstribunen C. Canuleius, das Heiratsverbot zwischen Patriziern
und Plebeiern aufzuheben, führen die patrizischen Konsuln im Senat an, das

Unterfangen führe zu einem <Mischmasch der Familien>, zu Verwirrung bei den

Auspizien; «nichts Reines, nichts Unbeflecktes solle es mehr geben, jeder
Unterschied solle aufgehoben sein und keiner solle mehr sich und die Seinen kennen.

Denn welche andere Wirkung hätten die Mischehen, als dass Paarungen
von Patriziern und Plebeiern fast nach Art wilder Tiere zu einer Alltäglichkeit
würden? Wer geboren sei, wisse dann nicht mehr, welches Blutes er sei und welche

Opfer er darzubringen habe (.,.).»80 Hier erscheint also das Pochen auf die
religiöse Exklusivität - «Kein Plebeier hat Auspizien! », Liv. 4,6,2) - vermengt
mit dem Reinheitsanspruch eines strikten Geblütsadels. Canuleius hält dagegen,
der Antrag fordere nicht mehr als das Recht, eine Ehe einzugehen, «wie man es

Nachbarvölkern und Ausländern zu gewähren pflegt - wir haben sogar besieg-

77 Dion. Hai. ant. 1,18; Plut. qu. Rom. 58, aber auch Cic. rep. 2,23 und Liv. 1,8,7 mit dem Kom¬
mentar von Weissenborn, Kommentar z.St. Vgl. genereil Kiibler, Patres/Patricii, 2225f.

78 Cornell, Conflict, 27.

79 Zu Pomponius s. Nörr, Pomponius.
80 Liv. 4,2,5f.: Quas quantasque res C. Canuleium adgressum! conluvionem gentium, perturba-

tionem auspiciorum publicorum privatorumque adferre, ne quid sinceri, ne quid incontami-
nati sit, ut discrimine omni sublato nec se quisquam nee suos noverit.



192 Uwe Walter

ten Feinden das Bürgerrecht verliehen, das mehr ist als das Recht zum Eingehen
einer Ehe» (4,3,4). Der Tribun argumentiert im Folgenden historisch und
verweist auf die stammfremden Zuwanderer, die in Rom sogar Könige werden
konnten, auf die albanischen und sabinischen Geschlechter, die in Rom durch
Kooptation Patrizier wurden, sowie auf die Neuerungen, die das noch junge
Rom stets ausgezeichnet hätten (4,4).81

6. Allenfalls ein ferner semantischer Kampf

Zusätzlich gewissermassen entschärft und <eingekapselt> erscheint die in den

Schilderungen in satten Farben immer wieder aufbrechende extreme Polarisierung

bei Livius (und Dionysios von Halikarnassos) durch zwei Umstände:
1. Wie die zitierte terminatorische und beinahe rassistische Zuspitzung

stehen auch die anderen einschlägigen Passagen ausschliesslich in Reden (und
da oft paarweise gegenübergestellt: ein Volkstribun vs. einen Claudier), während
sich die Autoren in den berichtenden Passagen zurückhalten und - wie für
Livius o. angedeutet - eine mittlere, genauer: komplexe Position einnehmen und
tendenziöse Urteile vermeiden.82 Cornell hat den Grundtenor dieser Werke mit
der englischen Whig-Historiographie verglichen: Scharfe Parteikämpfe und
Interessenkonflikte werden nicht verharmlost oder gar geleugnet, aber sie führen
aus der Rückschau zu einem Ausgleich der gleichberechtigten Ansprüche - mai-
estas populi Romani neben auctoritas senatus - und letztlich zu einer auf
concordia basierten Stabilisierung.83 Unterstützt wurde dieses Narrativ durch
die Konzeption einer bis in die Mitte des 5. Jahrhunderts reichenden ktisis, die
als formative Phase der römischen Ordnung den ersten Ausbruch des Konflikts
(secessio), die Begründung der Gegeninstitutionen (v.a. des Volkstribunats) und
einen ersten Ausgleich in Gestalt des Zwölftafelgesetzes bereits einschloss.84 Im
19. und 20. Jahrhundert wurde dieses Narrativ dann von der althistorischen
Forschung mühelos in das Modell eines evolutionär erreichten Fortschritts als

Grundlage des beispiellosen römischen Erfolgs übersetzt - die konfliktreichen
Flegeljahre als notwendige Voraussetzung der <klassischen> Republik. Das ist
zugleich im Kern eine Historisierung und Sequenzierung von Machiavellis
republikanischem Konflikt- und Kompromissparadigma (s.o.).

81 Bemerkenswert ist die Nähe zur Claudius-Rede für die Verleihung des ius bonorum an die
ehemals gallischen Vornehmen i.J. 48 n.Chr. (ILS 212). - Zu Livius' Canuleius s. Gärtner,
Plebejer.

82 Cornell, Conflict, 17f.

83 Ebd., 26.

84 Dieses evolutionäre Modell scheint von Cato d. Ä. ausdrücklich begründet worden zu sein:
Rom sei den anderen Gemeinwesen überlegen, weil es nicht von einem einzigen Kopf, sondern
von vielen gestaltet, nicht in einem einzigen Gründungsakt, sondern einen langen Zeitraum
hindurch formiert worden sei; vgl. Cic. rep. 2,2. 37.



Patrizier und Plebeier in der römischen Historiographie 193

2. Die erlebte Gegenwart, also die Bürgerkriegskonstellation, Hess sich zwar
durchaus als eine Spaltung der res publica in zwei Teile ansprechen (s.o.), und in
dieser Analogie bestand die sinnfälligste Brücke zwischen der Frühzeit und der
Gegenwart. Verwiesen wurde schon auf die Rückprojektionen und Aktualisierungen

der Konstellationen in gracchischer, sullanischer und caesarischer Zeit.
Gleichwohl musste der Kampf in der frühen res publica trotz der Parallelen auch
verfremdet erscheinen, zumal durch seine vielen Besonderheiten: Akteure,
Rahmenbedingungen, z.T. auch einzelne Themen wie nexum, conubium und Wehrdienst

erschienen doch sehr fern und verschieden von der Gegenwart von Autor
und Leserschaft. Ich möchte daraus, bezogen auf das Konzept der historischen
Semantik, die These ableiten, dass der Patrizier-Plebeier-Gegensatz in der
römischen Historiographie die Bedingungen seines Aufkommens in der späten
Republik und seiner literarischen Verwendung allenfalls reflektierte, aber in keiner
Weise konstituierte oder auch nur mitkonstituierte. Dieser Rede wohnte keine
Macht zur Mobilisierung oder Veränderung inne. Denn erstens stand der
Patrizier-Plebeier-Gegensatz für keine aktuellen Positionen, sieht man einmal von
der freilich auch sonst auf dem Forum und in Schriften gepflegten und daher
wenig distinktiven Gemeinwohlrhetorik ab, und zweitens hatte die römische
Historiographie in dieser Phase ihrer Entwicklung bereits eine beachtliche
literarisch-intellektuelle Autonomie gewonnen, die einen differenzierten Diskurs
ermöglichte, zugleich aber die Möglichkeiten des Einwirkens auf den politischen
Tageskonflikt - zumal wenn dieser kataraktartig beschleunigt wurde - sehr
begrenzte.

Und schliesslich die <philosophisch> wohl grösste Differenz zwischen den
semantischen wie den realen Kämpfen von Patriziern und Plebeiern einerseits,
und Militärmachthabern, Senat und Interessengruppen andererseits: Der glückliche

Ausgang jenes Teils der Geschichte stand gesichert fest, wie der aktuelle
ausgehen würde, war selbst in den 20er-Jahren, während der ersten Jahre des

Principats, durchaus noch offen.

Korrespondenz:
Uwe Walter
Universität Bielefeld
Fakultät für Geschichtswissenschaft, Philosophie und Theologie
Postfach 100131

D-33501 Bielefeld
uwe.walter@uni-bielefeld.de



194 Uwe Walter

Literaturverzeichnis

Binder, Plebs
J. Binder, Die Plebs. Studien zur römischen Rechtsgeschichte (Leipzig 1909).

Bispham, From Asculum
E. Bispham, From Asculum to Actium. The Municipalization of Italy from
the Social War to Augustus (Oxford 2007).

Bleicken, Geschichte
J. Bleicken, Geschichte der römischen Republik (Oldenbourg Grundriss der
Geschichte 2) (München 51999).

Bradley, Investigating
G. Bradley, «Investigating aristocracy in archaic Rome and central Italy.
Social mobility, ideology and cultural influences», in: N. Fisher, H. v. Wees

(Hrsg.), <Aristocracy> in Antiquity. Redefining Greek and Roman Elites
(Swansea 2015) 85-124.

Cornell, Beginnings
T. J. Cornell, The Beginnings ofRome. Italy and Rome from the Bronze Age
to the Punic Wars, c. 1000-264 BC (London 1995).

Cornell, Conflict
T. J. Cornell, «Political conflict in archaic Rome and the republican historians»,

in: G. Zecchini (Hrsg.), <Partiti> e fazioni nell'esperienza politica
romana (Contributi di Storia Antica 7) (Milano 2009) 3-30.

Demmel, Cicero und Paetus
M. Demmel, Cicero und Paetus (adfam. IX15-26) (Diss. phil. Universität
zu Köln 1962).

Eder, Staat und Staatlichkeit
W. Eder (Hrsg.), Staat und Staatlichkeit in der frühen römischen Republik
(Stuttgart 1990).

Eder, Der Bürger und sein Staat
W. Eder, «Der Bürger und sein Saat - Der Staat und seine Bürger», in: ders.,
Staat und Staatlichkeit, 12-32.

Elster, Gesetze
M. Elster, Die Gesetze der mittleren römischen Republik. Text und
Kommentar (Darmstadt 2003).

Erker, Wissen
D. S. Erker, «Das antiquarische Wissen und das exemplum der confarreatio-
Ehe (Ov. fast., Dion. Hal. ant. Rom)», in: dies./G. Schörner (Hrsg.), Medien
religiöser Kommunikation im Imperium Romanum (Potsdamer
Altertumswissenschaftliche Beiträge 24) (Stuttgart 2008) 27-52.

Ferency, Bemerkungen
E. Ferenczy, «Bemerkungen zu den neueren Theorien über den Ursprung
des Patriziats», in: P. Kneissl/V. Losemann (Hrsg.), Ahe Geschichte und
Wissenschaftsgeschichte (Festschrift für Karl Christ) (Darmstadt 1988) 158-166.



Patrizier und Plebeier in der römischen Historiographie 195

Flach, Gesetze
D. Flach, Die Gesetze der frühen römischen Republik. Text und Kommentar;

in Zusammenarbeit mit Stefan von der Lahr (Darmstadt 1994).
Flach, Zwölftafelgesetz

D. Flach, Das Zwölftafelgesetz. Text lateinisch und deutsch (Darmstadt
2004).

Forsythe, Critical History
G. Forsythe, A Critical History ofEarly Rome (Berkeley u.a. 2005).

FRH 2

H. Beck/U. Walter, Die Frühen Römischen Historiker, Bd. 2: Von Coelius
Antipater bis Pomponius Atticus. Herausgegeben, übersetzt und kommentiert

(Texte zur Forschung 77) (Darmstadt 2004).
FRHist

T. J. Cornell (Hrsg.), The Fragments of the Roman Historians, 3 Bde.
(Oxford 2013).

Fuhrmann, Erneuerung
M. Fuhrmann, «Erneuerung als Wiederherstellung des Alten. Zur Funktion
antiquarischer Forschung im Spätrepublikanischen Rom», in: R. Herzog/
R. Koselleck (Hrsg.), Epochenschwelle und Epochenbewusstsein (Poetik
und Hermeneutik 12) (München 1987) 131-151.

Gabba, Dionysius
E. Gabba, Dionysius and the History ofArchaic Rome (Berkeley 1991).

Gabba, Roma arcaica
E. Gabba, Roma arcaica. Storia e stroriografia (Roma 2000).

Gärtner, Plebejer
H.-A. Gartner, «Plebejer wollen Consuln werden. Die Darstellung des
Titus Livius von den Ständekämpfen im Rom des 5. Jh. v.Chr. Die Rolle des

Volkstribunen Gaius Canuleius, Livius 4,3-5», in: E. Olshausen/H.
Sonnabend (Hrsg.), Gewalt - Widerstand und Anpassung (Stuttgart 1994)
7-20.

Giovannini, Magistratur
A. Giovannini, «Magistratur und Volk: Ein Beitrag zur Entstehungsgeschichte

des Staatsrechts», in: Eder, Staat und Staatlichkeit, 406-436.
Grote, Phylen

O. Grote, Die griechischen Phylen. Funktion - Entstehung - Leistungen
(Stuttgart 2016).

Gutberiet, Erste Dekade
D. Gutberiet, Die erste Dekade des Livius als Quelle zur gracchischen und
sudanischen Zeit (Hildesheim 1985).

Hanell, Bemerkungen
K. Hanell, «Bemerkungen zu der politischen Terminologie des Sallustius»
(1945), in: R. Klein (Hrsg.), Vom Staatsdenken der Römer (Wege der
Forschung 46) (Darmstadt 1966) 500-513.



196 Uwe Walter

Hellegouarc'h, Vocabulaire
J. Hellegouarc'h. Le vocabulaire latin des relations et des partis politiques
sous la république (Paris 1963).

Hölkeskamp, Rez. zu Raaflaub, Social Struggles
K.-J. Hölkeskamp, «Rezension zu Raaflaub, Social Struggles», in: Gnomon
61 (1989) 304-318.

Hoffmann/Siber, Plebs
W. Hoffmann/H. Siber, «Plebs», in: RE XXI1 (1951) 73-187.

Kübler, Patres/Patricii
B. Kübler, «Patres/Patricii», in: RE XVIII 2 (1949), 2222-2232.

Levene, Roman Historiography
D. S. Levene, «Roman Historiography in the Late Republic», in: J. Marincola

(Hrsg.), A Companion to Greek and Roman Historiography (Maiden
2007) 275-289.

Levi, Bilancio Critico
M. A. Levi u.a., Bilancio Critico su Roma Arcaica fra Monarchia e Repub-
blica. In Memora di Ferdinando Castagnoli, Convegno Roma, 3-4 giugno
1991 (Atti dei convegni lincei 100) (Roma 1993).

Linderski, Religious Aspects
J. Linderski, «Religious Aspects of the Conflict of the Orders: The Case of
confarreatio», in: Raaflaub, Social Struggles, 244-261.

Linderski, Auspices
J. Linderski, «The Auspices and the Struggle of the Orders», in: Eder, Staat
und Staatlichkeit, 34-49.

Linke, Verwandtschaft
B. Linke, Von der Verwandtschaft zum Staat. Die Entstehung politischer
Organisationsformen in der friihrömischen Geschichte (Stuttgart 1995).

Merguet, Lexikon Bd. 3

H. Merguet, Lexikon zu den Reden Ciceros mit Angabe sämtlicher Stellen,
Bd. 3 (Jena 1882).

Mirkovic, Vater
M. Mirkovic, «Der Vater und die Patrizier: qui patrem eiere possent», in:
Klio 86 (2004) 83-100.

Mitchell, Definition
R. E. Mitchell, «The Definition of patres and plebs: An end to the Struggle
of the Orders», in: Raaflaub, Social Struggles, 130-174.

Mitchell, Patricians and Plebeians
R. E. Mitchell, Patricians and Plebeians. The Origins of the Roman State

(Ithaca 1990).

Momigliano, Aufstieg der Plebs
A. Momigliano, «Der Aufstieg der Plebs im archaischen Rom» (1967), in:
ders., Ausgewählte Schriften zur Geschichte und Geschichtsschreibung,
Bd. 1: Die Alte Welt (Stuttgart 1998) 203-222.



Patrizier und Plebeier in der römischen Historiographie 197

Mommsen, Römische Geschichte 1

Th. Mommsen, Römische Geschichte, Bd. 1: Bis zur Schlacht von Pydna
(1854) (Berlin 121920).

Mommsen, Römische Forschungen 1

Th. Mommsen, Römische Forschungen, Bd. 1 (Berlin 1864).
Mouritsen, Italian Unification

H. Mouritsen, Italian unification. A study in ancient & modern Historiography
(Bulletin of the Institute of Classical Studies, Supplement 70) (London 1998).

Musti, Lotte sociali
D. Musti, «Lotte sociali e storia délia magistrature», in: A. Momigliano/
A. Schiavone (Hrsg.), Storia di Roma, Volume primo: Roma in Italia (Torino
1988) 367-395.

Niebuhr, Römische Geschichte 1

B. G. Niebuhr, Römische Geschichte, Erster Theil (Berlin 41833).

Nörr, Pomponius
D. Nörr, «Pomponius oder Zum Geschichtsverständnis der römischen Juristen»,

in: ANRW1115 (Berlin/New York 1976) 497-604.
Ogilvie, Commentary

R. M. Ogilvie, A Commentary on Livy, Books 1-5 (Oxford 1965).
Raaflaub, Social Struggles

K. A. Raaflaub (Hrsg.), Social Struggles in Archaic Rome. New Perspectives
on the Conflict of the Orders (Berkeley 1986).

Raaflaub, From Protection
K. A. Raaflaub, «From Protection and Defense to Offense and Participation:
Stages in the Conflict of the Orders», in: ders., Social Struggles, 198-243.

Richard, Les origines
J.-C. Richard, Les origines de la plèbe romaine. Essai sur la formation du
dualisme patricio-plébéien, (Bibl. des Écoles françaises d'Athènes et de

Rome CCXXXII) (Rome 1978).
Richard, Patricians and Plebeians

J.-C. Richard, «Patricians and Plebeians. The Origin of a Social Dichotomy»,
in: Raaflaub, Social Struggles, 105-129.

Ridley, Patavinitas
R. T. Ridley, «Patavinitas among the Patricians? Livy and the Conflict of the
Orders», in: Eder, Staat und Staatlichkeit, 103-138.

Rix, Gentilnamensystem
H. Rix, «Zum Ursprung des römisch-mittelitalischen Gentilnamensystems»,
in: ANRW 12 (Berlin/New York 1972) 700-758.

Schwegler, Römische Geschichte 1

A. Schwegler, Römische Geschichte, Bd. 1 (Tübingen 1853).

Sehlmeyer, Anfänge der antiquarischen Literatur
M. Sehlmeyer, «Die Anfänge der antiquarischen Literatur in Rom. Motivation

und Bezug zur Historiographie bis in die Zeit von Tuditanus und Grac-



198 Uwe Walter

chanus», in: U. Eigler u.a. (Hrsg.), Formen römischer Geschichtsschreibung
von den Anfängen bis Livius (Darmstadt 2003) 157-171.

Smith, Rhetorical history
C. Smith, «Rhetorical history: the struggle of the orders in Livy», in: D.H.
Berry/A. Erskine (Hrsg.), Form and Function in Roman Oratory
(Cambridge 2010) 264-280.

Sommer, Römische Geschichte 1

M. Sommer, Römische Geschichte I: Rom und die antike Welt bis zum Ende
der Republik (Stuttgart 2013).

Täubler, Römischer Staat
E. Täubler, Der römische Staat (1935). Mit einer Einleitung von Jürgen
von Ungern-Sternberg (Stuttgart 1985).

Torelli, Dalle aristocrazie
M. Torelli, «Dalle aristocrazie genlilizie alla nascita della plebe», in:
A. Momigliano/A. Schiavone (Hrsg.), Storia di Roma, Volume primo: Roma
in Italia (Torino 1988) 241-261.

Ungern-Sternberg, Dezemvirat
J. von Ungern-Sternberg, «Das Dezemvirat im Spiegel der römischen
Überlieferung» (1986), in: ders., Römische Studien (Leipzig/München 2006)
75-99.

Ungern-Sternberg, Ende der Ständekämpfe
J. von Ungern-Sternberg, «Das Ende der Ständekämpfe» (1986), in: ders.,
Römische Studien (Leipzig/München 2006) 147-169.

Ungern-Sternberg, Wahrnehmung des Ständekampfes
J. von Ungern-Sternberg, «Die Wahrnehmung des <Ständekampfes> in der
römischen Geschichtsschreibung» (1990), in: ders., Römische Studien
(Leipzig/München 2006) 170-180.

Ungern-Sternberg, Gens Claudia
J. von Ungern-Sternberg, «Die gens Claudia - Adelsstolz und Republik», in:
E. Stein-Hölkeskamp/K.-J. Hölkeskamp (Hrsg.), Erinnerungsorte der
Antike. Die römische Welt (München 2006) 290-299.

Wallace-Hadrill, Mutatio Morum
A. Wallace-Hadrill, «Mutatio morum: the idea of a cultural revolution», in:
Th. Habinek/A. Schiesaro (Hrsg.), The Roman Cultural Revolution
(Cambridge 1997) 3-22.

Wallace-Hadrill, Cultural Revolution
A. Wallace-Hadrill, Rome's Cultural Revolution (Cambridge 2008).

Walter, Memoria
U. Walter, Memoria und res publica. Zur Geschichtskultur der römischen
Republik (Studien zur Alten Geschichte 1) (Frankfurt/M. 2004).

Walter, Ebenbild
U. Walter, «<Ein Ebenbild des Vaters>. Wiederholungen in der historio-
graphischen Traditionsbildung», in: Hermes 132 (2004) 406-425.



Patrizier und Plebeier in der römischen Historiographie 199

Walter, Königtum
U. Walter, «Mehr als Mythos und Konstruktion? Die römische Königszeit»,
in: Historische Zeitschrift 302 (2016) 1-40.

Weissenborn, Kommentar
Tili Livi ab urbe condita libri. Erklärt von W. Weissenborn. Erster Band:
Buch I und II (Berlin 51871).

Wiseman, Vacuum
P. Wiseman, «Roman history and the ideological vacuum», in: ders. (Hrsg),
Classics in Progress. Essays on Ancient Greece and Rome (Oxford 2002)
285-310.


	Patrizier und Plebeier in der römischen Historiographie

