
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 74 (2017)

Heft: 1

Artikel: Platonikerzitate in Kyrill von Alexandrias Contra Iulianum

Autor: Schramm, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-685796

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-685796
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Platonikerzitate in Kyrill von Alexandrias Confro /i/Z/ani/m

Mic/taeZ ScAramm, Göii/'rigen

Abstract: Kyrill von Alexandria benutzt in seiner Schrift gegen die Christenkritik des

platonisch argumentierenden Julian ausführlich Platonikerzitate, um die Argumente des

Kaisers zu widerlegen und die tiefere Übereinstimmung zwischen der platonischen und
der christlichen Theologie und ihrer religiösen Praxis aufzuzeigen.

1. Kyrills Methodologie der Zitation von Platonikertexten

Auch wenn in Kyrills Confra /«&««/« Zitate aus der Bibel wesentlich häufiger
sind als Zitate aus Piatons Werk oder von kaiserzeitlichen Piatonikern, nehmen
diese einen hohen Stellenwert in jenem Werk ein. Das liegt daran, dass Julian
sich selbst ausdrücklich als Platoniker verstanden hat' und auch von Kyrill als
solcher verstanden wurde: Von allen griechischen Philosophen, die er allgemein
bewundert, habe er am meisten Piaton «mit Lobreden und Applaus überschüt-
tet» (C7 2,13,22-24).2 Kyrills Intention, den Kaiser zu widerlegen und die von
diesem bestrittene Überlegenheit der christlichen Religion über die griechische
Philosophie zu begründen, macht die Platonikerzitate für sein Argumentations-
ziel so zentral. Julian soll mit seinen eigenen Waffen geschlagen werden, indem
sich der Bischof derselben rhetorischen Strategie wie der Kaiser bedient: Dieser
hatte versucht, die Überlegenheit der platonischen gegenüber der christlichen
Theologie in seiner Gegenüberstellung (öcvTt7tapaß<Af|) der beiden Positionen
zu erweisen, indem er die «Amplifikation der eigenen und die Herabsetzung der
gegnerischen Sache» betriebt Dieses Argumentationsverfahren wendet auch Ky-

* Dieser Artikel ist die überarbeitete Version eines Vortrags, der bei der 17. International Con-
ference on Patristic Studies Oxford (10.-14.8.15) gehalten wurde. Ich danke der Kyrill-Arbeits-
gruppe, besonders S. Rebenich, für die Einladung, am Workshop «The Taming of the Shrewd:

Cyril of Alexandria's <Against Julian> in a new critical edition and translation» teilzunehmen.
Weiter danke ich allen Teilnehmern des Workshops, besonders Ch.Riedweg, für anregende
Gespräche, die der Überarbeitung des Vortrags zugutegekommen sind.

1 Zum Verhältnis Julians zu Piaton vgl. J. Bouffartigue, L'Empereur Luiien ei in cuiture de so«
temps (Paris 1992) 52-60,170-197; zu seinem Verhältnis zu den Neuplatonikern vgl. ebd. 21-
25,76-78,89f.

2 Kyrills Contra iWiannm wird nach der neuen kritischen Edition von Ch. Riedweg, ifyriii von
Alexandrien, Gegen Luiian (GCS 20), Bd. 1: Buch 1-5 (Berlin/Boston 2016) sowie W. Kinzig/
Th. Brüggemann (Hrsg.), Kyriii von /l/exandrien, Gegen iii/ian, Bd. 2; Buch 6-10 (im Druck)
zitiert. Die Übersetzungen sind der dazu erscheinenden neuen kommentierten deutschen Über-
Setzung entnommen (Buch 1-5 hrsg. von G. Huber-Rebenich, S. Rebenich und M. Schramm;
Buch 6-10 hrsg. von A. M. Ritter und M. Vinzent).

3 Vgl. Ch. Riedweg, «Mit Stoa und Piaton gegen die Christen: Philosophische Argumentations-
strukturen in Julians Contra Gaiiiaeos», in Th. Fuhrer/M. Erler (Hrsg.), Zur Rezeption der
beiienisfisciien L7tiio.sop/tie in der Spätantike (Stuttgart 1999) 55-81, hier 62f.

Museum Heivef/cum 74 (2017) 66-85



Platonikerzitate in Kyrill von Alexandrias Contra /u/ianum 67

rill gegen die griechische Philosophie an und versucht, generell deren Minder-
Wertigkeit und die Höherwertigkeit des Christentums zu erweisen.

Allerdings gibt es auch eine zweite Anwendung dieses Argumentationsver-
fahrens, nämlich in Bezug auf die hellenischen Lehren selbst. Denn ein Charak-
teristikum von Kyrills Contra /«/wnum besteht darin, Julians Behauptung der
Überlegenheit des Piatonismus gegenüber dem Christentum dadurch zu wider-
legen, dass er die (zumindest) partielle Übereinstimmung des Christentums mit
dem Piatonismus behauptet und durch Verweis auf platonische Schulautoritäten
zu belegen sucht. Paradigmatisch ist hierfür Porphyrios, der mit insgesamt 45 Zi-
taten von Kyrill am meisten zitierte platonische Autor, noch vor Piaton (19 Zi-
täte) und Plotin (8 Zitate); zitiert wird vor allem aus Werken, die Kyrills doxo-
graphischem Interesse (Porphyrios' Ph«7osop/u'egesc/zichte, 11 Zitate) oder
seiner Argumentation gegen das von Julian propagierte Tieropfer dienen (Por-
phyrios' De abstmenü'a, 13 Zitate).* Zwar stellt Kyrill Porphyrios ganz klar als
Verleumder des Christentums heraus; sein Werk Adverras C/trà7ttmo.s- ist ja ver-
mutlich Vorbild und unmittelbar Vorläufer für Julians Werk Contra GaZi/ueos.
Doch Kyrill scheint dieses Werk gar nicht zu kennen, zumindest zitiert er es

nirgends.' Vielmehr wird Porphyrios insgesamt, trotz seiner anti-christlichen
Polemik, als Person nicht negativ gekennzeichnet, sondern als allgemein an-
erkannte Autorität philosophischer Bildung angeführt.^

Daraus resultiert eine gewisse Ambivalenz im Umgang mit ihm: «Zwar ist
ersichtlich, dass Porphyrios vor ihm in unzähligen Schriften den Ruhm Gottes
bekämpft hat. Doch was er gedacht und geschrieben hat, wird, wie ich denke, als
Beweis ausreichen» (C7 5,21,20-22). Seine Zitate sind wie alle Zitate bei Kyrill
Autoritäts- bzw. Argumentationszitate; Schmuckzitate finden sich bei ihm nichtJ
Um allerdings diese Funktion erfüllen zu können, müssen sie Wahrheiten bein-
halten, d. h. mit dem Christentum in gewisser Weise übereinstimmen, wie Kyrill
allgemein über die Platoniker sagt:

Aiap.£|rvf|aopat 5è Kai aùxcov tâiv pf|oea)v Kai eiç péaov oïaco xa nap' avxrôv, tbç av eiôeîev oi
ÈVTevÇôpEvoi rrjç Xpiaxtav/ov rcEpl 0eoû ôôÇtiç to àtteiçeapévov eiç xô eù0ù Kai oxi xôv nap'

4 Zur Übersicht über die Zitate vgl. C. Moreschini, «Una definizione délia Trinità nel <Contra
Iulianum> di Cirillo d'Alessandria», in C. Moreschini/G. Menestrina (Hrsg.), Lingua e teo/ogia
ne/ cri.vrianei/mo Greco: atti de/ convegno tenuto a 7>ento F77-72 dice/nhre 7997 (Brescia 1999)
251-270, hier 252-257; ders., «Motivi della filosofia pagana nel <Contra Iulianum> di Cirillo
d'Alessandria», in G. Mazzoli/F. Ganti (Hrsg.), Prospette su/ iariioant/co: atfi de/ convegno di
Pavia 27-28 novembre 7997 (Como 1999) 129-142, hier 135-140; ders., «I sapienti pagani nel
<Contra Iulianum> di Cirillo d'Alessandria», Cassiodorus 5 (1999) 11-33, hier 13-22.

5 Vgl. C71,38f.; 3,21; 5,21; 8,50.
6 Vgl. C/1,25; 8,50. Im philosophischen Anfängerunterricht wurde als erstes Werk Porphyrios'

TT/sagoge, seine Einführung zum aristotelischen Organon, gelesen, vgl. I. Hadot et al., Sim-
p/icius' Commentaire sur /es Catégories. Traduction commentée (Leiden 1990) fasc. I, 82f.

7 Zu dieser Klassifizierung von Zitaten vgl. S. Gatzemeier, t/t ait Lucretius. Die LuLrezrezep-
tion in der /ateinisc/ten Prosa bis Lafctanz (Göttingen 2013) 22f. (mit Verweis auf weitere Li-
teratur).



68 Michael Schramm

ekeivoiç oi Jtavâpiaxoi xe Kai ooipol, Laprcpov xe Kai 5iaß6r|xov È7t' aùxcp 8f) xoûxip XaxôvxEç
övopa, xfjç pèv mp' fipîv 8oypaxtKT\ç aKpißelai; Kaxoniv iovxeç cAoîev av, où |xt)v exv Kai eia-
mtav TipapxriKÔxeç xoû xaîç fipexépaiç £7tea0ai 86Çaiç.

«Ich will nun ihre Worte ins Gedächtnis rufen und die von ihnen getroffenen Aussagen ins
Zentrum rücken, damit die, die diese Aussagen lesen, die ausgefeilte Richtigkeit der Lehrmei-
nung der Christen über Gott erkennen und einsehen, dass auch die Allerbesten und Weisen
bei ihnen, die sich gerade in dieser Sache einen strahlenden und berühmten Namen gemacht
haben, überführt werden, dass sie zwar hinter unserer Genauigkeit der Lehre zurückstehen,
es aber nun nicht zur Gänze verfehlt haben, unseren Lehrmeinungen zu folgen.» (C/8,27,1-7)

Unter der geforderten Voraussetzung, dass das Christentum die im Piatonismus
in Umrissen und Andeutungen enthaltene Wahrheit darstellt, ergibt sich für die
platonische Tradition eine methodologische Scheidung ihres Gebrauchs: Soweit
sie in Widerspruch zum Christentum steht, ist sie zu verwerfen; soweit sie mit
dem Christentum übereinstimmt, enthält sie Elemente der Wahrheit und kann
daher als Beweis der Wahrheit bzw. zur Widerlegung von Irrlehren (wie etwa der
des Julian) benutzt werden. Die Gegenüberstellung (avxutapaßo/kn), das gene-
relie Argumentationsverfahren Kyrills, ist also doppelt oder zweistufig: erstens
die Gegenüberstellung der platonischen und der christlichen Lehren, zweitens
die Gegenüberstellung innerhalb der platonischen Lehre und die Scheidung der
wahren (mit dem Christentum übereinstimmenden) von den falschen (mit dem
Christentum nicht übereinstimmenden) Lehren.®

Bei der Auswahl der zitierten Platoniker greift Kyrill auf Autoren zurück,
die allgemein, besonders aber in platonischen Kreisen als Schulautoritäten an-
gesehen worden sind. Kyrill zitiert ausschliesslich - bis auf Piaton - Platoniker
aus dem 1. bis 3. Jh. n. Chr. (Plutarch, Plotin und Porphyrios, ausserdem viermal
Numenios und einmal Amelios, einen Plotin-Schüler). Jüngere Platoniker als

Porphyrios (gest. ca. 305) werden nicht genannt; so fehlen etwa Jamblich und
dessen Schule, die Julians philosophische Ansichten massgeblich geprägt hatte
(v. a. Priskos und Maximos von Ephesos), oder Platoniker aus dem unmittel-
baren Umfeld Kyrills in Alexandria (z.B. Hypatia).'' Das liegt sicher zu einem

8 Für das teilweise Verfehlen der Wahrheit rechnet Kyrill mit kontingenten historischen Grün-
den. Piaton etwa wird kein intellektuelles oder religiöses Unvermögen unterstellt, sondern al-
lein die Angst vor einer ähnlichen Anklage, wie sie Sokrates wegen der Einführung neuer Göt-
ter erdulden musste, und vor der Verurteilung zum Tode habe ihn davon abgehalten, zur vollen
Wahrheit zu gelangen (C/1,47,9-13). Diesen Gedanke übernimmt Kyrill aus Ps.-Just. (Mar-
cell.?) Ad Graec. de ver. re/. 20,1 u.a., vgl. hierzu Ch. Riedweg, Ps.-Lusfin (A/ar/ce// von An-
Lyra?), Ad Graecos de vera re/Zg/one (ö/s/rer «CoLorfat/o ad Graecos»). Lin/edung und Kom-
men/ar, 2 Bde. (Basel 1994) 46, 86ff„ 371ff.

9 Es ist nicht unmöglich, dass Kyrill über seinen Onkel Theophil, der wiederum Freund des Sy-
nesios von Kyrene war, eines Schülers der Hypatia, auch Kontakt zu dieser selbst hatte, so
M.-O. Boulnois, Le paradoxe /rmifaire c/iez Cyr///e d'A/exandr/e. //ermeneut/gue, ana/yses
p/u'/osop/î/gue.ç et argumen/a/ion f/ieo/og/gue (Paris 1994) 187f. Zu dem intellektuellen Um-
feld in Alexandria vgl. W. Kinzig/Ch. Riedweg, Al/geme/ne £/n/e/fung, in Riedweg, a.O.

(Anm. 2) CII-CVII, zur weiteren Literatur ebd. CII Anm. 476.



Platonikerzitate in Kyrill von Alexandrias Contra /u/ianum 69

gewissen Teil daran, dass Kyrill keine im eigentlichen Sinne philosophische Aus-
bildung genossen und seine Kenntnis der griechischen Philosophie vor Cozz/ra

/ü/Mnum eher rudimentär gewesen sein dürfte. Ausserhalb dieses Werks fin-
den sich bei Kyrill nämlich kaum Zitate der paganen griechischen Literatur oder
Philosophie," so dass man annehmen kann, dass Kyrill sich erst durch die Aus-
einandersetzung mit dem Werk des Kaisers, das vielfach platonische Quellen
nennt, zur Beschäftigung mit der griechischen Philosophie, insbesondere mit
den Piatonikern veranlasst sah.

Die wichtigste Quelle für Kyrills Kenntnis der Platoniker dürfte Eusebs
Praepuratz'o evazige/zczz sein, ein Werk, das ebenso wie Kyrill die Übereinstim-
mung von Piatonismus und Christentum vertritt und aus dem dieser viele seiner
Platonikerzitate entnommen hat. Jedoch hat Kyrill wohl nicht selten, angeregt
durch Eusebs Zitate, selbständig in den Originaltexten weitergelesen, was sich
daran zeigt, dass er bei Euseb vorhandene Zitate nicht nur verkürzt, sondern
auch verlängert oder dass er andere Zitate aus dem Originalkontext aufführt.
Wie systematisch er bei seiner eigenen Lektüre vorgegangen sein mag, lässt sich

nur aus seinen Zitationen erahnen. Die wichtigsten platonischen Autoren, de-

nen Kyrill eine eigene Lektüre gewidmet zu haben scheint, sind Plotin und Por-
phyrios. Von Plotin, der als «grosser philosophischer Forscher, der in jeder so-

zusagen feinsinnigen Redeweise bewandert ist» (C7 8,30,1 f.)," bezeichnet wird,
zitiert er ausschliesslich Enneade 5,1 t/her tize zfrez pnzrzzpzeZ/ezr //ypo.s'Za.vezz

10 In der Philosophie besitzt Kyrill eine gewisse Kenntnis der aristotelischen Logik, besonders
der Kategorien und der Topih, etwa einiger der dort formulierten Regeln der Definitionslehre,
wie Boulnois, a.O. (Anm. 9) 72-75 u. 181-209 und H. van Loon, The Dyophysite CiiràZoZogy
o/Cyrü o/AieArandria (Leiden 2009) 93-122 nachweisen konnten. Sie rekonstruieren einige
Argumente v.a. in Kyrills Schriften zur Trinität, die eine solche Kenntnis annehmen lassen.

Boulnois, a.O. (Anm. 9) 206 nimmt an, dass Kyrill von Porphyrios' verlorenem Kommentar zu
Aristoteles' Kategorie« inspiriert sei oder sogar Aristoteles' Werk selbst gelesen habe, van
Loon, a.O. 121f. bestreitet das.

11 Vgl. J.M. Labelle, «Saint Cyrille d'Alexandrie, témoin de la langue et de la pensée philo-
sophique au V® siècle», Revue des Sciences Ke/igiettses 52 (1978) 135-158; 53 (1979) 23-42. Zu
den Zitaten paganer Autoren in Contra /u/ianum vgl. J. Liébaert, «Saint Cyrille d'Alexandrie
et la culture antique», iWé/anges tie Science Religieuse 12 (1955) 9-20; R. Grant, «Greek Liter-
ature in the Treatise De Trinitate and Cyril's Contra du/ianum», 77te dourna/ o/ 77teoiogicai
Studies 15 (1964) 265-279; W.J. Malley, i/ei/enism and Christianity. The Con/Zict between //e/-
Zenic and Christian Wisdom in the Contra Galilaeos o/du/ian the Apostate and the Contra Ju-
lianum o/St. Cyrii o/A/exandria (Rom 1978) 258-261; Moreschini, a.O. (Anm. 4); Kinzig/
Riedweg, a.O. (Anm. 9) CVII-CXIX.

12 Vgl. die Zusammenfassung der Platonikerzitate bei Kinzig/Riedweg, a.O. (Anm. 9) CXI-
CXIV.

13 Vgl. Grant, a.O. (Anm. 11) 274f.; Malley, a.O. (Anm. 11) 260 mit n. 271; P. Burguière/P. Évi-
eux, Cyri/ie d Alexandrie - Contre du/ien. Introduction, texte critique, traduction et notes,
Vol. I: Livres I et II (Paris 1985) 63f.; Boulnois, a.O. (Anm. 9) 188; Kinzig/Riedweg, a.O. (Anm.
9) CVIIIf.

14 Boulnois, a.O. (Anm. 9) 221 n. 181 hat daraufhingewiesen, dass die Ausdrücke, die Kyrill hier
gebraucht, (ptkoÇrirriTnç und ioxvo|xo0i<x, hapax iegomena sind.



70 Michael Schramm

(üepi xpicov àpxiKÔv imoaxacjecov); nur drei der acht Zitate finden sich auch bei
Euseb. Von Porphyrios hat Kyrill, vielleicht angeregt durch Euseb, besonders De

und vielleicht ganz selbständig die PMosop/u'egesc/u'c/zfe und die -
nur durch ihn fragmentarisch überlieferte - Schrift Ad Vemerfinm studiert.^

Auffällig ist, dass Kyrills Widerlegung nicht mit den Lesefrüchten dieser ei-
genständigen Lektüre beginnt, sondern er quer durch alle Bücher in jedem Sinn-
abschnitt zunächst die aus Euseb oder anderen früheren Apologeten bekannten
und darum autoritativ beglaubigten Zitate anführt und erst dann seine eigenen
Lektüren folgen lässt." Das lässt darauf schliessen, dass dieses Vorgehen nicht
entwicklungsgeschichtlich begründet ist in der Art, dass Kyrill im ersten Buch
mit den Apologeten begonnen habe, um sich dann mit der fortschreitenden Ar-
beit an der detaillierten Widerlegung von Julians Argumenten zunehmend auch
mit den Originaltexten auseinanderzusetzen." Vielmehr scheint es so zu sein,
dass Kyrill sich durchgehend immer zuerst an die christlichen Autoritäten, die

15 Vgl. Kinzig/Riedweg, a.O. (Anm. 9) CXIIIf.
16 Dafür kann man mehrere Beispiele von Zitatreihen anführen: Im ersten Buch gibt Kyrill bei

der Liste von Zitaten griechischer Philosophen, die mit der christlichen Gotteslehre überein-
stimmen (42-49), zunächst Zitate aus Apologeten (Ps.-Pythag. Frg. inc. 186,14-19 Thesleff
C71,42,1-6, zitiert aus Ps.-Just. [Marcell.?] Ad Graec. de ver. re/. 19,2; Plat. 77. 28c3-5 C/
1,42,12-14, zitiert vermutlich aus Clem. AI. Profr. 68,1 oder 5from. 5,78,1). Erst ab 1,43 bietet
Kyrill Zitate aus Porphyrios' P/u7o.topb!egesc/uc/ite und aus dem Corpus /termef/cum, die nicht
bei seinen apologetischen Vorgängern aufgeführt waren und die er selbst recherchiert hatte. -
Im achten Buch werden zum Beweis, dass die Platoniker die christliche Trinität kennen (26-
34), zunächst aus Eusebs Praeparatio evangeb'ca bekannte Zitate bzw. Zitatkomplexe aufge-
führt (z.B. Ps.-Plat. Ppin. 986cl-7 C7 8,28,3-8, zitiert aus Eus. Praep. ev. 11,16,1; Plat. £p/s(.
6,323c7-d3 C7 8,28,8-17, zitiert aus Eus. Praep. ev. 11,16,2; Numen. Frg. 11,3-14 des Places

C7 8,29,4-12, zitiert aus Eus. Praep. ev. 11,18,1-3; Numen. Frg. 12,2-4 C/8,29,12f., zitiert
aus Eus. Praep. ev. ll,18,6f.; Plot. 5,1,6,39-47 C/ 8,30,3-12, zitiert aus Eus. Praep. ev. 11,17,7;

Plot. 5,1,6,50-53 C/ 8,31,8-11, zitiert aus Eus. Praep. ev. 11,17,8); dann folgen einige neue aus
Plot. 5,1 (z.B. C/ 8,32,6-14; 8,33,3-12; 8,33,20-26). - Kürzere Zitatreihen, für die das oben ge-
nannte Muster zutrifft, sind C/ 4,13f. (über böse Dämonen): Porph. De abst. 2,41,5-43,1 C7

4,13,2-18 (zitiert aus Eus. Praep. ev. 4,18 u. 4,22,1-12) und Porph. Tsp/sf. ad Aneb. Frg. 1,2c So-
dano C/ 4,14,4-6 (zitiert aus Eus. Praep. ev. 5,10,10), gefolgt von Porph. £pwt. ad A/teb. Frg.
2,7 Sodano C7 4,14,7-15. - C7 6,6 (zum Charakter Piatons): Plat. Pb/b. 65c-d C7 6,6,4-8
(zitiert aus Eus. Praep. ev. 14,22,1-3), gefolgt von Plat. Symp. 183b-c C7 6,6,9-12. -Eine Aus-
nähme scheinen die Zitate aus Ps.-Plutarchs P/ac/tapb/bwopboram in C72,14ff., eine Zusam-
menstellung griechischer Lehrmeinungen zur Kosmogonie, zu sein: Vor den beiden aus Euseb
(Praep. ev. 15,34f.) übernommenen Zitaten (Ps.-Plut. P/ac. 2,3,886d-e C7 2,15,7-15; Ps.-Plut.
P/ac. 2,4, 886e-f C7 2,15,18-25) werden Zitate aus demselben unmittelbar vorangehenden
Text präsentiert; Kyrill beachtet also nur den Kontext der Zitate und die organische Reihen-
folge des Prätextes. Als selbständiges Zitat folgt dann Porph. Frg. 460F. Smith C7 2,16,24-
17,6. Ähnlich wird im neunten Buch bei einer Zitatenreihe aus Porphyrios' De absfmeuft'a ge-
gen das Tieropfer vor einem Zitat aus Clemens von Alexandria (Clem. AI. Strom. 7,34,3:
Porph. De abst. 2,58,13-17 C7 9,24,6-10) ein Zitat aus dem unmittelbar vorangehenden Text
angeführt (Porph. De absr. 2,58,1-4 C7 9,24,2-5). Zu den Stellenangaben und Referenzen
vgl. jeweils Riedweg und Kinzig/Brüggemann, a.O. (Anm. 2) z.St.

17 So Grant, a.O. (Anm. 11) 274, dem u.a. Malley, a.O. (Anm. 11) 260 mit n. 271 gefolgt ist.



Platonikerzitate in Kyrill von Alexandrias Contra /u/ianum 71

Platoniker zitieren, gehalten und erst dann, wenn er weitere Argumente be-

nötigte, eigene Recherchen angestellt und deren Ergebnisse präsentiert hat.

Allgemein folgt Kyrill bei der Zitation von Platonikertexten derselben Her-
meneutik, die er auch für die Zitation von Bibelstellen anwendet. So kritisiert er
die Arianer, dass sie Schriftverse aus dem Kontext gerissen und verstümmelt
hätten, und verlangt, dass der weitere Kontext und der Sinn oder die Intention
(oko7i6ç) der Schrift berücksichtigt werden müssten.'* Dieser korrespondiert
nach Kyrill mit dem okoîioç Gottes, mit dem er die Offenbarung und die Heils-
Ökonomie lenkte Abgeleitet davon wäre der Skopos der platonischen Schriften
die - zumindest partielle, insofern sie mit den Aussagen der Bibel übereinstim-
men - Offenbarung des Wesens und Wirkens Gottes. Dabei wird nicht der Sko-

pos des jeweiligen platonischen Textes, aus dem das Zitat entstammt, und das

Zitat folglich nicht als Einzeltextreferenz auf den jeweiligen Text, aus dem das

Zitat stammt, betrachtet, sondern der Skopos ist die gesamte platonische Philo-
sophie, insofern sie mit der Wahrheit übereinstimmt, das einzelne Zitat fungiert
als Systemreferenz auf die gesamte (wahre) platonische Philosophie.^

Im Folgenden sollen diese allgemeinen Beobachtungen zur Methode der Zi-
tation bei Kyrill an Beispielen aus drei Themenbereichen erörtert werden, für
die Kyrill eine wesentliche Übereinstimmung zwischen Piatonismus und Chris-
tentum behauptet, nämlich die theoretische Gottesvorstellung, d. h. Monotheis-
mus und Trinitätsdenken, sowie die entsprechende Kultpraxis.

2. Theoretische Gottesvorstellung (1): Monotheismus

Im ersten Buch finden sich zwei für die platonische Theologie signifikante
Zitate aus Piatons Ttma/os, die gewissermassen als Gemeinplätze in der philo-
sophisch-theologischen Literatur der Kaiserzeit vorkommen: zuerst die Unter-
Scheidung von Immer-Seiend und Immer-Werdend (Plat. 71 27d5-28a4), die
Kyrill -wie Ps.-Justin (Ad Gra^c. de ver. re/. 22,2f.), dem er das Zitat entnimmt -
mit der in Sepfnagmfa Ex. 3,14 überlieferten Selbstbezeichnung Gottes «Ich bin
der Seiende (èyco eipi 6 œv)» parallelisiert (C71,30,11-22);^ dann die vielzitierte
Aussage, dass es schwierig sei, «den Vater und Schöpfer dieses Alls zu finden,
und unmöglich lässt er sich, wenn man ihn gefunden hat, allen mitteilen» (Plat.

18 Vgl. Boulnois, a.O. (Anm. 9) 76f. (mit Verweis auf Cyr. 77tes. 34,593B). Zur Skopos-Lehre Ky-
rills, die auf Origines zurückgeht, aber auch von der Skopos-Lehre des neuplatonischen Schul-
Unterrichts seit Porphyrios beeinflusst sein dürfte, vgl. Boulnois, a.O. (Anm. 9) 80-87.

19 Boulnois, a.O. (Anm. 9) 86: «Le okoîiÔç de l'Écriture n'est rien d'autre que le reflet du oko7i6ç
de Dieu qui dirige à la fois la révélation et l'économie. La correspondance étroite entre la
visée de l'Écriture et celle de l'économie divine, en particulier dans les actions du Christ, est
inscrite dans la Bible elle-même.»

20 Zur Unterscheidung von Einzeltext- und Systemreferenz vgl. U. Broich, «Zur Einzeltextrefe-
renz», in U. Broich/M. Pfister (Hrsg.), /ntertextua/ifät. Formen, Funktionen, angiisti.se/te Faif-
Studien (Tübingen 1985) 48-52 und M. Pfister, «Zur Systemreferenz», ebd. 52-58.

21 Vgl. Riedweg, a.O. (Anm. 2) z. St. und Riedweg, a.O. (Anm. 8) 89f., 146f., 152f.



72 Michael Schramm

77. 28c3-5 C71,42,12-14)." Anstatt eine eigene Interpretation zu geben, zitiert
Kyrill Porphyrios' Interpretation des höchsten platonischen Prinzips:

nopcpûpioç 8É tpTiaiv Èv ßißkicp XExâpxq) 4>ikoao(pou iaxopiaç SoÇàaai te tôv tlkäxiova Kai pfiv
Kai (ppâaai rcâkiv rcepl evôç Geoû, övopa pèv a8x<p pr|8èv Ècpapgôxxew p-pSè yvœaiv àvGpiorcivriv
aùxov KaxakaßEiv, xàç 8è kEyopévaç rcpoariyopiaç àrcà xfîiv ùaxépcDV Kaxaxpr|CTiKcàç aùxoû
KaTTiyopEÎV' «El 8È okcoç èk Tcôv nap' ripîv ovopaxcov xph ri ToXpfjaai keyeiv rcspl a8xoû,
|xaÀ,À,ov tt]v too) èvôç Trpoariyopiav Kai tt]v xàyaÔoû xaKxéov etc' aôxoû. Tô jièv yap éptpaivei

tt)v TCEpi aùxov àrckoTTixa Kal 8ià xoûxo aùxàpKEiav %pf|Çei yàp o88ev6ç, où pepcov, o8k 08-
aiaç, 08 8uvâ|iE(ov, o8k ÈVEpyeiœv, àkk' ecti rcâvxcov to8t(ûv a'moç. TàyaGôv 8È rcapiaxr|aiv
oxt arc' a8xo8 rcâv, oxircsp àyaGôv èaxiv, arcopiiroogévcov Kaxà xô Suvaxàv xœv aXAcov xryv
ekeîvox), eI xph tpâvar, iSiôxtixa Kal 81' aùxrjç aroÇopévcov.»

«Porphyrios aber schreibt im vierten Buch seiner P/u7osop/H'ege,sc/î!cAte, Platon habe in Bezug
auf den einen Gott die Meinung vertreten und denn auch wiederholt gesagt, dass sich für ihn
kein Name eigne und die menschliche Erkenntnis ihn nicht erfasse, dass aber die Bezeichnun-

gen, die man verwende, von den (ihm) nachgeordneten Dingen entlehnt und im uneigentlichen
Sinne von ihm ausgesagt würden: <Falls man aber überhaupt einen unserer Namen von ihm zu

sagen wagen sollte, muss eher die Bezeichnung des Einen und des Guten auf ihn angewendet
werden. Denn das eine gibt seine Einfachheit und die damit zusammenhängende Bedürfnis-
losigkeit zu erkennen. Er bedarf nämlich keiner Sache, keiner Teile, keines Wesens, keiner
Vermögen, keiner Tätigkeit, sondern er ist Ursache aller dieser Dinge. Das Gute aber bringt
uns zu Bewusstsein, dass von ihm alles, was auch immer gut ist, stammt, wobei die übrigen
Dinge seine, wenn man so sagen darf, Eigentümlichkeit nach Kräften nachahmen und durch
sie erhalten werden.»> (Porph. ffist. p/n'/. 4, Frg. 220 Smith, cit. C71,43,1-13)

Dass es für Gott keinen geeigneten Namen gebe, findet sich bei Piaton nur ein-
mal (Plat. Farm. 142a3f.), öfter hingegen bei Plotin (z.B. 5,3,14,2f.; 6,9,5,31), wäh-
rend die Aussage, dass die für ihn verwendeten Bezeichnungen von nachgeord-
neten Dingen auf ihn übertragen werden, auf Plotin (5,3,14,7f.) zurückgeht." Die
beiden Ausdrücke «das Eine» und «das Gute» für das höchste Prinzip verwen-
det tatsächlich schon Piaton," öfter wiederum Plotin," der im Anschluss an Pia-
ton eine Metaphysik des Einen und Guten entwickelt. Auch die bei Porphyrios
aufgeführten weiteren Bestimmungen des Einen und des Guten stammen über-
wiegend aus Plotin." Für den Christen Kyrill, der auf die Übereinstimmung des

christlichen Gottes mit dem neuplatonischen ersten Gott abzielt, lassen sich fol-
gende Attribute akzeptieren: die Güte Gottes, die ihn zum Urheber der gesam-
ten Schöpfung und des gesamten Alls macht; seine Bedürfnislosigkeit oder Au-
tarkie, die ihn selbst unabhängig von der Schöpfung und deren transzendente

22 Kyrill zitiert vermutlich aus Clem. AI. Protr. 68,1 oder Strom. 5,78,1, vgl. Riedweg, a.O.

(Anm. 2) z.St. (hier auch weitere Ftinweise auf die Sekundärliteratur). Kyrill sagt nirgendwo,
dass er seine Platon-Kenntnis aus Porphyrios habe, wie Malley, a.O. (Anm. 11) 260 (mit n. 270
und Verweis auf C/1,39,6-8) und Burguière/Évieux, a.O. (Anm. 13) 63 behaupten.

23 Zu den Stellen vgl. den Apparat zu Porph. Ht'sf. ptuV. 4, Frg. 220F. Smith, in: A. Smith (Hrsg.),
PorpAyrn PAt/osopAi Fragmenta (Stuttgart/Leipzig 1993) 240-242.

24 Für das Eine Parm. 166c2-5, für das Gute Pep. 506el.
25 Z.B. 5,1,8,7-22; 6,9,5,31-40; vgl. auch Procl. TAeot. Plat. 2,6,40,1-7.
26 Vgl. Smith, a.O. (Anm. 23).



Platonikerzitate in Kyrill von Alexandrias Contra /«taum 73

Ursache sein lässt. Problematischer mtisste für Kyrill die Einheit Gottes sein,
wenn man es wie Porphyrios durch das Attribut «Einfachheit» erklärt; denn

Kyrill bestimmt ja die pia oùoia oder tpucnç Gottes durch drei Hypostasen.
Das Attribut «Sein», das Kyrill im ersten Buch im Anschluss an die Unter-

Scheidung von Immer-Seiend und Immer-Werdend im D'maios (Plat. 71 27d5-
28a4) und an das «Ich bin der Seiende» aus der Bibel (Sept. Er. 3,14) Gott zu-
schreibt, wird hier ebenfalls nicht weiter erörtert. Erst im achten Buch zitiert
Kyrill affirmativ die bei Euseb (Praep. ev. 11,11,1 u. 14f.) vorgefundene Inter-
pretation Plutarchs des Epsilon am Apollontempel in Delphi, wonach einerseits
der Anfang der Anrede Gottes «Du bist» (ei), und zwar im Sinne des Ewig-
bzw. Immer-Seins, gemeint sei, andererseits das griechische «Eines» (ëv) bzw.
die Aussage «Du bist eines», also die Einzigkeit Gottes (Plut. De £ ap. De/pE
17,391F7-392A4 u. 20,393A7-B7, cit. C7 8,21,3-18)4' Diese Identität von Ein-
heit und Sein entspringt offensichtlich einer mittelplatonischen Theologie,'® von
der sich der Neuplatonismus darin unterscheidet, dass er die Transzendenz des

Einen gegenüber allen anderen Ideen, auch der Idee des Seins, annimmt; das
Sein kommt erst dem Geist, dem ëv öv, zu."

Wenn Kyrill Plutarchs Interpretation bestätigt und behauptet, das Prädi-
kat «Seiendes» komme der Natur Gottes am ehesten zu (C/ 8,21,19f.), zugleich
aber Gott mit dem neuplatonischen Einen und Guten assoziiert, scheint er in
Unkenntnis der doktrinären Feinheiten der platonischen Lehrtradition zu sein.
Tatsächlich jedoch steht seine Interpretation der platonischen Theologie, die
neu- und mittelplatonische Lehren miteinander harmonisiert, in Übereinstim-

mung mit seiner eigenen christlichen Theologie: Gegen den Einwand, dass der
Ausdruck «wesensgleich» (ôpoouoioç) nicht in der Bibel vorkomme, weist Kyrill
im Dia/ogi« de rancte Thmfafe darauf hin, dass er den wahren Sachverhalt aus-
drücke, nämlich dass Gott Vater, Sohn und Heiliger Geist eines, gleichen We-
sens seien (Diu/. 7n«. 1, 391d). Das Göttliche würde jede Gattung und artbil-
dende Differenz, d.h. jede Definition, übersteigen, aber wenn man das
zurückweisen würde, «wodurch man zu einer, wenn auch nur geringen Erkennt-
nis seines alle Dinge transzendierenden Seins gerufen würde» (eiç ßpaxerav [...]
yvcùaiv xfjç rà rcavra ûjiEpKetpÉvriç ouata,ç), wäre man ungläubig und unwissend
(391d). Den Ausdruck oücna belegt Kyrill als biblisch wiederum mit Verweis auf
Sept. Er. 3,14 «Ich bin der Seiende», so dass auch der Ausdruck ôpooûaioç auf-
grund der hierin über die Trinität ausgesagten Wahrheit ein biblisch belegter
Ausdruck sei (392a-d). Gott ist für Kyrill also höchstes Sein und zugleich alles
Sein transzendierend, und unsere Erkenntnis Gottes ist nur partiell, sein Sein ist
für uns in Wahrheit aber unerkennbar, ganz im Sinne des 77ma/os (28c3-5), aus-
ser durch einige Attribute, die ihm aufgrund seiner Offenbarung und aufgrund

27 Zitiert aus Eus. Praep. ev. 11,11,1 und ll,ll,14f.
28 Vgl. Riedweg, a.O. (Anm. 8) 90-93.
29 Vgl. z.B. Plot. l,7,l,19f.; 5,4,l,8f.; 6,7,40,24-29; 6,9,3,36-40 und J. Halfwassen, Der Au/stieg

zum £men. Ltaersuc/tungen zu P/aton und P/otin (Stuttgart 1992) 61-74.



74 Michael Schramm

unseres menschlichen Verständnishorizonts beigelegt werden, z.B. «wesens-
gleich», «unsterblich» oder «ungezeugt». Daher können für Kyrill nähere
doktrinale Unterscheidungen innerhalb der platonischen Theologie unerörtert
bleiben zugunsten ihrer tieferen Übereinstimmung mit der christlichen Lehre.

3. Theoretische Gottesvorstellung (2): Trinität

Am ausführlichsten hat sich Kyrill mit der neuplatonischen Hypostasenlehre be-
schäftigt, die er in Übereinstimmung mit der christlichen Trinitätsvorstellung
siehU* Zunächst führt er die Hypostasenlehre unmittelbar auf Piaton zurück:

'0 yoûv nkcbcov '0eov' gèv 'xôv ävcoxäxto' (priai 'xàya06v', Èi; amcm ye grvv avaXaprpai voûv ml
xoûxov Eivai 'tôv jtpocexri xoû mapon SxipioDpyov', ovxoç èv dtKivriaîa toû kpcotoo, Kai 'tpixriv'
EiarpÉpEi 'r|n)xifv', i)(p' fiç xà Tcâvxa KivEÎaBai xe mi Èr|/i)xo)a0ai (priai.

«Platon nennt den höchsten Gott das Gute, aus ihm leuchte dann der Geist hervor, und dieser
sei der unmittelbar mit der Welt befasste Schöpfer, wobei das Erste in Unbewegtheit verharre,
und als Drittes führt er die Seele ein, durch die das All bewegt und beseelt werde, wie er sagt.»
(C7 4,44,13-17)

Kyrill verweist hier zurück auf ein Zitat des Numenios, das er, vermutlich aus
Versehen bei der Lektüre seiner Quelle Euseb, Piaton zugeschrieben hatte,^
ausserdem auf ein Zitat aus Porphyrios' PMosopWegesc/u'c/zfe:

'Azpi xpirâv rmocxaaecov [...] xryv xoû Beiou 7ipoET,0£Îv oùaiav, Eivai Se tôv pèv âvroxàxo) 0eôv

xàya06v, pex' aôxôv Se Kai ÔEÛXEpov xôv Sr|pioupy6v, xpixriv Se mi tt]v xoû mcpoo rpuzriv
azpr yàp rpuzhÇ Üv 0ei6xrixa 7ipoEk0Eiv.

«Das Wesen des Göttlichen geht (sc. laut Platon) bis in drei Hypostasen hervor; der höchste
Gott aber ist das Gute, nach ihm und an zweiter Stelle steht der Demiurg, der dritte aber ist
die Seele der Welt. Denn bis zur Seele tritt die Göttlichkeit hervor.» (Porph. T/ist. p/«7. 4, Frg.
221F. Smith, cit. C71,47,5-9 und 8,27,9-13).®

30 Vgl. van Loon, a.O. (Anm. 10) 507.
31 Zum Trinitätsproblem in Kyrills Contra /u/t'anum vgl. auch E.P. Meijering, «Cyril of Alexan-

dria on the Platonists and the Trinity» [1974], in ders., God Being History. Studies in Patristic
P/ti/osopfty (Amsterdam usw. 1975) 114-127; Boulnois, a.O. (Anm. 9) 210-227; S.R.C. Lilla,
«The Neoplatonic Hypostases and the Christian Trinity», in M. Joyal (Hrsg.), Studies in P/ato
and fite P/atonic Tradition. Essays presented to To/zn W/tittaker (Aldershot 1997) 127-189, hier
150-152; Moreschini, a.O. (Anm. 4).

32 Vgl. Numenios Frg. 15 des Places, cit. C7 3,35,7-19. Das Zitat findet sich bereits bei Eus. Praep.
ev. ll,18,20f. in einer Reihe von Numenios-Zitaten. Dabei scheint Kyrill den Einleitungssatz
«und weiter unten fügt er hinzu» mit dem Schlusssatz des vorigen Zitats, beginnend mit «Pia-
ton sagt, dass ...», zusammengelesen und daher Frg. 15 als originales Platon-Zitat verstanden
zu haben. Moreschini, a.O. (Anm. 4) 23 vermutet, dass Kyrill das falsch Piaton zugewiesene
Zitat in einer Platon-Anthologie gefunden haben könnte.

33 Im achten Buch mit dem Zusatz, dass das «Ungöttliche von der Differenz des Körpers her-
rühre». Das Zitat hat eine Parallele bei Didymos De tnm'fute (2,27, PG 39, 760bf.), wobei
beide vermutlich von einer gemeinsamen Quelle abhängen, vgl. Riedweg z.St. Nach W. Scott,



Platonikerzitate in Kyrill von Alexandrias Contra /wZianttm 75

Dass es sich hierbei um eine authentische Platon-Interpretation handelt, belegt
Kyrill im ersten Buch mit einem weiteren Porphyrios-Zitat (Porph. //ist. pM. 4,

Frg. 222F. Smith, cit. C/1,47,18-48,5),** in dessen Zentrum das berühmte Diktum
aus dem zweiten platonischen Brief steht, dass «um den König alles ist und alles

um jenes willen [...], das Zweite aber ist um die zweitrangigen und das Dritte um
die drittrangigen Dinge» (Plat. £pzsZ. 2,312e) - ein Diktum, das von vielen Chris-
ten auf die Trinität angewandt worden ist.^ Im achten Buch schiebt Kyrill Piaton-
Zitate aus der /spmorazs (986cl-7) und dem sechsten Brief (323c7-d5) hinterher,
die er beide Euseb entnimmt (Praep. ev. ll,16,lf.), um zu belegen, dass Piaton so-
wohl den Vater als auch den Geoç À-oyoç, seinen Sohn, bekannte (C/ 8,28,1-19).**

Kyrill betont, dass der (neu)platonische Hypostasenbegriff Kenntnis der
Dreierstruktur der göttlichen Wirklichkeit beinhalte - die Platoniker hätten hier-
für sogar gelegentlich den Ausdruck «Dreiheit», xpiaç, verwendet -, dass dieser
aber den Begriff der Einheit, die ôpooucioxriç, vermissen lasse und die Subordi-
nation und Hierarchisierung der drei Hypostasen dem Arianismus, einer theo-
logischen Häresie, gleichkomme (C/ 1,48,6-9; 8,26,16-24; 8,27,19-26). Diese
Vorwürfe zeigen Kyrill ganz klar als orthodoxen Anhänger eines postnizäni-
sehen, massgeblich von Athanasios geformten TrinitätsverständnissesV Korrekt
konstatiert er die Subordination der Hypostasen bei den Neuplatonikern, die er
freilich vor dem Hintergrund seiner Theologie wertet. Sein Vorwurf der fehlen-
den Einheit der Hypostasen ist hingegen eine christliche peZz'Zz'o prmczpzz, denn
die Einheit der Hypostasen konstituiert sich für die Neuplatoniker im Prozess
ihres Hervorgangs aus dem ersten Einen, durch den sich differenzierte Einhei-
ten auf den verschiedenen Stufen der Wirklichkeit ergeben, nämlich das ev
rcoZAa des Geistes und das îtoAAà ëv bzw. ëv Kai rcoMiä der Seeled®

Hermetica. 77ie Ancient Greek and Latin Writings WZu'cZi Contain Religions or P/ii/osopWc
7eadnng.y Averted to ZLerme.v Th'.vmeg/.vZfAv. Vol. IV: Testimonia (Oxford 1936) 174 n. 11 und
205 n. 7 zitiert Kyrill nach Didymos, nach G. Schräder, «Zu den Fragmenten der 4>IA0E03>0X
IXTOPIA des Porphyrius bei Cyrill von Alexandria», ArcZtiv/nr Gesc/u'c/ite der P/iilosop/iie 1

(1888) 359-374, hier 362ff. verhält es sich umgekehrt. Nach M.-O. Boulnois, «Platon entre
Moïse et Arius selon le Contre Julien de Cyrille d'Alexandrie», Studia Pafristica 32 (1997) 264-
271, hier 268 n. 34 stammt das Zitat im ersten Buch aus der genannten Didymos(?)-Stelle, wäh-
rend er im achten Buch direkt Porphyrios' PZtZZosopZizegescZiZcZzZe konsultiert habe.

34 Vgl. hierzu ausführlicher Boulnois, a.O. (Anm. 9) 211-217.
35 Z.B. Just. Apol. l,60,6f.; Clem. AI. Strom. 5,14,103,1; Eus. Praep. ev. 11,20,2, vgl. auchH. Dör-

rie, «Der König. Ein platonisches Schlüsselwort, von Plotin mit neuem Sinn erfüllt», in ders.,
Platonica minora (München 1976) 390-405,395f. (orig. in Revue Internationale de PZtiZosopZtie

24,1970,217-235).
36 In der Lpinomis ist die Rede vom «Wort, dem Göttlichsten von allem», das «den Kosmos ge-

ordnet hat» (xoetpov öv ëra^c Â.âyoç ô îtâvxcov Getôxaxoç); im sechsten Brief ist unterschieden
zwischen «Gott, dem Lenker von allem, sowohl der seienden als auch der zukünftigen Dinge»
(xöv jtävxcov 0Eov fiYEpova xeov xe Svxtov Kai xrâv pekkovxcDv), und dem «Herrn und Vater die-
ses Lenkers und Verursachers» (xoû [...] f)YEpôvoç Kai aixüru naxépa xupiov).

37 Vgl. Meijering, a.O. (Anm. 31) 114f. mit n. 1 und 7a und Moreschini, a.O. (Anm. 4) 257.
38 Vgl. Plot. 5,1,8,23-26; 5,3,15,11; 6,2,4,30-32.



76 Michael Schramm

Die fehlende Einheit der Hypostasen findet Kyrill jedoch ausgedrückt in
einem Zitat des Numenios von Apameia, eines in der Schule des Plotin gelese-
nen und geschätzten Mittelplatonikers (2. Jh.):''

'0 Geôç ô |xèv ttprâxoç âv Èauxto œv Éaxt ootAoûç, ôià to eocotco auyYtvôirevoç StôXou |tt|SÉ7cote

Eivai StatpExoç- o 0eoç pévxot ô SeûxEpoç koù 6 xptxoç èoxiv 6 eiç.

«Der erste Gott, der in sich selbst verbleibt, ist einfach, weil er ganz und gar mit sich selbst zu-
sammen ist und niemals geteilt werden kann. Der zweite und der dritte Gott sind indes der eine

(Gott).» (Numen. Frg. 11,11-14 des Places, cit. C7 8,29,9-12)

Kyrill entnimmt sein Zitat Euseb (Praep. ev. 11,18,1-3), allerdings mit einer klei-
nen textlichen Variante: Euseb schreibt, dass der zweite und der dritte Gott eins
sind, «eins» (eiç) ohne Artikel; bei Kyrill findet sich der Artikel hinzugefügt, ob
bewusst oder aus Versehen, lässt sich kaum entscheiden.'" Zwar ergibt sich in-
haltlich kein gravierender Unterschied, allerdings kommt der Artikel, auch wenn
man keine bewusste Textveränderung annehmen und vielmehr von einer Über-
lieferungsvariante ausgehen möchte, Kyrills theologischer Lesart sehr zupass.
Denn die Aussage des Numenios wird so trinitätstheologisch dahingehend ge-
schärft, dass der zweite und der dritte Gott «der eine (ô eiç) [Gott]» ist; der Ar-
tikel zeigt hier das eminent göttliche Wesen ihrer Einheit an."' So kann Kyrill
schliessen, dass die bei Numenios für die verschiedenen Götter verwendeten
Attribute («eins», «einfach», «unteilbar») alle auf den einen Gott bezogen seien,
und ihn dafür loben, dass er, ähnlich wie die Christen, Gott «zur Einheit der
Natur zusammenbringt»; allerdings tadelt er dann, dass er ihn anschliessend
wieder in drei einander subordinierte Götter aufteilen würde (C7 8,29,13-21)."'

Kyrills Kritik an Numenios ist sachlich ungerechtfertigt. Dessen Rede von
den «drei Göttern», die ihm den Vorwurf des Tritheismus einbringt, meint mit
dem ersten Gott die Idee des Guten oder den ersten Geist, mit dem zweiten Gott
den Demiurgen des Kosmos, der am ersten Gott, seinem Vater, teilhat und da-
her ebenso gut und Geist ist wie dieser; und der dritte Gott schliesslich meint
den rationalen Teil der Weltseele oder das diskursiv-verstandesmässige, dem
Materiellen zugewandte Denken, mit dem der Demiurg die Welt ordnet."' Die
Behauptung, der zweite und der dritte Gott seien eins, bedeutet wohl, dass der
Demtwrg einer ist, der sich einerseits als intuitiv-kontemplativer Geist auf die in-

39 Vgl. M. Frede, «Numenius», AA7RWII.36.2 (Berlin/New York 1987) 1034-1075.
40 Meijering, a.O. (Anm. 31) 117 und Boulnois, a.O. (Anm. 9) 220f. plädieren für eine absichtli-

che Textänderung. Kinzig, in Kinzig/Riedweg, a.O. (Anm. 9) CXI Anm. 590 nimmt eine
Variante der Textüberlieferung oder ein einfaches Versehen an.

41 Zur theologischen Dimension des Artikelgebrauchs bei Kyrill vgl. Boulnois, a.O. (Anm. 9) 61-
65.

42 Vgl. auch Meijering, a.O. (Anm. 31) 116-118 und Boulnois, a.O. (Anm. 9) 220f.
43 Vgl. H. Dörrie/M. Baltes/Ch. Pietsch, Der P/afo«ismu.s in der Antike, Bd. 7.1: Die philosophi-

sehe Lehre des Piatonismus. Theologia Platonica (Stuttgart-Bad Cannstatt 2008) 472-482;
Frede, a.O. (Anm. 39) 1054-1070.



Platonikerzitate in Kyrill von Alexandrias Contra /u/tanum 77

telligiblen Dinge richtet, andererseits als Verstand der Weltseele oder als vom
kontemplativen Geist abgespaltener dianoetischer Geist den Kosmos ordnet und
sich bei den sichtbaren Dingen aufhält.^ Kyrills Aussage, dass Numenios' drei
Götter der eine Gott seien, überdehnt offenkundig Numenios' Identitätsthese
für den zweiten und dritten Gott.

Doch ist er, vermutlich unbeabsichtigt, näher bei Numenios als gemeinhin^
angenommen, denn alle drei Götter sind Geist, die in verschiedener Weise auf-
einander bezogen sind: Der erste Gott, die über dem Geist stehende Idee des

Guten, ist ebenso demiurgisch wie der zweite Gott, allerdings «erschafft» er das
Sein der anderen Ideen und bedient sich des aus ihm erzeugten Geistes oder
zweiten Gottes zum noetischen Denken der Ideen Man könnte also mit etwas
wohlwollender Interpretation Numenios' drei Götter als wesensmässige Einheit
verstehen, die sich durch verschiedene Funktionen und Bezüge innerlich diffe-
renziert, ähnlich wie der trinitarische Gott der Christen.

Sein eigenes Trinitätsverständnis vertieft Kyrill nun durch eine Auseinander-
Setzung mit Plotin. Von ihm zitiert Kyrill erst zwei Passagen, die sich genauso
oder ähnlich auch bei Euseb finden, dann seine eigenen Leseerträge. Das erste
ausführliche Zitat, in dem Plotin die Ordnung und das Verhältnis der drei Hypo-
stasen Gutes - Geist - Seele erklärt (Plot. 5,1,6,39-49, cit. C7 8,30,3-12),"" inter-
pretiert Kyrill so, dass die zweite Hypostase, der Geist, Christus oder dem 0eoç
A.oyoç entspricht, mit dem Unterschied, dass er nicht an zweiter Stelle dem Vater
nachgeordnet sei, wie es Plotin für den Geist im Verhältnis zum Guten verlangt
(C7 8,30,13-22). Vater, Sohn und Heiliger Geist seien gleich an Vollkommenheit
(C7 8,30,25-27) und nicht erst, wie für Plotin, durch Rückwendung zur je höhe-
ren Hypostase vervollkommnet.

Positiv nimmt Kyrill Plotins Vorstellung der Zeugung zwischen den Hypo-
stasen auf, denn diese lassen an die Zeugung des Sohnes durch den Vater den-
ken - Christus ist ja nach dem Nicaenum gezeugt, aber nicht geschaffen:

no0EÎ 8è Ttâv to yEvvfiaav Kai xoûxo àyattâ, Kai pâXiaxa öxav ëv cboi to yevvfiaav Kai to
yevvMpevov öxav 8è Kai xè àôptaxov t) to yevvfiaav, èÇ àvâyKtiç aûveaxtv aùxtp, àç xfj
EXEpOXT^Xl pôvov KEztûpiaGai.

«Alles sehnt sich nach seinem Erzeuger und liebt ihn und zwar am meisten dann, wenn das

Zeugende und das Gezeugte eins sind. Wenn aber das Zeugende zugleich das Unbestimmte
ist, ist es notwendig mit ihm (sc. dem Gezeugten) zusammen, so dass es nur durch seine Ver-
schiedenheit von ihm getrennt ist.» (C/ 8,31,8-lt, cit. Plot. 5,1,6,50-53)®

44 Vgl. Pietsch, a.O. (Anm. 43) 479; Frede, a.O (Anm. 39) 1057-1059.
45 Z.B. Meijering, a.O. (Anm. 31) 117; Boulnois, a.O. (Anm. 9) 221.
46 Vgl. Pietsch, a.O (Anm. 43) 473,478.
47 Bis C7 8,30,3-8 zitiert auch Eus. Praep. ev. 11,17,7, vgl. Kinzig/Brüggemann, a.O. (Anm. 2)

z. St.

48 Vgl. Eus. Praep. ev. 11,17,8.



78 Michael Schramm

Gegenüber Plotin - und auch Euseb, bei dem das Zitat ebenfalls aufgeführt ist

- hat Kyrill zwei signifikante Abweichungen vom Wortlaut des Prätexts: Statt
«wenn das Zeugende und das Gezeugte a/Ze/n (povoi) sind» schreibt er «eins
(ev)»; und in der darauffolgenden Phrase heisst es statt «das höchste Gute» (to
aproxov) «das Unbestimmte» (to àoptOTOv).^ Die erste Abweichung scheint ein
bewusster Eingriff in den Text zu sein, um die trinitätstheologische Auslegung
des Zitats zu schärfen. Denn was bei Plotin zunächst als analytische Aussage
über yetfe« Zeugungsvorgang gemeint und dann auf das höchste, vollkommene
Gute bezogen ist, wird von Kyrill auf Gott selbst übertragen: Die Liebe zwischen
Zeugendem und Gezeugtem ist nach Kyrill nämlich nicht erst dann am grössten,
wenn sie a/Ze/n miteinander, sondern wenn sie eZn.v sind, eben wie Gott Vater und
Sohn.

Dass das Zeugende das «Unendliche» oder «Unbegrenzte» (àop terrav) sei,
scheint hingegen ein versehentlicher Lesefehler zu sein,- der Kyrill selbst Inter-
pretationsschwierigkeiten bereitet. Der Ausdruck àopiorav als Attribut Gottes
ist für Kyrill nicht gebräuchlich.^ Daher schreibt er in der auf das Zitat folgenden
Interpretation lieber «das Unbestimmte» (àôropioTov) und versteht dies unter
Rückgriff auf das Ende des vorangegangenen Plotin-Zitats so, dass es «von Na-
tur eng» (iipooexèç (puauccûç) mit dem Gezeugten ist und «nichts zwischen ihnen
liegt» (ôià pioou keîoGou pr|8év; C7 8,31,11-14). Ihr Zusammensein ist notwen-
dig, weil ihre einzige Verschiedenheit oder Differenz darin liegt, dass das eine
der Zeugende, das andere der Gezeugte ist (C7 8,31,14-17). Das ist zwar eine ganz
andere Aussageintention als die ursprüngliche Plotins, wonach das höchste Gute,
das alles zeugt, notwendig mit allem aus ihm Gezeugten zusammen ist, ihre Na-
turen aber durchaus verschieden sind, da das Vollkommene «etwas Geringeres
als es selbst zeugt» (Plot. 5,l,6,38f.). Jedoch unter der Voraussetzung, dass es sich
bei àopioTov um einen schlichten Lese- oder Überlieferungsfehler handelt, stellt
Kyrills Interpretation einen durchaus plausiblen Versuch dar, den schwierigen
Text überhaupt zu verstehen und trinitätstheologisch zu deuten.

Mit der Vollkommenheit Gottes nach Plotin erklärt Kyrill dann auch die
göttliche Natur Christi. Gegen Julians Einwand, dass das Nicaenum, wonach
Christus «Gott von Gott» sei, der Geburt durch eine menschliche Frau wider-
spreche, verteidigt Kyrill die orthodoxe Lehre, dass Christus «von der heiligen

49 Vgl. Meijering, a.O. (Anm. 31) 119; Boulnois, a.O. (Anm. 9) 222f.
50 Zu C/ 3,32,8 bemerkt der Augsburger Humanist Daniel Höschel in einer Randnotiz, dass die

Hss. H (Vaticanus Palatinus graecus 18), in der die ersten drei Bücher von C/ heute verloren
sind, statt apiaxa ebenfalls àôpiora habe (diesen Hinweis verdanke ich Ch. Riedweg).

51 Lediglich in dem Kyrill fälschlich zugeschriebenen Werk De sancta 7h'm'fare (1124,35; 1145,26)
wird àôpiaxov synonym zu arceipov als Attribut Gottes gebraucht.

52 Nach Plotin sind Geist und Gutes «nicht getrennt», «weil er nach ihm steht und nichts zwischen
ihnen (pexaÇù onöcv), wie auch nichts zwischen Seele und Geist steht» (Plot. 5,l,6,48f., cit. C/
8,30,llf.). Kyrill interpretiert das so, dass Vater, Sohn und Heiliger Geist in ähnlicher Weise

«ganz eng (ttpoaexéaxaxa) und ohne dass sie etwas dazwischen lassen (peookaßonvxog onSe-

vôç), miteinander zusammen» seien (C/ 8,31,2-6).



Platonikerzitate in Kyrill von Alexandrias Contra /u/ianum 79

Jungfrau den allreinen Leib erhalten hat und mit einer Geistseele beseelt wurde,
dabei aber nicht sein Gottsein verloren hat» (C/ 8,39,1-3), und belegt dies mit
folgendem Zitat aus Plotin:

Tî yàp ÇriTEÎxai Xaßetv ef> è'xcov; IIoû 8è pexeX0eîv jtâvxa nap' éauxcj) ëxcûv; AXA' ox>8è an^riv
Çtixeî xeXEiôxaxoç ôSv. Aià Kal xà 7tap' aùxcp 7tâvxa xéXeia, ïva nâvxri fi xéXeioç oùSèv extov, o

pi) xoioûxov, où8èv ëxtov èv èauxci) o pp voeî- voeî Se on ipixcov, àXX' excûv. Kai xô gaicàpiov aùxcp

oùk È7c{kxtixov, àXX' èv alcovi Ttavxî, [...].

«Was verlangt derjenige, dem es wohlergeht, zusätzlich zu bekommen? Wo sollte der hingehen,
der alles in sich selbst besitzt? Aber auch Zuwachs sucht er nicht, weil er der Vollkommenste
ist. Daher sind alle Dinge, die bei ihm sind, vollkommen, damit er in jeder Hinsicht vollkom-
men ist und nichts hat, was nicht von dieser Beschaffenheit ist, nichts in sich hat, was nicht
denkt. Es denkt aber nicht als etwas, was sucht, sondern als etwas, das (in vollem Masse) hat.
Und seine Glückseligkeit ist nicht hinzuerworben, sondern (währt) in alle Ewigkeit.» (C/
8,39,5-10, cit. Plot. 5,1,4,12-17)

Abgesehen von .einer leichten Veränderung des Textes am Anfang, der ihn
sprachlich besser in den Kontext der Inkarnation einbettet," gibt Kyrill den
Plotin-Text korrekt wieder. Die für die Inkarnation Christi entscheidende Pas-

sage ist, dass «alle Dinge, die bei ihm sind, vollkommen sind» und er «nichts hat,
was nicht von dieser Beschaffenheit», also vollkommen ist (C/ 8,39,7f.). Aller-
dings trägt das Zitat sachlich hierfür eigentlich nichts aus, da es hier bei Plotin
um eine Beschreibung der Ewigkeit und Unveränderlichkeit des Geistes als sol-
chen und gerade nicht um seine Verbindung mit einem Körper oder der Materie
geht; die Formulierung «alles bei ihm» deutet nicht auf Materielles, sondern auf
Geistiges hin.

Nun ist es durchaus Plotins Lehre, dass der Geist, auch in Verbindung mit
einem Körper oder mit Materie, immer geistig bleibt und sich während seiner
irdischen Existenz durch philosophische Kontemplation wieder zu seinem Ur-
sprung zurückzuwenden vermag.''' Eine solche Betrachtungsweise ist allerdings
für Kyrill ungangbar, da sie Christus als menschliches Individuum betrachten
würde, das wie andere Individuen auch durch einen unbewusst in seiner Seele

tätigen Geist mit dem Geist als solchen in Verbindung steht und diesen sich wie-
der zu Bewusstsein bringen kann. Kyrills Intention, Christus parallel zum Geist
als solchen zu betrachten, bringt ihn vielmehr zu der umgekehrten Konsequenz,
für Christus, der als vollkommen und wesensgleich mit dem ewigen Vater ge-

53 Vgl. Meijering, a.O. (Anm. 31) 120: Statt Ti yàp Çt|xeî pexaßäXXeiv e\> excov; schreibt Kyrill T(
yàp Çt|x£Îxai Xaßeiv eu ex<bv; und spielt damit auf den zuvorgenannten terminus tee/miens für
die Inkarnation acoga Xaßew sprachlich an. Kinzig, in Kinzig/Riedweg, a.O. (Anm. 9) CXI
Anm. 590 vermutet allerdings mit Verweis auf die in einer lateinischen Übersetzung erhalte-
nen Variante mutari, dass es sich um einen Fehler in der Textüberlieferung von C/ handeln und
die richtige Lesart in einem verlorenen Codex erhalten gewesen sein könnte.

54 Zu Plotins Lehre vom nicht-herabgestiegenen Geist in unserer Seele vgl. Plot. 1,1,8,1-3;
5,3,3,22-27 und A.H. Armstrong, «Tradition, Reason and Experience in the Thought of Plo-
tinus», in P/otmo e // tVeop/atom'smo m Oriente e in Occüienfe (Rom 1974) 171-194.



80 Michael Schramm

dacht wird, eine reine Körperlichkeit und eine reine Geistseele zu behaupten -
in platonischer Doktrin wäre das eine göttliche oder reine Seele, die trotz ihrer
Inkorporation ganz im Geistigen verharrt.^ Eine solche Ausdifferenzierung pla-
tonischer Lehre würde allerdings, gemessen an der Intention der Schrift und am
Verständnishorizont ihres Publikums, zu weit führen, daher muss hier Plotins
Aussage, dass alle Dinge, die «bei» einem Vollkommenen sind, genauso voll-
kommen wie es selbst seien, genügen, um die Vollkommenheit Christi auszu-
drücken.^

Mit zwei Zitaten, die Kyrill aus eigener Lektüre hat, belegt er die Paralleli-
tät von Plotins Seele bzw. Weltseele mit dem Heiligen Geist, die beide den

ganzen Kosmos wie auch die einzelnen Lebewesen darin beseelt und lebendig
machen würden.^ An das zweite Zitat, in dem Plotin sagt, dass die Seele auch
nicht durch die Verbindung mit den Körpern in eine Vielheit zerfällt, sondern in
allen einzelnen Lebewesen wie auch im ganzen Kosmos stets mit ungeteilter
Einheit, Totalität und Omnipräsenz die eine und selbe Seele ist, schliesst Kyrill
folgende Aussage über die Wesensgleichheit der Trinität an:

[...] Kai oiix èxépa (pûatç âaxi itapà ye xtiv xoû itaxpoç pyouv xoû uîoû, àLA.' otov aûxôç Èv tipîv,
Kocxà yé cprifxi xo ôp.ocp'ûèç "nxoi xö ôp.oox>aiov.

«[...] die Natur (sc. des Heiligen Geistes) ist nicht verschieden von der des Vaters oder des Soh-

nes, sondern er ist wie der Geist in uns, d.h. gemäss der Gleichheit der Natur oder vielmehr
des Wesens.» (C/8,33,16-18)

55 Vgl. Iambl. De an. Frg. 28 Finamore/Dillon, hierzu M. Schramm, Freundsc/ta/f im IVeup/ato-
m'smus. Politisches Denzen und Sozia/phi/osophie von P/ofin ins Kaiser Lu/ian (Berlin/Bos-
ton 2013) 138 Anm. 199.

56 Für den Nachweis, dass die Neuplatoniker auch bereits Christus gekannt haben, bedeutsamer
als das Plotin-Zitat ist das Zitat eines Schülers Plotins namens Amelios, der offenbar den Pro-
log des /oftannei-Evange/iums kannte (C/ 8,44,4-16, vgl. auch Eus. Praep. ev. 11,19,1). Kyrill
sieht hierin ein Indiz, dass er die Inkarnation des göttlichen Logos bekannt habe (C/ 8,44,19-
21). Die zitierte Paraphrase stellt eine neuplatonische Exegese des Textes dar, anknüpfend an
den Logos-Gedanken, wobei für den Neuplatoniker nicht nachvollziehbar ist, warum der Ab-
stieg des göttlichen Logos nicht in alle Lebewesen, die am Logos partizipieren, stattgefunden
haben soll, sondern ein einmaliges historisches Ereignis, nämlich die Inkarnation des einzi-
gen Sohn Gottes, sein soll; vgl. H. Dörrie, «Une exégèse néoplatonicienne du Prologue de
l'Évangile de saint Jean (Amélius chez Eusèbe)», in ders., Piatonica minora (München 1976)
491-507, hier 498 (orig. in Fpektasis. Mé/anges Danié/ou, Paris 1972,75-87); vgl. jetzt auch:
L. Abramowski, «Nicänismus und Gnosis im Rom des Bischofs Liberius: Der Fall des Marius
Victorinus», Zeitschrift /ür Antikes Christentum 8 (2004) 513-566; J. Dillon, «St. John in
Amelius' Seminar», in P. Vassilopoulou/S.R.L. Clark (Hrsg.), Laie Antique Fpistemo/ogy;
Other Ways io Truth (New York 2009) 30-43; S. Vollenweider, «Der Logos als Brücke vom
Evangelium zur Philosophie. Der Johannesprolog in der Relektüre des Neuplatonikers Arne-
lios», in A. Dettwiler/U. Poplutz (Hrsg.), Studien zu Afattkäus und Johannes / Études sur
Maft/tieu et Jean. Festschri/t/. Zumstein (Zürich 2009) 377-397.

57 Plot. 5,1,2,1-9, cit. C/ 8,32,6-14; Plot. 5,1,2,27-38, cit. C/ 8,33,3-12.



Platonikerzitate in Kyrill von Alexandrias Confra /lil/o/mra 81

Kyrills Behauptung, dass die Homousie zwischen «Geist in uns» und «Geist an
sich» (bzw. für Plotin: zwischen dem einzelnen beseelten Lebewesen und der
Seele an sich) und die Homousie innerhalb der Trinität analog seien, mag erstau-

nen, da es sich bei allen drei Hypostasen der Trinität um ein vollkommen imma-
terielles Wesen handelt und bei der Homousie von «Geist an sich» und «Geist in
uns» um das Verhältnis einer Art zu einem mit Materie behafteten Individuum.

Es ist jedoch ein typisches Denkmodell Kyrills, das dieser auch in seinen
Schriften zur Trinität entwickelt, die Homousie der Trinität mit dem Art-Indi-
viduum-Verhältnis zu erklären: Die eine ouata Gottes ist die gemeinsame Wirk-
lichkeit in der Art einer aristotelischen Zweiten Substanz, d. h. einer Art oder
Gattung, während die ûjrocrccxcnç Vater, Sohn und Heiliger Geist wiederum eher
die aristotelische Erste Substanz, das Individuum, meint, wobei diese nicht voll-
ständig voneinander getrennt sind wie menschliche Individuen.'® Auch in den
trinitätstheologischen Schriften wird die Trinität am Beispiel der Definition der
oüata «Mensch» und der als solche subsistierenden Individuen «Thomas, Mar-
kus, Peter und Paul» erklärt." Daher liegt es für Kyrill nahe, das Art-Indivi-
duum-Verhältnis zwischen Seele und beseeltem Lebewesen, wie Plotin es vor-
gibt, als Parallele zur Homousie der Trinität zu deuten.

Dieses Denkmodell, die Homousie der Trinität durch die aristotelische Sub-
stanzenlehre zu interpretieren, wird von Kyrill mit Hilfe Plotins modifiziert und
begrifflich geschärft; man kann so von einer produktiven Aneignung des ploti-
nischen Denkens sprechen. Indem Plotin das Verhältnis von Art und Individuum
nicht als Verhältnis von Ganzem und Teil deutet, sondern die ungeteilte Einheit
und Totalität des Allgemeinen auch für das jeweilige materielle Individuum
behauptet, schliesst Kyrill daraus für die Trinität, dass in ähnlicher Weise auch
Vater, Sohn und Geist die sich ungeteilt durchdringende Einheit und Totalität
desselben Wesens sind.

Diese Bestimmung der Trinität wird noch stärker durch das folgende Plotin-
Zitat aus demselben Kontext begrifflich präzisiert, durch das jedoch primär das
Verhältnis von Sohn und Heiligem Geist erläutert wird:

[...], eiicœv xîç èaxi voö- olov koyoç o èv Ttpoipopâ koyou xoû èv yvxii, oikra xoi Kai aux!) kôyoç
voû Kai fi jtâaa èvépyEia Kai îyv rcpoiExar Çcoriv eîç àkkou ûjtoaxaaw olov 7xopàç xo pèv fi
cruvoôaa 0epp,6xr|ç, ij 8è ifv jtapéxet.

58 Vgl. van Loon, a.O. (Anm. 10) 124-130 u. 505-507.
59 Z.B. Dia/. 7>m. 1, 408e-409c. Das Verhältnis von oùala und ùicocxaaiç wird hier so défi-

niert: xf\ç oùcrlaç ri 8f|kcoaiç, Kaxà koivoû xivoç eoikev iévai 7tpây|iaxoç- xo Se xrjç xmoaxâaEcoç
ÉKàaxou xoxôv övopa xâ>v ùnô xouxi xo kowov Kaxtiyopeîxai Kai kéyExai (408e2-5). So sei die
Definition des Menschen dasjenige, «was sich auf jedes der je für sich subsistierenden Indi-
viduen erstreckt» (Kaxà rtavxôç ioûaav xtov Kaxà pépoç ù<pecxt|k6xcûv, 408e8-10). Vater, Sohn
und Geist seien «wesensgleich» (ôpooûoiov) und in ihrer je eigenen Hypostase, indem sie

«zugleich verbunden und getrennt vereint sind (onvacpcûç xe äpa Kai 8icopiop,éva)ç fivcooGai)»
(409b9-c2).



82 Michael Schramm

«[...], (die Seele) ist ein Abbild des Geistes; so wie der ausgesprochene Gedanke (ein Abbild)
des Gedankens in der Seele ist, so ist die Seele selbst der ausgesprochene Gedanke des Geis-
tes und seine gesamte Wirksamkeit und das Leben, das er aus sich hervorgehen lässt, so dass

etwas anderes zur Existenz gelangt, so wie es beim Feuer zum einen die Wärme gibt, die mit
ihm zusammen ist, und zum anderen die, die es verbreitet.» (Plot. 5,1,3,7-10, cit. C/8,33,23-
26)

Plotin rekurriert hier auf die stoische Unterscheidung von äusserer und innerer
Rede (Âoyoç 7ipo(popitc6ç - Xoyoç èv8ux0£Toç),®° um das Verhältnis von Seele und
Geist zu erklären: Die Abbildlichkeit der Seele lässt sich verstehen als Explika-
tion einer geistigen Struktur auf einer tieferen Ebene, modelliert nach dem Vor-
bild von Sprache und Denken; bereits Piaton hatte ja das Denken (ôtàvoia) als

«Gespräch in der Seele mit sich selbst, ohne Laut» (Sop/z. 263e3-5; 77tl. 189e4-
6) bezeichnet." Das Verbindende von Geist und Seele ist also für Plotin der
Âôyoç, wobei die Logoi im Geist transzendente Ideen sind, die der Geist intuitiv
«alle auf einmal» und unzeitlich denkt, während die Seele die ihr angehörigen
Logoi diskursiv und zeitlich im aufgegliederten Nacheinander ihres geistigen
Gehalts denkt."

Wenn Kyrill nun dieses Zitat explizit als Erläuterung der Wirksamkeit des

Heiligen Geistes anführt (C/ 8,33,19f.), heisst das, dass dieser Abbild des Soh-
nes ist, wie bei Plotin die Seele Abbild des Geistes ist, und zwar im Sinne der
Explikation eines gemeinsamen Wesens, das auch für Kyrill im Logos besteht.®'

In der Konsequenz bedeutet das für die Trinität, dass, wenn auch der Sohn Ab-
bild des Vaters oder Explikation seines mit ihm gleichen Wesens ist, Vater, Sohn
und Heiliger Geist die ungeteilte Einheit des gleichen Wesens und zugleich
wechselseitig füreinander Abbild oder Explikation des gemeinsamen Wesens
sind. Das ist zweifelsohne für Kyrills Trinitätsdenken eine durch die Auseinan-
dersetzung mit Plotin angeregte bedeutsame Perspektiverweiterung.

4. Praktische Theologie: Tieropfer versus Christusopfer

Eine unzweifelhaft zutreffende Ähnlichkeit zwischen Piatonismus und Chris-
tentum kann Kyrill hinsichtlich der religiösen Praxis - mit dem zeitgenössischen
philosophischen Ausdruck: der Theurgie - konstatieren, freilich nicht des Neu-
platonismus in ioio, sondern überraschenderweise wiederum mit Porphyrios. Im
neunten und zehnten Buch, in dem sich Kyrill mit Julians Argumenten zu den

jüdischen, christlichen und griechischen Opfervorstellungen auseinandersetzt,
benutzt er vor allem Zitate aus Porphyrios' De absfmenlia, und zwar ausschliess-
lieh aus dem zweiten, den Tieropfern gewidmeten Buch, zur Widerlegung Juli-

60 Vgl. SVF 2,135 und Frg. 528-535 Hülser.
61 Vgl. M. Atkinson, Plotinus, Pnneatl V7: On the 77tree Principal Hypostases (Oxford 1983) 50f.
62 Vgl. Atkinson, a.O. (Anm. 61) 51-54 (mit entsprechenden Plotin-Stellen) und Ch. Tornau,

Plotin. Ausgewählte Schri/ten (Stuttgart 2001) 20-22.
63 Ähnlich auch Boulnois, a.O. (Anm. 9) 224f.



Platonikerzitate in Kyrill von Alexandrias Contra /u/ianum 83

ans. Das ist möglich, weil Porphyrios eine Reinigung des irrationalen Seelenteils
durch Theurgie bejahte, eine Rückkehr des rationalen Seelenteils zu Gott auf
diesem Wege aber negierte (Porph. Frg. 288F. und 290F. Smith).^ Spätere Neu-
platoniker schrieben Porphyrios - ähnlich wie Plotin - daher eine Präferenz für
philosophische Kontemplation und Theorie, Jamblich und seinen Nachfolgern
hingegen für die theurgische Praxis zu (Damasc. 7n TVid. 1,172 Westerink).

Gegen Julians Vorwurf, Mose habe in Lev. 16,5-10 verschiedene Arten von
Blutopfern unterschieden und eingefordert (lui. CG Frg. 70 Mas. C7 9,14,5-
20), entgegnet Kyrill zunächst, dass Julian einer allzu wörtlichen Auslegung des

Textes gefolgt sei, anstatt zu erkennen, dass das Gesetz «in Umrissen und Rät-
selbildern» die Inkarnation und den Opfertod Christi angedeutet habe (C7 9,15-
20)." Dann verweist Kyrill zur Verteidigung der christlichen Ablehnung von
Blutopfern gegen Julian darauf, dass diese auch nach Meinung der griechischen
Philosophen ihren Göttern verhasst seien (C7 9,23,14-17), und führt hierzu zahl-
reiche Belege aus Porphyrios' Schrift De absttrcenha an.®® Vielmehr würden sich
die Götter der Griechen am Opfer von Früchten erfreuen (Porph. De übst.

2,27,33-38, cit. C7 9,24,12-15).®' Ausserdem sei den Göttern «eine durch viel-
gestaltige Tugenden hervorragende Seele» genehm (C7 9,27,25-29), was Kyrill
wiederum durch Zitate aus Porphyrios' De abshnertft'a belegt.®®

Interessanterweise hält Kyrill Julian nicht entgegen, was für einen Bischof
naheliegend gewesen wäre, dass Christus das eigentliche Opfer sei, dessen Blut
alle vorherigen Opfervorstellungen aufgehoben und jeden Opferkult überflüssig
gemacht hätte.®' Genauso wenig führt er aus, dass Porphyrios durchaus auch Op-
fer für bestimmte Dämonen als materielle Theurgie für die irrationale Seele er-
laubt. Vielmehr fokussiert Kyrill ganz auf die ethische oder spirituelle Opfervor-
Stellung, die es erlaubt, Porphyrios in Übereinstimmung mit dem Christentum
zu sehen. Nach dem Zitat von Stellen aus dem AT und aus dem VT, in denen
wörtlich von «guten Werken» und «Gerechtigkeit» oder indirekt von Achtung
vor Gott und seinem Gesetz als dem ihm angemessenen Opfer die Rede ist,
schliesst Kyrill: «Die Ehrbarkeit des Lebens, eine Lebensführung, die zu allen
besten Dingen passt, und das Bemühen, dem Guten zuzustreben und dem

64 Zur Theurgie bei Porphyrios vgl. ausführlich A. Smith, Porphyry's Piace in the IVeopiatonic
Tradition: A Study in Posf-P/ofinian IVeop/atonism (Den Haag 1974) 128-141 und D.P. Taor-
mina, /amh/igue, critique de Piotin ei de Porphyre. Quatre Stades (Paris 1999) 139-141.

65 Vgl. hierzu Ch. Riedweg, «Exegese als Kampfmittel in der Auseinandersetzung zwischen Hei-
den und Christen. Zum <Sündenbock> von Leviticus 16 bei Julian und Kyrill von Alexandrien»,
Zeitschri/t/ür Antihes Christentum 16 (2012) 439-476.

66 De ahst. 2,58,1-4, cit. C/9,24,2-5; De ahst. 2,58,13-17, cit. C/ 9,24,6-10; De ahst. 2,27,39-28,6,
cit. C/9,24,17-25.

67 Vgl. Porph. Vit. Pyth. 36, cit. C/10,27,25-28; De ahst. 2,9,1, cit. C/10,27,29-32.
68 De ahst. 2,19,13-25, cit. C7 9,28,4-15; De ahst. 2,46,1-47,1, cit. C/ 9,28,18-28; De ahst. 2,36,23-

37,4 u. 2,37,10-14, cit. C/9,28,28-36.
69 Z.B. £ph. 5,2; Hehr. 7,27; 9,26. 28; 10,10.18.
70 Z.B. Spr. 3,9, cit. C79,29,5-7; Ps. 4,6, cit. C79,29,7f.;/es. 66,2b-3a, cit. C79,29,17-21.



84 Michael Schramm

Schlechten zu widerstreben, das dürfte wohl dem allheiligen Gott gleichsam ein

gar wohlriechendes Opfer sein» (C7 9,29,25-28); dies sei der «in Geist und Ver-
nunft geleitete Gottesdienst (êv nveupaxi te Kai voepàv Âaxpeiav)» (C7 9,29,37),
im Anschluss an Paulus, der von einem «vernunftgemässen Gottesdienst (^oyixfi
Àaxpeia)» spricht (/?öm. 12,1, cit. C7 9,29,31-33).

Porphyrios wiederum hat - mit Verweis auf Apollonios von Tyana" - als das
dem höchsten Gott angemessene Opfer, da er vollkommen rein von jeder Mate-
rialität sei, reines Schweigen und reine Gedanken über ihn angesehen (De abst.

2,34,3-9). Dies Opfer verlange die Angleichung (ôpoicocnç) an Gott und den

Aufstieg (ävaycoyri) zu ihm, das ethische Ziel des Neuplatonismus, welches in
der Affektlosigkeit der Seele (aixaGeia xfjç yuxfjç) und der theoretischen Er-
kenntnis Gottes (0eoû Gecopia) bestehe (2,34,9-13). Das bedeutet, der Mensch
hat eine Abwendung vom Körperlichen - in neuplatonischer Diktion die «Rei-
nigung» - vollzogen und lebt ganz die vim conferap/af/va des Philosophen, dem

sogar gelegentlich die Vereinigung mit dem Höchsten, Unaussprechlichen in
Schweigen gelingt." Kyrill suggeriert, dass diese Angleichung an Gott, die der
Philosoph durch eigene Anstrengung des «Göttlichen in ihm», seiner Vernunft
(voûç, Xoyoç), bewirkt, analog sei zum Leben des Christen in der Nachfolge
Christi, der erst durch dessen Opfertod die Möglichkeit zur erneuten Einung mit
Gott erhält. Parallel ist tatsächlich der Logos, der die Verwandtschaft des Men-
sehen mit Gott ausmacht. Unterschiedlich ist, dass für den Christen der Logos
nicht sein eigenes Wesensmerkmal, sondern Christus selbst es ist, der ihm durch
das Evangelium und seinen Opfertod den Weg zu Gott weist.

5. Zusammenfassung

Kyrill behauptet weitgehende Konvergenzen zwischen der platonischen und der
christlichen Theologie und ihrer religiösen Praxis. Diese Konvergenzen sind die
Transzendenz des Göttlichen gegenüber der Welt, die interne Dreigliederung
des Göttlichen und die Vorstellung, dass das Denken, der Geist oder der Logos
das einander verbindende Element des Göttlichen sei, das sich in gewissen Dif-
ferenzierungen als wechselseitige Explikation seines gemeinsamen Wesens ver-
stehen lässt. Der - freilich fundamentale - Unterschied ist die Subordination der
drei Hypostasen, die Kyrill aus Sicht der orthodoxen Theologie als Tritheismus
und Arianismus kritisiert." Analog zu diesem theoretischen Gottesbild steht
aufsehen der praktischen Theologie die Rationalität und Geistorientierung des

christlichen bzw. des platonischen Lebenswandels.

71 Vgl. Eus. Praep. ev. 4,13,1 und J. Bouffartigue/M. Patillon (Hrsg.), Porp/tyre, De /'abstinence,
7bme //: Livres 7/ et ///. Pexte étab/i et tradnit (Paris 1979) 30-34 u. 101 n. 1.

72 Zu diesem «geistigen Opfer» vgl. Smith, a.O. (Anm. 64) 96f., zur Verbindung von Religion und

Philosophie bei Porphyrios bes. 136-141.
73 Vgl. C/1,48,6-9; 8,26,19-24; 8,27,19f. und Boulnois, a.O. (Anm. 33) 270f.



Platonikerzitate in Kyrill von Alexandrias Contra 85

Methodisch ist die Konvergenz dadurch gegeben, dass die platonische Philo-
sophie so verstanden wird, dass sie Elemente der christlichen Wahrheit enthält.
Der Nachweis der Konvergenzen wird durch autoritativ gebrauchte Platoniker-
zitate geführt, die in der Regel korrekt wiedergegeben und nur gelegentlich im
Hinblick auf Aussageintention und Kontext des zitataufnehmenden Textes leicht
angepasst werden. Abweichungen der Platoniker von der christlichen Wahrheit
werden als fehlende doktrinäre Genauigkeit im Vergleich zum Christentum ge-
deutet, daher werden der jeweilige Ursprungskontext der Zitate oder philo-
sophische Differenzen innerhalb der platonischen Tradition nicht weiter berück-
sichtigt. Dafür entsteht auf der Grundlage einiger gemeinsamer Schlüsselbegriffe
eine mterpretaü'o c/iràtena platonischer Philosophie als produktive Annähe-
rung an ein ähnliches Paradigma, in dessen Referenzrahmen christliche Lehrin-
halte sachlich und terminologisch teilweise anders, teilweise präziser gedacht
werden.

Korrespondenz:
Michael Schramm
Georg-August-Universität Göttingen
Seminar für Klassische Philologie
Humboldtallee 19

D-37073 Göttingen
michael.schramm@phil.uni-goettingen.de


	Platonikerzitate in Kyrill von Alexandrias Contra Iulianum

