Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 73 (2016)

Heft: 2

Artikel: nihil sine ratione facio : Merkur in Trimalchios Wandmalereien (Petr.
Sat. 29.3-6)

Autor: Schwazer, Oliver

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-632152

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-632152
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

nihil sine ratione facio:
Merkur in Trimalchios Wandmalereien (Petr. Sat. 29.3-6)

Oliver Schwazer, London

Abstract: Als Trimalchio im Eingangsbereich seines Hauses eine biographische Bilder-
folge anbringen lasst, misst er Merkur eine der Hauptrollen darin zu. In diesem Beitrag
mdochte ich, entgegen der einhellig vertretenen Meinung, dass Merkur hier in seiner
Funktion als Gott des Handels auftrete, aufzeigen, dass Trimalchio auch an den Gelei-
ter der Seelen in die Unterwelt denkt und somit den internen — und Petron in weiterer
Folge den externen — Rezipienten vor ein intellektuelles Ritsel stellt. Um dies zu verdeut-
lichen, méchte ich zuerst auf Trimalchios gelehrte Spiele an anderen Stellen sowie die
Gleichsetzung der Cena mit Aeneas’ Unterweltsabstieg eingehen und schliesslich die
enge Beziehung zwischen den Wanddarstellungen und der Sepulkralikonographie auf-
zeigen.

1. Einleitung

nihil sine ratione facio, dussert Trimalchio in Petr. Sat. 39.14. Und welche Chance
wire glinstiger, sich selbst in einer wohl tiberlegten Art und Weise zur Schau zu
stellen, als durch von einem curiosus pictor (Sat. 29.4) angefertigte Wanddarstel-
lungen im Eingangsbereich seines eigenen Hauses.! Wer jedoch bescheidene,
niichterne Illustrationen erwartet, kennt den nouveau riche Trimalchio schlecht.

Wihrend Trimalchios Abbildungen in der Forschung zu Petrons Satyrica bis
heute relativ wenig Beachtung gefunden haben, wird in den wenigen Forschungs-
beitrdagen eine Verankerung in der Tradition der romischen Wanddarstellungen

*  Mein besonderer Dank gilt den Teilnehmern und Teilnehmerinnen der 3. «Volturnia» (18-
19.07.2015) in Bamberg, im Zuge derer ich die in diesem Beitrag aufgestellte These présentie-
ren durfte, fiir ihre anregenden Diskussionsbeitriage und weiterfithrenden Hinweise.

1 Aufgrund der Tatsache, dass die Géste soeben eingetreten sind und dass von einem non longe
ab ostiarii cella canis ingens (Sat. 29.1) die Rede ist, ldsst sich im Regelfall schliessen, dass sich
der Hund und die weiteren Wandgemilde im Atrium des Hauses befinden. Dass der Sklave,
der neben Encolpius steht, atriensis genannt wird (Sat. 29.9), untermauert diese These. Vgl.
Wesenberg (2007, 267). Wie Dumont (1990, 962f.) und Kleijwegt (1998, 86) in Anlehnung an
Bagnani (1954, 19) jedoch zu Recht aufzeigen, liess Trimalchio sein Haus nach ausserordent-
lichen Regeln erbauen: Die Giste treten nicht durch eine Tiir in atrium und tablinum, sondern
in ein Peristyl mit Sdulen, das sich im Regelfall hinter dem Haus befand. Dies erklért die Nen-
nung der porticus (Sat. 29.5). Dass der Diener dennoch atriensis genannt wird, ist dadurch er-
kldarbar, dass diese Bezeichnung durch Encolpius erfolgt, der annimmt — wie richtig zu erwar-
ten wire —, er trete ins Atrium des Hauses. Wie Dumont (1990, 959f.) zu Recht deutlich macht,
beschreibt Petron kein tatséchlich existentes, sondern ein fiktives Haus, jedoch in realistischer
Manier.

Museum Helveticum 73 (2016) 179-191



180 Oliver Schwazer

versucht.? Die Interpretation im Kontext der Cena Trimalchionis unterbleibt da-
bei zumeist.

In diesem Beitrag wird die Hypothese aufgestellt, dass Petron seinen Tri-
malchio den Betrachter mit einer gelehrten Spielerei konfrontieren ldsst, indem
er Merkur als Gott des Handels, Gotterbote und Geleiter der Seelen in die Un-
terwelt gleichermassen présentiert.? Es ist dabei wichtig, differenziert zwischen
dem Autor Petron sowie dem homodiegetischen Erzéhler Encolpius und den
Protagonisten Encolpius und Trimalchio sowie deren Absichten und Sichtwei-
sen zu unterscheiden. Ebenso miissen interner und externer Adressat und Rezi-
pient sowie deren Vorwissen, das zum Verstdndnis der jeweiligen Situation no-
tig ist bzw. von verschiedenen Instanzen — ob Autor, Erzéhler Encolpius oder
erzdhlender Protagonist — vorausgesetzt wird, methodisch gesondert behandelt
werden. Nur so kann der mehrschichtigen und mitunter verschachtelten Erzihl-
strategie, die Petron fiir seine Satyrica wahlt, Rechnung getragen und eine ziel-
fiihrende Gesamtinterpretation der jeweiligen Situation vorgenommen werden.

Es ist insgesamt keineswegs auszuschliessen, dass Merkur als Gott des Han-
dels eine bedeutende Funktion in Trimalchios Leben erfiillt, dennoch ist dieser
im Kontext der Cena und Trimalchios Welt mehr als nur in seiner Funktion als
Gott der Dienstleister wichtig. Dem — internen als auch externen — Rezipienten
ist es erst moglich, diese Mehrdeutigkeit zu verstehen, wenn er erkennt, dass Tri-
malchio sein Haus nach dem Vorbild von Vergils Unterweltsabstieg in Aeneis VI
gestaltet. Um dies deutlich zu machen, folgen in diesem Beitrag auf einige ein-
leitende Bemerkungen zu den Wanddarstellungen im Allgemeinen in Form
einer kurzen Analyse der Illustration und ihrer Besonderheiten zwei Abschnitte,
einer zu Trimalchios geistreichen Scherzen, der andere zur Gleichsetzung der
Cena mit Aeneas’ Unterweltsabstieg. Abschliessend werden die einzelnen Er-
gebnisse miteinander in Verbindung gesetzt und so eine Erklédrung fiir die Funk-
tion des Gottes Merkur in Trimalchios Wanddarstellungen vorgestellt.

2 Vgl Maiuri (1945, 154f.), Bagnani (1954, bes. 17), Veyne (1963, 66), Wesenberg (2007) sowie
Schmeling (2011, 95). Daneben auch die Ausfithrungen von Magi (1971), Borghini (1988) und
Battistella (2006, 427-429).

3 Zur Funktion Merkurs im Allgemeinen vgl. Steuding (1894-1897, 2813). Eine ausfiihrliche

Studie zu einigen der Aufgabenbereiche des Gottes Hermes bietet Jaillard (2007), wenngleich
er den Fokus auf die Beziehung des Gottes mit Maia, Apollo und Herakles legt und daher we-
der auf seine Funktion als Gott der Hindler noch auf jene als Seelengeleiter im Besonderen
eingeht.
Der in meinem Beitrag verfolgten Hypothese liegt die Annahme zugrunde, dass Trimal-
chio als sehr viel gelehrter und gebildeter einzustufen ist, als dies in der bisherigen Petron-
Forschung zugestanden wurde. Da es jedoch den Rahmen dieses Beitrages weit sprengen
wiirde, dieser Annahme im Detail nachzugehen, sei dieses Unterfangen auf eine zukiinf-
tige Publikation vertagt. Indem aufgezeigt wird, dass Trimalchio Merkur in seiner Doppel-
funktion in den Wanddarstellungen abbilden lidsst und sich diese Interpretation nur dem
gebildeten Rezipienten auftut, sei dafiir jedoch durch diesen Beitrag der erste Grundstein
gelegt. Siehe die weiterfiihrenden Uberlegungen in Anm. 13.



Merkur in Trimalchios Wandmalereien (Petr. Sat. 29.3-6) 181

2. Trimalchios Wanddarstellungen

[3] erat autem venalicium <cum> titulis pictum, et ipse Trimalchio capillatus caduceum tene-
bat Minervaque ducente Romam intrabat. [4] hinc quemadmodum ratiocinari didicisset dein-
que dispensator factus esset, omnia diligenter curiosus pictor cum inscriptione reddiderat.
[5] in deficiente vero iam porticu levatum mento in tribunal excelsum Mercurius rapiebat.
[6] praesto erat Fortuna <cum> cornu abundanti [copiosa] et tres Parcae aurea pensa torquen-
tes. (Sat. 29.3-6)

Es war ein Sklavenmarkt* mit Beischriften dargestellt und Trimalchio selbst, wie er in langem
Knabenhaar, den Merkurstab in der Hand und von Minerva geleitet, in Rom einzog. Wie er
weiterhin Buchfiihrung lernte und dann Kassierer wurde, das hatte der umsichtige Maler al-
les genau mit Text abgebildet. Aber das Ende der Halle zeigte schliesslich, wie ihn Merkur un-
ter das Kinn fasste und hoch auf die Ehrentribiine entfiihrte. Es fehlte nicht Fortuna mit iiber-
quellendem Fiillhorn und, goldene Fiden zwirbelnd, die drei Parzen. (Ubersetzung: Miiller/
Ehlers mit Anderungen)

Die Wanddarstellungen stellen fiinf der wichtigsten Etappen von Trimalchios
Leben dar: seine Zeit als Sklave, wie Trimalchio nach Rom kommt, wie er
Buchfiihrung lernt und zum Kassierer wird und wie er schliesslich von Merkur
zum tribunal excelsum entfiihrt wird.> Beigefiigte Beschreibungen (cum inscrip-
tione) erganzen die Bilder und stellen sicher, dass letztere nicht missverstanden
werden.®

Neben der Art der Darstellung, die fiir den Eingangsbereich eines Wohn-
hauses hochst ungewohnlich ist,” ist es vor allem die enge Verbindung zu den
Gottern, welche der Freigelassene Trimalchio den Maler abbilden ldsst, die dem
Betrachter ins Auge sticht: Er hidlt den Merkurstab, als er von Minerva geleitet
nach Rom kommt, und wird von Merkur auf das tribunal excelsum gehoben,
wihrend Fortuna mit iiberquellendem Fiillhorn und die drei Parzen in seiner
Nihe sind. Die abgebildeten Gotter stehen insofern in einem Verhéltnis zuein-
ander, als sie allesamt grossen Einfluss auf das Leben Trimalchios ausgeiibt

4 Text nach Miiller (2003), Ubersetzung nach Miiller/Ehlers (71991). Miiller/Ehlers iibersetzen
venalicium hier als «Sklaventrupp». Tatséchlich entspricht ein venalicium vielmehr dem Ort,
an dem Sklaven verkauft wurden, als einer Gruppe von Sklaven. Zur Bedeutung von venali-
cium als «Sklavenmarkt» sieche OLD s.v. venalicius 1b.

5  Wie Schmeling (2011, 96) richtig bemerkt, legen die Worte autem (Sat. 29.3), hinc (Sat. 29.4)
und vero iam (Sat. 29.5) dagegen nahe, dass es sich um drei Felder handelt. Diese Dreiteilung
liegt auch inhaltlich durch die Aufteilung seines Lebens in Sklavenzeit, Ubergangsperiode in
Rom und von den Géttern gewollter Erfolg nahe.

6 Vgl treffend Hales (2012, 170): «Just in case we fail to get it, the artist has included written de-
scriptions.»

7  Laut Plinius (NH 35.6-7) werden in diesem Teil des Hauses imagines der jeweiligen Vorfah-
ren des Hausherrn dargestellt, was in Trimalchios Fall jedoch von vornherein auszuschliessen
ist, da er seine Vorfahren wohl nicht kennt. Diese imagines finden sich dabei vornehmlich in
den Hausern Reicher und sozial héher Stehender, fiir einen Freigelassenen sind Darstellungen
mit solchen Gegenstdnden uniiblich.



182 Oliver Schwazer

haben und iiber seinen Erfolg wachen: Minerva unterrichtete ihn (Sat. 29.4)8
und Merkur rettete ihn, als er Schiffbruch erlitt (Sar. 76.3-7), die Parzen spin-
nen goldene Faden® und Fortunas Fiillhorn ist iberquellend (Sat. 29.6).1°

Die Absicht dieser Darstellung wurde verschieden interpretiert: Magi (1971)
sowie Borghini (1988) sehen diese als Illustration des Triumphes eines Generals
oder Kaisers bzw. Heros, als welcher sich Trimalchio hier ausgibt,'! Battistella
(2006, 427-429) interpretiert die Darstellung als Geste der Apotheose und setzt
Trimalchio aufgrund des Verbs rapere mit Ganymed gleich.? Sie fiigt hinzu, die-
ser gebe sich damit als neuer Liebling der Goétter aus. Tatsdchlich schliessen sich
diese Deutungen keineswegs gegenseitig aus und sind vielmehr als einander er-
gdnzend zu lesen: Trimalchio stellt sich hier als triumphierender Kaiser bzw. He-
ros dar, der schliesslich als Liebling der Gotter noch zu Lebzeiten unter diese
aufgenommen wird. Wie durch seine Wandabbildung im Eingangsbereich seines
Hauses macht Trimalchio auch wiahrend seiner cena immer wieder deutlich, dass
er keine Gelegenheit der Selbststilisierung auslisst.!

8 Wie Schmeling (2011, 98f.) bemerkt, kann die Darstellung Minervas sowohl auf ihre Funktion
als Gottin der Handwerker als auch auf ihre Beteiligung bei Triumphziigen zuriickgefiihrt wer-
den (siehe Livius 45.33.1-2, vgl. Wissowa 1894-1897, 2985). Es liegt nahe, dass Trimalchio hier
auf beide Funktionen gleichermassen anspielt: Zum einen ist dargestellt, wie er Buch fiihren
lernte (ratiocionari didicisset), das in den Aufgabenbereich der Minerva als Gottin der (kun-
digen) Fachkrifte fillt, zum anderen prisentiert er sich als Triumphator.

9 Schmeling (2011, 100) mit Verweis auf Martial 6.3.5-6 weist darauf hin, dass das Spinnen von
goldenen Fiden als gutes Omen interpretiert wurde.

10  Auch in seinem carmen in Sat. 55.3 spricht Trimalchio davon, dass Fortuna iiber seine Ge-
schifte wacht (supra nos Fortuna negotia curat).

11  Magi (1971, 90) fithrt zur Untermauerung zwei Argumente an: zum einen die Bedeutung von
intrare als «prendere pieno possesso, un entrare da padrone» mit Verweis auf Verg. Aen. 6.59
— und meint sogar, es konne sich hier um einen wortlichen Anklang an die Stelle bei Vergil
handeln, wodurch Trimalchio an Aeneas erinnere —, zum anderen den caduceus, den Trimal-
chio in der Hand hilt, der an den Stab des triumphierenden Kaisers, beispielsweise Domitians
bei seinem Einzug, sichtbar am Fries A des Palazzo della Cancelleria in Rom, anklingt. Zum
Fries siche Magi (1971, 88f.). Auch Schmeling (2011, 97) spricht von einer «form of a triumph»,
jedoch «from slavery to freedom». Vgl. dazu auch Olshausen (2007, 20 und 24).

12 Die Interpretation der Geste als Apotheose wurde bereits unter anderem von Kleijwegt (1998,
86) vorgeschlagen. Battistella sieht auch die Verbindung zwischen Merkur und den Parzen als
Anspielung auf Sen. Apoc. 2f. und fasst unter Verweis auf Bagnani (1954, 23) zu Recht zusam-
men: «As a result, these elements lead us to read the painting not as an apotheosis post mor-
tem, but, if anything, as a self-celebration which re-writes ‘a typically funerary decoration’: ‘the
point of the joke may lie in this incongruity’.»

13 Vgl. beispielsweise seine Selbstinszenierung als Mythenkenner durch die Exkurse in Sat. 48.7,
52.1-2 und 59.3-5, hierzu Grossardt (2012). Dass Trimalchios Mythenversionen von den kano-
nischen Fassungen abweichen, steht zweifelsohne fest. Die Frage, ob diese Verdreher auf reine
Unwissenheit zuriickzufiihren sind und daher ungewollt geschehen oder vom Gastgeber be-
wusst zu Unterhaltungszwecken eingesetzt werden, wurde in der bisherigen Forschung fast
ausnahmslos zu Trimalchios Ungunsten beantwortet. Zur Gegenposition cf. Rimell (2002, 45—
48) und oben Anm. 3.



Merkur in Trimalchios Wandmalereien (Petr. Sat. 29.3-6) 183

Dass es ausgerechnet Merkur ist, als dessen Liebling sich Trimalchio hier
darstellt, wurde in der bisherigen Forschung auf dessen Funktion als Gott des
Handels zuriickgefiihrt."* Doch wire eine derart einfache und iibersichtliche
Darstellung einem Trimalchio angemessen, der keine Gelegenheit auslésst, seine
Gaste zu tauschen, und diese sogar fragt: Rogo, me putatis illa cena esse conten-
tum, quam in theca repositorii videratis? Sic notus Vlixes?'3

3. Trimalchios Gelehrsamkeit

Immer wieder fordert Trimalchio den internen und in weiterer Folge Petron den
externen Rezipienten zu Wachsamkeit, um die mehrdeutigen Spielereien zu
verstehen:'® Als der Hausherr seinen Sklaven dazu auffordert zu teilen, spricht
er diesen mit seinem Namen — Carpe als Vokativ von Carpus — an und fordert
ihn gleichzeitig zum Teilen auf — carpe als Imperativ zu carpere (Sat. 36.5-8).17

In Anspielung auf das Wildschwein, das die vortégige cena iiberlebt hatte
und deshalb nun als Freigelassener mit Freiheitsmiitze zuriickkehrt (Sat. 40.3—
41.5), fordert Trimalchio seinen Dionysus auf, liber esto. Dabei verwendet er so-
wohl das Adjektiv liber («frei») als auch das Epitheton des Dionysos/Bacchus
Liber (Sat. 41.6-8) und parodiert gleichzeitig eine miindliche réomische Rechts-
formel.’® Wenn er spiter betont, wie wichtig es ihm sei, einen Liberum patrem
(Sat. 41.8) zu haben, spielt er erneut mit Homonymen und ldsst wiederum sowohl
den Name des Dionysos/Bacchus als auch das Adjektiv mitschwingen.

In Sat. 50 erklért der Gastgeber, er allein habe echte korinthische Bronze, da
sein Schmied Corinthus heisse. Fiirwahr konne nur derjenige korinthische Bronze
besitzen, der diese von einem Schmied namens Corinthus bekomme, meint er
weiter. Hier erwartet der Rezipient eine auf historischen Eigentiimlichkeiten

14  Tatsdchlich spricht Trimalchio davon, dass Merkur ihn gerettet habe, als sein Schiff sank, und
dass er durch Handel reich wurde (Sat. 76.3-7). Auch erwihnt er, dass Merkur iiber ihn wachte,
als er sein Haus errichtete (Sat. 77.4). Die enge Verbindung zu Merkur wird ebenso an ande-
ren Stellen greifbar: Schmeling (2011, 98) sieht auch die Farbe Griin — der griine Ball, mit dem
Trimalchio im Bad vor dem Mahl spielt (pila prasina, Sat. 27.2), der Tiirhiiter ist griin geklei-
det (ostiarius prasinatus, Sat. 28.8), sein Lieblingsknabe wickelt eine schwarze Hiindin in eine
griine Binde ein (prasina involvebat fascia, Sat. 64.6), der Smaragd (zmaragdum, Sat. 55.6 Vers
12), sowie Sat. 70.10, als er sich an den Sklaven Philargyrus wendet («Philargyre, etsi prasinia-
nus es famosus, dic et Menophilae, contubernali tuae, discumbat.») — sowie den kleinen Finger
in Sat. 32.3 als Verweise auf Merkur. Zu Griin als Farbe Merkurs vgl. Hiibner (2003, 86 sowie
weitere Verweise in Anm. 70), zum kleinen Finger und seiner Verbindung zu Merkur ebenfalls
Hiibner (2003, 88f., bes. Anm. 88); er weist jedoch zu Recht darauf hin, dass die Quellen
spit[antik] sind. Man beachte des Weiteren Merkurs Verbindung zu Astrologen, auf die Tri-
malchio in Sat. 35 und 39 anzuspielen scheint, die von Hiibner (2003, 77f. sowie 90) im Detail
herausgearbeitet wurde.

15 Sat. 39.3, die zweite Frage nach Verg. Aen. 2.44.

16 Einen Uberblick sowie eine Klassifikation der Wortspiele bietet Nagore (1996, 156-161).

17 Vgl. dazu besonders Newton (1991).

18 Vgl. Grewe (1993). Eine ausfiihrliche Analyse dieser Stelle findet sich bei Kritzinger (2003).



184 Oliver Schwazer

basierte Anekdote, wird jedoch mit einer linguistischen Offenkundigkeit, d.h.
dem Namen Corinthus, der «korinthisch» bedeutet, iiberrascht.

Wichtig dabei ist zu beobachten, dass es niemals Trimalchio selbst, sondern
immer einer der Freigelassenen ist, der seine Spielereien auflost.”” In der Cena
ist es Encolpius’ Tischnachbar, der diese Rolle iibernimmt: Er erkliart den Car-
pus-Witz (Sat. 36.8) und 16st das Ritsel des «freigelassenen» Wildschweines auf
(Sat. 41.2-5). Wie Grossardt (2012, 346) richtig bemerkt, hat Trimalchio diese
Wortspiele wohl bereits bei einem fritheren Gastmahl aufgelost und kann diese
Aufgabe deshalb nun seinen Stammgisten iiberlassen.?’ Es liegt demnach die
Schlussfolgerung nahe, dass es Trimalchio dem internen und in weiterer Folge
der Autor dem externen Rezipienten auch an anderen Stellen selbst iiberlassen,
diese Spitzfindigkeiten zu verstehen; eine Auflosung dieser diirfen wir, wenn sie
nicht durch einen Gast erfolgt, nicht erwarten.

Wichtig ist hierbei, das vorausgesetzte Vorwissen des internen bzw. externen
Rezipienten und die Rolle des Freigelassenen mitzuberiicksichtigen. Wéhrend
Trimalchios Gefédhrte bereits mehrmals an einer derartigen cena teilgenommen
zu haben scheint (Sat. 36.8) und daher Trimalchios urbanitas kennt, ist es ihm
recht problemlos moglich, die Mehrdeutigkeit zu verstehen und die geistreichen
Witze des Gastherrn richtig zu deuten. Dagegen verfiigen weder Encolpius, der
Protagonist und damit Trimalchios Adressat, noch der homodiegetische Erzih-
ler Encolpius, und ebenso wenig der externe Rezipient, also Petrons Adressat,
iiber dieses Wissen. Diese sind daher auf das Erfahrungswissen anderer Gast-
mahlteilnehmer angewiesen. Falls jedoch niemand zugegen ist,?! der iiber diese
Kenntnisse verfiigt, wie es beispielsweise bei der Musterung der Wanddarstel-
lungen in Sat. 29 der Fall ist, werden interner und externer Rezipient von Trimal-
chio bzw. Petron vor die Herausforderung gestellt, an anderen Stellen erworbe-
nes Wissen zum Teil retrospektiv anzuwenden.

4. Trimalchios Unterweltshaus

In der Ndhe oder am Golf von Neapel findet sich neben dem Eingang in die Un-
terwelt in oder nahe Cumae? Trimalchios Haus, in dem sein Gastmahl abgehal-

19 Ausnahme dabei ist Sar. 50.2. Hier liegt der Grund wohl darin, wie Grossardt (2012, 346) kon-
statiert, dass Trimalchio den Unmut seiner Giste vorhersieht und daher den Witz auflost.

20 Dies wird dadurch bestérkt, dass Encolpius dussert, der Tischnachbar habe bereits des Ofte-
ren derartige Spiele beobachtet (at ille, qui saepius eiusmodi ludos spectaverat, Sat. 36.8)

21 Der atriensis, der anwesend ist, als Encolpius und Co. das Haus betreten, scheint insgesamt
nicht sehr gesprichig zu sein und kann daher in dieser Hinsicht vernachlissigt werden. Er
spricht zwar mehrmals, jedoch hilt er sich in seinen Antworten {iberaus kurz und dussert sich
nur, wenn einer der Giste ihm eine Frage stellt (Satz. 29.9 und 72.10).

22 Esliegt nahe, anzunehmen, dass sich der Eingang in die Unterwelt in oder nahe Cumae befin-
det, da Aeneas kurz vor seinem Abstieg die cumanische Sibylle in ihrer spelunca alta (Verg.
Aen. 6.237) am Avernussee getroffen hat (Verg. Aen. 6.1-13) und diese ihn auf seiner Reise
begleitet. Vgl. Clark (1979, 186-188) und Horsfall (2013, 215).



Merkur in Trimalchios Wandmalereien (Petr. Sar. 29.3-6) 185

ten wird.?> Wie die Unterwelt erwartet auch Trimalchios Haus seine Giste mit
Uberraschungen: Als Encolpius? und seine Gefidhrten Trimalchios Haus betre-
ten, erschreckt sich jener so sehr iiber den canis ingens (Sat. 29.1), der den ersten
Teil der Wandmalereien ausmacht, dass er sich fast beim Stolpern die Beine
bricht (paene resupinatus crura mea fregi); und das, obwohl in quadrata littera
«cave canem»* an die Wand geschrieben ist. Der Verweis auf den Wachhund der
Unterwelt Cerberus, der sich wie auch der canis ingens im Eingangsbereich des
Reiches bzw. Hauses befindet, fillt einem gebildeten Leser der Cena alsbald ins
Auge, vor allem in Anbetracht des weiteren Verlaufs der Handlung, in der Paral-
lelen zu Aeneas’ Unterweltsabstieg immer wieder deutlich greifbar werden.

Gegen Ende des Gastmahls (Sat. 70.2) erzédhlt Trimalchio von seinem Koch:
Da dieser aus jeglichen Lebensmitteln sémtliche nur erdenklichen Speisen zau-
bern kann, wihlte er fiir ihn den Namen Daedalus. Damit teilt er seinen Namen
mit Daedalus von Kreta, der, wie Schmeling (2011, 287) mit Verweis unter an-
derem auf Plinius (NH 7.198, 209) betont, in der Antike als iiberaus einfallsreich
und schopferisch galt. Daedalus und das von ihm erbaute Labyrinth sind es auch,
die Vergil und seine Gefihrten am Apollon-Tempel bewundern (Verg. Aen. 6.9
36), also genau jene Szene, auf die durch den staunenden Encolpius mit Freun-
den in Sat. 29.2-9 angespielt wird.?

Lediglich drei Kapitel nach der Stelle, an welcher der Name von Trimalchios
Koch enthiillt wird, dussert Encolpius: quid faciamus homines miserrimi et novi
generis labyrintho inclusi [...]? (Sat. 73.1). Damit bringt dieser zum Ausdruck,
dass er und seine Gefédhrten sich in Trimalchios Haus wie in einem Labyrinth
eingeschlossen fiihlen. Ahnlich wie Encolpius und seinen Gefihrten ergeht es
auch den Freigelassenen um Echion, Dama und Seleukos, welche Trimalchios
Reich bewohnen,?” und den Seelen im Unterweltslabyrinth:2® Auch sie konnen
dem Irrgarten nicht mehr entweichen.

Nachdem Trimalchios Koch Daedalus den Giésten vorgestellt wurde, be-
geben sich der neureiche Gastgeber und seine Giste ins Bad. Nicht alle Teilneh-
mer des Gastmahls nehmen diese Auszeit jedoch als Wohltat wahr. Wahrend es

23 Zur Lokalisation der Cena in oder nahe Puteoli vgl. Holmes (2008, 45) sowie Schmeling (2011,
238f. sowie 343f.). Eine ausfiihrliche Nennung der Argumente und Gegenmeinungen sowie
Verfechter der verschiedenen Theorien findet sich bei Rose (1962, 403-405). Bagnani (1954,
17) fithrt zusitzlich an, bei der Art des Hauses handle es sich um einen Typ, der nicht in Rom,
jedoch besonders in der Ndhe von Herculaneum und Pompeji vorzufinden sei.

24 Wo nicht explizit ausgefiihrt, ist in Abschnitt 4 dieses Beitrages der Protagonist Encolpius und
seine Perspektive als beteiligte persona — und nicht der homodiegetische Erzéhler — gemeint,
wo lediglich von «Encolpius» die Rede ist.

25 Zur Darstellung des Hundes vgl. besonders Veyne (1963).

26 Esist nicht auszuschliessen, dass Petron den Leser an dieser Stelle bewusst auf die Eingangs-
szene in Sat. 29 und ihr vergilisches Vorbild hinweisen mochte. In Anbetracht des unmittelba-
ren weiteren Handlungsverlaufes, in dem die Parallelen zu Aeneis VI eminent werden, gewinnt
diese These an Uberzeugungskraft.

27 Vgl. Bodel (1984, 60f.).

28 Zur Unterwelt als Labyrinth vgl. Kerényi (21950, 32f.).



186 Oliver Schwazer

sich fiir Encolpius wie eine wahre Tortur anfiihlt (Saz. 73.2-3), erfreuen sich an-
dere Giste an Spielereien jeglicher Art (Sat. 73.4-5). Zu Recht hebt Newton
(1982, 3171.) hervor, dass die /udi, welche die Géste spielen, an jene erinnern, die
Aeneas beobachten kann, als er sich den Elysischen Feldern nahert (Verg. Aen.
6.642-659): Aus den Choren, die in der Aeneis singen, wird bei Petron Geschrei;
die Seelen, die im Gras ihre membra bewegen, werden zu Freigelassenen, wel-
che kniend den Hals riickwérts zu biegen versuchen. Die Seelen der Heroen, die
ihr Leben im Kampf um Troja liessen, wurden durch die Freigelassenen-Giéste
der Cena ersetzt.

Die Ahnlichkeit von Trimalchios Haus mit der Unterwelt, die Aeneas durch-
quert, wird am Ende der Cena ein letztes Mal deutlich fassbar. Als Encolpius
und seine Gefidhrten das Gastmahl verlassen mochten und nach einer Flucht-
moglichkeit Ausschau halten, werden sie durch den Kettenhund am Eingang so
in Angst und Schrecken versetzt, dass Ascyltus ins Fischbecken fillt (Sat. 72.7)
und vom atriensis wieder ins Trockene gehievt werden muss (Sat. 72.8-10).2° Das
Fischbecken, in das Ascyltus fillt, erinnert an den stygischen Unterweltsstrudel,*
die Ablenkung des Hundes durch Zuwerfen von Nahrung an Aen. 6.417-423, wo
Aeneas denselben Trick anwendet, um Cerberus zu beruhigen.

Wie Aeneas’ Abstieg in die Unterwelt einfach war, so ist sein erneuter Auf-
stieg beschwerlich (Verg. Aen. 6.126-129). Wie Courtney (1987, 409) mit Verweis
auf Sat. 72.10 richtig bemerkt, konnen weder Encolpius und seine Gefidhrten
noch Aeneas schliesslich durch dieselbe Tiir entweichen, durch die sie die Un-
terwelt betreten haben.

Bei allen diesen Beobachtungen ist es wichtig zu betonen, dass es Trimal-
chio ist, der so dargestellt wird, als gestalte er sein Haus nach dem Vorbild von
Vergils Unterweltsabstieg, und nicht etwa der Erzdhler oder gar Petron selbst.?!

29 Courtney (1987, 409f.) geht sogar so weit, die Aeneis als Vorlage vollig auszuschliessen und le-
diglich Platons Protagoras als mogliche Folie fiir Trimalchios Unterwelt zu betrachten. Er
fiihrt die versteckten Angriffe auf die Sophisten in Prot. 315 sowie Zitate aus Homers Nekyia
als Beleg fiir seine These an und meint, Petron gestalte die Cena nicht bewusst nach dem Vor-
bild von Vergils Unterweltsabstieg. Aufgrund der klaren Anspielungen auf Szenen aus der
Aeneis und der wortlichen Vergilrezeption an anderen Stellen kann diese These jedoch ausge-
schlossen werden. Daneben hat Grossardt (2007 und 2009) iiberzeugend aufgezeigt, dass die
Cena unter anderem auch nach den Modellen von Homers I/ias und Odyssee gestaltet ist. Ins-
gesamt ist davon auszugehen, dass sowohl Homer als auch Plato und Vergil als Vorbilder ge-
dient haben, da nur so strukturelle Beziehungen zwischen den Werken erkldrt werden kénnen.

30 Verg. Aen.6.134,153-155,323f., 368f., 374f., 385, 391. Vgl. Newton (1982, 316). Herzog (1989,
128) sieht in der Tatsache, dass Trimalchio im Gegensatz zum kalten Styx nach seinem heissen
Bad wie auferstanden wirkt (rectus stabat, Sat. 73.2), eine Anspielung auf den vergilischen
Phlegeton (Aen. 6.265, 550f.). Wenngleich dieser Gegensatz in der Cena festmachbar ist, gilt
dies nicht fiir Vergils Aeneis, wo Phlegeton und Styx zwar beide mehrmals im 6. Buch, jedoch
nie in ndherer Nachbarschaft, genannt werden.

31 Auf der ndchst hoheren Ebene arrangiert Petron die Erzihlung sowie die Hinweise, die Tri-
malchio streut, dergestalt, dass die Gleichsetzung von Trimalchios Haus mit der Unterwelt erst
gegen Ende der Cena besonders deutlich greifbar wird. Falls die Stellen herausgelost und fiir



Merkur in Trimalchios Wandmalereien (Petr. Sat. 29.3-6) 187

Zudem ist es der Protagonist Encolpius und nicht erst der homodiegetische Er-
zdhler, der Trimalchios Haus als Unterwelt wahrnimmt; das narrative Ich berich-
tet an diesen Stellen lediglich von seinen friitheren Erlebnissen und Gedanken.
Der Autor Petron ist es also, der seine Figur Trimalchio dessen Haus zu einer
Unterwelt machen ldsst: Wenngleich nicht explizit ausgefiihrt, so liegt es nahe,
dass es der Hausherr war, der die Wandgemilde am Hauseingang anbringen
liess; er ist es auch, der durch diese bewirkt, dass seine Géste anhalten und stau-
nen (Sat. 29.1-30.1), wie es Aeneas und seine Gefihrten bei den Darstellungen
am Apollon-Tempel tun; der seine Géste ins Bad geleitet und die Spiele anzu-
fiihren scheint (Sat. 72.3—4, 73.2-5); der schliesslich dem atriensis auftrug, seine
Gaste nicht durch dieselbe Tiir entweichen zu lassen, durch welche sie eingetre-
ten sind (Sat. 72.10).

Es ist nicht auszuschliessen, dass die Identifikation des Wohnhauses mit
einer Unterwelt an einer weiteren Stelle noch zusétzlich verstarkt wird, wenn-
gleich dort Merkurs Funktion als Gott der Handler wohl zu bevorzugen ist: Ge-
gen Ende der Cena spricht Trimalchio explizit davon, Merkur habe iiber ihn ge-
wacht, als er dieses Haus erschuf (Interim, dum Mercurius vigilat, aedificavi
hanc domum, Sat. 77.4). Fiirwahr wire keine andere Gottheit geeigneter, diese
Tat zu beaufsichtigen, als der Seelengeleiter.

5. Merkur in Trimalchios Wanddarstellung

Wie im Folgenden aufgezeigt wird, legt neben dem Verlauf der Cena auch der
Vergleich mit archdologischen Funde nahe, dass es sich hier um ein Unterwelts-
haus handelt. Wie bereits zu Beginn dieses Beitrages (Seite 181 sowie Anm. 7)
hervorgehoben wurde, ist eine derartige «fortlaufende biographische Bilderfolge,
wie Petron sie fiir das Haus Trimalchios schildert»,3? an keiner Wand eines ro-
mischen Wohnhauses belegt oder bezeugt. Vielmehr finden sich derartige Dar-
stellungen an den Grébern von Freigelassenen oder Angehdrigen der romischen
Mittelschicht. Besonders die Darstellung eines Sklavenmarktes (venalicium) ist
selten und findet sich nur auf Grabsteinen von Freigelassenen.** Herzog (1989,
126) weist darauf hin, dass Merkur in seiner Funktion als Hermes Psychopom-

sich betrachtet werden, kann der Anschein erweckt werden, als verschwimmen Trimalchio
und Petron an manchen Stellen, wodurch nicht klar unterscheidbar wiirde, wer von den beiden
Haus und Mahl nach dem Vorbild von Aeneas’ Unterweltsabstieg gestalten. Wenn jedoch die
Puzzleteile zu einem Gesamtbild zusammengefiigt und als Ganzes interpretiert werden, wird
deutlich, dass Trimalchio diese Gestaltung vornimmt und Petron diese in weiterer Folge noch
weiter verstarkt.

32 Wesenberg (2007, 270). Vgl. auch Bodel (1994, 244-251).

33  Vgl. Duchéne (1986, 528-530), Bodel (1994, 244) und Schmeling (2011, 96) mit Verweis auf
CIL X 8222 und XII13986. Bodel (1994, 243) meint zudem priagnant: «Irimalchio’s house is a
mausoleum, a home of the dead.» Ebenso treffend dussert Schmeling (2011, 97): «P. has deco-
rated T.’s house in such a way that probably no Roman could have seen anything here but a
mausoleum.»



188 Oliver Schwazer

pus auch auf romischen Sarkophagen abgebildet ist.** Dies ist von besonderer
Wichtigkeit, wenn man — wie eben ausgefiihrt wurde — beriicksichtigt, dass auch
die Wandabbildungen in Sat. 29 an romische Sepulkralikonographie erinnern.

Diese Deutung wird weiter verstédrkt, wenn die Darstellungen in Sat. 29.3-6
mit dem Hundebild (Sat. 29.1) zu einer Serie von vier Bildern verbunden werden.
Tatsachlich handelt es sich bei allen ausdriicklich um Wandmalereien (in pariete
erat pictus, Sat. 29.1), die mit Bildunterschriften versehen sind (superque quad-
rata littera scriptum «cave canem», Sat. 29.1, sowie cum inscriptione, Sat. 29.4).
Des Weiteren erzdhlt Encolpius, er habe, nachdem er sich vom Schreck erholt
habe, begonnen, die gesamte Wand zu mustern (totum parietem persequi, Sat.
29.2). Dies legt nahe, dass der Hund den ersten Teil der paries einnimmt, woran
sich die Trimalchio-Bilder anschliessen. Der Bezug zur Unterwelt wird nicht zu-
letzt auch durch die Parzen, die offensichtliche Beziige zum Tod aufweisen und
die goldenen Féaden von Trimalchios glorreichem Leben spinnen, weitergefiihrt.*

In diesem Kontext miissen schliesslich auch Trimalchios Einzug in Rom so-
wie seine Erhebung auf den Ehrensitz unter der Leitung des Hermes Psycho-
pompus als Uberginge in eine neue, d. h. seine Unterwelt, verstanden werden,
in welcher er nun regiert.? Minerva dient hier vordergriindig in ihrer Funktion
als Begleiterin von Triumphziigen, als welchen Trimalchio seinen Wandel pri-
sentiert, sowie als seine Lehrerin in Buchhaltung.’

Trimalchios Vorliebe fiir gelehrte Spielereien wird schliesslich auch in der
Beschreibung seines geplanten Grabmonuments (Sat. 71) deutlich: Die Darstel-
lung des Schiffes erinnert nicht nur an seine Tatigkeit als Héndler, sondern ist
in der antiken Sepulkralikonographie als Transportvehikel der Seele nach dem
Tod fest verankert.?® Es ist dabei methodisch zuléssig, ja sogar sinnvoll, diese
Stelle mit den Wandmalereien in Sat. 29 in Verbindung zu setzen, da sich Trimal-
chio an beiden Stellen auf dem tribunal excelsum sitzend abbilden lassen méchte,
beziehungsweise bereits hat tun lassen.

34 Siehe beispielsweise das Relief eines Sarkophags in der Villa Doria Pamphilj in Rom, auf dem
ein Mann dargestellt ist, der am Ende seines Lebens in einem von Merkur gelenkten Wagen
enthoben wird. Auch Bodel (1994, 246) meint: «I'rimalchio’s self-representation as Mercury is
fully in step with a popular artistic fashion of his day», belegt diese These jedoch nicht weiter.
Zu Bodels These siche Wrede (1981, 93-105), der aufzeigt, dass bereits im ersten Jahrhundert
allegorische Darstellungen von verstorbenen Sklaven oder Freigelassenen als Gottheiten, zu-
meist Merkur, belegt sind — so beispielsweise am Grabaltar des L. Marcius Anicetus und sei-
ner Frau Marcia Helpis aus Velletri aus dem 1. Jh. —, sowie Hales (2012, 170f.).

35 Parzen sind dariiber hinaus eine prominente Komponente von Grabmalereien und Sarkopha-
gen in der romischen Kaiserzeit. Vgl. Chandler (2005, 331 mit Anm. 33).

36 Dass Trimalchio als Regent dieser Welt zu verstehen ist, wird nicht zuletzt aus Encolpius’ Aus-
sage, als der Gastgeber das Mahl verldsst, nos libertatem sine tyranno nacti (Sat. 41.9), deut-
lich.

37 Siehe oben Anm. 8.

38 Eine Liste von konkreten Beispielen fiir die Verwendung dieses Motivs bietet Pepe (1957,
298f.). Wie die Darstellung der Struktur der Cena bei Bodel (1999, 44) zeigt, wird die Ekphra-
sis von Sat. 29 durch eine Grabekphrasis in Sar. 71 wieder aufgegriffen und gespiegelt.



Merkur in Trimalchios Wandmalereien (Petr. Sar. 29.3-6) 189
6. Fazit

Insofern der interne als auch der externe Rezipient Trimalchios Haus als eine
Art von Unterwelt interpretieren, steht dieser mit seiner Darstellung Merkurs
als Seelengeleiter nicht allein auf weiter Flur. Trimalchio stellt seine Rezipien-
ten vor das geistreiche Rétsel, wieso er im Eingangsbereich seines Wohnhauses
hochst ungewohnlicherweise derartige Darstellungen hat anbringen lassen; dass
Merkur hier nicht oder nicht nur die Funktion des Gottes der Hindler bedient,
bleibt eine versteckte Spielerei. Diese Doppelfunktion sowie die Losung des
Raitsels findet der Rezipient jedoch nur heraus, wenn er die Abbildungen als se-
pulkralikonographisch auffasst und retrospektiv die Cena als Unterweltsabstieg
versteht. Erst dadurch macht es Sinn, dass Trimalchio gerade im Eingangs-
bereich grabtypische Motive verwendet.

Ebenso wie seine «gelehrten» Wortspiele (Sat. 36.5-8, 41.6-8, 50) ist auch die
gebildete Anspielung auf die Doppelfunktion des Gottes Merkur nur fiir einen
Bewohner seiner Welt als solche erkennbar, da unerfahrene interne Rezipienten
— wie Encolpius — sowie externe bei ihrer ersten Begegnung mit den Wanddar-
stellungen den weiteren Verlauf der Cena samt Anspielungen auf Aeneis VI nicht
kennen: Neulinge wie Ascyltus oder Agamemnon verstehen weder den Witz im
Appell Carpus! noch die Tatsache, dass sie sich in einer Unterwelt befinden. So-
bald diese letztlich erkennen, dass sie novi generis labyrintho inclusi sind (Sat.
73.1), haben sie die Wandgemilde im Eingangsbereich ldngst passiert und damit
die Gelegenheit verpasst, die versteckte Anspielung auf den Seelenbegleiter als
solche zu identifizieren. Ein gebildeter Bewohner von Trimalchios Welt weiss hin-
gegen genau, wo er sich befindet — ihm ist diese Identifikation daher recht prob-
lemlos moglich — und dass sein Gastgeber allzu gerne mit gelehrten Mehrdeutig-
keiten aufhorchen ldsst, denn Trimalchio nihil sine ratione facit!

Korrespondenz:

Oliver Schwazer

University College London

4 Morris Court, Rodney Road
SE17 1AW London

United Kingdom
oliver.schwazer.12@ucl.ac.uk

Bibliographie

G. Bagnani, «<House of Trimalchio», AJPh 75 (1954) 16-39.

C. Battistella, «I'rimalchio’s ‘Kidnapping’. Mythological and Iconographic Me-
mory in Petr. Sat. 29.5», Mnemosyne 59 (2006) 427-433.

J. Bodel, Freedmen in the Satyricon of Petronius (Diss: Ann Arbor 1984).

J. Bodel, «Irimalchio’s Underworld», in: J. Tatum (Hrsg.), The Search for the
Ancient Novel (Baltimore 1994) 237-259.



190 Oliver Schwazer

J. Bodel, «The Cena Trimalchionis», in: H. Hofmann (Hrsg.), Latin Fiction. The
Latin Novel in Context (London/New York 1999) 38-51.

A. Borghini, «Minervaque ducente Romam intrabat. Nota a Petr. Sat. XXIX 3»,
Aufidus 6 (1988) 43-53.

C. Chandler, «First Impressions. Eschatological Allusion in Petronius, Satyrica
28-29», in: C. Deroux (Hrsg.), Studies in Latin Literature and Roman His-
tory. Vol. 12 (Briissel 2005) 324-233.

R.J. Clark, Catabasis. Vergil and the Wisdom-Tradition (Amsterdam 1979).

E. Courtney, «Petronius and the Underworld», AJPh 108 (1987) 408-410.

H. Duchéne, «Sur la stele d’Aulus Caprilius Timotheos, somatemperos», BCH
110 (1986) 513-530.

J. C. Dumont, «Le décor de Trimalchion», MEFRA 102 (1990) 959-981.

S. Grewe, «Parodien miindlicher Rechtsformeln bei Petron», in: G. Vogt-Spira
(Hrsg.), Beitrdge zur miindlichen Kultur der Romer (Tiibingen 1993) 37-58.

P. Grossardt, «<Heimkehr, Traum und Wiedererkennung. Zur Rezeption der
Odyssee in Petrons Satyrica», Hermes 135 (2007) 80-97.

P. Grossardt, «Die Cena Trimalchionis gelesen als Parodie auf die Ilias», Her-
mes 137 (2009) 335-355.

P. Grossardt, «Der Trojanische Krieg in der Darstellung des Trimalchio (Petron,
Sat. 59,4-5)», RhM 155 (2012) 310-363.

S. Hales, «Freedmen’s Cribs. Domestic Vulgarity on the Bay of Naples», in:
J.R. W. Prag/1. D. Repath (Hrsgg.), Petronius. A Handbook (Malden, MA,
Oxford 2012) 161-180.

R. Herzog, «Fest, Terror und Tod in Petrons Satyrica», in: W. Haug / R. Warning
(Hrsgg.), Das Fest (Miinchen 1989) 120-156.

D. Holmes, «Practicing Death in Petronius’ Cena Trimalchionis and Plato’s
Phaedo», CJ 104 (2008) 43-57.

N. Horsfall, Virgil. Aeneid 6. A Commentary. Vol. 2: Commentary and Appen-
dices (Berlin, Boston 2013).

W. Hiibner, «Trimalchio Mercurialis», in: D. Accorinti / P. Chuvin (Hrsgg.),
Des Géants a Dionysos. Mélanges offerts d Francis Vian (Alexandria 2003)
75-94.

D. Jaillard, Configuration d’Hermés. Une «théogonie hermaique». Kernos Suppl.
17 (Liege 2007).

K. Kerényi, Labyrinth-Studien. Labyrinthos als Linienreflex einer mythologi-
schen Idee (Ziirich 21950).

M. Kleijjwegt, «T’he Social Dimensions of Gladiatorial Combat in Petronius’
‘Cena Trimalchionis’», in: H. Hofmann / M. Zimmerman (Hrsgg.), Gronin-
gen Colloquia on the Novel. Vol. 9 (Groningen 1998) 75-96.

J. P. K. Kritzinger, «'‘Non negabitis me’ inquit ‘habere liberum patrem’. Petronius,
Sat. 41.8 Revisited», AClass 46 (2003) 111-117.

F. Magi, «’adventus di Trimalchione e il fregio A della Cancelleria», ArchClass
23 (1971) 88-92.



Merkur in Trimalchios Wandmalereien (Petr. Sat. 29.3-6) 191

A. Maiuri, La Cena di Trimalchione di Petronio Arbitrio. Saggi, testo e com-
mento (Neapel 1945).

K. Miiller / W. Ehlers (Uberss.), Cena Trimalchionis. Gastmahl bei Trimalchio
(Miinchen 71991).

K. Miiller (Hrsg.), Petronii Arbitri Satyricon Reliquiae (Miinchen, Leipzig 2003).

J. Nagore, «Los juegos de palabras y los ‘juegos mitol6gicos’ en la Cena Trimal-
chionis», AFC 14 (1996) 156-166.

R. M. Newton, «Irimalchio’s Hellish Bath», CJ 77 (1982) 315-319.

R. M. Newton, «Petronian Urbanity in the «Carpe, Carpe» Joke (Petr. Sat. 35.7-
36.8)», SyllClass 3 (1991) 67-609.

E. Olshausen, «Soziokulturelle Betrachtungen zur Cena Trimalchionis», in: L.
Castagna / E. Lefevre (Hrsgg.), Studien zu Petron und seiner Rezeption.
Studi su Petronio e sulla sua fortuna (Berlin, New York 2007) 15-32.

C. Panayotakis, Theatrum Arbitri. Theatrical Elements in the Satyrica of Petro-
nius (Leiden, New York, Koln 1995).

L. Pepe, «Sul monumento sepolcrale di Trimalchione», GIF 10 (1957) 293-300.

V. Rimell, Petronius and the Anatomy of Fiction (Cambridge 2002).

K. F. C. Rose, «T'ime and Place in the Satyricon», TA PhA 93 (1962) 402-4009.

G. Schmeling, A Commentary on the Satyrica of Petronius (Oxford 2011).

H. Steuding, «Mercurius», in: W. H. Roscher (Hrsg.), Ausfiihrliches Lexikon der
griechischen und romischen Mythologie. Bd. 2 (Leipzig 1894-1897) 2802-
2813.

P. Veyne, «Cave Canem», MEFRM 75 (1963) 59-66.

B. Wesenberg, «Zur Wanddekoration im Hause des Trimalchio», in: L. Castagna /
E. Lefévre (Hrsgg.), Studien zu Petron und seiner Rezeption (Berlin 2007)
267-286.

G. Wissowa, «Minerva», in: W. H. Roscher (Hrsg.), Ausfiihrliches Lexikon der
griechischen und romischen Mythologie. Bd. 2 (Leipzig 1894-1897) 2982—
2992.

H. Wrede, Consecratio in Forum Deorum. Vergoéttlichte Privatpersonen in der
romischen Kaiserzeit (Mainz 1981).



	nihil sine ratione facio : Merkur in Trimalchios Wandmalereien (Petr. Sat. 29.3-6)

