Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 73 (2016)

Heft: 1

Artikel: Giganten und Sirenen in der Vulgata : griechischer Mythos in der
lateinischen Bibel des Hieronymus

Autor: Ronnenberg, Karsten C.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-587273

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-587273
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Giganten und Sirenen in der Vulgata:
Griechischer Mythos in der lateinischen Bibel des Hieronymus

Karsten C. Ronnenberg, Koln

Abstract: Hieronymus hat in der Vulgata eine Reihe von Figuren aus der griechischen
Mythologie eingefiihrt. Damit folgt er zum Teil der Septuaginta, geht aber auch eigene
Wege. Die mythischen Namen erscheinen zum einen mangels lexikalischer Alternativen,
etwa im Fall astronomischer Bezeichnungen. Zum anderen haben manche Figuren ihren
Weg in den Bibeltext gefunden, weil die jeweiligen Mythen narrative Parallelen zu den
biblischen Erzihlungen aufweisen. Dabei scheint Hieronymus die Namen nicht nur des-
wegen zu verwenden, weil er sich dem Traditionsdruck der griechischen Vorgingeriiber-
setzungen beugt. Gerade die Giganten und Sirenen sind fiir die Héretikerpolemik von
Bedeutung, so dass er mit ihrer Nutzung offenbar auf zeitgenossische Diskurse reagiert.

1. Einleitung

Die Vulgata enthélt eine Reihe von Namen, die der griechischen Mythologie ent-
stammen. Da die originalsprachlichen Vorlagen des Alten Testaments diesen
Bezug jedoch nicht vorgeben, stellt sich die Frage, aus welchen Griinden Hiero-
nymus die Begriffe aus den paganen Mythen einfiihrte, als er in den Jahren 384
bis 405 die Bibel ins Lateinische iibertrug.!

Zum einen gibt es dabei solche Namen, die ihren Weg mangels begrifflicher
Alternativen in die Vulgata gefunden haben und somit vor allem ein lexikali-
sches Problem darstellen. Demgegeniiber sind solche Begriffe zu nennen, in de-
nen narrative Parallelen verantwortlich fiir ihr Erscheinen sind. Vor allem von
den Inhalten der paganen Gotter- und Heldenerzéhlungen wire ja zu erwarten,
dass sie in einer christlichen Bibeliibersetzung gemieden werden. In diesem Zu-
sammenhang werden zum einen die Giganten und zum anderen die Sirenen zu
betrachten sein,? deren Mythenbezug Hieronymus selbst mehrfach thematisiert
und die zudem einen Zeitbezug im lateinischen Bibeltext darzustellen scheinen.

Wihrend der griechischen Septuaginta in dieser Hinsicht bereits Aufmerk-
samkeit geschenkt wurde,? ist nicht danach gefragt worden, weshalb Hieronymus

1 Zuden Datierungen zuletzt M.H. Williams, The Monk and the Book. Jerome and the Making
of Christian Scholarship (Chicago 2006) 267-301.

2 Vgl. auch [job 21,33: glarea Cocyti; Spr 26,8: acervus Mercurii; Ez 27,11: Pigmei; 8,14: Adonis.
Bibelzitate jeweils nach: Biblia Hebraica Stuttgartensia, ed. K. Eiliger (5. Aufl., Stuttgart 1997);
Septuaginta Vetus Testamentum Graecum Auctoritate Academiae Scientiarum Gottingensis
editum (Gottingen 1931-2013); 2 Sam/4 Makk/Spr: Septuaginta, ed. A. Rahlfs (Stuttgart 1939);
Novum Testamentum Graece, ed. E. Nestle/K. Aland (9. Aufl., Stuttgart 2006); Biblia Sacra
Vulgata, ed. R. Weber (4. Aufl., Stuttgart 1994); Elberfelder Bibel (Wuppertal 2006).

3 R. Bloch, Moses und der Mythos. Die Auseinandersetzung mit der griechischen Mythologie
bei jiidisch-hellenistischen Autoren (Leiden/Boston 2011) 121-126; G. Luck, «Lucifer, fallen

Museum Helveticum 73 (2016) 78-96



Giganten und Sirenen in der Vulgata 79

griechische Mythen in die Vulgata iibernommen hat. Das ist umso iiberraschen-
der, als sein Ubersetzungswerk ja gerade den Zweck verfolgte, die verschiede-
nen, zu seiner Zeit gebrauchlichen lateinischen Bibeliibersetzungen zu ersetzen,
die zumeist nach dem Wortlaut der Septuaginta verfasst worden waren. Diese
Texte, die unter dem Namen Vetus Latina zusammengefasst werden, waren also,
was das Alte Testament angeht, Ubersetzungen einer Ubersetzung — und damit
in hochstem Masse unzuverlissig.

2. Er zahlt die Zahl der Sterne, er ruft sie alle mit Namen

Was die mythischen Namen angeht, die mangels begrifflicher Alternativen in
der Vulgata erscheinen, sind die Gestirnsnamen Arktur, Orion sowie die Hya-
den und die Plejaden das eindriicklichste Beispiel.* Der 147. Psalm, dessen vier-
ter Vers hier als Kapiteliiberschrift dient, deutet bereits auf die Problematik hin.

Die grundsitzliche Frage nach der Ubersetzung von Eigennamen, die fiir
seine Leserschaft im Westen barbarisch im Wortsinn erscheinen mussten, hatte
Hieronymus bereits 380/381 in seinem Vorwort zur Chronik des Eusebios ange-
sprochen.’ So ist auch sein Hinweis zu einer Erwéahnung Orions in der Septua-
ginta zu verstehen, dass die hebrédischen Namen nicht den griechischen und la-
teinischen entsprichen. In seinem 406 entstandenen Kommentar zum Propheten
Amos geht er dariiber hinaus auf die mythischen Implikationen der Gestirnsbe-
zeichnungen ein:

«Wenn wir aber Arkturos und Orion horen, diirfen wir nicht den Mythen der Dichter folgen,
den lidcherlichen und missgestalten Liigen, mit denen sie sich anschicken, den Himmel zu ent-

Angel», Euphrosyne N.S. 29 (2001) 297-318; J.-M. Vercruysse, «Les Péres de I'Eglise et la chute
de I'ange (Lucifer d’apres Is 14 et Ez 28)», RSR 75 (2001) 147-174; A. Marx, «La chute de <Lu-
cifer> (Esaie 14, 12-15; Luc 10, 18). Préhistoire d’'un mythe», RHPhR 80 (2000) 171-185; P.C.
Craigie, «Helel, Athar und Phaeton (Jes 14,12-15)», ZAW 85 (1973) 223-225; J.W. McKay,
«Helel and the Dawn-Goddess. A Re-examination of the Myth in Isaiah XIV 12-15», VT 20
(1970) 451-464; F. Dexinger, Sturz der Gotterséhne oder Engel vor der Sintflut? Versuch eines
Neuverstindnisses von Genesis 6,2—4 unter Beriicksichtigung der religionsvergleichenden und
exegesegeschichtlichen Methode (WBTh 13, Wien 1966); P. Grelot, «Isaie XIV, 12-15 et son
arri¢re plan mythologique», RHR 149 (1956) 18—48.

4 Ijob 9,9; 37,9; 38,31; Am 5,8. Hierzu H.-P. Miiller, «Der Mond und die Plejaden. Griechisch-
orientalische Parallelen», VT 51 (2001) 214-218; G.V. Schiaparelli, Die Astronomie im Alten
Testament (Giessen 1904) 48-58. Zu Arctos vgl. Eratosth. Cat. 8; Ov. met. 2,496-532; fast.
2,187-192; Hyg. astr. 2,1. 4; Serv. georg. 1,67; zu Orion Hom. Od. 5,121-124; 11,572-575; Apol-
lod. 1,4,3-5; Hyg. fab. 195; astr. 2,21. 26. 33f.; Serv. Aen. 10,763; zu den Hyaden Apollod. 3,4,3;
Hyg. fab. 182; astr. 2,21; zu den Plejaden: Apollod. 3,10,1-3; Hyg. fab. 192; astr. 2,21.

5  Hier. chron. epist. (GCS Eus 7, 6); hierzu Ch. Kelly, «The Shape of the Past. Eusebius of Cae-
sarea and Old Testament History», in: ders./R. Flower/M.S. Williams (Hgg.), Unclassical Tra-
ditions 1: Alternatives to the Classical Past in Late Antiquity (Cambridge Classical Journal
Suppl. 34, Cambridge 2010) 19; F. Stummer, «Griechisch-romische Bildung und christliche
Theologie in der Vulgata des Hieronymus», ZATW 58 (1940/41) 254.

6  Hier.in Is. 6,13,10 (VL 27,700); vgl. Jes 13,10.



80 Karsten C. Ronnenberg

ehren, um dann den Preis der Schindung zwischen die Gestirne hinzustellen, indem sie sagen:
<Zum Arktur, den regenbringenden Hyaden, den beiden Biren und dem goldgewappneten
Orion blickt er empor.»” Vielmehr miissen wir wissen, dass die hebridischen Namen, die bei ih-
nen anders lauten, mit Begriffen aus den heidnischen Mythen in unsere Sprache iibersetzt wer-
den, da wir sonst nicht verstehen, was sie bedeuten — ausser durch diese Begriffe, die wir durch
den tdglichen Umgang gelernt und im Irrtum aufgesaugt haben.»8

Auch das Vergilzitat erklart zunichst nicht den Ausfall gegen die Dichter. Bei
der Bemerkung handelt es sich wohl um eine Anspielung auf die Klage der Hera
in Senecas Hercules furens: Sie erklart hier, dass sie auf der Erde wohnen miisse,
weil der Himmel bereits voll mit Geliebten des Zeus und deren Kindern sei, so
auch Arctos und Orion.’

Was folgt, ist Hieronymus’ eigentliche Begriindung: [hm fehlen die Alterna-
tiven. So erklart er die Benutzung mit der fahrléssigen Adaption heidnischer Be-
griffe durch die Gewohnheit des Sprachgebrauchs.!” Zwar spricht er ausdriick-
lich von Irrtum, doch bleibt ihm selbst in einigen Fillen nichts anderes iibrig.
Das Verfahren stellt also eine Notlosung dar. So erkléirt sich wohl auch der un-
gewohnlich mythenkritische Duktus!! der vorliegenden Stelle aus dem Bemii-
hen, den empfohlenen Pragmatismus vom tatsidchlichen error des Heidentums
abzugrenzen.

3. In jenen Tagen waren aber die Giganten auf der Erde

Hieronymus lésst die Giganten an 19 Stellen im Text der Vulgata auftreten und
gibt damit die hebriischen Vokabeln 0°%91 (nepilim), 0123 (gibborim) und 2°891
(repa’im) wieder.!? Teilweise folgt er dem Gebrauch der Septuaginta, geht aber
auch eigene Wege. Obwohl die Giganten in seinen iibrigen Schriften fast aus-
schliesslich als die biblischen Unholde auftreten, weiss er um die mythischen Be-
ziige und macht sie sogar zur Grundlage exegetischer Uberlegungen.

7 Verg. Aen. 3,516f. Ubers. nach P. Vergilius Maro. Aeneis, ed. G. Fink (Diisseldorf 2009) 135.
8 Hier.in Am. 2,5 (CCL 76, 280): Quando autem audimus Arcturum et Oriona, non debemus
sequi fabulas poetarum, et ridicula ac portentosa mendacia, quibus etiam caelum infamare
conantur, et mercedem stupri inter sidera collocare, dicentes: Arcturum, pluviasque
Hyadas, geminosque Triones / Armatumque auro circumspicit Oriona, sed scire
Hebraea nomina, quae apud eos aliter appellantur, vocabulis fabularum gentilium in linguam
nostram esse translata, qui non possumus intellegere quod dicitur, nisi per ea vocabula quae
usu didicimus et errore combibimus.
9  Sen. Herc. f. 1-13.
10  Vgl. auch Hier. in Gal. 1 (CCL 77A, 66).
11 Hierzu K.C. Ronnenberg, Mythos bei Hieronymus. Zur christlichen Transformation paganer
Erzihlungen in der Spdtantike (Hermes ES 108, Stuttgart 2015) 70-74.
12 Gen 6,4; Num 13,33 (= Vulg. num. 13,34); Dtn 2,11. 20; 3,11. 13; 2 Sam 23,13 (= Vulg. II reg.
23,13); Jdt 16,8; Ijob 16,14 (= Vulg. Iob 16,15); 26,5; Ps 19,6 (= Vulg. psalm. LXX 18,6); 33,16
(= Vulg. psalm. LXX 32,16); Ps 88,11 (= Vulg. psalm. 87,11); Spr 9,18; 21,16; Jes 14,9; 26,14. 19;
Titanen in Jdt 16,8.



Giganten und Sirenen in der Vulgata 81
3.1. Die Helden aus der Vorzeit: Nefilim

Den Ausgangspunkt stellt die unmittelbare Vorgeschichte bzw. der aitiologische
Hintergrund der Sintflut dar:!?

«Als aber die Menschen begannen, sich zu vermehren auf der Erde, und sie Tochter zeugten,
(2) da sahen die Sohne Gottes, dass ihre Tochter schon waren,

und sie nahmen sich von ihnen allen zu Frauen, welche sie ausgewihlt hatten.

(3) Und Gott sprach: Mein Geist wird nicht ewig im Menschen bleiben, da er Fleisch ist.

Und seine Tage werden 120 Jahre betragen.

(4) In jenen Tagen waren aber die Giganten auf der Erde,

und auch danach, als die S6hne Gottes zu den Tochtern der Menschen eingingen und jene <ih-
nen Kinder> gebaren.

Das sind die Helden aus der Vorzeit, die beriithmten Médnner.»™

In V. 1 und 2 wird von der so genannten Engelehe berichtet, in der die filii Dei
(2198 "12/bené ha'eelohim) sich auf der Erde mit den Menschent6chtern einlas-
sen. In einem Einschub wird in V. 3 von einer ersten Strafe Gottes in Form einer
Begrenzung der menschlichen Lebenszeit berichtet. V. 4 nimmt nun wieder Be-
zug auf die Handlung der beiden Eingangsverse: Es wird die Existenz der gigan-
tes (0"901/nep ilim) auf der Erde erwihnt, die es auch spiter noch gab, nachdem
aus der schindlichen Verbindung Nachkommen entstanden waren.!s Jene seien
die potentes (0*123/gibborim) und viri famosi. In den folgenden Versen sieht Gott
schliesslich die Schlechtigkeit der Menschen und beschliesst ihre Vernichtung
durch die Flut.! Zunichst ist aus dem Text nicht ersichtlich, in welchem Zusam-
menhang die gigantes aus V. 4 zu den filii Dei (V. 2), den Menschentochtern
(V. 1) oder deren Nachkommen (V. 4) stehen. Erst durch die Charakterisierung
letzterer als potentes und viri famosi wird suggeriert, dass sie die besagten Nach-
kommen aus den Engelehen sind, die oben als gigantes bezeichnet werden.
Bereits hier ldsst sich eine erste Parallele zum Mythos erkennen: Aus der
Verbindung eines ménnlichen himmlischen Elements mit einem irdischen weib-
lichen entstehen Giganten. Im Mythos sind Uranos und Ge selbst die Eltern."”
Fiir die weitere Erzdhlung lasst sich die Analogie aufrechterhalten, denn es
scheint ein Zusammenhang zwischen der Existenz der gigantes und der Schlech-

13  Gen 6,9ff.

14 Gen 6,1-4: cumque coepissent homines multiplicari super terram et filias procreassent (2)
videntes filii Dei filias eorum quod essent pulchrae / acceperunt uxores sibi ex omnibus quas
elegerant (3) dixitque Deus non permanebit spiritus meus in homine in aeternum quia caro est/
eruntque dies illius centum viginti annorum (4) gigantes autem erant super terram in diebus
illis / postquam enim ingressi sunt filii Dei ad filias hominum illaeque genuerunt / isti sunt
potentes a saeculo viri famosi.

15 Zu Zeus’ Eingreifen gegen die Verbindung von Géttern mit Menschentdchtern vgl. Hes. Fr.
204,96-103; hierzu F. Dexinger, «Jiidisch-christliche Nachgeschichte von Gen 6,1-4», in:
S. Kreuzer/K. Liithi (Hgg.), Zur Aktualitit des Alten Testaments. Festschrift fiir G. Sauer
(Frankfurt am Main u.a. 1992) 160f.

16  Gen 6,5f.

17 Hes. Th. 176-187.



82 Karsten C. Ronnenberg

tigkeit der Menschen zu bestehen, die den Zorn Gottvaters hervorrufen.!® So re-
bellieren im Mythos die Giganten auf Betreiben ihrer Mutter Ge gegen die olym-
pischen Goétter und provozieren somit deren kriegerische Intervention, die
sogenannte Gigantomachie."

Hieronymus steht mit seiner Auffassung des Textes in einer Tradition, die
bereits durch die jiidisch-hellenistische Exegese begriindet wurde.?° Hier sei al-
len voran die Septuaginta genannt, die die Deutung der o°791 (n¢pilim) als Gigan-
ten noch apodiktischer betreibt, indem sie die 0123 (gibborim) in V. 4 gleichfalls
mit ot ylyovteg wiedergibt.?! Die Assoziation wird noch dadurch verstirkt, dass
in der doppelten Formulierung éni tfig yfig (V. 6,1. 4) die Erde zugleich als Got-
tin 'y prasent ist.

3.2. Exkurs: Henochs Buch der Wichter

Die bisher vorgestellten Parallelen zum Mythos diirften jedoch nicht alleine da-
fiir gesorgt haben, dass die yiyavteg im Bibeltext auftreten. So ist erginzend die
apokryphe Henoch-Apokalypse zu betrachten, die wohl zwischen dem Ende des
3. Jh. und der ersten Hélfte des 2. Jh. v. Chr. in hebréischer oder araméischer
Sprache verfasst wurde.?? Das erste der fiinf Biicher, das Buch der Wiichter, bie-
tet eine breite Ausgestaltung des Stoffes aus Gen 6,1-4:

1 Hen 6-7: 200 Engel, gen. Wichter (¢ypfyopo1?), steigen auf die Erde herab und nehmen die
Tochter der Menschen zu Frauen, die ihnen riesige Giganten gebiren. Als die Menschen diese
nicht mehr versorgen konnen, lehnen sich die Giganten auf. Sie vergehen sich an Tieren und
verschlingen gegenseitig ihr Fleisch. Gegen die Gesetzlosen erhebt die Erde Anklage.

8-9: Die Wichter bringen den Menschen verschiedene Kunstfertigkeiten bei, wodurch unter
ihnen grosse Gottlosigkeit erwichst. Wie die Menschen untergehen, erreicht ihr Klagen den
Himmel.

10,1-3: Gott ldsst Noah verkiinden, dass er sich fiir die Sintflut bereithalten soll.

10,4-8: Den Engel Rafael beauftragt er, Asasel, einen Anfiihrer der Wichter, in der Wiiste in
ein dunkles Loch zu stiirzen, das er bis zum Jiingsten Tag mit Felsen bedecken soll.

10,9-10: Gabriel soll die Giganten sich gegenseitig aufreiben lassen.

10,11-12,2: Michael wird vom Herrn beauftragt, andere Wichter, nachdem sie der Zerstérung
ihrer Sprosslinge beigewohnt haben, in den Tilern der Erde festzubinden, wo sie bis ans Ende
aller Generationen unter Folter in einem Gefingnis bleiben miissen, bis iiber sie gerichtet wird.

18 Gen 6,5f.

19 Hierzu unten Kap. 3.2.

20 W.Speyer, in: RAC 10 (Stuttgart 1978) 1268 s.v. «Gigant»; F. Dexinger, a.0. (Anm. 3) 65.

21 Gen 6,4: ot 8¢ yiyavteg fioov émt Tiig Yiic &v Talg Nuépaig éxeivong kol pet’ €xelvo, MC &
glcenopevovto ot viol 10D Feod npoc g Fvyotépag 1@v dvIponwv xai éyevvdoay Eavtolc:
éxelvol oo ol yiyovteg ol &’ aidvog, ol &vdpmmot ol dvopactod.

22 Zur Datierung Das dthiopische Henochbuch, ed. S. Uhlig (JSHRZ 5, Giitersloh 1984) 506,
Anm. zu 1 Hen 1,1a. Die Fragmente lassen keine Rekonstruktion eines zuverldssigen Arche-
typus zu; sogar die Frage nach der Sprachlichkeit muss offen bleiben. Durch die griechischen
Fragmente, gen. Hen(gr), und den &dthiopischen Text ldsst sich der Inhalt rekonstruieren; hierzu
a.0. 483ff.

23  Hen(gr) 10,7 (GCS 5, 32).



Giganten und Sirenen in der Vulgata 83

Der Stoff der Genesis-Erzdhlung ist hier merklich in die Nidhe des griechischen
Mythos geriickt. So werden die Wichter gleich zu Beginn als «Engel, S6hne des
Himmels»?* bezeichnet, wiahrend in der Bibel von «S6hne Gottes» die Rede ist.
Damit wird Uranos als der mythische Vater der Giganten namentlich genannt.?
Ebenso tritt Ge im Text als personifizierte Kldgerin auf.? Wie im Mythos sind
die Giganten weitaus starker und grosser als Menschen, stehen aber geistig und
moralisch unter ihnen.?’

Ferner lédsst ihre Bestrafung durch die Erzengel an die Gigantomachie den-
ken, wie sie Apollodor iiberliefert:?® Angespornt durch ihre Mutter Ge rebellie-
ren die Giganten und werfen Felsbrocken sowie brennende Eichen gegen den
Himmel. In einem wilden Kampf werden sie von den olympischen Goéttern nie-
dergerungen. Enkelados wird durch Athene niedergestreckt, indem sie die Insel
Sizilien auf ihn wirft; nach Polybotes wirft Poseidon ein Stiick der Insel Kos.
Nach anderen Bearbeitungen sollen die Giganten jedoch nicht vollends getotet
worden sein, sondern ein qualvolles Dasein unter Bergen und Inseln bzw. in der
Unterwelt gefristet haben.? Diese Motive lassen sich deutlich bei Henoch wie-
derfinden. In frithen Versionen des Textes war zudem das zweite der fiinf Bii-
cher das weitestgehend verlorene Buch der Giganten. Hier wurde offenbar der
Kampf der Erzengel mit den Giganten detailliert beschrieben, so dass der Ver-
gleich zur Gigantomachie noch néher lag.3

Uber den Einfluss Henochs auf die Septuaginta ldsst sich nichts Verléssliches
sagen, da beide Texte zeitnah aufgeschrieben wurden. Obwohl erster nicht zum
Kanon der Bibel zihlte,* ist seine Wirkung kaum zu iiberschétzen. Als Parallel-
bericht zu Gen 6,1-4 leistete das Buch einen entscheidenden Beitrag dazu, dass
die o"991 (népilim) als Giganten gedeutet wurden.?? Der Stellenwert des Henoch-
Buchs ist bereits im Neuen Testament ablesbar, wo der Verfasser des Judas-Briefs
auf die Engelsiinde anspielt.*? Fiir die Christen hatte der Text wohl eine hohe

24 Hen(gr) 6,2 (GCS 5, 24): &yyehot viol 00povod.

25 Wenngleich er bei Henoch der Grossvater wire. Zum Problem der Engeldeutung F. Dexinger,
a.0. (Anm. 3) bes. 70-88. 97ff. 125-130.

26 Hen(gr) 7,6 (GCS 5, 26): 101€ 1| Y1j EVETUXEV KOTO TOV AVOULOV.

27 Hor. carm. 3,4,65; hierzu W. Speyer, a.0. (Anm. 20) 1248. Eine weitere Verbindung zum My-
thos wird durch das prometheische Motiv hergestellt, wenn den Menschen technische Fertig-
keiten beigebracht werden (1 Hen 8), die eigentlich nicht ihrer irdischen Sphire angehoren; vgl.
Hes. Th. 560ff.

28 Apollod. 1,6,1f.

29 Prop. 3,5; Hor. carm. 3,4,69-76; Lucan. 6,665; Sil. 13,590; hierzu W. Speyer, a.0. (Anm. 20)
1249f.

30 S.Uhlig, a.0. (Anm. 22) 468f., 482; W. Speyer, a.0. (Anm. 20) 1260ff.

31 Henoch ist im dthiopischen Bibelkanon; hierzu S. Uhlig, a.0. (Anm. 22) 470.

32  W. Speyer, a.0. (Anm. 20) 1261ff.; F. Dexinger, a.0. (Anm. 3) 101-108; jeweils mit Belegen.
Zur jiidischen Rezeption: Philo gig. 7,58; Joseph. AJ 1,73; hierzu F. Dexinger, a.0. (Anm. 3)
96; ders., a.0. (Anm. 15) 162.

33 Jud 14f.; vgl. auch 2 Petr 2,4; 1 Kor 10,11; hierzu F. Dexinger, a.0. (Anm. 3) 88ff. Wegen dieser
Beziige war die Kanonizitit Henochs lange strittig; vgl. Tert. cult. fem. 1,3; Aug. civ. 15,23.



84 Karsten C. Ronnenberg

Attraktivitit, da er Antworten auf die Frage nach dem Ursprung des Bosen bot:
Im Buch der Wiichter wird gezeigt, wie es durch die gefallenen Engel in die Welt
gekommen ist, und die Schuld an der Sintflut wird ausdriicklich den Nachkom-
men der Engelehen zugeschrieben.?* Von hier ausgehend konnte nun eine Reihe
hebriischer Begriffe in der Bibel als yiyovteg verstanden werden.

3.3. Er rennt gegen mich an wie ein Krieger: Gibborim

Die zweite Vokabel, die in der Vulgata mit gigantes wiedergegeben wird, ist 2°723
(gibborim), ein recht geldufiger Begriff, der kriegerische, iiberdurchschnittliche
Mainner dhnlich griechischen Heroen bezeichnet.®® Die Apostrophierung der
0*911 (nepilim) in Gen 6,4 als o123 (gibborim), die in der Septuaginta ebenfalls
mit ylyovteg iibertragen werden, macht sie zum Gegenstand dieser Untersu-
chung. Eine Stelle im deuterokanonischen Buch Baruch, das wohl im 1. Jh. v.
Chr. auf Griechisch verfasst wurde, illustriert diese Beobachtung: «Dort wurden
die Giganten geboren, die berithmten, die von Urzeit, die hohen Wuchses wa-
ren, kundig des Krieges.»*® Der Verweis auf ihre Korpergrosse und ihr Alter,
welches auch in Gen 6,4 betont wird, sowie ihre Charakterisierung als Krieger
belegen deutlich die Verschmelzung der 0°723 (gibborim) und 0°991 (npilim) in
der Septuaginta, die dazu gefiihrt hat, dass erstgenannte mehrfach als ylyovtec
wiedergegeben werden.?’

Hieronymus hat sich in der Vulgata jedoch zumeist fiir fortes, potentes oder
robusti entschieden. Griinde fiir seine jeweilige Wortwahl gibt er selten.*® Nur
Ijob 16,14, Gott «rennt gegen mich an wie ein Krieger», gibt er wie folgt wieder:
inruit in me quasi gigans.* Eine Erklarung mag sein, dass Ijob einer der ersten
Teile des Tanachs war, die er aus dem Hebréischen iibersetzt hat. Etwa zur glei-
chen Zeit hatte er den Psalter nach der Septuaginta revidiert*’ und fiihlte sich
daher vielleicht dem griechischen Text stirker verpflichtet. Uberdies kénnte der
Kontext eine Rolle gespielt haben: Denn kurz bevor [job die Metapher vorbringt,

Umgekehrt wurde der Judas-Brief wegen der Henoch-Referenz in Zweifel gezogen; vgl. Hier.
vir. ill. 4,1f.

34 W.Speyer, a.0. (Anm. 20) 1260 f.; F. Dexinger, a.0. (Anm. 3) 79 {.

35 F. Dexinger, a.0. (Anm. 3) 53.

36 Bar 3,26: ékel éyevviOnoav ol ylyovteg ol dvopoctol ol dn’ &pxfig, Yevopevor edueyébeig,
émotdpuevor ndhepov. Ubers. nach Septuaginta Deutsch, ed. W. Kraus/M. Karrer (Stuttgart
2009) 1347. Vgl. F. Dexinger, a.0. (Anm. 3) 65.

37 Gen 6,4 (ot ylyavteg ot an’ ai@vog); 10,8f.; 1 Chr 1,10; Ps 19,6; 33,16; Jes 3,2; 13,3; 49,24f.; Ez
32,12. 21. 27, 39,18. 20. Zur Grosse unten Kap. 3.4.

38 Hier.inIs. 2,3,2 (VL 23,220f.); 5,13,3. 17 (VL 27, 550. 557).

39 Ijob 16,14 (= Vulg. Iob 16,15); LXX: £dpoapov npdg pe duvapevor.

40 Vgl. z.B. M.H. Williams, a.0. (Anm. 1) 280.



Giganten und Sirenen in der Vulgata 85

hadert er mit dem Herrn: «in die Hédnde der Gottlosen stiirzt er mich.»* Als
eben solche impii beschreibt Hieronymus die Giganten mehrfach.*

In seinen Kommentaren legt der Kirchenvater haufig nicht nur seine eigene
Ubersetzung aus, sondern bietet ergéinzend eine Deutung nach der Septuaginta,
wo diese abweicht. So nimmt er eine typologische Interpretation von Ps 19,6 iiber
den Lauf der Sonne vor, die den griechischen Text voraussetzt: «Sie wird jubeln
wie ein Gigant, um ihren Weg zu ziehen.»** Wie andere Exegeten zuvor deutet
Hieronymus ytyog hier als Jesus.** Ansonsten stellt er jedoch die Giganten als
frevelhaft dar und konstatiert: gigans diabolus est.#

3.4. Und er weiss nicht, dass dort die Schatten sind: Refaim

Der letzte Terminus ist 2°897 (r¢pa’im). Die Vokabel leitet sich wohl von 77197
(rapeeh), schlaff, versunken, ab und bezeichnet Totengeister. Zugleich gibt es ei-
nen sagenhaften Stamm in Kanaan namens Refaim.* Da nun die Enakiter im
Buch Numeri wegen ihrer enormen Korpergrosse als 0°991 (nepilim) bezeichnet
werden?” und sie im Deuteronomium aus demselben Grund als 0’897 (répa’im)
tituliert werden,*® wird Refaim auch als Bezeichnung fiir Riesen verstanden. Der
scheinbar synonyme Gebrauch von 0°991 (nepilim) und 0°X97 (r¢pa’im) begiins-
tigte somit, dass die Septuaginta an einigen Stellen yiyavteg als Ubersetzung fiir
o°RD" (repa’im) bietet.®

Hieronymus folgt hierbei hiufig dem griechischen Text,* kennt die Refaim
aber auch als Volksstamm. Mitunter gibt er ihren Namen uniibersetzt als Rafaim
wieder, wo die Septuaginta ytyovteg bietet,”! und erklirt, dass mit den in Gen

41 Tjob 16,11 (= Vulg. Iob 16,12): manibus impiorum me tradidit.

42 Vgl. bspw. Hier. in Is. 8,26,19 (VL 30, 987); hierzu unten Kap. 3.4.

43  Ps 19,6 (= psalm. 18,6 LXX): dyoAMdoeton g yiyog Spopely 68ov ovtod. Ubers. nach Septu-
aginta Deutsch, a.0. (Anm. 36) 768.

44 Hier.in Is. 2,3,2 (VL 23,220). Vgl. Hipp. haer. 8,17,3f.; Clem. ecl. 56,1; Hymn. Ambr. 6,9; hierzu
W. Speyer, a.0. (Anm. 20) 1273f. mit Belegen.

45 Hier. in Is. 13,4924 (VL 35, 1441).

46 Vgl. W. Gesenius/E. Robinson, A Hebrew and English Lexicon of the Old Testament (Oxford
1939) 952 s.v. oxo0 I 11.

47 Num 13,32f. Das enthaltene Kannibalismus-Motiv erinnert an 1 Hen 6-7; vgl. O. Keel/M. Kiich-
ler/Ch. Uehlinger, Orte und Landschaften der Bibel. Ein Handbuch und Studienfiihrer zum
Heiligen Land 1: Geographisch-geschichtliche Landeskunde (Einsiedeln u.a. 1984) 637 s.v.
«Anakiter».

48 Dtn 2,10f. Vgl. B. Ziemer, in: WiBiLex (Stuttgart 2008) s.v. «<Emiter» (URL: http://www.bibel-
wissenschaft.de/stichwort/17484, Abruf am 30.07.2014).

49 In Hier. epist. 66,11,2 (CSEL 54, 661) gebraucht er die Enakiter als Epitheton zu den Gigan-
ten. Vgl. F. Dexinger, a.0. (Anm. 3) 47f.

50 Num 13,33 (= Vulg. num. 13,34); Ijob 26,5; Spr 21,16; Jes 14,9; Weish 14,6; Sir 16,7; 47,4; 1 Makk
3.3.

51 Genl4,5;Jos 12,4;13,12;2 Sam 5,18; 5,22 (hier beide Male: titévec); 1 Chr 11,15; 14,9; 20,4. 6;
hierzu W. Speyer, a.0. (Anm. 20) 1259f.



86 Karsten C. Ronnenberg

14,5 genannten Giganten eigentlich die Refaim gemeint seien.”? An zwei Stellen
iibersetzt die Septuaginta 0°X9 (rpa’im) mit «Arzte», iotpot, was Hieronymus
als falsche Lesart herausstellt.* Seine Korrektur hat jedoch zur Folge, dass er
die gigantes an zwei weiteren Stellen eingefiihrt hat, wo die Septuaginta sie nicht
hatte (Ps 88,11 = Vulg. psalm. 87,11; Jes 26,14). Auch in Jes 26,19 iibertrégt er
O°RD1 (répa’im) in der gleichen Weise, wihrend sich in der Septuaginta doePeig
findet, und erklirt hierzu: «Die Erde aber, d.h. die Korper der raphaim, also der
Giganten und der Gottlosen, wird der Herr zur ewigen Bestrafung
herunterziehen.»* Hieronymus stellt somit gigantes und impii/doePeic als gleich-
rangige Ubersetzungsmoglichkeiten hin.

In der Beschreibung des Unwissenden, der sich von «Frau Torheit» einladen
lasst,> weicht er ebenfalls von der Septuaginta ab, wo es heisst: «Er aber weiss
nicht, dass bei ihr die Erdgeborenen zugrunde gehen, und er findet sich wieder
in der Falle des Totenreiches.»® Hieronymus hat hier ynyeveig offenbar als die
erd-geborenen gigantes aufgefasst. Die 0°X97 (répa’im), die éni nétevpov Gdov
sind, erinnern damit an die Darstellungen bei Apollodor und Henoch.5” Hiero-
nymus schien diese Verbindung zum Mythos jedoch lésen zu wollen, da er «Ha-
des» nicht aus dem Griechischen iibernommen hat.

3.5. Emporer gegen Gott: Hieronymus’ Gigantenbild

Wieso hat Hieronymus die mythischen Giganten nicht vollstandig aus dem Bi-
beltext getilgt? Als er seine Ubersetzung anfertigte, hatten sie in der Bibel im-
merhin eine 600 Jahre alte Geschichte vorzuweisen.’® Vielleicht konnte er die
mythischen Riesen nicht ganz ausloschen, weil der Traditionsdruck durch die
Septuaginta zu hoch und die Leserschaft an ihre Prasenz gewohnt war.> Immer-
hin hat er dahingehend eine Vereinheitlichung erreicht, dass sie in der Vulgata
nur noch als Ubersetzung fiir drei Begriffe erscheinen.

Hinweise auf seine Motive bieten grundsitzliche Ausserungen zu dem Pro-
blem mythischer Namen in der Bibel:

52 Hier. quaest. hebr. in gen. (CCL 72,17f.); vgl. in Is. 7,17,4 (VL 27, 780).

53 Jes26,14; Ps 88,11; vgl. Hier. in Is. 8,26,19 (VL 30, 987); nom. hebr. (CCL 72, 87.134); in psalm.
87,11 (FC 79, 178); hierzu W. Speyer, a.0. (Anm. 20) 1274.

54 Hier.inlIs. 8,26,19 (VL 30,987): Terram autem, id est corpora <raphaim>, gigantum videlicet et
impiorum, dominus in poenas detrahet sempiternas.

55 Spr9,13.

56 Spr 9,18: 6 8¢ 0¥k oidev &T1 ynyevelg mop’ adthi SBAALVTOL, Kad énl métevpov EBov GUVAVTE.
Ubers. Septuaginta Deutsch, a.0. (Anm. 36) 947.

57 Apollod. 1,6,1f.; 1 Hen 10,4f., 11-14.

58 F. Siegert, «Die Septuaginta (LXX) als Ubersetzungscorpus», in: K. Erlemann/K.L. Noeth-
lichs (Hgg.), Neues Testament und Antike Kultur 1. Prolegomena — Quellen — Geschichte (Neu-
kirchen-Vluyn 2004) 72.

59 F.Dexinger, a.0. (Anm. 3) 64.



Giganten und Sirenen in der Vulgata 87

«Den Namen der Giganten aber, fiir den im Hebréischen gebborim steht, also <Helden>, haben
die Septuaginta und Theodotion in Anlehnung an die Mythen der Heiden eingefiigt; genauso
nennen sie Sirenen und Titanen® und Arkturos, die Hyaden und Orion, die bei den Hebrédern
mit anderen Worten bezeichnet werden.»%!

In erster Linie benennt er hier wieder das lexikalische Problem. Trotz des Hin-
weises auf die similitudo fabularum verrit nichts, dass er auch narrative Paral-
lelen zwischen der Gigantomachie und den biblischen Engelehen sieht. Die Ver--
bindung stellt er in der Fortsetzung des oben zitierten Passus aus dem
Amos-Kommentar her:

«Von daher iibersetzen die Griechen im Buch der Konige das hebriische Raphaim mit Tita-
nen, was bei den Heiden ein dusserst berithmter Mythos ist, aus dem sie zum Lob der Gétter
Gigantomachien schreiben, mit den Typhoeischen Wurfgeschossen und dem Enkelados auf-
gebiirdeten Berg Atna, von dessen Bewegung Trinakrien immer wieder erbebt.»2

Die Erwidhnung der laudes deorum spielt darauf an, dass die Olympier den
Kampf zu ihren Gunsten entscheiden konnen, wie Hieronymus mit zwei Beispie-
len belegt: Typhoeus ist kein Gigant, wurde aber schon in der Antike als solcher
betrachtet. Als Sohn der Ge und des Tartaros ist er von unvorstellbarer Grosse
und hat die fiir Giganten typischen Schlangenfiisse. Zeus kann ihn in einem er-
bitterten Kampf erst besiegen, als er den Berg Atna auf ihn wirft.* Mit dem Hin-
weis auf Enkelados nimmt Hieronymus noch eimal Bezug auf den 3. Gesang der
Aeneis: Als die Gefidhrten auf Sizilien landen, werden sie durch das Beben des
Atna beunruhigt, das durch den darunter begrabenen Enkelados hervorgerufen
wird.%4

Hieronymus wusste, dass die Giganten mythischen Ursprungs waren, und
kannte Details entsprechender Erzdhlungen. Die Hervorkehrung der Emporung
der Giganten gegen die gottliche Ordnung ldsst vermuten, dass er auch mit den
Vorstellungen aus dem weiteren Zusammenhang der Engelehen in Gen 6,1-4
vertraut war. Wenn er also fordert, dass man fiir den Gebrauch der mythischen
Namen in der Bibel die paganen Hintergriinde ignoriere, blendet er im Fall der
biblischen Giganten aus, dass sie nur aus diesem Grund mit dem Mythos asso-

60 Jdt 16,8 (= 16,6 LXX); vgl. W. Speyer, a.0. (Anm. 20) 1250, 1268; F. Dexinger, a.0. (Anm. 3)
62f.

61 Hier.in Is. 6,13,3 (VL 27, 692f.): Nomen autem gigantum, pro quo in hebraeo <gebborim, id
est fortium, positum est, LXX et Theodotio in similitudinem fabularum vertere gentilium, si-
cut et Sirenas et Titanas et Arcturum, Hyadas et Orionem nominant, quae apud Hebraeos aliis
appellantur vocabulis. Vgl. auch Hier. in Ezech. 10,32 (CCL 75, 447ft.).

62 Hier.in Am. 2,5 (CCL 76, 280f.): Unde et in Regum volumine Raphaim Hebraeum, Graeci ti-
tanas transtulerunt, quae apud ethnicos celeberrima fabula est, ex qua in laudes deorum scri-
bunt yvyaviopoyiag, et Tela Typhoea, et impositum Encelado Aetnam montem, de cuius motu
Trinacria contremiscat. Vgl. auch Hier. in Is. 8,27,1 (VL 30, 995).

63 Apollod. 1,6,2f.; Pind. Pyth. 1,30-54; Ov. met. 5,346-358.

64 Verg. Aen. 3,570-582. Hieronymus hatte im Zusammenhang mit den Gestirnsnamen bereits
Verg. Aen. 3,516f. zitiert. Vgl. auch Gr. Naz. or. 4,115.



88 Karsten C. Ronnenberg

zilert wurden. Sie stellen somit keine lexikalisch begriindete Notlosung wie die
Gestirnsnamen dar. Zudem hat Hieronymus durch die gelegentliche Uber-
nahme des hebréischen Eigennamens selbst gezeigt, dass ihre Einfiihrung ver-
meidbar war.

Mehrfach bezeichnet er die Giganten als «Fallende», cadentes.®> Der Zusam-
menhang ergibt sich aus der etymologischen Herleitung, nach der das Nomen als
Partizip des Verbs %01 (napal), fallen, stiirzen, verstanden wurde.% Dieses Motiv
findet sich in Bezug auf den Morgenstern in Jes 14,12 wieder, auf den Hierony-
mus stets als Lucifer rekurriert.®’ In beiden Fillen sind Wesen, die sich zuvor im
Himmel aufgehalten haben und durch ihre Gottesndhe als Engel verstanden
werden konnen, auf die Erde niedergefahren. Diese Verbindung deutet erneut
auf die Suche nach dem Ursprung des Bosen hin. Wenn Hieronymus wie oben
den Teufel selbst als Giganten bezeichnet, spielt er hierauf an.%® In dieselbe Rich-
tung weist auch eine Bemerkung iiber die inpietas der Giganten:

«Dann hat, mit dem allméhlichen Ausufern der Siinde, die Gottlosigkeit der Giganten zum
Untergang des ganzen Erdkreises gefiihrt. Nachdem die Welt durch diese Taufe sozusagen ge-
reinigt war, wurde das Leben der Menschen auf eine kurze Zeit beschrankt.»®

Da die Schuld der Giganten an der Sintflut in der Genesis nicht ausgesprochen
ist, verweist diese Stelle erneut auf die Henoch-Apokalypse. Bei anderer Gele-
genheit erklért er, dass die Giganten wegen ihrer Frevel keine Toten auferwe-
cken konnen, «weil sie nach der Genesis <fallende> genannt werden».”” Ihr Name
determiniert sie also als Siinder. Diese Siindhaftigkeit ist indes Hochmut, so
Hieronymus,” was sie somit zu «<Emporern gegen Gott und seine Kirche» macht,
rebelles contra Deum et ecclesiam eius.”> Im Sinn seiner allegorischen Bibelaus-
legung ist damit der Beweis erbracht, dass die Giganten als Haretiker zu verste-
hen sind, wie er bei anderer Gelegenheit erklért:

65 Hier. quaest. hebr. in gen. 6,4 (CCL 72,10); in Is. 8,26,14 (VL 30, 979); 18,66,7 (VL 36, 1889).

66 H.-P. Stéhli, in: E. Jenni/C. Westermann (Hgg.), Theologisches Handwdrterbuch zum Alten
Testament 2 (Miinchen/Ziirich 1976) 427f. s.v. <999 pll»; vgl. auch F. Dexinger, a.0. (Anm. 3)
78f., 109f., jeweils mit Belegen.

67 Vgl. Ez 28,17, Lk 10,18; vgl. auch G. Luck, a.0. (Anm. 3) 297-318; J.-M. Vercruysse, a.O.
(Anm. 3) 147-174; A. Marx, a.0. (Anm. 3) 171-185; G.J.M. Bartelink, «Le diable et les démons
dans les ceuvres de Jérdéme», StPatr 17 (1982) 463-471; P.C. Craigie, a.0. (Anm. 3) 223-225;
JW. McKay, a.0. (Anm. 3) 451-464; P. Grelot, a.0. (Anm. 3) 18-48.

68 Hier. in Is. 13,49,24 (VL 35, 1441).

69 Hier. epist. 10,1,1 (CSEL 54, 35): exinde paulatim recrudescente peccato totius orbis naufra-
gium gigantum adduxit inpietas. post illud, ut ita dixerim, purgati baptismum mundi in breve
tempus hominum vita contracta est. Vgl. auch in Is. 2,3,2 (VL 23, 221); 8,26,19 (VL 30, 987).

70 Hier.inIs. 8,26,14 (VL 30, 979): gigantes, id est <raphaim>, non suscitabunt alios, qui ipsi iuxta
Geneseos librum appellantur cadentes. Vgl. Jes 26,14.

71 Hier.inIs. 6,13,4 (VL 27,694); in Ezech. 10,32 (CCL 75, 461).

72 Hier.in Ezech. 10,32 (CCL 75, 461).



Giganten und Sirenen in der Vulgata 89

«Wenn aber Giganten Emporer gegen Gott sind und sich alle Héresien, die die Wahrheit ver-
leugnen, gegen Gott emporen, sind alle Héretiker Giganten, die sich an ihrem Irrtum freuen
und dann am meisten prahlen, wenn sie der Kirche Schande bereitet haben.»™

Bei der Exegese des Hieronymus, der stets darum bemiiht ist, das Alte Testa-
ment typologisch auf Christus zu beziehen, ldsst die Emporung gegen Gott an
die Gigantomachie des Mythos denken. Mit seiner Deutung der Giganten als
Sinnbild fiir Héaretiker steht er zudem in einer Tradition, die sich bei Kirchen-
schriftstellern vor ihm findet.™

Dass die Giganten aus der paganen Tradition iibernommen wurden, ist dem
klassisch gebildeten Monch voll bewusst:

«Giganten werden aber nach der Gewohnheit der Heiden jene genannt, die sie als «gégeneis>
betrachten,” die die Erde geboren hat. Wir hingegen koénnen geméss dem, was die Griechen
<«etymologia> nennen, jene als Giganten bezeichnen, die irdischen Beschéftigungen
nachgehen.»’

Deutlich stellt er hier den Anklang an den Mythos von der Geburt durch Ge als
heidnisch heraus und bietet ergidnzend eine interpretatio christiana der Gigan-
ten als Sklaven des Irdischen. 7Terra markiert den Bereich der Siindhaftigkeit als
Gegensatz zur Himmelssphire. Diese Assoziation war den Christen anschei-
nend so prasent, dass Gigant «im iibertragenen Sinn zur Bezeichnung irdisch ge-
sinnter, hochmiitiger, frevelhafter, gottesfeindlicher u. gotteslidsterlicher Men-
schen dienen»’’ konnte.

4. In den Lustschlossern heulen Sirenen

Die Sirenen werden nur einmal in der Vulgata erwihnt, sind aber Bestandteil
einer wirkméchtigen christlichen Deutungstradition. Zudem kommt Hierony-
mus auch in seinem iibrigen Werk hiufig auf sie zu sprechen. Dabei beschriankt
er sich nicht auf die exegetischen Schriften und greift auch explizit auf die Vo-
gelwesen des griechischen Mythos zuriick.”® Die Vokabel o°1n (tannim) kommt
funfzehnmal im Alten Testament vor, was er fast immer mit dracones iibersetzt,

73 Hier. in Is. 6,13,3 (VL 27, 693): Si autem gigantes rebelles dei sunt, et omnes haereses contra-
riae veritati rebellant deo, omnes haeretici gigantes sunt, qui gaudent in errore suo et tunc ma-
xime gloriantur, quando ecclesiae contumeliam fecerint.

74  Vgl. Athenag. leg. 24f.; Tert. resurr. 42; Or. Cels. 8,11; Eus. v.C. 1,5; Athan. decr. 32; Athan. Ar.
2,32; hierzu K.C. Ronnenberg, a.0. (Anm. 11) 46..

75 Ps49.3 (=48,3 LXX).

76 Hier.inIs. 6,14,7 (VL 27,721): Gigantes autem vocantur iuxta ethnicorum consuetudinem, qui
eos YNYEVELG aestimant, quos terra genuerit. Nos autem gigantes, iuxta graeci sermonis
gtopoloyiav, eos appellare possumus, qui terrenis operibus servierunt.

77 W. Speyer, a.0. (Anm. 20) 1273.

78  Vgl. bspw. Hier. adv. Rufin. 3,22 (CCL 79, 93); epist. 22,18,2 (CSEL 54,167); hierzu K.C. Ron-
nenberg, a.0. (Anm. 11) 256-266.



90 Karsten C. Ronnenberg

obwohl der Begriff wohl schlicht Schakale bezeichnet.” Anders in Jesajas Pro-
phezeiung von Gottes Gericht iiber Babylon:

«Aber Tiere werden dort lagern, und voller Drachen werden ihre Hauser sein.
Strausse werden dort wohnen und Waldteufel dort tanzen.

(22) Eulen werden antworten in seinen Paldsten

und Sirenen in den Lustschlossern.»8

Passagen wie diese finden sich in dhnlicher Form mehrfach im Bibeltext wieder
und stellen einen festen Topos dar. Was Hieronymus zumeist mit habitaculum
oder cubile draconum wiedergibt,? ist eine geldufige Metapher fiir einen unwirt-
lichen, verwiisteten Ort, der von Menschen verlassen ist. Insofern wird er mit
dracones als «Spukgestalten»®? den jeweiligen Textstellen gerecht.®?

In der Septuaginta ist o°1n (tannim) fiinfmal mit celptiveg wiedergegeben.?
Um narrative Parallelen ausmachen zu kdnnen, die den Einzug der mythischen
Vogelwesen in die Bibel ermoglicht haben, sei die geldufigste Erzéhlung in Er-
innerung gebracht: Die erste der Gefahren, die Kirke dem Odysseus fiir seine
Heimreise voraussagt, sind zwei Sirenen auf einer Insel. Alle Sterblichen, die
sich ihnen ndhern, werden durch ihren Gesang bezaubert, so dass sie auf die In-
sel zusteuern und ihren sicheren Untergang finden. Als sich Odysseus’ Schiff der
Stelle ndhert, hat er zuvor seiner Mannschaft die Ohren mit Wachs verschlossen.
Um selbst den Gesang horen zu kdnnen, ldsst er sich an den Mast des Schiffes
fesseln. Das Schiff kann sicher passieren.®> Obwohl sich andere Traditionslinien
nachzeichnen lassen, steht die literarische Uberlieferung unter dem Bann «des
fiir alle Zeiten typisch gewordenen homerischen Bildes».5¢

Die Ahnlichkeit der Sirenen zu den 0°1n (tannim) beschrinkt sich zunéchst
darauf, dass sie Bewohner eines Ortes sind, an dem der Mensch besser nicht ver-
weilt. In den alttestamentlichen Erwdahnungen werden die heulenden Laute der
riatselhaften Tiere, mit denen die hellenistisch-jiidischen Interpreten «nichts

79 Ijob 30,29; Ps 44,20 (= Vulg. psalm. 43,20); Jes 34,13; 35,7; 43,20, Jer 9,11; 10,22; 14,6; 49,33,
51,37; Ez 29,3; Mi 1,8; Mal 1,3. Vgl. H. Frey-Anthes, in: WiBiLex (Stuttgart 2007) s.v. «Scha-
kal», 2.1 «Begriff» (URL: http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/26221, Abruf am
30.07.2014); O. Keel/M. Kiichler/Ch. Uehlinger, a.O. (Anm. 47) 147. Thos ist bei Hieronymus
nicht belegt (vgl. Plin. nat. 8,123; 10,206); vielleicht kannte er die Tiere nicht.

80 Jes 13,21f.: sed requiescent ibi bestiae et replebuntur domus eorum draconibus / et habitabunt
ibi strutiones et pilosi saltabunt ibi (22) et respondebunt ibi ululae in aedibus eius / et sirenae in
delubris voluptatis.

81 Jes 34,13; Jer 9,11; 10,22; 49,33. Vgl. H. Frey-Anthes, a.0. (Anm. 79) 2.2 «Verwendung»,
«1) Schakale als Bewohner der Eindde (Ruinen und Wiiste)».

82 F.Stummer, a.0. (Anm. 5) 253. Vgl. auch P.B. Harvey, «Saints and Satyrs. Jerome the Scholar
at Work», Athenaeum 86 (1998) 45.

83 R. Merkelbach, in: RAC 4 (Stuttgart 1959) 226-250 s.v. «Drache».

84 Ijob 30,29; Jes 13,21; 34,13; 43,20; Mi 1,8.

85 Hom. Od. 12,39-54. 158-200.

86 G. Weicker, in: W.H. Roscher (Hg.), Ausfiihrliches Lexikon der griechischen und romischen
Mpythologie (Leipzig 1884-1937, ND Hildesheim 1977), Bd. 3,2, 602 s.v. «Seirenen».



Giganten und Sirenen in der Vulgata 91

Rechtes anzufangen»®” wussten, hervorgehoben, und dieser akustische Bezug
diirfte fiir klassisch gebildete Leser ein wesentliches Merkmal gewesen sein, das
die Briicke zum Mythos schlug.%®

Zwei Stellen unterstreichen das: In einem Teil des Jeremia-Buchs, der als
Zusatz der Septuaginta keine hebriische Vorlage hat, wird zum einen der be-
kannte Topos wiederholt — jedoch hausen die Fabelwesen hier «auf den Inseln»,
v toig vijooig.® Durch den maritimen Kontext wird die Assoziation zu den si-
renum scopuli des Mythos wesentlich verstidrkt. Zum anderen ist das ebenfalls
auf Griechisch verfasste 4. Makkabéer-Buch zu nennen, das nur in der Septua-
ginta zum Kanon gehort:

«Nicht melodische Gesinge von Sirenen, und keine Stimmen, die wie Schwanengesang ins Ohr
dringen, locken die Horer so wie die Stimmen von Kindern, wenn sie unter Qualen nach der
Mutter schreien.»*°

Wihrend unter dem Heulen sonst recht allgemein Tierlaute verstanden werden
konnen, verweist peAodion eindeutig auf den Mythos. Zudem ist hier das Motiv
des Lockens présent.

Hieronymus zeigt bei der Behandlung der Vokabel o°1n (tannim) eine Ten-
denz zur Meidung der Sirenen zugunsten von dracones. Wieso nun hat er diesen
Schritt nicht vollstéandig vollzogen und die sirenes in Jes 13,22 in die Vulgata ein-
gefiihrt? Mehrfach &dussert er sich in seinen Kommentaren hierzu:

«Mit Sirenen aber sind thennim bezeichnet, die wir irgendwie als Ddmonen oder gewisse Mons-
ter, aber bestimmt als grosse Drachen deuten, die einen Kamm haben und fliegen kénnen.»"!

Seine Beschreibung verweist auf Jes 30,6, wo in einem dhnlichen Szenario von
fliegenden Schlangen die Rede ist.®? Der Bericht kann leicht in das weitere As-
soziationsfeld der o°1n (tannim) geraten sein, so dass er zur Verdichtung der
Sirenen-/Drachen-Problematik beitrug.

Dass Hieronymus mit seiner Beschreibung hier vom klassischen Bild der Si-
renen abweicht,”® darf nicht dariiber hinwegtduschen, dass er um die mythische
Herkunft der Ungeheuer wusste:

87 0. Keel/M. Kiichler/Ch. Uehlinger, a.0. (Anm. 47) 147. Vgl. auch H. Rahner, «Antenna Cru-
cis I: Odysseus am Mastbaum», ZKTh 65 (1941) 135.

88 Jes13,21f.; Jer 14,6; Mi 1,8. Vgl. H. Frey-Anthes, a.0. (Anm. 79) 2.2 «Verwendung», «1) Scha-
kale als Bewohner der Eindde (Ruinen und Wiiste)».

89 Jer 27,23-46, hier 39.

90 4 Makk 15,21: ody oltwq ceipfivior peAmdior 008¢ kdxvelor Tpdg PAnkoiov povoi Todg
dixovovtag epédkovian Mg Tékvov goval petd Baosdvay untépo govoiviov. Ubers. Septua-
ginta Deutsch, a.0. (Anm. 36) 744.

91 Hier.inIs. 5,13,21 (VL 27, 560): sirenae autem <thennim> vocantur, quas nos aut daemones aut
monstra quaedam, vel certe dracones magnos interpretabimur, qui cristati sunt et volantes.

92 Hierzu O. Keel/M. Kiichler/Ch. Uehlinger, a.0. (Anm. 47) 165.

93 G. Weicker, a.0. (Anm. 86) 617-639.



92 Karsten C. Ronnenberg

«Wo [...] im Hebrdischen thennim steht, haben Aquila, Symmachos und Theodotion <Sirenen>
iibersetzt; damit bezeichnen sie irgendwelche Tiere oder Ddmonen, die nach dem Irrtum der
Heiden mit sanfter Stimme singen und Menschen in die Irre fiihren, die nicht mit verschlosse-
nen Ohren am Schiffbruch des irdischen Lebens vorbeikommen. [...] Dort [sc. im zerstorten
Babylon] sollen nur Tiere und Drachen ihr Lager haben, Strausse und Waldteufel, Eulen und
Sirenen, die wir allesamt als Bild fiir die abgefallenen Engel auffassen oder die Ddmonen und
jene, denen wir zur Bestrafung iibergeben werden. In den Lustschldssern, wo einst Freude und
Vergniigen waren, soll das Geschrei von Eulen und die klagende Stimme von Sirenen sein, die
ihre Zuhorer in den Tod fithrt.»*

Seine Bemerkung klingt, als hitten ihm seine Vorgidnger durch das gemeinsame
Gewicht ihrer Autoritét keine andere Wahl gelassen, als die sirenae in den Bi-
beltext einzufiihren.®> Durch den erzédhlerischen Hintergrund, den er mit einem
einzigen Satz nachzeichnet, lisst sich der error gentilium, den er als Herkunft
der Ddmonen angibt, konkret als der homerische Sirenen-Mythos identifizieren.

Durch die Verbindung von huius saeculi mit naufragium stellt sich seine Pa-
raphrase zudem als Rezeption einer wirkmaéchtigen interpretatio christiana he-
raus. Ausschlaggebend ist die bereits fiir fritheste christliche Interpreten belegte
Symbolik, nach welcher das Schiff fiir die Kirche steht, die einen Christen sicher
durch die gefdahrliche diesseitige Welt bringt, die ihrerseits als Meer mit all sei-
nen Unbilden gedacht wird.”® Von besonderer Bedeutung ist dabei der Mast des
Schiffes mit seiner Querstange, der Rah. Dieser vergegenwirtigt sinnfillig das
Kreuz Christi, wie schon Hugo Rahner ausgefiihrt hat:*’

«In dem zum Port der Ewigkeit fahrenden Christen, der sich an den Mastbaum des Kreuzes
anklammert, um so den Gefahren zu entgehen und sicher zur Heimat zu gelangen, sah sich das
symbolische Denken des hellenisch gebildeten Christen erinnert an den beriihmtesten der See-
fahrer, an Odysseus, der sich an den Mastbaum seines Schiffes anfesseln liess, um den Verlo-
ckungen der Sirenen zu entkommen.»®

94 Hier.in Is. 6,13,19 (VL 27, 711ff.): Ubi [...] in hebraico positum est <thennim>, Aquila et Sym-
machus et Theodotio sirenas interpretati sunt, significantes vel bestias aliquas esse, vel daemo-
nas, iuxta errorem gentilium dulce cantantes et decipientes homines, qui huius saeculi naufra-
gium clausis auribus transire non possunt. [...] requiescant ibi bestiae et dracones et struthiones
et pilosi et ululae et sirenae, quas omnes bestias figuram refugarum intellegimus angelorum vel
daemonum et eorum quibus tradimur ad puniendum, et in domibus quondam voluptatis, ubi
erat laetitia et gaudium, sit planctus ulularum et lamentabilis vox sirenarum, quae auditores
suos ducit ad mortem.

95 Hieronymus lag die Hexapla des Origenes vor, die in sechs Spalten den hebriischen Bibel-Text,
eine griechische Umschrift, die Septuaginta sowie die weitestgehend verlorenen griechischen
Ubersetzungen nach Theodotion, Aquila und Symmachos enthielt; vgl. Hier. in Tit. 3,9 (CCL
77C, 65).

96 Vgl. H. Rahner, Griechische Mythen in christlicher Deutung (Ziirich 1957, ND 1966) 281-300.

97 Vgl. H. Rahner, a.0. (Anm. 96) 55-73; 315-328.

98 H. Rahner, a.0. (Anm. 87) 125; ders., a.0. (Anm. 96) 281-328. Vgl. Ch. Schmitz/F. Zanel-
la/S. Heydasch-Lehmann, in: RAC 25 (2013) 507 s.v. «Mythos»; H.M. Zilling, Jesus als Held.
Odysseus und Herakles als Vorbilder christlicher Heldentypologie (Paderborn 2011) 108-115;
M. Fuhrmann, «Die antiken Mythen im christlich-heidnischen Weltanschauungskampf der
Spitantike», AuA 36 (1990) 150.



Giganten und Sirenen in der Vulgata 93

Weiter erklart Hieronymus, dass die Wesen, die im zerstorten Babylon Einzug
halten, als gefallene Engel oder Ddmonen zu verstehen seien, womit er wohl auf
die Engelehen anspielt.”® So schlégt er eine Briicke von den Sirenen zu den Gi-
ganten, die beide als Teil desselben biblisch-mythischen Panddmoniums erschei-
nen. Die lamentabilis vox sirenarum hebt darauf ab, dass die Zuhorer in den Tod
gefiihrt werden. Dem deutlichen Bezug auf den griechischen Mythos fehlt hier
nun jedwede christliche Umdeutung.

Im Jesaja-Kommentar schreibt Hieronymus ein weiteres Mal tiber die Sirenen:

«Anstelle der Drachen, die allein Theodotion thennim genannt hat, wie es im Hebraischen
steht, haben die Ubrigen Sirenen iibersetzt, monstrose Tiere, die mit lieblichem und zugleich
todlichem Gesang die Seereisenden zu den Hunden der Skylla hinabstiirzten, damit sie von
ihnen zerfleischt werden.»'%?

Die knappe Paraphrase des Mythos zu den animalia portentosa enthilt eine
Merkwiirdigkeit, denn die Tatigkeit der Sirenen im Dienst der Skylla scheint
eine Erfindung des Hieronymus zu sein.!! Bemerkenswert ist, dass er Hinter-
grundinformationen aus dem griechischen Mythos bietet, die in keinem erkenn-
baren Bezug zum biblischen Text stehen.

In seinem Galater-Kommentar aus den Jahren 387 bis 389 setzt sich Hiero-
nymus mit dem Problem des Bosen Blicks auseinander.!”> Um zu zeigen, dass
Paulus mit seiner Frage, «Wer hat euch bezaubert?»,'% lediglich eine Floskel der
Alltagssprache benutzt habe, ohne selbst einer solchen magischen Praxis anzu-
hédngen, verweist Hieronymus auf das Alte Testament:

«Wenn nun aber irgendwer widerspricht, so zeige er doch, wie das Tal der Titanen in den Ko6-
nigsbiichern'™ allgemeinen Vorstellungen entspringt — ebenso die Sirenen und die Eselsken-
tauren bei Jesaja,'® Arkturos, Orion und die Plejaden bei Ijob sowie die iibrigen, die dem dhn-
lich sind —, dass es eben Worte sind, die ihre Ursachen und ihre Urspriinge in den Mythen der
Heiden haben.»%

99 Vgl. auch Hier. in Is. 6,13,3 (VL 27, 692). Nach 1 Hen 19,2 verwandelt Gott die Frauen der
Wichter in Sirenen; hierzu A. Marx, a.0. (Anm. 3) 173f.

100 Hier. in Is. 12,43,16 (VL 35, 1341): Pro draconibus, quos solus Theodotio, ut in hebraico scrip-
tum est, appellavit <thennim>, reliqui sirenas interpretati sunt, animalia portentosa, quae dulci
carmine atque mortifero navigantes Scyllaeis canibus lacerandos praecipitabant. Vgl. Jes 43,20.

101 Zur Skylla Hom. Od. 12,73-100. 201-259; Verg. Aen. 3,420-432; 6,273ff.; Ov. met. 13,730-737,
14,1-74.; Hyg. fab. 125, 199. Vgl. Hier. in Ier. 3 praef. (CSEL 59, 150).

102 Hierzu M.W. Dickie, «Fathers of the Church and the Evil Eye», in: H. Maguire (Hg.), Byzan-
tine Magic (Washington DC, 1995) 22.

103 Gal 3,1: tig vudcg éfdoxavev;

104 2 Sam 5,18.22 (=1l reg. 5,18. 22 LXX)

105 Jes 34,14; vgl. Jes 13,22; 34,14 bis; Jer 50,39. Der griechische Mythos kennt keine dvokévtaupor;
vgl. Ael. NA 17,9; Phys. 13 (zusammen mit den Sirenen). Hieronymus stellt jedoch den Mythen-
bezug der Eselskentauren heraus; vgl. in Gal. 1 (CCL 77A, 67); in Is. 6,13,19 (VL 27,712). Er
fasst sie ebenfalls als Sinnbild fiir Haretiker auf; vgl. in Is. 10,34,8 (VL 30, 1163).

106 Hier.in Gal. 1 (CCL 77A, 67): Quod si aliquis contradicit, exponat quomodo de communi opi-
nione sit sumptum vallis Titanorum, in Regnorum libris, Sirenae et Onocentauri in Esaia, Arc-



94 Karsten C. Ronnenberg

Zuniichst liegt hier eine Rechtfertigung im Sinn des bekannten Ubersetzungs-
Pragmatismus vor. In der Formulierung iiber die Provenienz der mythischen Na-
men deutet causae jedoch iiber die etymologischen origines hinaus auf Bedeu-
tungszusammenhénge hin, die irgendwann dazu gefiihrt haben, dass sich die
jeweiligen Begriffe durchgesetzt haben.

In dem nur wenig spéter entstandenen Kommentar zum Propheten Micha
bemerkt Hieronymus zu den Quyatépeg seiprivov in Mi 1,8, die er aus dem latei-
nischen Text getilgt hat: «Und sie werden Wehklage halten wie die Sirenentoch-
ter, denn siiss sind die Lieder der Haretiker und mit sanfter Stimme tduschen sie
die Volker.»'% Die dulcia carmina, die als narratives Element aus dem griechi-
schen Mythos erscheinen, deutet er allegorisch als héretische Lehren. Es ist be-
achtlich, welche Umwege die Argumentation nimmt: Denn die Interpretation
des Geheuls der 0°1n (fannim) als Irrlehre wird ja erst durch die Zuhilfenahme
des von ihm iiberholten Septuaginta-Textes und ferner des paganen Mythos mog-
lich. Die Auslegung der Sirenengesinge als verfithrerische Héresien ist indes
nicht seine Erfindung, sondern steht ebenfalls in der Tradition der interpretatio
christiana des an den Mast gebundenen Odysseus.!%®

5. Schlussbetrachtung

Die Vulgata war ein ambitioniertes Projekt, bei dem unsicher war, wie es in den
Gemeinden aufgenommen werden wiirde. Die kursierenden Bibelfassungen der
Vetus Latina waren etabliert und erfiillten weitgehend ihren Zweck. Wenn
Hieronymus also hebriische Termini zu Begriffen aus dem paganen Traditions-
gut iibertrug, geschah dies immer mit Blick auf seine Leserschaft.

Neben rein lexikalischen Notlosungen wie den paganen Gestirnsnamen ha-
ben Figuren ihren Weg in die Vulgata gefunden, die in der Septuaginta auf
Grundlage mythischer Vorstellungen auf alttestamentliche Begriffe iibertragen
worden waren. Diese verworrene Gemengelage aus altorientalischen, biblischen,
apokryphen und mythischen Beziigen, die auf recht freien Assoziationen beruht
und keiner Systematik folgt, ist Ergebnis der stark hellenistisch geprégten jiidi-
schen Exegese.

Mit der Vugata wollte Hieronymus einen zuverldssigen Bibeltext nach der
originalsprachlichen Vorlage schaffen, der die bestehenden lateinischen Fassun-
gen nach der Septuaginta ersetzen sollte. Obwohl er sich ablehnend in Bezug auf

turus et Orion et Pliades in Iob et caetera his similia, quae utique vocabula, gentilium fabula-
rum et causas et origines habet.

107 Hier. in Mich. 1,1 (CCL 76,429): Et lugebunt quasi filiae Sirenarum, dulcia enim sunt haereti-
corum carmina, et suavi voce populos decipientia.

108 Hier. in Ier. 3 praef. (CSEL 59, 150); adv. Iovin. 1,4 (PL 23,225C); in Os. 2 prol. (CCL 76, 55);
praef. Vulg. Ios. (Weber 286); epist. 78,38,2; 82,5,1 (CSEL 55, 80. 112); hierzu K.C. Ronnenberg,
a.0. (Anm. 11) 45f. Zu besagter Tradition bei christlichen Autoren vgl. Hipp. haer. 7,13,1-3;
Phys. 13; hierzu H. Rahner, a.0. (Anm. 87) 139f. mit weiteren Belegen.



Giganten und Sirenen in der Vulgata 95

die fabulae gentilium &ussert, ist kein konsequentes Bemiihen zu erkennen, die
Giganten und Sirenen vollstédndig aus dem Bibeltext zu tilgen. Gerade im Fall
der Sirenen, wo es ein Leichtes gewesen wire, auch die letzte Erwédhnung zu er-
setzen, drangt sich die Frage auf, warum er das nicht getan hat. Es entsteht der
Eindruck, als habe er im Gegenteil dafiir Sorge getragen, dass die mythischen
Wesen nicht aus dem Bibeltext verschwinden.

Dafiir lassen sich drei Griinde benennen. Zum einen musste er sein Publi-
kum im Auge haben. Ein Fehlen der Giganten und Sirenen im neuen Bibeltext
hiitte zusitzliche Hiirden fiir die Akzeptanz seiner Ubersetzung bedeuten kon-
nen. Wie empfindlich die Gemeinden auf Verdnderungen reagieren konnten,
zeigt sich deutlich in der Auseinandersetzung mit Augustinus iiber die Pflanze
PP (gigajon):'® Wie vorsichtig musste er vorgehen, wenn schon so ein Gegen-
stand fiir Probleme sorgte!

Der zweite Grund ist in dem Umstand zu erblicken, dass er zu den Anhén-
gern des christlichen Altersbeweises zdhlte. Gemiss diesem apologetischen Ar-
gumentationsmuster begriindete man die Uberlegenheit des Christentums ge-
geniiber den paganen Kulten, indem man die Kontinuitit mit der mosaischen
Religion betonte und durch mitunter aufwéndige chronologische Konstruktio-
nen den zeitlichen Vorrang der christlichen Religion postulierte. Von hier aus
liess sich der pagane Mythos als imitatio der biblischen Wahrheit darstellen, die
den Heiden durch Damonen verfélscht vermittelt worden war. Narrative mit au-
genscheinlichen Analogien wie die biblische Sintflut und die Flut des Deukalion
konnten auf diese Weise fiir die eigene Beweisfithrung nutzbar werden.!? In die-
sem Fall war es hilfreich, auf mythische Figuren zuriickgreifen zu kénnen, die
bereits in der Bibel vorhanden waren.

Da Hieronymus der Altersbeweis jedoch vor allem auch dazu diente, gegen-
iiber abweichenden Glaubensrichtungen den Vorrang der Orthodoxie zu
belegen,!!! spielen diese Uberlegungen fiir den dritten Grund eine Rolle: Pa-
rallel zu dem bekannten Prinzip christlicher Exegeten, die Inhalte des Alten
Testaments als Prafigurationen christlicher Wahrheit zu deuten, verfolgt Hiero-

109 Jona 4,6-10; Hier. epist. 112,22,1 (CSEL 55, 392); Aug. epist. 71,5,1 (= Hier. epist. 104, CSEL
55,241); hierzu A. Fiirst, «Kiirbis oder Efeu? Zur Ubersetzung von Jona 4,6 in der Septuaginta
und bei Hieronymus», BN 72 (1994) 12-19; S. Rebenich, «Jerome: The “vir Trilinguis” and the
“Hebraica veritas”», VChr 47 (1993) 50-77.

110 Zum Altersbeweis Ch. Gnilka, «Wahrheit und Ahnlichkeit», in: R. v. Haehling (Hg.), Griechi-
sche Mythologie und friihes Christentum (Darmstadt 2005) 194-226; P. Pilhofer, Presbyteron
Kreitton. Der Altersbeweis der jiidischen und christlichen Apologeten und seine Vorgeschichte
(WUNT? 39, Tiibingen 1990) 221ff.; W. Kinzig, Novitas Christiana. Die Idee des Fortschritts
in der Alten Kirche bis Eusebius (Gottingen 1994) 118-122. Zum Altersbeweis bei Hierony-
mus Hier. in Is. 1,1,1 (VL 23, 143); epist. 18A,1,4 (CSEL 54,75); epist. 108,13,2 (CSEL 55, 322);
hierzu K.C. Ronnenberg, a.0. (Anm. 11) 45f.

111 Saint-Jéréme, Chronique. Continuation de la Chronique d’Eusébe, années 326-378, suivie de
quatre études sur les Chroniques et chronographies dans 'Antiquité tardive (IVe-VI¢ siécles),
ed. B. Jeanjean/B. Lancon (Collection Histoire, Rennes 2004) 19, 30-41; S. Rebenich, Jerome
(The Early Church Fathers, London/New York 2002) 22.



96 Karsten C. Ronnenberg

nymus in seinen exegetischen Schriften stets ein zweites Prinzip, demzufolge
er haufig Beziige zur Kirche seiner eigenen Zeit herstellt. Im Zusammenhang
mit den Giganten und Sirenen ist vor allem an die Auseinandersetzungen mit
theologischen Modellen zu denken, die von der romischen Kirche als hédretisch
eingestuft wurden.!'? Neben der Propagierung des asketischen Ideals und der
intensiven Beschéftigung mit dem Text der Bibel war die Zuriickweisung ab-
weichender Positionen das dritte grosse Themenfeld innerhalb seiner literari-
schen Produktion. Wollte er also weiterhin Héretiker als Giganten beschimpfen
und ihre Lehren als Sirenengesidnge verfemen, war es von Vorteil, wenn diese
nach wie vor im Bibeltext zu finden waren. Es lag zudem bereits eine Fiille von
christlicher Literatur vor, die sich dieser Bildfelder bediente.!'* Durch das Tilgen
der mythischen Figuren hitte Hieronymus den Metaphern postum einen Teil
ihrer Schlagkraft geraubt. Da die Héresien eines der grossten Probleme der Kir-
che in der Zeit waren, als er das Alte Testament iibersetzte, wollte er als Streiter
fiir die Orthodoxie wohl nicht biblische Beweise auslassen, die der Bekdmpfung
von Hiretikern dienlich waren.

Korrespondenz:

Karsten C. Ronnenberg

Historisches Institut der Universitéit zu Koln
Albertus-Magnus-Platz

D-50923 Koéln

ronnenbk@uni-koln.de

112 Einfithrend zu den wichtigsten theologischen Kontroversen, an denen Hieronymus beteiligt
war, A. Fiirst, Hieronymus. Askese und Wissenschaft in der Spitantike (Freiburg 2003) 22-42.
113 Belege bei W. Speyer, a.0. (Anm. 20) 1273f.



	Giganten und Sirenen in der Vulgata : griechischer Mythos in der lateinischen Bibel des Hieronymus

