
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 73 (2016)

Heft: 1

Artikel: Giganten und Sirenen in der Vulgata : griechischer Mythos in der
lateinischen Bibel des Hieronymus

Autor: Ronnenberg, Karsten C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-587273

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-587273
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Giganten und Sirenen in der Vulgata:
Griechischer Mythos in der lateinischen Bibel des Hieronymus

Karsten C. Ronnenberg, Köln

Abstract: Hieronymus hat in der Vulgata eine Reihe von Figuren aus der griechischen
Mythologie eingeführt. Damit folgt er zum Teil der Septuaginta, geht aber auch eigene
Wege. Die mythischen Namen erscheinen zum einen mangels lexikalischer Alternativen,
etwa im Fall astronomischer Bezeichnungen. Zum anderen haben manche Figuren ihren
Weg in den Bibeltext gefunden, weil die jeweiligen Mythen narrative Parallelen zu den
biblischen Erzählungen aufweisen. Dabei scheint Hieronymus die Namen nicht nur
deswegen zu verwenden, weil er sich dem Traditionsdruck der griechischen Vorgängerübersetzungen

beugt. Gerade die Giganten und Sirenen sind für die Häretikerpolemik von
Bedeutung, so dass er mit ihrer Nutzung offenbar auf zeitgenössische Diskurse reagiert.

1. Einleitung

Die Vulgata enthält eine Reihe von Namen, die der griechischen Mythologie
entstammen. Da die originalsprachlichen Vorlagen des Alten Testaments diesen
Bezug jedoch nicht vorgeben, stellt sich die Frage, aus welchen Gründen Hieronymus

die Begriffe aus den paganen Mythen einführte, als er in den Jahren 384
bis 405 die Bibel ins Lateinische übertrug.1

Zum einen gibt es dabei solche Namen, die ihren Weg mangels begrifflicher
Alternativen in die Vulgata gefunden haben und somit vor allem ein lexikalisches

Problem darstellen. Demgegenüber sind solche Begriffe zu nennen, in
denen narrative Parallelen verantwortlich für ihr Erscheinen sind. Vor allem von
den Inhalten der paganen Götter- und Heldenerzählungen wäre ja zu erwarten,
dass sie in einer christlichen Bibelübersetzung gemieden werden. In diesem
Zusammenhang werden zum einen die Giganten und zum anderen die Sirenen zu
betrachten sein,2 deren Mythenbezug Hieronymus selbst mehrfach thematisiert
und die zudem einen Zeitbezug im lateinischen Bibeltext darzustellen scheinen.

Während der griechischen Septuaginta in dieser Hinsicht bereits Aufmerksamkeit

geschenkt wurde,3 ist nicht danach gefragt worden, weshalb Hieronymus

1 Zu den Datierungen zuletzt M.H. Wilhams, The Monk and the Book Jerome and the Making
ofChristian Scholarship (Chicago 2006) 267-301.

2 Vgl. auch Ijob 21,33: glarea Cocyti; Spr 26,8: acervus Mercuric, Ez 27,11: Pigmec, 8,14: Adonis.
Bibelzitate jeweils nach: Biblia Hebraica Stuttgartensia, ed. K. Eiliger (5. Aufl., Stuttgart 1997);
Septuaginta Vetus Testamentum Graecum Auctoritate Academiae Scientiarum Gottingensis
editum (Göttingen 1931-2013); 2 Sam/4 Makk/Spr: Septuaginta, ed. A. Rahlfs (Stuttgart 1939);
Novum Testamentum Graece, ed. E. Nestle/K. Aland (9. Aufl., Stuttgart 2006); Biblia Sacra

Vulgata, ed. R. Weber (4. Aufl., Stuttgart 1994); Elberfelder Bibel (Wuppertal 2006).
3 R. Bloch, Moses und der Mythos. Die Auseinandersetzung mit der griechischen Mythologie

bei jüdisch-hellenistischen Autoren (Leiden/Boston 2011) 121-126; G. Luck, «Lucifer, fallen

Museum Helveticum 73 (2016) 78-96



Giganten und Sirenen in der Vulgata 79

griechische Mythen in die Vulgata übernommen hat. Das ist umso überraschender,

als sein Übersetzungswerk ja gerade den Zweck verfolgte, die verschiedenen,

zu seiner Zeit gebräuchlichen lateinischen Bibelübersetzungen zu ersetzen,
die zumeist nach dem Wortlaut der Septuaginta verfasst worden waren. Diese
Texte, die unter dem Namen Vetus Latina zusammengefasst werden, waren also,
was das Alte Testament angeht, Ubersetzungen einer Übersetzung - und damit
in höchstem Masse unzuverlässig.

2. Er zählt die Zahl der Sterne, er ruft sie alle mit Namen

Was die mythischen Namen angeht, die mangels begrifflicher Alternativen in
der Vulgata erscheinen, sind die Gestirnsnamen Arktur, Orion sowie die Hya-
den und die Plejaden das eindrücklichste Beispiel.4 Der 147. Psalm, dessen vierter

Vers hier als Kapitelüberschrift dient, deutet bereits auf die Problematik hin.
Die grundsätzliche Frage nach der Übersetzung von Eigennamen, die für

seine Leserschaft im Westen barbarisch im Wortsinn erscheinen mussten, hatte
Hieronymus bereits 380/381 in seinem Vorwort zur Chronik des Eusebios
angesprochen.5 So ist auch sein Hinweis zu einer Erwähnung Orions in der Septuaginta

zu verstehen, dass die hebräischen Namen nicht den griechischen und
lateinischen entsprächen.6 In seinem 406 entstandenen Kommentar zum Propheten
Arnos geht er darüber hinaus auf die mythischen Implikationen der
Gestirnsbezeichnungen ein:

«Wenn wir aber Arkturos und Orion hören, dürfen wir nicht den Mythen der Dichter folgen,
den lächerlichen und missgestalten Lugen, mit denen sie sich anschicken, den Himmel zu ent¬

Angel», Euphrosyne N S 29 (2001) 297-318, J -M. Vercruysse, «Les Peres de l'Eghse et la chute
de l'ange (Lucifer d'apres Is 14 et Ez 28)», RSR 75 (2001) 147-174; A Marx, «La chute de <Lu-
cifer> (Esaie 14,12-15, Luc 10,18) Prehistoire d'un mythe», RHPhR 80 (2000) 171-185, PC.
Craigie, «Helel, Athar und Phaeton (Jes 14,12-15)», ZAW 85 (1973) 223-225; JW McKay,
«Helel and the Dawn-Goddess A Re-examination of the Myth in Isaiah XIV 12-15», VT20
(1970) 451-464; F. Dexmger, Sturz der Gottersohne oder Engel vor der Sintflut? Versuch eines
Neuverstandnisses von Genesis 6,2-4 unter Berücksichtigung der religionsvergleichenden und
exegesegeschichtlichen Methode (WBTh 13, Wien 1966), P Grelot, «Isaie XIV, 12-15 et son
arnere plan mythologique», RHR 149 (1956) 18-48

4 Ijob 9,9, 37,9, 38,31, Am 5,8 Hierzu H -P Muller, «Der Mond und die Plejaden Griechisch-
orientalische Parallelen», VT 51 (2001) 214-218, G V Schiaparelli, Die Astronomie im Alten
Testament (Glessen 1904) 48-58 Zu Arctos vgl Eratosth Cat 8; Ov met 2,496-532, fast
2,187-192, Hyg astr 2,1 4;Serv georg 1,67, zu Orion Horn. Od 5,121-124,11,572-575, Apol-
lod. 1,4,3-5, Hyg fab 195, astr 2,21.26 33f, Serv. Aen 10,763, zu den Hyaden Apollod 3,4,3;

Hyg fab 182, astr 2,21, zu den Plejaden Apollod 3,10,1-3, Hyg fab 192, astr 2,21
5 Hier chron epist. (GCS Eus 7,6); hierzu Ch Kelly, «The Shape of the Past Eusebius of Cae¬

sarea and Old Testament History», in ders /R Flower/M S Williams (Hgg), Unclassical
Traditions 1 Alternatives to the Classical Past in Late Antiquity (Cambridge Classical Journal
Suppl 34, Cambridge 2010) 19; F Stummer, «Griechisch-romische Bildung und christliche
Theologie in der Vulgata des Hieronymus», ZATW 58 (1940/41) 254

6 Hier in Is 6,13,10 (VL 27,700), vgl Jes 13,10



80 Karsten C. Ronnenberg

ehren, um dann den Preis der Schändung zwischen die Gestirne hinzustellen, indem sie sagen:
<Zum Arktur, den regenbringenden Hyaden, den beiden Baren und dem goldgewappneten
Orion blickt er empor.>7 Vielmehr müssen wir wissen, dass die hebräischen Namen, die bei
ihnen anders lauten, mit Begriffen aus den heidnischen Mythen in unsere Sprache ubersetzt werden,

da wir sonst nicht verstehen, was sie bedeuten - ausser durch diese Begriffe, die wir durch
den täglichen Umgang gelernt und im Irrtum aufgesaugt haben.»8

Auch das Vergilzitat erklärt zunächst nicht den Ausfall gegen die Dichter. Bei
der Bemerkung handelt es sich wohl um eine Anspielung auf die Klage der Hera
in Senecas Hercules furens: Sie erklärt hier, dass sie auf der Erde wohnen müsse,
weil der Himmel bereits voll mit Geliebten des Zeus und deren Kindern sei, so
auch Arctos und Orion.9

Was folgt, ist Hieronymus' eigentliche Begründung: Ihm fehlen die Alternativen.

So erklärt er die Benutzung mit der fahrlässigen Adaption heidnischer
Begriffe durch die Gewohnheit des Sprachgebrauchs.10 Zwar spricht er ausdrücklich

von Irrtum, doch bleibt ihm selbst in einigen Fällen nichts anderes übrig.
Das Verfahren stellt also eine Notlösung dar. So erklärt sich wohl auch der
ungewöhnlich mythenkritische Duktus11 der vorliegenden Stelle aus dem Bemühen,

den empfohlenen Pragmatismus vom tatsächlichen error des Heidentums
abzugrenzen.

3. In jenen Tagen waren aber die Giganten auf der Erde

Hieronymus lässt die Giganten an 19 Stellen im Text der Vulgata auftreten und
gibt damit die hebräischen Vokabeln Q'bM (nepilim), 0,_O3 (gibbörim) und CPXtn

(,repatm) wieder.12 Teilweise folgt er dem Gebrauch der Septuaginta, geht aber
auch eigene Wege. Obwohl die Giganten in seinen übrigen Schriften fast
ausschliesslich als die biblischen Unholde auftreten, weiss er um die mythischen
Bezüge und macht sie sogar zur Grundlage exegetischer Überlegungen.

7 Verg. Aen. 3,516f. Ubers, nach P. Vergilius Maro. Aeneis, ed. G. Fink (Düsseldorf 2009) 135.

8 Hier, in Am. 2,5 (CCL 76, 280): Quando autem audimus Arcturum et Oriona, non debemus

sequi fabulas poetarum, et ridicula ac portentosa mendacta, quibus etiam caelum infamare
conantur, et mercedem stupri inter sidera collocare, dicentes: Arcturum, pluviasque
Hyadas, geminosque Triones / Armatumque auro circumspicit Oriona, sedscire
Hebraea nomina, quae apud eos aliter appellantur, vocabulis fabularum gentilium in linguam
nostram esse translata, qui non possumus intellegere quod dicitur, nisi per ea vocabula quae
usu didicimus et errore combibimus.

9 Sen. Here. f. 1-13.
10 Vgl. auch Hier, in Gal. 1 (CCL 77A, 66).
11 Hierzu K.C. Ronnenberg, Mythos bei Hieronymus. Zur christlichen Transformation paganer

Erzählungen in der Spatantike (Hermes ES 108, Stuttgart 2015) 70-74.
12 Gen 6,4; Num 13,33 Vulg. num. 13,34); Dtn 2,11. 20; 3,11. 13; 2 Sam 23,13 Vulg II reg

23,13); Jdt 16,8; Ijob 16,14 Vulg. lob 16,15); 26,5; Ps 19,6 Vulg. psalm LXX 18,6); 33,16

Vulg. psalm. LXX32,16); Ps 88,11 Vulg psalm. 87,11); Spr 9,18; 21,16; Jes 14,9; 26,14.19;
Titanen in Jdt 16,8.



Giganten und Sirenen in der Vulgata 81

3.1. Die Helden aus der Vorzeit: Nefilim

Den Ausgangspunkt stellt die unmittelbare Vorgeschichte bzw. der aitiologische
Hintergrund der Sintflut dar:13

«Als aber die Menschen begannen, sich zu vermehren auf der Erde, und sie Tochter zeugten,
(2) da sahen die Sohne Gottes, dass ihre Tochter schon waren,
und sie nahmen sich von ihnen allen zu Frauen, welche sie ausgewählt hatten
(3) Und Gott sprach Mein Geist wird nicht ewig im Menschen bleiben, da er Fleisch ist
Und seine Tage werden 120 Jahre betragen
(4) In jenen Tagen waren aber die Giganten auf der Erde,
und auch danach, als die Sohne Gottes zu den Töchtern der Menschen eingingen und jene <ih-
nen Kmder> gebaren
Das sind die Helden aus der Vorzeit, die berühmten Manner.»14

In V. 1 und 2 wird von der so genannten Engelehe berichtet, in der die filii Dei
(Tfrxn 122/bene hacelohim) sich auf der Erde mit den Menschentöchtern einlassen.

In einem Einschub wird in V. 3 von einer ersten Strafe Gottes in Form einer
Begrenzung der menschlichen Lebenszeit berichtet. V. 4 nimmt nun wieder Bezug

auf die Handlung der beiden Eingangsverse: Es wird die Existenz der gigan-
tes (a^Olln'p ilim) auf der Erde erwähnt, die es auch später noch gab, nachdem
aus der schändlichen Verbindung Nachkommen entstanden waren.15 Jene seien
die potentes (ü^TJgibbörim) und virifamosi. In den folgenden Versen sieht Gott
schliesslich die Schlechtigkeit der Menschen und beschliesst ihre Vernichtung
durch die Flut.16 Zunächst ist aus dem Text nicht ersichtlich, in welchem
Zusammenhang die gigantes aus V. 4 zu den filii Dei (V. 2), den Menschentöchtern
(V. 1) oder deren Nachkommen (V. 4) stehen. Erst durch die Charakterisierung
letzterer als potentes und virifamosi wird suggeriert, dass sie die besagten
Nachkommen aus den Engelehen sind, die oben als gigantes bezeichnet werden.

Bereits hier lässt sich eine erste Parallele zum Mythos erkennen: Aus der
Verbindung eines männlichen himmlischen Elements mit einem irdischen
weiblichen entstehen Giganten. Im Mythos sind Uranos und Ge selbst die Eltern.17
Für die weitere Erzählung lässt sich die Analogie aufrechterhalten, denn es
scheint ein Zusammenhang zwischen der Existenz der gigantes und der Schlech-

13 Gen 6,9ff.
14 Gen 6,1-4 cumque coepissent homines multiplicari super terram et films procreassent (2)

videntes filu Dei films eorum quod essent pulchrae / acceperunt uxores sibi ex omnibus quas
elegerant (3) dixitque Deus non permanebit Spiritus meus in homine in aeternum quia caro est/
eruntque dies illius centum viginti annorum (4) gigantes autem erant super terram in diebus
ilhs / postquam enim ingressi sunt filu Dei ad films hominum illaeque genuerunt / isti sunt
potentes a saeculo viri famosi

15 Zu Zeus' Eingreifen gegen die Verbindung von Gottern mit Menschentochtern vgl Hes Fr
204,96-103; hierzu F. Dexinger, «Jüdisch-christliche Nachgeschichte von Gen 6,1-4», in.
S. Kreuzer/K. Luthi (Hgg.), Zur Aktualität des Alten Testaments Festschrift fur G. Sauer
(Frankfurt am Main u a 1992) 160f

16 Gen 6,5f.
17 Hes Th 176-187.



82 Karsten C Ronnenberg

tigkeit der Menschen zu bestehen, die den Zorn Gottvaters hervorrufen.18 So
rebellieren im Mythos die Giganten auf Betreiben ihrer Mutter Ge gegen die
olympischen Götter und provozieren somit deren kriegerische Intervention, die
sogenannte Gigantomachie.19

Hieronymus steht mit seiner Auffassung des Textes in einer Tradition, die
bereits durch die jüdisch-hellenistische Exegese begründet wurde.20 Hier sei
allen voran die Septuaginta genannt, die die Deutung der Q'bM (nepilim) als Giganten

noch apodiktischer betreibt, indem sie die nnaj (gibbörim) in V. 4 gleichfalls
mit oi yiyavzec; wiedergibt.21 Die Assoziation wird noch dadurch verstärkt, dass

in der doppelten Formulierung öii xfj<^ yrjq (V. 6,1.4) die Erde zugleich als Göttin

rfj präsent ist.

3.2. Exkurs: Henochs Buch der Wächter

Die bisher vorgestellten Parallelen zum Mythos durften jedoch nicht alleine dafür

gesorgt haben, dass die Yiyavieg im Bibeltext auftreten. So ist ergänzend die
apokryphe Henoch-Apokalypse zu betrachten, die wohl zwischen dem Ende des
3. Jh. und der ersten Hälfte des 2. Jh. v. Chr. in hebräischer oder aramäischer
Sprache verfasst wurde.22 Das erste der fünf Bücher, das Buch der Wächter, bietet

eine breite Ausgestaltung des Stoffes aus Gen 6,1-4:

1 Hen 6-7 200 Engel, gen Wächter (i-'Ypnyopoi2;). steigen auf die Erde herab und nehmen die
Tochter der Menschen zu Frauen, die ihnen riesige Giganten gebaren Als die Menschen diese
nicht mehr versorgen können, lehnen sich die Giganten auf Sie vergehen sich an Tieren und
verschlingen gegenseitig ihr Fleisch Gegen die Gesetzlosen erhebt die Erde Anklage
8-9 Die Wächter bringen den Menschen verschiedene Kunstfertigkeiten bei, wodurch unter
ihnen grosse Gottlosigkeit erwachst Wie die Menschen untergehen, erreicht ihr Klagen den
Himmel
10,1-3' Gott lasst Noah verkünden, dass er sich fur die Sintflut bereithalten soll
10,4-8' Den Engel Rafael beauftragt er, Asasel, einen Anfuhrer der Wächter, in der Wüste in
ein dunkles Loch zu stürzen, das er bis zum Jüngsten Tag mit Felsen bedecken soll
10,9-10 Gabriel soll die Giganten sich gegenseitig aufreiben lassen

10,11-12,2 Michael wird vom Herrn beauftragt, andere Wächter, nachdem sie der Zerstörung
ihrer Sprosslinge beigewohnt haben, in den Talern der Erde festzubinden, wo sie bis ans Ende
aller Generationen unter Folter in einem Gefängnis bleiben müssen, bis über sie gerichtet wird

18 Gen 6,5f
19 Hierzu unten Kap 3 2

20 W Speyer, in RAC10 (Stuttgart 1978) 1268 s v. «Gigant», F Dexinger, a.O (Anm 3) 65
21 Gen 6,4 oi 8e yiyavtei; rjaav erci rfj<; yfj<; ev tau; Tipepau; eiceivan; Kai per' ekeTvo, qx; äv

eiaeitopeuovro oi uioi toü üeoü itpcx; ta; SFoyatepai; taiv äv&päntüiv Kai Eyevvöaav eauroi«;
EKeivoi f)aav oi yiyavtei; oi out' aiinvoc. oi avOpomoi oi övopaatoi

22 Zur Datierung Das äthiopische Henochbuch, ed. S Uhlig (JSHRZ 5, Gütersloh 1984) 506,
Anm zu 1 Hen 1,1a Die Fragmente lassen keine Rekonstruktion eines zuverlässigen Archetypus

zu, sogar die Frage nach der Sprachlichkeit muss offen bleiben Durch die griechischen
Fragmente, gen Hen(gr), und den äthiopischen Text lasst sich der Inhalt rekonstruieren, hierzu
a O 483ff

23 Hen(gr) 10,7 (GCS 5,32)



Giganten und Sirenen in der Vulgata 83

Der Stoff der Genesis-Erzählung ist hier merklich in die Nähe des griechischen
Mythos gerückt. So werden die Wächter gleich zu Beginn als «Engel, Söhne des

Himmels»24 bezeichnet, während in der Bibel von «Söhne Gottes» die Rede ist.
Damit wird Uranos als der mythische Vater der Giganten namentlich genannt.25
Ebenso tritt Ge im Text als personifizierte Klägerin auf.26 Wie im Mythos sind
die Giganten weitaus stärker und grosser als Menschen, stehen aber geistig und
moralisch unter ihnen.27

Ferner lässt ihre Bestrafung durch die Erzengel an die Gigantomachie denken,

wie sie Apollodor uberliefert:28 Angespornt durch ihre Mutter Ge rebellieren

die Giganten und werfen Felsbrocken sowie brennende Eichen gegen den
Himmel. In einem wilden Kampf werden sie von den olympischen Göttern
niedergerungen. Enkelados wird durch Athene niedergestreckt, indem sie die Insel
Sizilien auf ihn wirft; nach Polybotes wirft Poseidon ein Stück der Insel Kos.
Nach anderen Bearbeitungen sollen die Giganten jedoch nicht vollends getötet
worden sein, sondern ein qualvolles Dasein unter Bergen und Inseln bzw. in der
Unterwelt gefristet haben.29 Diese Motive lassen sich deutlich bei Henoch
wiederfinden. In frühen Versionen des Textes war zudem das zweite der fünf
Bücher das weitestgehend verlorene Buch der Giganten. Hier wurde offenbar der
Kampf der Erzengel mit den Giganten detailliert beschrieben, so dass der
Vergleich zur Gigantomachie noch näher lag.30

Über den Einfluss Henochs auf die Septuaginta lässt sich nichts Verlässliches

sagen, da beide Texte zeitnah aufgeschrieben wurden. Obwohl erster nicht zum
Kanon der Bibel zählte,31 ist seine Wirkung kaum zu uberschätzen. Als Parallelbericht

zu Gen 6,1-4 leistete das Buch einen entscheidenden Beitrag dazu, dass
die ,i7D] (nepilim) als Giganten gedeutet wurden.32 Der Stellenwert des Henoch-
Buchs ist bereits im Neuen Testament ablesbar, wo der Verfasser des Judas-Briefs
auf die Engelsunde anspielt.33 Für die Christen hatte der Text wohl eine hohe

24 Hen(gr) 6,2 (GCS 5,24) äyyeXoi viol ovpavoü
25 Wenngleich er bei Henoch der Grossvater ware Zum Problem der Engeldeutung F Dexinger,

a O (Anm 3) bes. 70-88 97ff 125-130
26 Hen(gr) 7,6 (GCS 5,26) töte f| yf) evetuxev Kara xräv ävöptov
27 Hör carm 3,4,65, hierzu W Speyer, a O (Anm 20) 1248 Eine weitere Verbindung zum My¬

thos wird durch das prometheische Motiv hergestellt, wenn den Menschen technische Fertigkeiten

beigebracht werden (1 Hen 8), die eigentlich nicht ihrer irdischen Sphäre angehören, vgl
Hes Th 560ff

28 Apollod l,6,lf
29 Prop 3,5, Hör carm 3,4,69-76, Lucan 6,665, Sil 13,590, hierzu W Speyer, a O. (Anm 20)

1249f
30 S Uhlig, a O (Anm 22) 468f 482, W Speyer, a O (Anm 20) 1260ff
31 Henoch ist im äthiopischen Bibelkanon, hierzu S Uhlig, a O (Anm 22) 470
32 W Speyer, a.O (Anm 20) 1261ff, F Dexinger, a O (Anm. 3) 101-108, jeweils mit Belegen

Zur judischen Rezeption Philo gig 7,58, Joseph A I 1,73, hierzu F Dexinger, a O. (Anm 3)
96, ders a O (Anm 15) 162

33 Jud 14f vgl auch 2 Petr 2,4,1 Kor 10,11, hierzu F Dexinger, a O (Anm 3) 88ff Wegen dieser
Bezüge war die Kanonizitat Henochs lange strittig, vgl Tert cult fem 1,3; Aug civ 15,23



84 Karsten C. Ronnenberg

Attraktivität, da er Antworten auf die Frage nach dem Ursprung des Bösen bot:
Im Buch der Wächter wird gezeigt, wie es durch die gefallenen Engel in die Welt
gekommen ist, und die Schuld an der Sintflut wird ausdrücklich den Nachkommen

der Engelehen zugeschrieben.34 Von hier ausgehend konnte nun eine Reihe
hebräischer Begriffe in der Bibel als yiyavueq verstanden werden.

3.3. Er rennt gegen mich an wie ein Krieger: Gibborim

Die zweite Vokabel, die in der Vulgata mit gigantes wiedergegeben wird, ist D,_I31

(gibbörim), ein recht geläufiger Begriff, der kriegerische, überdurchschnittliche
Männer ähnlich griechischen Heroen bezeichnet.35 Die Apostrophierung der
trbS] (nepilim) in Gen 6,4 als anm {gibbörim), die in der Septuaginta ebenfalls
mit yiyavxeq übertragen werden, macht sie zum Gegenstand dieser Untersuchung.

Eine Stelle im deuterokanonischen Buch Baruch, das wohl im 1. Jh. v.

Chr. auf Griechisch verfasst wurde, illustriert diese Beobachtung: «Dort wurden
die Giganten geboren, die berühmten, die von Urzeit, die hohen Wuchses
waren, kundig des Krieges.»36 Der Verweis auf ihre Körpergrösse und ihr Alter,
welches auch in Gen 6,4 betont wird, sowie ihre Charakterisierung als Krieger
belegen deutlich die Verschmelzung der D'-Ql {gibbörim) und DV7D3 {neplllm) in
der Septuaginta, die dazu geführt hat, dass erstgenannte mehrfach als yiyavxeq
wiedergegeben werden.37

Hieronymus hat sich in der Vulgata jedoch zumeist für fortes, potentes oder
robusti entschieden. Gründe für seine jeweilige Wortwahl gibt er selten.38 Nur
Ijob 16,14, Gott «rennt gegen mich an wie ein Krieger», gibt er wie folgt wieder:
inruit in me quasi gigans.39 Eine Erklärung mag sein, dass Ijob einer der ersten
Teile des Tanachs war, die er aus dem Hebräischen übersetzt hat. Etwa zur
gleichen Zeit hatte er den Psalter nach der Septuaginta revidiert40 und fühlte sich
daher vielleicht dem griechischen Text stärker verpflichtet. Überdies könnte der
Kontext eine Rolle gespielt haben: Denn kurz bevor Ijob die Metapher vorbringt,

Umgekehrt wurde der Judas-Brief wegen der Henoch-Referenz in Zweifel gezogen; vgl. Hier.
vir. ill. 4,If.

34 W. Speyer, a.O. (Anm. 20) 1260 f.; F. Dexinger, a.O. (Anm. 3) 79 f.

35 F. Dexinger, a.O. (Anm. 3) 53.
36 Bar 3,26: eicei eyevvfi0T|(jav oi yiyavrei; oi ovopacrroi oi <xic' äpxtk, yevopevor eüpeyeOeu;,

ercunapevoi 7toA.ep.ov. Übers, nach Septuaginta Deutsch, ed. W. Kraus/M. Karrer (Stuttgart
2009) 1347. Vgl. F. Dexinger, a.O. (Anm. 3) 65.

37 Gen 6,4 (oi yiyavrei; oi an' aiövoi;); 10,8f.; 1 Chr 1,10; Ps 19,6; 33,16; Jes 3,2; 13,3; 49,24f.; Ez
32,12.21.27; 39,18.20. Zur Grösse unten Kap. 3.4.

38 Hier, in Is. 2,3,2 (VL 23,220f.); 5,13,3.17 (VL 27,550. 557).
39 Ijob 16,14 Vulg. lob 16,15); LXX: eSpapov tcpoi; pe Suvapevoi.
40 Vgl. z.B. M.H. Williams, a.O. (Anm. 1) 280.



Giganten und Sirenen in der Vulgata 85

hadert er mit dem Herrn: «in die Hände der Gottlosen stürzt er mich.»41 Als
eben solche impii beschreibt Hieronymus die Giganten mehrfach.42

In seinen Kommentaren legt der Kirchenvater häufig nicht nur seine eigene
Ubersetzung aus, sondern bietet ergänzend eine Deutung nach der Septuaginta,
wo diese abweicht. So nimmt er eine typologische Interpretation von Ps 19,6 über
den Lauf der Sonne vor, die den griechischen Text voraussetzt: «Sie wird jubeln
wie ein Gigant, um ihren Weg zu ziehen.»43 Wie andere Exegeten zuvor deutet
Hieronymus yiyaq hier als Jesus.44 Ansonsten stellt er jedoch die Giganten als
frevelhaft dar und konstatiert: gigans diabolus est.45

3.4. Und er weiss nicht, dass dort die Schatten sind: Refaim

Der letzte Terminus ist EPNST (repaim). Die Vokabel leitet sich wohl von HD")

(räpceh), schlaff, versunken, ab und bezeichnet Totengeister. Zugleich gibt es
einen sagenhaften Stamm in Kanaan namens Refaim.46 Da nun die Enakiter im
Buch Numeri wegen ihrer enormen Korpergrösse als irbDJ (nepilim) bezeichnet
werden47 und sie im Deuteronomium aus demselben Grund als etsdi (repaim)
tituliert werden,48 wird Refaim auch als Bezeichnung für Riesen verstanden. Der
scheinbar synonyme Gebrauch von (n'pilim) und ETNDI (repaim) begünstigte

somit, dass die Septuaginta an einigen Stellen yiyavxei; als Übersetzung fur
'SETI (repaim) bietet.49

Hieronymus folgt hierbei häufig dem griechischen Text,50 kennt die Refaim
aber auch als Volksstamm. Mitunter gibt er ihren Namen unübersetzt als Rafaim
wieder, wo die Septuaginta yiyavxeq bietet,51 und erklart, dass mit den in Gen

41 Ijob 16,11 Vulg lob 16,12): manibus impiorum me tradidit
42 Vgl bspw Hier in Is 8,26,19 (VL 30,987), hierzu unten Kap 3 4

43 Ps 19,6 psalm 18,6 LXX)' äyaXXiäoExai tb? y!ya? 8papeTv 68öv avxov Ubers nach Septu¬

aginta Deutsch, a O (Anm 36) 768
44 Hier in Is 2,3,2 (VL 23,220) Vgl Hipp haer 8,17,3f,Clem ecl. 56,1, Hymn Ambr 6,9; hierzu

W Speyer, a O (Anm 20) 1273f mit Belegen.
45 Hier in Is 13,49,24 (VL 35,1441)
46 Vgl W Gesenius/E Robinson, A Hebrew and English Lexicon of the Old Testament (Oxford

1939) 952 sv aWl I II
47 Num 13,32f Das enthaltene Kannibalismus-Motiv erinnert an 1 Hen 6-7, vgl O Keel/M Kuch-

ler/Ch Uehlinger, Orte und Landschaften der Bibel Ein Handbuch und Studienfuhrer zum
Heiligen Land 1 Geographisch-geschichtliche Landeskunde (Einsiedein u a 1984) 637 s v
«Anakiter»

48 Dtn 2,10f Vgl B Ziemer, in WiBiLex (Stuttgart 2008) s.v «Emiter» (URL http //www bibel-
wissenschaft de/stichwort/17484, Abruf am 30 07 2014)

49 In Hier epist 66,11,2 (CSEL 54, 661) gebraucht er die Enakiter als Epitheton zu den Gigan¬
ten Vgl F Dexinger, a O (Anm 3) 47f

50 Num 13,33 Vulg num 13,34), Ijob 26,5, Spr 21,16, Jes 14,9, Weish 14,6, Sir 16,7,47,4,1 Makk
3,3

51 Gen 14,5, Jos 12,4,13,12,2 Sam 5,18,5,22 (hier beide Male xitäve<;), 1 Chr 11,15,14,9,20,4 6,

hierzu W Speyer, a O (Anm 20) 1259f



86 Karsten C. Ronnenberg

14,5 genannten Giganten eigentlich die Refaim gemeint seien.52 An zwei Stellen
übersetzt die Septuaginta "'Ntn (repaim) mit «Ärzte», iaxpol, was Hieronymus
als falsche Lesart herausstellt.53 Seine Korrektur hat jedoch zur Folge, dass er
die gigantes an zwei weiteren Stellen eingeführt hat, wo die Septuaginta sie nicht
hatte (Ps 88,11 Vulg. psalm. 87,11; Jes 26,14). Auch in Jes 26,19 überträgt er
ETNDT (repaim) in der gleichen Weise, während sich in der Septuaginta äoeßeiq
findet, und erklärt hierzu: «Die Erde aber, d.h. die Körper der raphaim, also der
Giganten und der Gottlosen, wird der Herr zur ewigen Bestrafung
herunterziehen.»54 Hieronymus stellt somit gigantes und impn/äaeßelq als
gleichrangige Übersetzungsmöglichkeiten hin.

In der Beschreibung des Unwissenden, der sich von «Frau Torheit» einladen
lässt,55 weicht er ebenfalls von der Septuaginta ab, wo es heisst: «Er aber weiss

nicht, dass bei ihr die Erdgeborenen zugrunde gehen, und er findet sich wieder
in der Falle des Totenreiches.»56 Hieronymus hat hier yriyeveu; offenbar als die
erd-geborenen gigantes aufgefasst. Die 1KD1 (repä'im), die eiti itetenpov a8ot>

sind, erinnern damit an die Darstellungen bei Apollodor und Henoch.57 Hieronymus

schien diese Verbindung zum Mythos jedoch lösen zu wollen, da er «Hades»

nicht aus dem Griechischen übernommen hat.

3.5. Empörergegen Gott: Hieronymus' Gigantenbild

Wieso hat Hieronymus die mythischen Giganten nicht vollständig aus dem
Bibeltext getilgt? Als er seine Übersetzung anfertigte, hatten sie in der Bibel
immerhin eine 600 Jahre alte Geschichte vorzuweisen.58 Vielleicht konnte er die
mythischen Riesen nicht ganz auslöschen, weil der Traditionsdruck durch die
Septuaginta zu hoch und die Leserschaft an ihre Präsenz gewöhnt war.59 Immerhin

hat er dahingehend eine Vereinheitlichung erreicht, dass sie in der Vulgata
nur noch als Übersetzung für drei Begriffe erscheinen.

Hinweise auf seine Motive bieten grundsätzliche Äusserungen zu dem
Problem mythischer Namen in der Bibel:

52 Hier quaest. hebr. in gen. (CCL 72,17f.); vgl. in Is 1,11A (VL 27,780).
53 Jes 26,14, Ps 88,11; vgl. Hier, in Is. 8,26,19 (VL 30,987), nom. hebr (CCL 72,87.134); in psalm

87,11 (FC 79,178); hierzu W. Speyer, a.O. (Anm. 20) 1274.

54 Hier, in Is. 8,26,19 (VL 30,987): Terram autem, id est corpora <raphaim>, gigantum videlicet et

impiorum, dominus in poenas detrahet sempiternas.
55 Spr 9,13.
56 Spr 9,18: 6 8e oük oISev oti ypyeveü; nap' orÜTfj öTAuvtai, Kai eiti jtETEUpov ä8ou awavxä.

Ubers. Septuaginta Deutsch, a.O. (Anm 36) 947.

57 Apollod. l,6,lf.; 1 Hen 10,4f., 11-14.
58 F. Siegert, «Die Septuaginta (LXX) als Ubersetzungscorpus», in K. Erlemann/K.L Noeth-

lichs (Hgg.), Neues Testament und Antike Kultur 1 Prolegomena - Quellen - Geschichte (Neu-
kirchen-Vluyn 2004) 72.

59 F. Dexinger, a.O. (Anm. 3) 64.



Giganten und Sirenen in der Vulgata 87

«Den Namen der Giganten aber, fur den im Hebräischen gebborim steht, also <Helden>, haben
die Septuaginta und Theodotion in Anlehnung an die Mythen der Heiden eingefugt; genauso
nennen sie Sirenen und Titanen60 und Arkturos, die Hyaden und Orion, die bei den Hebräern
mit anderen Worten bezeichnet werden.»61

In erster Linie benennt er hier wieder das lexikalische Problem. Trotz des
Hinweises auf die similitudo fabularum verrät nichts, dass er auch narrative Parallelen

zwischen der Gigantomachie und den biblischen Engelehen sieht. Die
Verbindung stellt er in der Fortsetzung des oben zitierten Passus aus dem
Amos-Kommentar her:

«Von daher ubersetzen die Griechen im Buch der Konige das hebräische Raphaim mit Titanen,

was bei den Heiden ein äusserst berühmter Mythos ist, aus dem sie zum Lob der Gotter
Gigantomachien schreiben, mit den Typhoeischen Wurfgeschossen und dem Enkelados
aufgebürdeten Berg Ätna, von dessen Bewegung Trinakrien immer wieder erbebt.»62

Die Erwähnung der laudes deorum spielt darauf an, dass die Olympier den
Kampf zu ihren Gunsten entscheiden können, wie Hieronymus mit zwei Beispielen

belegt: Typhoeus ist kein Gigant, wurde aber schon in der Antike als solcher
betrachtet. Als Sohn der Ge und des Tartaros ist er von unvorstellbarer Grösse
und hat die für Giganten typischen Schlangenfüsse. Zeus kann ihn in einem
erbitterten Kampf erst besiegen, als er den Berg Ätna auf ihn wirft.63 Mit dem Hinweis

auf Enkelados nimmt Hieronymus noch eimal Bezug auf den 3. Gesang der
Aeneis: Als die Gefährten auf Sizilien landen, werden sie durch das Beben des
Ätna beunruhigt, das durch den darunter begrabenen Enkelados hervorgerufen
wird.64

Hieronymus wusste, dass die Giganten mythischen Ursprungs waren, und
kannte Details entsprechender Erzählungen. Die Hervorkehrung der Empörung
der Giganten gegen die göttliche Ordnung lässt vermuten, dass er auch mit den
Vorstellungen aus dem weiteren Zusammenhang der Engelehen in Gen 6,1-4
vertraut war. Wenn er also fordert, dass man für den Gebrauch der mythischen
Namen in der Bibel die paganen Hintergründe ignoriere, blendet er im Fall der
biblischen Giganten aus, dass sie nur aus diesem Grund mit dem Mythos asso-

60 Jdt 16,8 16,6 LXX); vgl. W. Speyer, a.O (Anm 20) 1250,1268; F. Dexinger, a.O. (Anm. 3)
62f

61 Hier in Is. 6,13,3 (VL 27, 692f.): Nomen autem gigantum, pro quo in hebraeo <gebborim>, id
est fortium, positum est, LXX et Theodotio in similitudmem fabularum vertere gentihum, si-
cut et Sirenas et Titanas et Arcturum, Hyadas et Orionem nominant, quae apud Hebraeos alus
appellantur vocabuhs Vgl. auch Hier, in Ezech 10,32 (CCL 75,447ff.).

62 Hier in Am. 2,5 (CCL 76,280f ): Unde et in Regum volumine Raphaim Hebraeum, Graeci ti-
tanas transtulerunt, quae apud ethnicos celeberrima fabula est, ex qua in laudes deorum scri-
bunt Yvyavconaxiac;,' et Tela Typhoea, et impositum Encelado Aetnam montem, de cuius motu
Trinacria contremiscat Vgl auch Hier in Is. 8,27,1 (VL 30,995).

63 Apollod l,6,2f ; Pind Pyth 1,30-54; Ov. met. 5,346-358.
64 Verg Aen 3,570-582 Hieronymus hatte im Zusammenhang mit den Gestirnsnamen bereits

Verg Aen. 3,516f. zitiert. Vgl. auch Gr. Naz. or 4,115.



88 Karsten C Ronnenberg

ziiert wurden. Sie stellen somit keine lexikalisch begründete Notlösung wie die
Gestirnsnamen dar. Zudem hat Hieronymus durch die gelegentliche
Übernahme des hebräischen Eigennamens selbst gezeigt, dass ihre Einführung
vermeidbar war.

Mehrfach bezeichnet er die Giganten als «Fallende», cadentes.65 Der
Zusammenhang ergibt sich aus der etymologischen Herleitung, nach der das Nomen als

Partizip des Verbs *7D] (näpal), fallen, stürzen, verstanden wurde.66 Dieses Motiv
findet sich in Bezug auf den Morgenstern in Jes 14,12 wieder, auf den Hieronymus

stets als Lucifer rekurriert.67 In beiden Fällen sind Wesen, die sich zuvor im
Himmel aufgehalten haben und durch ihre Gottesnähe als Engel verstanden
werden können, auf die Erde niedergefahren. Diese Verbindung deutet erneut
auf die Suche nach dem Ursprung des Bösen hin. Wenn Hieronymus wie oben
den Teufel selbst als Giganten bezeichnet, spielt er hierauf an.68 In dieselbe Richtung

weist auch eine Bemerkung über die inpietas der Giganten:

«Dann hat, mit dem allmählichen Ausufern der Sunde, die Gottlosigkeit der Giganten zum
Untergang des ganzen Erdkreises gefuhrt. Nachdem die Welt durch diese Taufe sozusagen
gereinigt war, wurde das Leben der Menschen auf eine kurze Zeit beschrankt.»69

Da die Schuld der Giganten an der Sintflut in der Genesis nicht ausgesprochen
ist, verweist diese Stelle erneut auf die Henoch-Apokalypse. Bei anderer
Gelegenheit erklärt er, dass die Giganten wegen ihrer Frevel keine Toten auferwecken

können, «weil sie nach der Genesis <fallende> genannt werden».70 Ihr Name
determiniert sie also als Sünder. Diese Sündhaftigkeit ist indes Hochmut, so
Hieronymus,71 was sie somit zu «Empörern gegen Gott und seine Kirche» macht,
rebelies contra Deum et ecclesiam eius?2 Im Sinn seiner allegorischen Bibelauslegung

ist damit der Beweis erbracht, dass die Giganten als Häretiker zu verstehen

sind, wie er bei anderer Gelegenheit erklärt:

65 Hier, quaest. hebr in gen. 6,4 (CCL 72,10); in Is 8,26,14 (VL 30,979); 18,66,7 (VL 36,1889).
66 H.-R Stahli, in: E. Jenni/C Westermann (Hgg.), Theologisches Handworterbuch zum Alten

Testament 2 (Munchen/Zurich 1976) 427f s.v. «^D pll»; vgl. auch F. Dexinger, a.O. (Anm 3)
78f., 109f., jeweils mit Belegen.

67 Vgl. Ez 28,17; Lk 10,18; vgl. auch G. Luck, a.O. (Anm. 3) 297-318, J.-M Vercruysse, a.O.

(Anm. 3) 147-174; A. Marx, a O. (Anm 3) 171-185; G.J.M. Bartelink, «Le diable et les demons
dans les oeuvres de Jerome», StPatr 17 (1982) 463-471; PC. Craigie, a.O. (Anm. 3) 223-225;
J.W. McKay, a.O (Anm. 3) 451-464; P Grelot, a.O. (Anm. 3) 18-48.

68 Hier in Is 13,49,24 (VL 35,1441)
69 Hier, epist 10,1,1 (CSEL 54, 35): exinde paulatim recrudescente peccato totius orbis naufra-

gium gigantum adduxit inpietas post illud, ut ita dixerim, purgati baptismum mundi in breve

tempus hominum vita contracta est. Vgl. auch in Is. 2,3,2 (VL 23,221), 8,26,19 (VL 30,987).
70 Hier, in Is. 8,26,14 (VL 30,979): gigantes, id est <raphaim>, non suscitabunt alios, qui ipsi mxta

Geneseos librum appellantur cadentes. Vgl Jes26,14
71 Hier, in Is 6,13,4 (VL 27, 694); in Ezech 10,32 (CCL 75,461).
72 Hier, in Ezech. 10,32 (CCL 75,461)



Giganten und Sirenen in der Vulgata 89

«Wenn aber Giganten Emporer gegen Gott sind und sich alle Häresien, die die Wahrheit
verleugnen, gegen Gott empören, sind alle Häretiker Giganten, die sich an ihrem Irrtum freuen
und dann am meisten prahlen, wenn sie der Kirche Schande bereitet haben »73

Bei der Exegese des Hieronymus, der stets darum bemüht ist, das Alte Testament

typologisch auf Christus zu beziehen, lässt die Empörung gegen Gott an
die Gigantomachie des Mythos denken. Mit seiner Deutung der Giganten als
Sinnbild fur Häretiker steht er zudem in einer Tradition, die sich bei
Kirchenschriftstellern vor ihm findet.74

Dass die Giganten aus der paganen Tradition übernommen wurden, ist dem
klassisch gebildeten Mönch voll bewusst:

«Giganten werden aber nach der Gewohnheit der Heiden jene genannt, die sie als <gegenei's>

betrachten,75 die die Erde geboren hat Wir hingegen können gemäss dem, was die Griechen
<etymologla> nennen, jene als Giganten bezeichnen, die irdischen Beschäftigungen
nachgehen »76

Deutlich stellt er hier den Anklang an den Mythos von der Geburt durch Ge als
heidnisch heraus und bietet ergänzend eine interpretatio Christiana der Giganten

als Sklaven des Irdischen. Terra markiert den Bereich der Sündhaftigkeit als

Gegensatz zur Himmelssphare. Diese Assoziation war den Christen anscheinend

so präsent, dass Gigant «im übertragenen Sinn zur Bezeichnung irdisch
gesinnter, hochmutiger, frevelhafter, gottesfeindlicher u. gotteslästerlicher
Menschen dienen»77 konnte.

4. In den Lustschlössern heulen Sirenen

Die Sirenen werden nur einmal in der Vulgata erwähnt, sind aber Bestandteil
einer wirkmachtigen christlichen Deutungstradition. Zudem kommt Hieronymus

auch in seinem übrigen Werk häufig auf sie zu sprechen. Dabei beschrankt
er sich nicht auf die exegetischen Schriften und greift auch explizit auf die
Vogelwesen des griechischen Mythos zurück78 Die Vokabel Qün (tannim) kommt
fünfzehnmal im Alten Testament vor, was er fast immer mit dracones übersetzt,

73 Hier m Is 6,13,3 (VL 27, 693): Si autem gigantes rebelles dei sunt, et omnes haereses contra-
riae veritati rebellant deo, omnes haeretici gigantes sunt, qui gaudent in errore suo et tunc ma-
xime gloriantur, quando ecclestae contumeliam fecerint

74 Vgl Athenag leg 24f., Tert resurr 42, Or Cels 8,11; Eus v C 1,5; Äthan decr 32, Äthan Ar
2,32, hierzu K C Ronnenberg, a O (Anm 11) 46

75 Ps 49,3 48,3 LXX)
76 Hier in Is 6,14.7 (V7.27.721) Gigantes autem vocantur luxta ethnicorum consuetudinem, qui

eos YrjyEVEiQ aestimant, quos terra genuerit Nos autem gigantes, luxta graeci sermonts
Etupol-OYiav, eos appellare possumus, qui terrenis operibus servierunt

11 W Speyer, a O (Anm. 20) 1273
78 Vgl bspw Hier adv Rufin. 3,22 (CCL 79,93); epist 22,18,2 (CSEL 54,167), hierzu K C Ron¬

nenberg, a O (Anm 11)256-266



90 Karsten C Ronnenberg

obwohl der Begriff wohl schlicht Schakale bezeichnet.79 Anders in Jesajas
Prophezeiung von Gottes Gericht über Babylon:

«Aber Tiere werden dort lagern, und voller Drachen werden ihre Hauser sein
Strausse werden dort wohnen und Waldteufel dort tanzen
(22) Eulen werden antworten in seinen Palasten
und Sirenen in den Lustschlossern »80

Passagen wie diese finden sich in ahnlicher Form mehrfach im Bibeltext wieder
und stellen einen festen Topos dar. Was Hieronymus zumeist mit habitaculum
oder cubile draconum wiedergibt,81 ist eine geläufige Metapher für einen unwirtlichen,

verwüsteten Ort, der von Menschen verlassen ist. Insofern wird er mit
dracones als «Spukgestalten»82 den jeweiligen Textstellen gerecht.83

In der Septuaginta ist cnn (tannim) fünfmal mit aeipijveq wiedergegeben.84
Um narrative Parallelen ausmachen zu können, die den Einzug der mythischen
Vogelwesen in die Bibel ermöglicht haben, sei die geläufigste Erzählung in
Erinnerung gebracht: Die erste der Gefahren, die Kirke dem Odysseus für seine
Heimreise voraussagt, sind zwei Sirenen auf einer Insel. Alle Sterblichen, die
sich ihnen nähern, werden durch ihren Gesang bezaubert, so dass sie auf die Insel

zusteuern und ihren sicheren Untergang finden. Als sich Odysseus' Schiff der
Stelle nähert, hat er zuvor seiner Mannschaft die Ohren mit Wachs verschlossen.
Um selbst den Gesang hören zu können, lässt er sich an den Mast des Schiffes
fesseln. Das Schiff kann sicher passieren.85 Obwohl sich andere Traditionslinien
nachzeichnen lassen, steht die literarische Überlieferung unter dem Bann «des

für alle Zeiten typisch gewordenen homerischen Bildes».86

Die Ähnlichkeit der Sirenen zu den tmn (tannim) beschrankt sich zunächst
darauf, dass sie Bewohner eines Ortes sind, an dem der Mensch besser nicht
verweilt. In den alttestamentlichen Erwähnungen werden die heulenden Laute der
rätselhaften Tiere, mit denen die hellenistisch-jüdischen Interpreten «nichts

79 Ijob 30,29, Ps 44,20 Vulg psalm 43,20), Jes 34,13, 35,7, 43,20, Jer 9,11, 10,22,14,6, 49,33,
51,37, Ez 29,3, Mi 1,8; Mal 1,3 Vgl H Frey-Anthes, in. WiBiLex (Stuttgart 2007) s v «Schakal»,

2 1 «Begriff» (URL- http //www bibelwissenschaft de/stichwort/26221, Abruf am
30 07 2014), O Keel/M Kuchler/Ch Uehlinger, a O (Anm 47) 147 Thos ist bei Hieronymus
nicht belegt (vgl Plin nat 8,123,10,206); vielleicht kannte er die Tiere nicht

80 Jes 13,21f. sed requiescent ibi bestiae et replebuntur domus eorum draconibus /et habitabunt
ibi strutiones etpilosi saltabunt ibi (22) et respondebunt ibi ululae in aedibus eius / et sirenae in
delubns voluptatis

81 Jes 34,13, Jer 9,11; 10,22, 49,33. Vgl H Frey-Anthes, a.O (Anm 79) 2 2 «Verwendung»,
«1) Schakale als Bewohner der Einode (Ruinen und Wüste)»

82 F Stummer, a O. (Anm 5) 253. Vgl. auch P B Harvey, «Saints and Satyrs. Jerome the Scholar
at Work», Athenaeum 86 (1998) 45

83 R Merkelbach, in RAC4 (Stuttgart 1959) 226-250 sv «Drache»
84 Ijob 30,29, Jes 13,21,34,13,43,20, Mi 1,8
85 Horn Od 12,39-54 158-200
86 G Weicker, in WH Roscher (Hg), Ausführliches Lexikon der griechischen und romischen

Mythologie (Leipzig 1884-1937, ND Hildesheim 1977), Bd 3,2,602 sv. «Seirenen»



Giganten und Sirenen in der Vulgata 91

Rechtes anzufangen»87 wussten, hervorgehoben, und dieser akustische Bezug
dürfte fur klassisch gebildete Leser ein wesentliches Merkmal gewesen sein, das

die Brücke zum Mythos schlug.88
Zwei Stellen unterstreichen das: In einem Teil des Jeremia-Buchs, der als

Zusatz der Septuaginta keine hebräische Vorlage hat, wird zum einen der
bekannte Topos wiederholt - jedoch hausen die Fabelwesen hier «auf den Inseln»,
ev Tai<; vf|ooiq.89 Durch den maritimen Kontext wird die Assoziation zu den si-
renum scopuli des Mythos wesentlich verstärkt. Zum anderen ist das ebenfalls
auf Griechisch verfasste 4. Makkabaer-Buch zu nennen, das nur in der Septuaginta

zum Kanon gehört:

«Nicht melodische Gesänge von Sirenen, und keine Stimmen, die wie Schwanengesang ms Ohr
dringen, locken die Hörer so wie die Stimmen von Kindern, wenn sie unter Qualen nach der
Mutter schreien.»90

Wahrend unter dem Heulen sonst recht allgemein Tierlaute verstanden werden
können, verweist pe^cpSiai eindeutig auf den Mythos. Zudem ist hier das Motiv
des Lockens präsent.

Hieronymus zeigt bei der Behandlung der Vokabel D"ün (tannim) eine
Tendenz zur Meidung der Sirenen zugunsten von dracones. Wieso nun hat er diesen
Schritt nicht vollständig vollzogen und die sirenes in Jes 13,22 in die Vulgata
eingeführt? Mehrfach äussert er sich in seinen Kommentaren hierzu:

«Mit Sirenen aber sind thennim bezeichnet, die wir irgendwie als Dämonen oder gewisse Monster,

aber bestimmt als grosse Drachen deuten, die einen Kamm haben und fliegen können »91

Seine Beschreibung verweist auf Jes 30,6, wo in einem ahnlichen Szenario von
fliegenden Schlangen die Rede ist.92 Der Bericht kann leicht in das weitere As-
soziationsfeld der D^n (tannim) geraten sein, so dass er zur Verdichtung der
Sirenen-/Drachen-Problematik beitrug.

Dass Hieronymus mit seiner Beschreibung hier vom klassischen Bild der
Sirenen abweicht,93 darf nicht darüber hinwegtäuschen, dass er um die mythische
Herkunft der Ungeheuer wusste:

87 O Keel/M Kuchler/Ch Uehlinger, a O (Anm 47) 147 Vgl auch H Rahner, «Antenna Cru-
cis I Odysseus am Mastbaum», ZKTh 65 (1941) 135

88 Jes 13,21f Jer 14,6, Mi 1,8 Vgl. H Frey-Anthes, a O (Anm 79) 2.2 «Verwendung», «1) Schakale

als Bewohner der Einode (Ruinen und Wüste)»
89 Jer 27,23-46, hier 39

90 4 Makk 15,21. oux oüiox; CEipf|vvoi pe7.cp8{ai ou5e kukveioi 7tpö<; ipiXriKotav iptovai rorx;
ctKouoviai; eipEXtcovxai rix; tekvcov iptovai psra ßaoavoov grytepa iptovoüvxtov. Ubers Septuaginta

Deutsch, a.O (Anm 36) 744
91 Hier in Is 5,13,21 (VL 27,560)' sirenae autem <thennim> vocantur, quas nos aut daemones aut

monstra quaedam, vel certe dracones magnos interpretabimur, qui cristati sunt et volantes
92 Hierzu O Keel/M Kuchler/Ch Uehlinger, a O (Anm 47) 165.

93 G Weicker, a O (Anm 86)617-639



92 Karsten C Ronnenberg

«Wo [. ] im Hebräischen thennim steht, haben Aquila, Symmachos und Theodotion <Sirenen>

ubersetzt; damit bezeichnen sie irgendwelche Tiere oder Dämonen, die nach dem Irrtum der
Heiden mit sanfter Stimme singen und Menschen in die Irre fuhren, die nicht mit verschlossenen

Ohren am Schiffbruch des irdischen Lebens vorbeikommen [...] Dort [sc im zerstörten
Babylon] sollen nur Tiere und Drachen ihr Lager haben, Strausse und Waldteufel, Eulen und
Sirenen, die wir allesamt als Bild fur die abgefallenen Engel auffassen oder die Dämonen und

jene, denen wir zur Bestrafung ubergeben werden In den Lustschlossern, wo einst Freude und

Vergnügen waren, soll das Geschrei von Eulen und die klagende Stimme von Sirenen sein, die
ihre Zuhörer in den Tod fuhrt »94

Seine Bemerkung klingt, als hatten ihm seine Vorganger durch das gemeinsame
Gewicht ihrer Autorität keine andere Wahl gelassen, als die sirenae in den
Bibeltext einzuführen.95 Durch den erzählerischen Hintergrund, den er mit einem
einzigen Satz nachzeichnet, lässt sich der error gentilium, den er als Herkunft
der Dämonen angibt, konkret als der homerische Sirenen-Mythos identifizieren.

Durch die Verbindung von huius saeculi mit naufragium stellt sich seine
Paraphrase zudem als Rezeption einer wirkmächtigen interpretatio Christiana
heraus. Ausschlaggebend ist die bereits für früheste christliche Interpreten belegte
Symbolik, nach welcher das Schiff fur die Kirche steht, die einen Christen sicher
durch die gefährliche diesseitige Welt bringt, die ihrerseits als Meer mit all
seinen Unbilden gedacht wird.96 Von besonderer Bedeutung ist dabei der Mast des
Schiffes mit seiner Querstange, der Rah. Dieser vergegenwärtigt sinnfällig das

Kreuz Christi, wie schon Hugo Rahner ausgeführt hat:97

«In dem zum Port der Ewigkeit fahrenden Christen, der sich an den Mastbaum des Kreuzes
anklammert, um so den Gefahren zu entgehen und sicher zur Heimat zu gelangen, sah sich das

symbolische Denken des hellenisch gebildeten Christen erinnert an den berühmtesten der
Seefahrer, an Odysseus, der sich an den Mastbaum seines Schiffes anfesseln liess, um den
Verlockungen der Sirenen zu entkommen »9S

94 Hier in Is 6,13,19 (VL 27, 711ff) Ubi [ ] in hebraicopositum est <thennim>, Aquila et Sym-
machus et Theodotio sirenas mterpretati sunt, significantes vel bestias aliquas esse, vel daemo-

nas, mxta errorem gentilium dulce cantantes et decipientes homines, qui huius saeculi naufragium

clausis auribus transire non possunt [ ] requiescant ibi bestiae et dracones et struthiones
et pilosi et ululae et sirenae, quas omnes bestias figuram refugarum intellegimus angelorum vel
daemonum et eorum quibus tradimur ad pumendum, et in domibus quondam voluptatis, ubi
erat laetitia et gaudium, sit planctus ulularum et lamentabilis vox sirenarum, quae auditores
suos ducit ad mortem

95 Hieronymus lag die Hexapla des Origenes vor, die in sechs Spalten den hebräischen Bibel-Text,
eine griechische Umschrift, die Septuaginta sowie die weitestgehend verlorenen griechischen
Ubersetzungen nach Theodotion, Aquila und Symmachos enthielt, vgl Hier in Tit 3,9 (CCL
77C, 65)

96 Vgl. H Rahner, Griechische Mythen in christlicher Deutung (Zurich 1957, ND 1966) 281-300
97 Vgl H Rahner, a.O (Anm 96)55-73,315-328
98 H Rahner, a O (Anm 87) 125, ders a O (Anm 96) 281-328 Vgl Ch Schmitz/F Zanel-

la/S Heydasch-Lehmann, in RAC 25 (2013) 507 s v. «Mythos», H M Zilling, Jesus als Held
Odysseus und Herakles als Vorbilder christlicher Heidentypologie (Paderborn 2011) 108-115,
M Fuhrmann, «Die antiken Mythen im christlich-heidnischen Weltanschauungskampf der
Spatantike», AuA 36 (1990) 150



Giganten und Sirenen in der Vulgata 93

Weiter erklärt Hieronymus, dass die Wesen, die im zerstörten Babylon Einzug
halten, als gefallene Engel oder Dämonen zu verstehen seien, womit er wohl auf
die Engelehen anspielt." So schlägt er eine Brücke von den Sirenen zu den
Giganten, die beide als Teil desselben biblisch-mythischen Pandämoniums erscheinen.

Die lamentabilis vox sirenarum hebt darauf ab, dass die Zuhörer in den Tod
geführt werden. Dem deutlichen Bezug auf den griechischen Mythos fehlt hier
nun jedwede christliche Umdeutung.

Im Jesaja-Kommentar schreibt Hieronymus ein weiteres Mal über die Sirenen:

«Anstelle der Drachen, die allein Theodotion thennim genannt hat, wie es im Hebräischen
steht, haben die Übrigen Sirenen ubersetzt, monströse Tiere, die mit lieblichem und zugleich
todlichem Gesang die Seereisenden zu den Hunden der Skylla hinabstürzten, damit sie von
ihnen zerfleischt werden.»100

Die knappe Paraphrase des Mythos zu den animalia portentosa enthält eine

Merkwürdigkeit, denn die Tätigkeit der Sirenen im Dienst der Skylla scheint
eine Erfindung des Hieronymus zu sein.101 Bemerkenswert ist, dass er
Hintergrundinformationen aus dem griechischen Mythos bietet, die in keinem erkennbaren

Bezug zum biblischen Text stehen.
In seinem Galater-Kommentar aus den Jahren 387 bis 389 setzt sich Hieronymus

mit dem Problem des Bösen Blicks auseinander.102 Um zu zeigen, dass
Paulus mit seiner Frage, «Wer hat euch bezaubert?»,103 lediglich eine Floskel der
Alltagssprache benutzt habe, ohne selbst einer solchen magischen Praxis
anzuhängen, verweist Hieronymus auf das Alte Testament:

«Wenn nun aber irgendwer widerspricht, so zeige er doch, wie das Tal der Titanen in den Ko-
nigsbuchern104 allgemeinen Vorstellungen entspringt - ebenso die Sirenen und die Eselskentauren

bei Jesaja,105 Arkturos, Orion und die Plejaden bei Ijob sowie die übrigen, die dem ähnlich

sind -, dass es eben Worte sind, die ihre Ursachen und ihre Ursprünge in den Mythen der
Heiden haben.»106

99 Vgl. auch Hier, in Is. 6,13,3 (VL 27, 692). Nach 1 Hen 19,2 verwandelt Gott die Frauen der
Wächter in Sirenen; hierzu A. Marx, a.O. (Anm. 3) 173f.

100 Hier, in Is 12,43,16 (VL 35,1341): Pro dracombus, quos solus Theodotio, ut in hebraico scrip¬
tum est, appellavit <thennim>, reliqui sirenas interpretati sunt, animalia portentosa, quae dulci
carmine atque mortifero navigantes Scyllaeis canibus lacerandospraecipitabant. Vgl. Jes 43,20.

101 Zur Skylla Horn. Od. 12,73-100.201-259; Verg Aen 3,420-432; 6,273ff.; Ov. met 13,730-737;
14,1-74.; Hyg fab. 125; 199. Vgl. Hier, in Ier 3 praef. (CSEL 59,150).

102 Hierzu M W. Dickie, «Fathers of the Church and the Evil Eye», in: H. Maguire (Hg.), Byzan¬
tine Magic (Washington DC, 1995) 22.

103 Gal 3,1: xi? iipa? eßdoKavev;
104 2 Sam 5,18. 22 II reg. 5,18. 22 LXX)
105 Jes 34,14; vgl. Jes 13,22; 34,14 bis; Jer 50,39. Der griechische Mythos kennt keine ovoKEvraupoi;

vgl Ael NA 17,9; Phys 13 (zusammen mit den Sirenen). Hieronymus stellt jedoch den Mythenbezug

der Eselskentauren heraus; vgl. in Gal 1 (CCL 77A, 67); in Is. 6,13,19 (VL 27, 712). Er
fasst sie ebenfalls als Sinnbild fur Häretiker auf; vgl in Is 10,34,8 (VL 30,1163).

106 Hier, in Gal. 1 (CCL IIA, 67)' Quod si aliquis contradicit, exponat quomodo de communi opi-
nione sit sumptum vallis Titanorum, in Regnorum hbris, Sirenae et Onocentauri in Esaia, Are-



94 Karsten C. Ronnenberg

Zunächst liegt hier eine Rechtfertigung im Sinn des bekannten Übersetzungs-
Pragmatismus vor. In der Formulierung über die Provenienz der mythischen
Namen deutet causae jedoch über die etymologischen origines hinaus auf
Bedeutungszusammenhänge hin, die irgendwann dazu geführt haben, dass sich die
jeweiligen Begriffe durchgesetzt haben.

In dem nur wenig später entstandenen Kommentar zum Propheten Micha
bemerkt Hieronymus zu den Guyarepei; aeipf|vcov in Mi 1,8, die er aus dem
lateinischen Text getilgt hat: «Und sie werden Wehklage halten wie die Sirenentöchter,

denn süss sind die Lieder der Häretiker und mit sanfter Stimme täuschen sie

die Völker.»107 Die dulcia carmina, die als narratives Element aus dem griechischen

Mythos erscheinen, deutet er allegorisch als häretische Lehren. Es ist
beachtlich, welche Umwege die Argumentation nimmt: Denn die Interpretation
des Geheuls der trin (tanntm) als Irrlehre wird ja erst durch die Zuhilfenahme
des von ihm überholten Septuaginta-Textes und ferner des paganen Mythos möglich.

Die Auslegung der Sirenengesänge als verführerische Häresien ist indes
nicht seine Erfindung, sondern steht ebenfalls in der Tradition der interpretatio
Christiana des an den Mast gebundenen Odysseus.108

5. Schlussbetrachtung

Die Vulgata war ein ambitioniertes Projekt, bei dem unsicher war, wie es in den
Gemeinden aufgenommen werden würde. Die kursierenden Bibelfassungen der
Vetus Latina waren etabliert und erfüllten weitgehend ihren Zweck. Wenn
Hieronymus also hebräische Termini zu Begriffen aus dem paganen Traditionsgut

übertrug, geschah dies immer mit Blick auf seine Leserschaft.
Neben rein lexikalischen Notlösungen wie den paganen Gestirnsnamen

haben Figuren ihren Weg in die Vulgata gefunden, die in der Septuaginta auf
Grundlage mythischer Vorstellungen auf alttestamentliche Begriffe übertragen
worden waren. Diese verworrene Gemengelage aus altorientalischen, biblischen,
apokryphen und mythischen Bezügen, die auf recht freien Assoziationen beruht
und keiner Systematik folgt, ist Ergebnis der stark hellenistisch geprägten
jüdischen Exegese.

Mit der Vugata wollte Hieronymus einen zuverlässigen Bibeltext nach der
originalsprachlichen Vorlage schaffen, der die bestehenden lateinischen Fassungen

nach der Septuaginta ersetzen sollte. Obwohl er sich ablehnend in Bezug auf

turus et Orion et Pltades in lob et caetera his similia, quae utique vocabula, gentilium fabula-
rum et causas et origines habet

107 Hier, in Mich 1,1 (CCL 76,429): Et lugebunt quasi filiae Sirenarum, dulcia enim sunt haereti-
corum carmina, et suavi voce populos decipientia

108 Hier, in ler. 3 praef. (CSEL 59,150), adv Iovin 1,4 (PL 23,225C), in Os. 2 prol. (CCL 76,55),
praef. Vulg los. (Weber 286); epist. 78,38,2; 82,5,1 (CSEL 55,80.112); hierzu K.C. Ronnenberg,
a.O. (Anm 11) 45f. Zu besagter Tradition bei christlichen Autoren vgl. Hipp haer 7,13,1-3;
Phys. 13; hierzu H Rahner, a.O (Anm. 87) 139f. mit weiteren Belegen



Giganten und Sirenen in der Vulgata 95

die fabulae gentilium äussert, ist kein konsequentes Bemühen zu erkennen, die
Giganten und Sirenen vollständig aus dem Bibeltext zu tilgen. Gerade im Fall
der Sirenen, wo es ein Leichtes gewesen wäre, auch die letzte Erwähnung zu
ersetzen, drängt sich die Frage auf, warum er das nicht getan hat. Es entsteht der
Eindruck, als habe er im Gegenteil dafür Sorge getragen, dass die mythischen
Wesen nicht aus dem Bibeltext verschwinden.

Dafür lassen sich drei Gründe benennen. Zum einen musste er sein Publikum

im Auge haben. Ein Fehlen der Giganten und Sirenen im neuen Bibeltext
hätte zusätzliche Hürden für die Akzeptanz seiner Übersetzung bedeuten können.

Wie empfindlich die Gemeinden auf Veränderungen reagieren konnten,
zeigt sich deutlich in der Auseinandersetzung mit Augustinus über die Pflanze
ivp'p (qiqäjön):109 Wie vorsichtig musste er vorgehen, wenn schon so ein Gegenstand

für Probleme sorgte!
Der zweite Grund ist in dem Umstand zu erblicken, dass er zu den Anhängern

des christlichen Altersbeweises zählte. Gemäss diesem apologetischen
Argumentationsmuster begründete man die Überlegenheit des Christentums
gegenüber den paganen Kulten, indem man die Kontinuität mit der mosaischen

Religion betonte und durch mitunter aufwändige chronologische Konstruktionen

den zeitlichen Vorrang der christlichen Religion postulierte. Von hier aus
liess sich der pagane Mythos als imitatio der biblischen Wahrheit darstellen, die
den Heiden durch Dämonen verfälscht vermittelt worden war. Narrative mit
augenscheinlichen Analogien wie die biblische Sintflut und die Flut des Deukalion
konnten auf diese Weise für die eigene Beweisführung nutzbar werden.110 In
diesem Fall war es hilfreich, auf mythische Figuren zurückgreifen zu können, die
bereits in der Bibel vorhanden waren.

Da Hieronymus der Altersbeweis jedoch vor allem auch dazu diente, gegenüber

abweichenden Glaubensrichtungen den Vorrang der Orthodoxie zu
belegen,111 spielen diese Überlegungen für den dritten Grund eine Rolle:
Parallel zu dem bekannten Prinzip christlicher Exegeten, die Inhalte des Alten
Testaments als Präfigurationen christlicher Wahrheit zu deuten, verfolgt Hiero-

109 Jona 4,6-10; Hier, epist. 112,22,1 (CSEL 55, 392); Aug. episl. 71,5,1 Hier, epist. 104, CSEL
55,241); hierzu A. Fürst, «Kürbis oder Efeu? Zur Ubersetzung von Jona 4,6 in der Septuaginta
und bei Hieronymus», BN 72 (1994) 12-19; S. Rebenich, «Jerome' The "vir Trilinguis" and the
"Hebraica Veritas"», VChr AI (1993) 50-77.

110 Zum Altersbeweis Ch. Gmlka, «Wahrheit und Ähnlichkeit», in: R v. Haehling (Hg), Griechi¬
sche Mythologie und frühes Christentum (Darmstadt 2005) 194-226; P. Pilhofer, Presbyteron
Kreitton. Der Altersbeweis der judischen und christlichen Apologeten und seine Vorgeschichte
(WUNT2 39, Tubingen 1990) 221ff.; W Kinzig, Novitas Christiana Die Idee des Fortschritts
in der Alten Kirche bis Eusebius (Gottingen 1994) 118-122 Zum Altersbeweis bei Hieronymus

Hier in Is 1,1,1 (VL 23,143); epist 18A,1,4 (CSEL 54,75); epist 108,13,2 (CSEL 55,322);
hierzu K.C. Ronnenberg, a O (Anm 11) 45f.

111 Saint-Jeröme, Chronique Continuation de la Chronique d'Eusebe, annees 326-378, suivie de

quatre etudes sur les Chroniques et chronographies dans VAntiquite tardive (IV°-V1° Steeles),
ed. B Jeanjean/B Langon (Collection Histoire, Rennes 2004) 19,30-41; S Rebenich, Jerome
(The Early Church Fathers, London/New York 2002) 22.



96 Karsten C. Ronnenberg

nymus in seinen exegetischen Schriften stets ein zweites Prinzip, demzufolge
er häufig Bezüge zur Kirche seiner eigenen Zeit herstellt. Im Zusammenhang
mit den Giganten und Sirenen ist vor allem an die Auseinandersetzungen mit
theologischen Modellen zu denken, die von der römischen Kirche als häretisch
eingestuft wurden.112 Neben der Propagierung des asketischen Ideals und der
intensiven Beschäftigung mit dem Text der Bibel war die Zurückweisung
abweichender Positionen das dritte grosse Themenfeld innerhalb seiner literarischen

Produktion. Wollte er also weiterhin Häretiker als Giganten beschimpfen
und ihre Lehren als Sirenengesänge verfemen, war es von Vorteil, wenn diese
nach wie vor im Bibeltext zu finden waren. Es lag zudem bereits eine Fülle von
christlicher Literatur vor, die sich dieser Bildfelder bediente.113 Durch das Tilgen
der mythischen Figuren hätte Hieronymus den Metaphern postum einen Teil
ihrer Schlagkraft geraubt. Da die Häresien eines der grössten Probleme der Kirche

in der Zeit waren, als er das Alte Testament übersetzte, wollte er als Streiter
für die Orthodoxie wohl nicht biblische Beweise auslassen, die der Bekämpfung
von Häretikern dienlich waren.

Korrespondenz:
Karsten C. Ronnenberg
Historisches Institut der Universität zu Köln
Albertus-Magnus-Platz
D-50923 Köln
ronnenbk@uni-köln.de

112 Einführend zu den wichtigsten theologischen Kontroversen, an denen Hieronymus beteiligt
war, A. Fürst, Hieronymus. Askese und Wissenschaft in der Spätantike (Freiburg 2003) 22-42.

113 Belege bei W. Speyer, a.O. (Anm. 20) 1273f.


	Giganten und Sirenen in der Vulgata : griechischer Mythos in der lateinischen Bibel des Hieronymus

