Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 73 (2016)

Heft: 1

Artikel: Amor tristis (Ov. Pont. 3,3) : implicazioni metaletterarie di un‘immagine
mutata

Autor: Larosa, Beatrice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-587271

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-587271
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Amor tristis (Ov. Pont. 3,3):
implicazioni metaletterarie di un’immagine mutata

Beatrice Larosa, Taurianova

Abstract: 11 contributo propone un’analisi della descrizione di Cupido in Pont. 3,3, se-
condo una prospettiva intertestuale, al fine di ravvisarne i risvolti metaletterari. L'epifa-
nia di Amor assolve lo scopo della nuova investitura poetica del relegatus: gia durante la
sua giovinezza I'intervento del dio era stato decisivo per la scelta del genere elegiaco. L'a-
spetto incultus di Cupido diviene trasfigurazione fisica di caratteristiche stilistiche e te-
matiche della poesia dell’esilio e il dialogo tra il poeta e la divinita acquisisce chiare va-
lenze apologetiche. Amor, alter Apollo con le sue incultae comae, rivela la possibilita di
una svolta panegiristica per la poesia ovidiana, nel segno di una ritrovata riconciliazione
tra mondo elegiaco ed epico.

Il modulo dell’iniziazione divina

La presenza di riferimenti alla figura di Cupido nella produzione giovanile di
Ovidio ¢ stata approfonditamente indagata in diversi studi, soprattutto in rela-
zione alle scelte programmatiche del poeta, costretto per intervento del dio, so-
stituto di Apollo, a dedicarsi al genere elegiaco, piuttosto che a quello epico'.
Come ¢ stato notato, I'iniziazione del Sulmonese gode di antecedenti lette-
rari facilmente riconoscibili’: I'investitura poetica ad opera di una divinita,
spesso inserita in un sogno o in una visione, trovava celebri esempi nella Theo-
gonia di Esiodo e negli Aitia di Callimaco?®, laddove gli stessi poeti di eta augu-

*  Questo contributo & il frutto di ricerche avviate nel giugno 2013, durante un soggiorno presso
la Fondation Hardt (Vandceuvres, Geneve), alla quale esprimo la mia gratitudine per avermi
assegnato una borsa di studio.

1 Cf. M. Labate, L'arte di farsi amare (Pisa 1984) 19-24; R. Dimundo, L'elegia allo specchio.
Studi sul I libro degli Amores di Ovidio (Bari 2000) 9-34; L. Landolfi, I volti di Cupido. Ovi-
dio, Amore, gli Amores, in L. Landolfi/V. Chinnici (edd.), Teneri properentur amores. Rifles-
sioni sull’intertestualita ovidiana. Gli Amores (Bologna 2007) 107-138. Per una lettura di
am. 1,1 e dell’intervento di Cupido come parodia epica cf. da ultimo, D. A. West, Amores 1.1-
5, in C. Shuttleworth Kraus/J. Marincola/C. B. R. Pelling (edd.), Ancient historiography and
its contexts. Studies in honour of A. J. Woodman (Oxford, New York 2010) 139-143.

2 Sulle differenze intercorrenti tra le precedenti scene di investitura poetica e quella contenuta
inam. 1,1 cf., oltre a Landolfi, op. cit. 2007 (sopra, n. 1) 113-114 e Dimundo, op. cit. 2000 (so-
pra,n. 1) 9-16, W. L. Liebermann, Liebe und Dichtung: was hat Amor/Cupido mit der Poesie
zu schaffen? Ovid, Amores I, 1, <Mnemosyne» 53 (2000) 681-682; E. Reitzenstein, Das neue
Kunstwollen in den Amores Ovids,in M. von Albrecht/E. Zinn (edd.), Ovid (Darmstadt 1968)
212-216.

3 Hes. Theog. 22-34; Call. Ait. fr. 1,21-30 Pfeiffer (ma anche Hymn. Ap. 105-112).

Museum Helveticum 73 (2016) 47-55



48 Beatrice Larosa

stea, tra i quali, in particolare Properzio*, avevano narrato dell’intervento di
Apollo’, decisivo per le loro scelte poetiche®.

Scarsamente considerati appaiono, invece, i richiami al dio Amore nell’ele-
gia dell’esilio’, che, meno numerosi rispetto a quelli degli scritti precedenti, sono
ugualmente significativi per comprendere la genesi di una poesia mutata, ma an-
cora capace di inserirsi nel solco di una tradizione letteraria, nonostante la ri-
conversione di toni € motivi.

Il riferimento a Cupido, da parte del poeta relegatus, rappresenta anche un
modo per confrontarsi con le sue opere di argomento erotico, in una sorta di re-
cusatio, che, unendo intenti apologetici e scelte compositive, evidenzia le nuove
potenzialita insite nell’elegia triste, con le sue qualita persuasive e consolatorie®.

La rappresentazione del dio, al quale il poeta accenna in trist. 5,1,22 e in
Pont. 1,4,42°, ricorre ampiamente in Pont. 3,31, I’epistola indirizzata a Fabio

4  Cf.Prop. 3,3. Sulle possibili relazioni tra questa elegia, am. 1,1,2,1 e 3,1, si veda il recente con-
tributo di B. Weinlich, The Story of a Poet’s Apologetic Emancipation: The Recusatio-Narra-
tives in Propertius 3.3, Amores 1.1, 2.1, and 3.1, «Helios» 37,2 (2010) 129-152, che fa il punto
della principale bibliografia sull’argomento, avanzando nuove ipotesi.

5 Nel Virgilio bucolico 'ammonizione di Apollo determina la scelta del genere agreste (6,3-8).
Dopo Properzio, anche in Orazio (carm. 4,15,1-4) il divieto del dio orienta gli intenti compo-
sitivi del poeta verso contenuti lirici € non epici (cf. P. Fedeli/I. Ciccarelli [edd./comm.], Q. Ho-
ratii Flacci, Carmina. Liber IV [Firenze 2008] 604-609, dove si analizza il ruolo di Apollo am-
monitore dei poeti a partire da Callimaco).

6 Gia Ennio, bevendo alla fonte dell’Ippocrene, sacra alle Muse e ad Apollo, era stato iniziato
alla poesia epica (Lucr. 1,117ss.; Prop. 3,3,5-12; Pers. Chol. 1-3). Lo stesso pater della lettera-
tura latina aveva narrato, nel proemio degli Annales, della visione del simulacrum di Omero,
che, apparsogli in un sogno, lo investiva della sua missione poetica.

7 Per una disamina delle rappresentazioni di Amore nella poesia augustea cf. S. Viarre, L'enfant
Amour dans la poésie augustéenne, in D. Auger (ed.), Enfants et enfances dans les mythologies.
Actes du colloque du Centre de Recherches Mythologiques de Paris X-Nanterre (1992) (Paris
1995) 197-215, dove si accenna anche alla sua apparizione in Pont. 3,3 (211-212). Un’analisi
delle raffigurazioni del dio negli elegiaci, con uno sguardo ai rapporti con la poesia ellenistica,
& contenuta in R. Maltby, La représentation d’Amor, Cupido et Venus dans l’élégie latine et ses
antécédents grecs, in R. Poignault (ed.), Présence de Catulle et des élégiaques Latins. Actes du
colloque tenu a Tours (28-30 novembre 2002), Centre de Recherches A. Piganiol (Clermont-
Ferrand 2005) 25-38, che, tuttavia, non considera Pont. 3,3.

8 Proprio l'elegia, la cui composizione era stata causa di sciagura per 'autore, gli portera ora un
rimedio e un conforto (cf. trist. 1,1,99s., 2,19s. e soprattutto 4,10,111s., su cui cf. I. Ciccarelli,
Ovidio, Tristia 4, 10 e i topoi della sphagis, «Aufidus» 32 [1997] 84-86). Sul motivo del valore
terapeutico della poesia cf. W. Stroh, Trostende Musen: Zur literarhistorischen Stellung und
Bedeutung von Ovids Exilgedichten, «Aufstieg und Niedergang der romischen Welt» 11.31.4
(Berlin-New York 1981) 2644ss.

9 In trist. 5,1,22 l’autore si definisce lusor pharetrati Amoris; in Pont. 1,4,42 Ovidio, confron-
tando la sua esperienza con quella di Giasone, lamenta di essere stato colpito dalla sventura
per aver istruito Amore (cf. Pont. 3,3,37s.), mentre I’eroe tessalo aveva tratto vantaggio proprio
dalle arti di Cupido.

10  Sull’epistola cf. U. Staffhorst (comm.), P. Ovidius Naso, Epistulae ex Ponto 111, 1-3 (Wiirzburg
1965); J. M. Claassen, Une analyse stylistique et litteraire d’Ovide (Epistulae Ex Ponto 3. 3).
Praeceptor amoris ou praeceptor Amoris?, <Les Etudes Classiques» 59 (1991) 27-41 (poi in



Amor tristis (Ov. Pont. 3,3) 49

Massimo, valente oratore, amico del poeta e di Augusto!l. L'elegia si apre con
I'apostrofe all’amico, affinché dedichi, se € libero, un po’ del suo tempo al rele-
gatus e ascolti il suo racconto. La narrazione dell’apparizione del puer e del dia-
logo tra lui e il poeta svelano, ad una lettura attenta, le trame di una vivace ope-
razione intertestuale, dove il recupero di stilemi caratteristici della produzione
giovanile convive con nuove modalita compositive, pur conservando le marca-
ture tipiche del genere letterario d’appartenenza. La stessa visione della divinita
avviene in uno scenario notturno come in am. 1,2, dove Cupido si manifesta ad
un Ovidio che presumibilmente giace ancora nel suo letto!2.

Proprio il dialogo con il dio Amore di Pont. 3,3 richiama analoghi luoghi
della produzione giovanile con evidente funzione metaletteraria (am. 1,1, rem.
1-40 e 555ss.)'* e conferisce a questa elegia dell’esilio il carattere di un compo-
nimento programmatico, con chiare valenze apologetiche'.

Le parole che il poeta rivolge a Cupido ai versi 29-36 rinviano al contesto di
am. 1,1: I'intervento del dio aveva indirizzato le sue scelte e, sminuendo il suo in-
gegno, non gli aveva permesso di dedicarsi ad opere piu elevate. Il nesso te duce
(v. 30), presente anche in apertura dei Remedia amoris, rimanda al consueto mo-
tivo elegiaco della militia amoris e ricorda il ruolo-guida del dio nelle scelte com-
positive dell’autore's.

Eadem, Ovid revisited, The poet in exile [London 2008] 64-75), che ravvisa nell’elegia una forte
componente parodica (su cui anche Eadem, Structure, Chronology, Tone and Undertone: An
Examination of Tonal Variation in Ovid’s Exilic Poetry, « Akroterion» 37,3-4 [1992] 108-109);
S. Citroni Marchetti, Il potere e la giustizia. Presenza della tragedia greca nelle elegie ovidiane
dell’esilio, «Materiali e Discussioni» 43 (1999) 112-121, che accosta I’episodio dell’apparizione
di Amore al poeta relegatus al passo del Prometeo incatenato di Eschilo, dove il Titano riceve
in esilio la visita delle Oceanine (Prom. 113s.).

11  Per la scelta di Fabio Massimo, quale destinatario dell’epistola e del racconto della visione di
Cupido, cf. E. J. Kenney, The poetry of Ovid’s exile, «Proceedings of the Cambridge Philolo-
gical Society» 191 (1965) 47-48 (= Ovids Exildichtung,in M. v. Albrecht/E. Zinn (edd.), Ovid
[Darmstadt 1968] 532ss.) che ricollega I’elegia all’'ode 4,1 di Orazio (su cui anche Claassen, op.
cit. 1991 [sopra, n. 10] 36). Su Fabio Massimo e i suoi rapporti con Ovidio rimando a B. Larosa,
P. Ovidii Nasonis Epistula ex Ponto 111 1. Testo, traduzione e commento (Berlin/Boston 2013)
7, con la nota 33.

12 Cf. L. Athanassaki, The Triumph of Love and Elegy in Ovid’s Amores 1.2, «Materiali e Di-
scussioni» 28 (1992) 127, ripresa da G. Moretti, Trionfi d’amore. Due note esegetiche ad Amo-
res 1, 2, «<Maia» 46 (1994) 47ss., entrambe concordi ad attribuire un valore programmatico ad
am. 1,2, proprio per la «presenza, nel motivo del trionfo d’Amore, di elementi che concorrono
a conferirgli sottesamente il carattere del sogno e della visione» (Moretti, 48).

13 Per Kenney, op. cit. 1968 (sopra, n. 11) 531ss., le parole di Amore in Pont. 3,3 rappresentano
una palinodia di Rem. 555ss.

14  Per unsunto delle occorrenze lessicali e tematiche dei vv. 29-36, come retaggio dei motivi della
precedente elegia erotica, cf. B. R. Nagle, The Poetics of Exile. Program and Polemic in the
Tristia and Epistulae ex Ponto of Ovid (Bruxelles 1980) 124 n. 24.

15 Teducericorre anche in Pont. 2,10,22 in riferimento al poeta Macro che, pur rappresentando
il genere epico, aveva svolto la funzione di guida di Ovidio (cf. Prop. 3,9,47, per lo stesso con-
cetto riferito all’azione ispiratrice di Mecenate); dux e comes & definita la Musa poetica in trist.
4,10,119, capace di dare all’autore un posto in mezzo all’Elicona (v. 120).



50 Beatrice Larosa

Piu avanti, la difesa dell’Ars amatoria & espressa negli stessi termini impie-
gati allinizio del poema didascalico (vv. 49-56 e ars 1,46-50), secondo un mo-
dulo gia avviato in trist. 2,247-252.

Il richiamo mitologico alla figura di Achille, che non fu ingrato al maestro
Chirone (v. 43), rovescia il riferimento ai due personaggi presente in ars 1,26-27,
dove era funzionale a sancire i ruoli di maestro (il poeta) e allievo (Amore): an-
che la terminologia impiegata in Pont. 3,3 rimanda alla sfera dell’erotodidassi’.

La rilettura del passato implica il richiamo ai moduli espressivi dell’elegia
giovanile, indagati nelle loro complesse relazioni con il genere piu elevato dell’e-
pica, in una sorta di allusivita letteraria che, in nome di una cultura condivisa,
prevede anche il ricorso a stilemi compositivi e retorici improntati sull’ideale
della convenientia poetica.

Inferenze metaletterarie e reminiscenze virgiliane

L’apparizione di Amore, che il poeta non riesce ad ascrivere completamente al
sogno o alla realta (vv. 3—-4 e 93-94), si svolge in un contesto tipicamente ele-
giaco'’, nel quale vengono transcodificati elementi epici di ascendenza virgi-
liana'®: la ripresa di precisi nessi eneadici!® caratterizza i versi 5-7 e la stessa raf-
figurazione del dio risente delle descrizioni di alcuni famosi personaggi del
poema (cf. infra).

All'immagine del puer scanzonato, che si prende gioco del poeta o trionfa
dorato con le ali e i capelli cosparsi di gemme?’, si sostituisce la visione mutata
di un Amor tristis, la cui descrizione indugia sui particolari fisici legati alla sfera

16 V.23 magistro;v. 24 docuisse; v. 46 discipulo; v. 47 docemus; v. 48 te discipulo... magister; v. 69
te didicisse magistro. Cf. Claassen, op. cit. 1991 (sopra, n. 10) 35-36, alla quale rinvio anche per
la considerazione sulla ‘duplicita’ dell’oggetto del docere: «pour avoir enseigné 'amour (com-
ment il faut aimer), le poéte se présente comme ayant enseigné a ’Amour (personnifié)» (31).

17 L’immagine della luce della luna che entra dalla finestra (v. 5) ricorre anche in Prop. 1,3,31,
dove compare ’'analoga clausola luna fenestras (su cui cf. G. Danesi Marioni, Luna fenestras,
in G. Catanzaro/F. Santucci (edd.), Tredici secoli di elegia latina. Atti del Convegno interna-
zionale, Assisi, 22-24 aprile 1988 [Assisi 1989] 283-287, alla quale rimando per la disamina
della ripresa intertestuale negli elegiaci e in Virgilio, evidente ipotesto di Ovidio). In Pont. 3,3,
tuttavia, a dispetto dell’ambientazione, si manifesta un’autentica ‘assenza’ elegiaca: I'io poe-
tico &€ dormiente, nuova immagine dell’Arianna puella relicta (cf. Prop. 1,3,2 iacuit... languida
desertis Cnosia litoribus e Ov. her. 10,9 ac somno languida movi; 17 luna fuit...), e non sma-
nioso come in am. 1,2, dove I'incapacita di addormentarsi & sintomo del male d’amore (vv. 7-8).

18 Cf. Staffhorst, op. cit. 1968 (sopra, n. 10) 115.

19 Lincipit Nox erat, frequente in Ovidio, e la clausola luna fenestras di v. 5 compaiono in un ana-
logo scenario notturno rispettivamente in Aen. 3,147 (I'episodio dell’apparizione onirica dei
Penati ad Enea) e 152 (cf. Danesi Marioni, op. cit. 1988 [sopra, n. 17] 286-287, che nota anche
la presenza del modello di Hor. epod. 15,1ss.). Un incipit analogo, tempus erat, ricorre all’ini-
zio della descrizione di un sogno in am. 3,5,1 e nell’esordio del racconto dell’Arianna abban-
donata (her. 10,9), ma ¢ presente gia, in un contesto simile a quello in esame, all’avvio della
narrazione dell’epifania onirica di Ettore ad Enea (Aen. 2,268ss., cf. infra).

20 Cf.am.1,2,41-42 e rem. 39.



Amor tristis (Ov. Pont. 3,3) 51

dell’incultus, secondo un modulo gia sviluppato nell’elegia per la morte di Ti-
bullo (am. 3,9,7ss.)*! e attestato nella poesia ellenistica?? (vv. 13-20).

15

20

Stabat Amor, vultu non quo prius esse solebat,
fulcra tenens laeva tristis acerna manu,

nec torquem collo neque habens crinale capillo,
nec bene dispositas comptus, ut ante, comas.

Horrida pendebant molles super ora capilli,
et visa est oculis horrida pinna meis,

qualis in aeriae tergo solet esse columbae,
tractantum multae quam tetigere manus.

I termini impiegati in questa descriptio personae hanno un duplice referente,
come gia era avvenuto nella rappresentazione delle prosopopee di Elegeia e Tra-
goedia nella programmatica am. 3,1%.

I dettagli fisici divengono simbolo di caratteristiche formali e contenutisti-

che dell’elegia dell’esilio, svelando quella identita tra forma e materia trattata
che, alla base delle teorie poetiche del decorum, rappresentate in eta augustea
soprattutto da Orazio?*, era retaggio di un’antica metafora, fondata sull’osmosi
di concetti dalla sfera del cultus personale a quella del cultus retorico®.

L’epiteto tristis, che connota l'aspetto di Amore, ¢ lo stesso utilizzato

dall’autore in passi dalla chiara valenza metaletteraria per designare la qualita
dei suoi componimenti, adeguati alla condizione di relegatus?: tristis & anche la

21

22

23

24

25

26

Su cui cf., da ultimo, W. Hiibner, Imitazione e emulazione: Uepicedio di Ovidio per Tibullo (am.
1I19), «Incontri triestini di filologia classica» 10 (2010-2011) 171-197.

Esempi di antecedenti possono essere Mel. Anth. Pal. 12,144 o Bion. Ad. 80-85, cf. L. Galasso
(comm.), Ovidio, Epistulae ex Ponto (Milano 2008) 288, dove anche la ricerca di una certa pre-
cisione nella descrizione delle posizioni del poeta e di Amore ¢ ricondotta ad un possibile mo-
dello iconografico (Pompei, pitture e mosaici IX 2,5). La posizione di divinita o defunti ai piedi
del letto & frequente nelle loro epifanie e ricorre nei poeti augustei (Tib. 2,6,38; Prop. 3,10,2;
Ov. met. 9,687, 11,655; 15,654); lo stesso verbo stare compare altre volte in apparizioni di que-
sto tipo (cf. Ov. met. 9,687; 11,655).

Anche in quelle descrizioni I'attenzione era rivolta al particolare delle chiome (v. 7, Venit odo-
ratos Elegeia nexa capillos; v. 12 Fronte comae torva) e ai dettagli dell’aspetto (v. 9 Forma de-
cens... vultus amantis; v. 11 violenta Tragoedia) e delle vesti (v. 9 vestis tenuissima; v. 13 palla
iacebat humi). Cf. F. Lechi, La palinodia del poeta elegiaco: i carmi ovidiani dell’esilio, « Atene
e Roma» n.s. 23,1 (1978) 1ss. e, recentemente, D. Lépez-Caiiete Quiles, El ingenio de Ovidio,
«Myrtia» 27 (2012) 118ss.

Sui rapporti di Ovidio con la teoria poetica oraziana cf. M. Helzle, Conveniens operi tempus
utrumque suo est: Ovids Epistula ex Ponto I11 9 und Horaz, «Grazer Beitrage» 15 (1988) 127-
138; A. Videau-Delibes, Les Tristes d’Ovide et I’élégie romaine. Une poétique de la rupture
(Paris 1991) 492ss.; L. Cristante, Un sapere inutile, ma necessario. Per una lettura di Ovidio,
Pont. I5, «<Pallas» 78 (2008) 309-317.

Cf. Lopez-Caiiete Quiles, op. cit. 2012 (sopra, n. 23) 114ss.; C. Bordigato, Ovidio, il volto cul-
tus e incultus della persuasione: strategie dell’ars in rapporto con la natura (Padova 2009) [Tesi
di dottorato] 160ss., indaga le corrispondenze tra la rappresentazione fisica dell’autore relega-
tus e quella della sua opera, specchio della sua drammatica situazione.

Cf. trist. 3,1,9-10; 5,1,47-48; Pont. 3,9,35-36.



52 Beatrice Larosa

terra d’esilio (trist. 5,7b,20) e gli elementi che la caratterizzano (gli absinthia in
Pont. 3,1,23 e 3,8,15), trasfigurazione fisica di un malessere interiore.

Alla mancanza di ornamenti nella figura di Cupido (v. 15), metafora di una
poesia divenuta essenziale, si accompagna la connotazione delle chiome, del
volto, delle piume della divinita, secondo una terminologia fortemente icono-
grafica che rimanda implicitamente alle peculiarita contenutistiche e formali
dell’elegia dell’esilio. Un riferimento significativo ¢ rappresentato dalla descri-
zione dei capelli del dio, che occupa ben tre versi (15-17), alla quale segue quella
delle sue penne scomposte (18-20): privi di diadema, non acconciati con I’ele-
ganza di un tempo, pendono molles, sciolti su horrida ora.

Non ¢ difficile riconoscere qui gli indizi di un lessico tecnico legato all’am-
bito della metaletteratura: il verso 16 (nec bene dispositas comptus, ut ante, co-
mas), ricorda, per 'immagine delle comptae comae, il contesto di am. 1,1,20 (aut
puer aut longas compta puella comas), dove Ovidio, non ancora trafitto dai dardi
di Amore, lamentava di non avere un argomento da trattare adatto ad una poe-
sia piul leggera, «un ragazzo o una fanciulla dalle chiome ben pettinate»?’.

Gli stessi epiteti dispositus, comptus, mollis, horridus appartengono all’area
semantica dell'ornatus letterario, piu volte impiegati anche in ambito oratorio,
spesso con duplice significato, proprio e figurato, come nel caso di horridus. In
particolare, il termine dispositus rimanda chiaramente alla seconda fase dell’ars
oratoria, la dispositio, dedicata all'organizzazione degli argomenti?®; comptus &
spesso impiegato in relazione ad uno stile o un discorso limatus, cultus®; mollis,
utilizzato anche in riferimento ad una forma elaborata®, dolce e piacevole’l, &
I'epiteto che connota metro e contenuti della poesia elegiaca, in contrapposizione
al versus durus e al genus grave dell’epica’?; horridus compare frequentemente

27 Per I'uso dell’aggettivo comptus come retaggio del principio alessandrino del lepos cf. J. C.
McKeown, Ovid. Amores. Text, Prolegomena and Commentary in four volumes, A Commen-
tary on Book One, vol. I1 (Leeds 1989) 24.

28 Cf., peril concetto di dispositio in relazione all’ornatus, Cic. 3,96,8.

29 Cf. Cic. part. 6,19; Quint. inst. 8,3,42 e 10,1,79; Sen. epist 100,6 e 8. Ulteriori esempi in ThiL 3
(1993) 12ss. Incomptus, a sua volta, puo indicare la mancanza di ornatus del verso, come in
Hor. ars 446 e Verg. georg. 2,386 (si riferisce a versi composti in saturni) o dello stile, come in
Cic. or. 78,6ss.; de orat. 1,234; Att. 2,1,1,7ss.

30 Cf.Sen. contr. 2,1,8ss. (sullo stile espositivo di Arellio Fusco: Erat explicatio Fusci Arelli splen-
dida quidem sed operosa et implicata, cultus nimis adquisitus, conpositio verborum mollior
quam ut illam tam sanctis fortibusque praeceptis praeparans se animus pati posset).

31 Cf.Cic. Brut. 38;274,4; or. 64,1;52,7; Quint. inst. 6,3,20,1-8.

32 Il distico elegiaco & il versus mollis per eccellenza (mollis € il pentametro gia in Ermesianatte,
Coll. Alex. 99,35-37). Per I'uso di mollis in contesti che trattano il concetto di convenientia
poetica o fanno riferimento al contenuto della poesia elegiaca cf. Hor. carm. 2,9,17,2,12,1-4;
Prop. 1,7,19; 2,1,2; 2,34 ,41ss.; 3,1,19-20; Ovw. trist. 2,307 e 349; Pont. 3,4,85-86; 4,16,32; Plin.
epist. 9,22,2.



Amor tristis (Ov. Pont. 3,3) 53

per indicare un linguaggio incultus* o “ruvido”* o anche in descrizioni che evi-
denziano un legame tra qualita morali e stile oratorio®.

La ricerca di corrispondenze tra stile e contenuto sembra corroborata pro-
prio dalla ripetizione dell’epiteto horridus, impiegato in altri passi della produ-
zione dell’esilio per connotare il luogo della relegatio® o i suoi abitanti: Cupido
assume i caratteri della poesia nata sotto la sua egida, e ne testimonia il muta-
mento, vestendo 1 panni di uno dei tanti barbari che popolavano, secondo le de-
scrizioni ovidiane, il territorio tomitano®’.

L’identita tra stile compositivo e argomento trattato, che gli elegiaci latini
ereditano dagli alessandrini®®, ¢ svolta in relazione alle caratteristiche della
nuova poesia: la rappresentazione di Amore con le sue comae incultae ¢ quella
dei versi che ora il poeta relegatus compone, carenti, a suo dire, di labor limae®.
Del resto, I'attenzione ai dettagli estetici ricorre nelle rappresentazioni del libro
dell’esilio personificato, portavoce, col suo abito tristis e incultus, della condi-
zione dell’autore relegatus*.

La mutata immagine di Amore rimanda, per I'aspetto triste e trasandato del
dio, anche alla topica della rappresentazione del lutto e, in particolare, alla de-
scrizione che Ovidio fa di se stesso in ¢rist. 1,3, dove, in procinto di lasciare Roma

33 Cf. Cic. par. 3,3; Att. 2,1,1,7 (horridula mihi atque incompta visa sunt); or. 5,20,7, 28,4 (horride
inculteque); fin. 1,8,8; Brut. 238,6;268,9; Sen. contr. 2,1,17, Quint. inst. 9,4,3; Tac. dial. 18,1,5.
Horridus & notoriamente il verso saturnio in Hor. epist. 2,1,156ss.

34 Con questa accezione ¢ impiegato, per esempio, in relazione allo stile di Catone, su cui cf. Cic.
Brut. 68,5; or. 152,3 (orationes... horridulae Catonis); Quint. inst. 12,10,10,3ss.

35 Cf.Cic. Brut. 117.7; fin. 4,78,12; Sen. contr. 7, praef. 5. Sul concetto di cultus dell’orazione, come
specchio dell’animo di chi la pronuncia, cf. Sen. epist. 115,2.

36 Cf. Pont.1,3,84. Horridus & I'inverno sul mare sarmatico in Pont. 4,10,38.

37 Cf. trist. 5,7b,49-50 (Pellibus et laxis arcent mala frigora bracis, oraque sunt longis horrida
tecta comis). A loro volta, i Geti sono accostati a Marte in trist. 5,7,17.

38 Sull’equivalenza simbolica tra stile e contenuto nell’elegia, dove la puella presenta, con le sue
movenze esteriori, affinita con il corpus poetico o il genere letterario nel quale ¢ inserita, cf.
A. M. Keith, Corpus Eroticum: Elegiac Poetics and Elegiac Puellae in Ovid’s Amores, <The
Classical World» 88,1 (1994) 27-40, con la nota bibliografica 10 ed Ead., Propertius, in T. S.
Thorsen (ed.), The Cambridge Companion to Latin Love Elegy (Cambridge 2013) 103ss. (ri-
guardo a Cynthia). Per il binomio tra corpo femminile e componimento poetico nell’opera ovi-
diana cf. anche Bordigato, op. cit. 2009 (sopra, nota 25) 145-146 (in relazione ad her. 15).

39 Cf. Pont. 1,5,15ss. Per i frequenti riferimenti del poeta relegatus al declino del suo ingegno
poetico e alla scadente qualita dei suoi versi cf. i passi scelti da A. Scholte, Publi Ovidii Naso-
nis Ex Ponto liber primus commentarius exegetico instrunctus, Diss. Groningen (Amersfurt
1933) X Vss.; H. H. Froesch, Ovids Epistulae ex Ponto I-111 als Gedichtsammlung, Diss. Bonn
1968, 31ss.; G. Luck (ed./comm.), P. Ovidius Naso, Tristia, Bd. II (Heidelberg 1977) 4.

40 Cf.trist. 1,1,3-14 (soprattutto i vv. 11-12, Nec fragili geminae poliantur pumice frontes, hirsu-
tus sparsis ut videare comis.); 5,1,47-48; 3,1,9-10 e 13ss.; Pont. 1,1,15-16; 3,9,35-36. Per I'atten-
zione alla facies del libro di poesie, come indizio dell’influsso degli insegnamenti retorici, cf.
B. Larosa, Facies, gestus, vox: tracce di ‘teatralita retorica’ nella poesia ovidiana dell’esilio,
«Prometheus» 39 (2013) 177-187.



54 Beatrice Larosa

per Tomi, esce di casa squalidus, inmissis hirta per ora comis (v. 90)#, ricalcando
le orme delle sue eroine abbandonate*.

In effetti, la descrizione di Cupido, contenuta in Pont. 3,3, ricorda, come ¢
stato gia notato, quella di Ettore, che, apparso in sogno ad Enea in Aen. 2,270ss.,
si presenta maestissimus, mutatus, con la barba squalens e i capelli rappresi di
sangue, conservando nell’apparizione onirica i tratti fisici del momento della
morte*.

Cupido come Apollo e la nuova funzione della elegia

Le reminiscenze virgiliane, unite all'indugio sul particolare fisico delle chiome di
Amore, lasciano spazio ad ulteriori riflessioni. Al di 14 delle suggestioni interte-
stuali, legate per lo piu alla descrizione introduttiva dello scenario notturno, I'epi-
fania di Amore di Pont. 3,3 condivide con le visioni oniriche narrate nell’epica
virgiliana (nella fattispecie, le apparizioni ad Enea di Ettore in Aen. 2,268ss. e dei
Penatiin Aen. 3,147ss.) anche la finalita di confortare il destinatario e svelare ve-
rita che ignora, fornendogli indicazioni profetiche sul proprio futuro. Cupido con-
sola il poeta (vv. 77-78) e si fa portavoce di un messaggio di speranza: proprio l'at-
mosfera gioiosa che si vive a Roma per il trionfo di Tiberio puo favorire
un’attenuazione dell’ira di Augusto e un accoglimento delle preghiere dell’esule
(vv. 83-92). Al trionfo di Amore in am. 1,2 si sostituisce quello reale del figlio del
princeps sui Germani, la laetitia di Venere (am. 1,2,39) corrisponde a quella della
madre Livia (Pont. 3,3,86) ed ¢ ribadito, con tendenze panegiristiche, il legame
di parentela tra il dio e I'imperatore (am. 1,2,51 e Pont. 3,3,62).

Cupido sembra indicare, nella celebrazione del potere imperiale, una pos-
sibile svolta per la poesia di Ovidio, siglando la sua nuova investitura poetica:
I’autore riassume i motivi che da giovane lo hanno spinto a non dedicarsi al ge-
nere epico (v. 29ss.), difendendo apologeticamente il contenuto della sua opera
(v. 49ss.), ma compie un passo in avanti, lasciando intravedere la possibilita di
scrivere poesia epico-celebrativa attraverso I'elegia. A tal proposito, le remini-

41  Sitratta di una delle tante declinazioni della consueta metafora dell’esule come ‘morto-vivente’
(sul motivo, retaggio di una tradizione letteraria, cf. Larosa, op. cit. 2013 [sopra, n. 40] 180, con
nota bibliografica 18). Per la rappresentazione dell’exul squalidus cf. Bordigato, op. cit. 2009
(sopra, n. 25) 161-164, che ricorda Quint. inst. 2,5,23, dove ricorre 'opposizione di squalor e
cultus, impiegati in un contesto di critica-letteraria (n. 16).

42 Cf.Medeain her. 12,63 (disiecta... comas); Arianna in her. 10,137 (Adspice demissos lugentis
in ore capillos); Scilla in met. 8,107 (passis... capillis). Anche la moglie di Ovidio, come si ad-
dice alla coniuge di un defunto, & rappresentata in trist. 1,3 passis adstrata capillis (v. 43).

43 1 due passi sono messi a confronto gia da Kenney, op. cit. 1968 (sopra, n. 11) 532, n. 35, seguito
da Danesi Marioni, op. cit. 1989 (sopra, n. 17) 287. Sulla rielaborazione di echi virgiliani nella
poesia ovidiana dell’esilio cf. R. Degl’Innocenti Pierini, I/ parto dell’orsa. Studi su Virgilio,
Ovidio e Seneca (Bologna 2008) 41-77. Altre affinita si possono ravvisare nella rappresenta-
zione di Caronte, il traghettatore delle anime agli Inferi, contenuta in Aen. 6,298ss., poi riela-
borata da Seneca in Herc. 764ss.



Amor tristis (Ov. Pont. 3,3) 55

scenze virgiliane e il recupero del modulo epico dell’apparizione onirica, con le
sue finalita consolatorie e profetiche, assumono una nuova valenza programma-
tica. La svolta panegiristica prevede una riconsiderazione del passato nel segno
della convenientia poetica: ora il volto di Amore non puo che essere horridus,
come la materia trattata.

Ovidio mostra I'intento di comporre poesia celebrativa, proprio durante la
stesura del terzo e, ufficialmente, ultimo libro delle Pontiche, poiché spinto vero-
similmente dai trionfi militari che la famiglia imperiale stava accumulando in quel
periodo. In effetti, il modulo narrativo del trionfo, descritto con gli occhi della
mente o preannunciato da Ovidio, che relegatus puo solo farsi vate dei ritorni vit-
toriosi di Tiberio e Germanico (cf. trist. 4,2; Pont. 2,1 e 3,4), rappresenta un espe-
diente letterario che permette al poeta di inserirsi a pieno titolo nel solco della
tradizione panegiristica, sancendo il suo rinnovato ruolo di cantore dell'impero**.

Ma l'epifania di Pont. 3,3 conferisce alla divinita anche un’altra funzione,
insolita per Cupido, quella di fautore di messaggi profetici, ruolo pil vicino alla
sfera di competenza di Apollo.

Un Cupido mascherato da Apollo, il cui attributo tipico erano appunto le
chiome belle e fluenti, simbolo del carme®: il dettaglio delle comae incultae di
v. 16 si arricchisce cosi di un’ulteriore enfasi valoriale e richiama, per contrasto,
il contesto di am. 1,1,11, dove il dio della poesia era definito crinibus insignis.

Se I'elegia proemiale degli Amores aveva siglato I'inizio di una poesia nata,
malgrado le ritrosie dell’autore, sotto ’egida di un saevus puer, Pont. 3,3 lascia
intravedere una conciliazione tra i due mondi, quello epico e quello elegiaco,
possibile se si percorre la via del componimento celebrativo, come gia era avve-
nuto nelle Elegie romane di Properzio.

La ricerca di corrispondenze tra forma e contenuto da vita a un testo strati-
ficato dove la figura di Amore sembra richiamare quella di Apollo: chissa se die-
tro I'impiego dell’epiteto horridus non sia adombrato anche il riferimento alla
composizione, vera o metaforica, di poesia in lingua getica, quel poemetto epico-
celebrativo della famiglia imperiale, del quale Ovidio parla in Pont. 4,13, estremo
tentativo, destinato a fallire, di attenuare l'ira del princeps.

Corrispondenza:

Beatrice Larosa

Via Gen. Salv. D’Agostino 2

1-89029 Taurianova (Reggio Calabria)
beatricelarosa82@gmail.com

44 Cf.,daultimo, A. De Vivo, Frammenti di discorsi ovidiani (Napoli 2011) 77-87.

45 Ilriferimento ai capelli di Apollo & consueto nelle descrizioni del dio pronto a cantare un com-
ponimento poetico: cf. Dimundo, op. cit. 2000 (sopra, n. 1) che ricorda Ov. ars 3,141-142; Tib.
2,5,7-10; Prop. 4,6,31-32 (p. 17). L6pez-Caiiete Quiles, op. cit. 2012 (sopra, n. 23) 115, accenna
alle pseudoetimologie carmen-carminare, comptus-coma, come indizi dell’ambivalente tra-
sposizione di termini dal cultus personale a quello retorico.



	Amor tristis (Ov. Pont. 3,3) : implicazioni metaletterarie di un'immagine mutata

