
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 73 (2016)

Heft: 1

Artikel: Amor tristis (Ov. Pont. 3,3) : implicazioni metaletterarie di un'immagine
mutata

Autor: Larosa, Beatrice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-587271

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-587271
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Amor tristis (Ov. Pont. 3,3):
implicazioni metaletterarie di un'immagine mutata

Beatrice Larosa, Taurianova

Abstract: II contributo propone un'analisi della descrizione di Cupido in Pont. 3,3, se-
condo una prospettiva intertestuale, al fine di ravvisarne i risvolti metaletterari. L'epifa-
nia di Amor assolve lo scopo della nuova investitura poetica del relegatus: giä durante la
sua giovinezza l'intervento del dio era stato decisivo per la scelta del genere elegiaco. L'a-

spetto incultus di Cupido diviene trasfigurazione fisica di caratteristiche stilistiche e te-
matiche della poesia dell'esilio e il dialogo tra il poeta e la divinitä acquisisce chiare va-
lenze apologetiche. Amor, alter Apollo con le sue incultae comae, rivela la possibilitä di
una svolta panegiristica per la poesia ovidiana, nel segno di una ritrovata riconciliazione
tra mondo elegiaco ed epico.

II modulo dell'iniziazione divina

La presenza di riferimenti alla figura di Cupido nella produzione giovanile di
Ovidio e stata approfonditamente indagata in diversi studi, soprattutto in rela-
zione alle scelte programmatiche del poeta, costretto per intervento del dio, so-
stituto di Apollo, a dedicarsi al genere elegiaco, piuttosto che a quello epico1.

Come e stato notato, l'iniziazione del Sulmonese gode di antecedenti lette-
rari facilmente riconoscibili2: l'investitura poetica ad opera di una divinitä,
spesso inserita in un sogno o in una visione, trovava celebri esempi nella Theo-
gonia di Esiodo e negli Aitia di Callimaco3, laddove gli stessi poeti di etä augu-

* Questo contributo e il frutto di ricerche avviate nel giugno 2013, durante un soggiorno presso
la Fondation Hardt (Vandoeuvres, Geneve), alla quale esprimo la mia gratitudine per avermi
assegnato una borsa di studio.

1 Cf. M. Labate, L'arte di farsi amare (Pisa 1984) 19-24; R. Dimundo, L'elegia alio specchio.
Studi sul 1 libro degli Amores di Ovidio (Bari 2000) 9-34; L. Landolfi, I volti di Cupido. Ovidio,

Amore, gli Amores, in L. Landolfi/V. Chinnici (edd.), Teneriproperentur amores. Rifles-
sioni sull'intertestualitä ovidiana. Gli Amores (Bologna 2007) 107-138. Per una lettura di
am. 1,1 e dell'intervento di Cupido come parodia epica cf. da ultimo, D. A. West, Amores 1.1-
5, in C. Shuttleworth Kraus/J. Marincola/C. B. R. Pelling (edd.), Ancient historiography and
its contexts. Studies in honour ofA. J. Woodman (Oxford, New York 2010) 139-143.

2 Sulle differenze intercorrenti tra le precedenti scene di investitura poetica e quella contenuta
in am. 1,1 cf., oltre a Landolfi, op. cit. 2007 (sopra, n. 1) 113-114 e Dimundo, op. cit. 2000 (so-

pra, n. 1) 9-16, W. L. Liebermann, Liebe und Dichtung: was hat Amor/Cupido mit der Poesie

zu schaffen? Ovid, Amores 1,1, «Mnemosyne» 53 (2000) 681-682; E. Reitzenstein, Das neue
Kunstwollen in den Amores Ovids, in M. von Albrecht/E. Zinn (edd.), Ovid (Darmstadt 1968)
212-216.

3 Hes. Theog. 22-34; Call. Ait. fr. 1,21-30 Pfeiffer (ma anche Hymn. Ap. 105-112).

Museum Helveticum 73 (2016) 47-55



48 Beatrice Larosa

stea, tra i quali, in particolare Properzio4, avevano narrato dell'intervento di
Apollo5, decisivo per le loro scelte poetiche6.

Scarsamente considerati appaiono, invece, i richiami al dio Amore nell'ele-
gia dell'esilio7, che, meno numerosi rispetto a quelli degli scritti precedenti, sono
ugualmente significativi per comprendere la genesi di una poesia mutata, ma an-
cora capace di inserirsi nel solco di una tradizione letteraria, nonostante la ri-
conversione di toni e motivi.

II riferimento a Cupido, da parte del poeta relegatus, rappresenta anche un
modo per confrontarsi con le sue opere di argomento erotico, in una sorta di
recusation che, unendo intenti apologetici e scelte compositive, evidenzia le nuove
potenzialitä insite nell'elegia triste, con le sue qualitä persuasive e consolatorie8.

La rappresentazione del dio, al quale il poeta accenna in trist. 5,1,22 e in
Pont. 1,4,42', ricorre ampiamente in Pont. 3,310, l'epistola indirizzata a Fabio

4 Cf Prop 3,3 Sulle possibili relaziom tra questa elegia, am 1,1,2,1 e 3,1, si veda il recente con¬

tribute di B Weinhch, The Story ofa Poet's Apologetic Emancipation The Recusatio-Narra-
tives in Propertius 3 3, Amores 11,2 1, and 3 1, «Helios» 37,2 (2010) 129-152, che fa il punto
della principale bibliografia suH'argomento, avanzando nuove lpotesi

5 Nel Virgilio bucolico l'ammonizione di Apollo determma la scelta del genere agreste (6,3-8)
Dopo Properzio, anche in Orazio (carm 4,15,1-4) il divieto del dio orienta gli intenti compo-
sitivi del poeta verso contenuti lirici e non epici (cf P Fedeli/I Ciccarelli [edd /coram ], Q Ho-
ratu Flacct, Carmina Liber IV [Firenze 2008] 604-609, dove si analizza il ruolo di Apollo am-
monitore dei poeti a partire da Callimaco)

6 Giä Ennio, bevendo alia fonte dell'Ippocrene, sacra alle Muse e ad Apollo, era stato miziato
alia poesia epica (Lucr. l,117ss., Prop 3,3,5-12, Pers Choi 1-3) Lo stesso pater della lettera-
tura latina aveva narrato, nel proemio degli Annates, della visione del simulacrum di Omero,
che, apparsogli in un sogno, lo investiva della sua missione poetica

7 Per una disamina delle rappresentazioni di Amore nella poesia augustea cf S Viarre, L'enfant
Amour dans la poesie augusteenne, in D Auger (ed Enfants et enfances dans les mythologies
Actes du colloque du Centre de Recherches Mythologiques de Pans X-Nanterre (1992) (Paris
1995) 197-215, dove si accenna anche alia sua apparizione in Pont 3,3 (211-212) Un'analisi
delle raffigurazioni del dio negli elegiaci, con uno sguardo ai rapporti con la poesia ellenistica,
6 contenuta in R. Maltby, La representation d'Amor, Cupido et Venus dans I'elegie latine etses
antecedents grecs, in R Poignault (ed Presence de Catulle et des elegiaques Latins Actes du
colloque tenu ä Tours (28-30 novembre 2002), Centre de Recherches A Piganiol (Clermont-
Ferrand 2005) 25-38, che, tuttavia, non considera Pont 3,3

8 Proprio l'elegia, la cui composizione era stata causa di sciagura per l'autore, gli porterä ora un
rimedio e un conforto (cf trist 1,1,99s 2,19s e soprattutto 4,10,111s su cui cf I Ciccarelli,
Ovidio, Tristia 4,10 ei topoi della sphagls, «Aufidus» 32 [1997] 84-86) Sul motivo del valore

terapeutico della poesia cf W Stroh, Trostende Musen Zur literarhistorischen Stellung und
Bedeutung von Ovids Exilgedichten, «Aufstieg und Niedergang der romischen Welt» II 31 4

(Berlin-New York 1981) 2644ss
9 In trist 5,1,22 l'autore si defimsce lusor pharetrati Amoris, m Pont 1,4,42 Ovidio, confron-

tando la sua esperienza con quella di Giasone, lamenta di essere stato colpito dalla sventura

per aver istruito Amore (cf Pont 3,3,37s), mentre l'eroe tessalo aveva tratto vantaggio proprio
dalle arti di Cupido

10 Sull'epistola cf U Staffhorst (comm), P Ovidius Naso, Epistulae ex Ponto III, 1-3 (Wurzburg
1965); J M Ciaassen, Une analyse stylistique et litteraire d'Ovide (Epistulae Ex Ponto 3 3)
Praeceptor amoris ou praeceptor Amorist, «Les Etudes Classiques» 59 (1991) 27-41 (poi in



Amor tnstis (Ov Pont 3,3) 49

Massimo, valente oratore, amico del poeta e di Augusto11. L'elegia si apre con
l'apostrofe all'amico, affinche dedichi, se e libero, un po' del suo tempo al rele-

gatus e ascolti il suo racconto. La narrazione dell'apparizione del puer e del dia-
logo tra lui e il poeta svelano, ad una lettura attenta, le trame di una vivace ope-
razione intertestuale, dove il recupero di stilemi caratteristici della produzione
giovande convive con nuove modalitä compositive, pur conservando le marca-
ture tipiche del genere letterario d'appartenenza. La stessa visione della divinitä
avviene in uno scenario notturno come in am. 1,2, dove Cupido si manifesta ad

un Ovidio che presumibilmente giace ancora nel suo letto12.

Proprio il dialogo con il dio Amore di Pont. 3,3 richiama analoghi luoghi
della produzione giovanile con evidente funzione metaletteraria (am. 1,1, rem.
1-40 e 555ss.)13 e conferisce a questa elegia dell'esilio il carattere di un compo-
nimento programmatico, con chiare valenze apologetiche14.

Le parole che il poeta rivolge a Cupido ai versi 29-36 rinviano al contesto di
am. 1,1: l'intervento del dio aveva indirizzato le sue scelte e, sminuendo il suo in-
gegno, non gli aveva permesso di dedicarsi ad opere piü elevate. II nesso te duce
(v. 30), presente anche in apertura dei Remedia amoris, rimanda al consueto mo-
tivo elegiaco della militia amoris e ricorda il ruolo-guida del dio nelle scelte
compositive dell'autore15.

Eadem, Ovid revisited, The poet in exile [London 2008] 64-75), che ravvisa nell'elegia una forte
componente parodica (su cut anche Eadem, Structure, Chronology, Tone and Undertone An
Examination ofTonal Variation in Ovid's Exilic Poetry, «Akroterion» 37,3-4 [1992] 108-109),
S Citroni Marchetti, IIpotere e la giustizia Presenza della tragedia greca nelle elegie ovidiane
dell'esilio, «Materiah e Discussiom» 43 (1999) 112-121, che accosta l'episodio dell'apparizione
di Amore al poeta relegatus al passo del Prometeo incatenato di Eschilo, dove ll Titano riceve
in esilio la visita delle Oceanine (Prom 113s

11 Per la scelta di Fabio Massimo, quale destinatario dell'epistola e del racconto della visione di
Cupido, cf E J Kenney, The poetry ofOvid's exile, «Proceedings of the Cambridge Philological

Society» 191 (1965) 47-48 Ovids Exildichtung, in M v Albrecht/E Zmn (edd Ovid
[Darmstadt 1968] 532ss che ricollega l'elegia all'ode 4,1 di Orazio (su cui anche Claassen, op
cit 1991 [sopra, n 10] 36). Su Fabio Massimo e l suoi rapporti con Ovidio rimando a B Larosa,
P Ovidu Nasonis Epistula ex Ponto 111 1 Testo, traduzione e commento (Berlin/Boston 2013)
7, con la nota 33

12 Cf L Athanassaki, The Triumph of Love and Elegy in Ovid's Amores 1 2, «Materiali e Di¬

scussiom» 28 (1992) 127, ripresa da G Moretti, Trionfi d'amore Due note esegetiche ad Amores

1, 2, «Maia» 46 (1994) 47ss entrambe concordi ad attribuire un valore programmatico ad

am 1,2, proprio per la «presenza, nel motivo del trionfo d'Amore, di elementi che concorrono
a conferirgli sottesamente il carattere del sogno e della visione» (Moretti, 48)

13 Per Kenney, op cit 1968 (sopra, n 11) 531ss le parole di Amore in Pont 3,3 rappresentano
una palinodia di Rem 555ss

14 Per un sunto delle occorrenze lessicali e tematiche dei vv 29-36, come retaggio dei motivi della
precedente elegia erotica, cf B R Nagle, The Poetics of Exile Program and Polemic in the
Tristia and Epistulae ex Ponto ofOvid (Bruxelles 1980) 124 n 24

15 Te duce ricorre anche in Pont 2,10,22 in rifenmento al poeta Macro che, pur rappresentando
il genere epico, aveva svolto la funzione di guida di Ovidio (cf Prop 3,9,47, per lo stesso
concetto riferito all'azione ispiratrice di Mecenate), dux e comes e definita la Musa poetica in trist
4,10,119, capace di dare all'autore un posto in mezzo all'Elicona (v 120)



50 Beatrice Larosa

Piü avanti, la difesa delMrs amatoria e espressa negli stessi termini impie-
gati all'inizio del poema didascalico (vv. 49-56 e ars 1,46-50), secondo un
modulo giä avviato in trist. 2,247-252.

II richiamo mitologico alia figura di Achille, che non fu ingrato al maestro
Chirone (v. 43), rovescia il riferimento at due personaggi presente in ars 1,26-27,
dove era funzionale a sancire i ruoli di maestro (il poeta) e allievo (Amore): an-
che la terminologia impiegata in Pont. 3,3 rimanda alia sfera dell'erotodidassi16.

La rilettura del passato implica il richiamo ai moduli espressivi dell'elegia
giovanile, indagati nelle loro complesse relazioni con il genere piü elevato dell'e-
pica, in una sorta di allusivitä letteraria che, in nome di una cultura condivisa,
prevede anche il ricorso a stilemi compositivi e retorici improntati sull'ideale
della convenientia poetica.

Inferenze metaletterarie e reminiscenze virgiliane

L'apparizione di Amore, che il poeta non riesce ad ascrivere completamente al

sogno o alia realtä (vv. 3-4 e 93-94), si svolge in un contesto tipicamente ele-
giaco17, nel quale vengono transcodificati elementi epici di ascendenza virgi-
liana18: la ripresa di precisi nessi eneadici19 caratterizza i versi 5-7 e la stessa raf-
figurazione del dio risente delle descrizioni di alcuni famosi personaggi del

poema (cf. infra).
All'immagine del puer scanzonato, che si prende gioco del poeta o trionfa

dorato con le ali e i capelli cosparsi di gemme20, si sostituisce la visione mutata
di un Amor tristis, la cui descrizione indugia sui particolari fisici legati alia sfera

16 V 23 magistro\ v 24 docutsse; v 46 discipulo; v 47 docemus, v 48 te discipulo magister, v 69

te didicisse magistro. Cf Claassen, op cit 1991 (sopra, n 10) 35-36, alia quale rinvio anche per
la considerazione sulla 'duplicitä' dell'oggetto del docere «pour avoir enseigne l'amour (comment

il faut aimer), le po&te se presente comme ayant enseign£ ä l'Amour (personnifie)» (31)
17 L'immagine della luce della luna che entra dalla finestra (v 5) ricorre anche in Prop. 1,3,31,

dove compare l'analoga clausola luna fenestras (su cui cf G Danesi Marioni, Luna fenestras,
in G Catanzaro/F Santucci (edd), Tredtct secolt di elegta latina Atti del Convegno interna-
zionale, Assist, 22-24 aprile 1988 [Assisi 1989] 283-287, alia quale rimando per la disamina
della ripresa intertestuale negli elegiaci e in Virgilio, evidente lpotesto di Ovidio) In Pont 3,3,

tuttavia, a dispetto dell'ambientazione, si manifesta un'autentica 'assenza' elegiaca: l'io poe-
tico e dormiente, nuova immagine dellArianna puella relicta (cf. Prop 1,3,2 lacuit languida
desertis Cnosia litoribus e Ov her 10, 9 ac somno languida mow, 17 luna fuit e non sma-
moso come in am 1,2, dove Fincapacitä di addormentarsi e sintomo del male d'amore (vv 7-8)

18 Cf Staffhorst, op cit 1968 (sopra, n 10)115
19 L'incipit Nox erat, frequente in Ovidio, e la clausola luna fenestras di v 5 compaiono in un ana-

logo scenario notturno rispettivamente in A en 3,147 (l'episodio dell'apparizione onirica dei
Penati ad Enea) e 152 (cf Danesi Marioni, op cit 1988 [sopra, n 17] 286-287, che nota anche
la presenza del modello di Hor epod 15,lss Un incipit analogo, tempus erat, ricorre all'inizio

della descrizione di un sogno in am. 3,5,1 e nell'esordio del racconto dell'Arianna abban-
donata (her 10,9), ma 6 presente giä, in un contesto simile a quello in esame, all'avvio della
narrazione dell'epifania onirica di Ettore ad Enea (Aen 2,268ss cf infra)

20 Cf am 1,2,41-42 e rem 39



Amor tnstis (Ov Pont 3,3) 51

delYincultus, secondo un modulo giä sviluppato nell'elegia per la morte di Ti-
bullo (am. 3,9,7ss.)21 e attestato nella poesia ellenistica22 (vv. 13-20).

Stabat Amor, vultu non quo prius esse solebat,
fulcra tenens laeva tristis acerna manu,

15 nee torquem collo neque habens Crinale captllo,
nec bene dispositas comptus, ut ante, comas

Horrida pendebant molles super ora capillt,
et visa est oculis horrida pinna meis,

qualis in aeriae tergo solet esse columbae,
20 tractantum multae quam tetigere manus

I termini impiegati in questa descriptio personae hanno un duplice referente,
come giä era avvenuto nella rappresentazione delle prosopopee di Elegeia e Tra-

goedia nella programmatica am. 3,123.

I dettagli fisici divengono simbolo di caratteristiche formali e contenutisti-
che dell'elegia dell'esilio, svelando quella identitä tra forma e materia trattata
che, alia base delle teorie poetiche del decorum, rappresentate in etä augustea
soprattutto da Orazio24, era retaggio di un'antica metafora, fondata sull'osmosi
di concetti dalla sfera del cultus personale a quella del cultus retorico25.

L'epiteto tristis, che connota l'aspetto di Amore, e lo stesso utilizzato
dall'autore in passi dalla chiara valenza metaletteraria per designare la qualitä
dei suoi componimenti, adeguati alla condizione di relegatus26: tristis e anche la

21 Su cui cf, da ultimo, W Hubner, Imitazione e emulazione. l'epicedio di Ovidio per Tibullo (am

III 9), «Incontri triestrm di filologia classica» 10 (2010-2011) 171-197
22 Esempi di antecedenti possono essere Mel Anth Pal 12,144 o Bion Ad 80-85, cf L Galasso

(comm Ovidio, Epistulae ex Ponto (Milano 2008) 288, dove anche la ricerca di una certa pre-
cisione nella descrizione delle posizioni del poeta e di Amore e ricondotta ad un possibile mo-
dello lconografico (Pompei, pitture e mosaici IX 2,5). La posizione di divmitä o defunti ai piedi
del letto e frequente nelle loro epifame e rxcorre nei poeti augustei (Tib 2,6,38, Prop 3,10,2;
Ov met 9,687,11,655,15,654), lo stesso verbo stare compare altre volte in apparizioni di que-
sto tipo (cf. Ov. met 9,687,11,655)

23 Anche in quelle descrizioni l'attenzione era nvolta al particolare delle chiome (v 7, Venit odo-
ratos Elegeia nexa capillos, v 12 Fronte comae torva) e ai dettagli dell'aspetto (v. 9 Forma
decern vultus amantis, v 11 violenta Tragoedia) e delle vesti (v 9 vestis tenuissima\ v 13 palla
iacebathumi).Ci F Lechi, La palinodia delpoeta elegtaco i carmi ovidiani dell'esilio, «Atene
e Roma» n s 23,1 (1978) lss e, recentemente, D Löpez-Canete Quiles, El ingenio de Ovidio,
«Myrtia» 27 (2012) 118ss

24 Sui rapporti di Ovidio con la teoria poetica oraziana cf M Helzle, Conveniens operi tempus
utrumque suo est Ovids Epistula ex Ponto III 9 und Horaz, «Grazer Beitrage» 15 (1988) 127-
138, A. Videau-Delibes, Les Tristes d'Ovide et l'elegie romatne Une poetique de la rupture
(Paris 1991) 492ss L Cristante, Un sapere inutile, ma necessano Per una lettura di Ovidio,
Pont 15, «Pallas» 78 (2008) 309-317

25 Cf Löpez-Canete Quiles, op cit 2012 (sopra, n 23)114ss,C Bordigato, Ovidio, il volto cul¬

tus e incultus dellapersuasione Strategie dell'ars in rapporto con la natura (Padova 2009) [Tesi
di dottorato] 160ss., indaga le corrispondenze tra la rappresentazione fisica dell'autore relegatus

e quella della sua opera, specchio della sua drammatica situazione
26 Cf trist 3,1,9-10; 5,1,47-48, Pont 3,9,35-36



52 Beatrice Larosa

terra d'esilio (trist. 5,7b,20) e gli elementi che la caratterizzano (gli absinthia in
Pont. 3,1,23 e 3,8,15), trasfigurazione fisica di un malessere interiore.

Alia mancanza di ornamenti nella figura di Cupido (v. 15), metafora di una
poesia divenuta essenziale, si accompagna la connotazione delle chiome, del
volto, delle piume della divinitä, secondo una terminologia fortemente icono-
grafica che rimanda implicitamente alle peculiaritä contenutistiche e formali
dell'elegia dell'esilio. Un riferimento significative» e rappresentato dalla descri-
zione dei capelli del dio, che occupa ben tre versi (15-17), alia quale segue quella
delle sue penne scomposte (18-20): privi di diadema, non acconciati con l'ele-
ganza di un tempo, pendono molles, sciolti su horrida ora.

Non e difficile riconoscere qui gli indizi di un lessico tecnico legato all'am-
bito della metaletteratura: il verso 16 (nec bene dispositas comptus, ut ante,
comas), ricorda, per l'immagine delle comptae comae, il contesto di am. 1,1,20 (aut
puer aut longas compta puella comas), dove Ovidio, non ancora trafitto dai dardi
di Amore, lamentava di non avere un argomento da trattare adatto ad una poesia

piü leggera, «un ragazzo o una fanciulla dalle chiome ben pettinate»27.
Gli stessi epiteti dispositus, comptus, mollis, horridus appartengono all'area

semantica deWornatus letterario, piü volte impiegati anche in ambito oratorio,
spesso con duplice significato, proprio e figurata, come nel caso di horridus. In
particolare, il termine dispositus rimanda chiaramente alia seconda fase dcWars

oratoria, la dispositio, dedicata all'organizzazione degli argomenti28; comptus e

spesso impiegato in relazione ad uno stile o un discorso limatus, cultus29; mollis,
utilizzato anche in riferimento ad una forma elaborata30, dolce e piacevole31, e

l'epiteto che connota metro e contenuti della poesia elegiaca, in contrapposizione
al versus durus e al genus grave dell'epica32; horridus compare frequentemente

27 Per l'uso dell'aggettivo comptus come retaggio del principio alessandrino del lepos cf. J. C.

McKeown, Ovid. Amores. Text, Prolegomena and Commentary in four volumes, A Commentary

on Book One, vol. II (Leeds 1989) 24.
28 Cf., per il concetto di dispositio in relazione nWornatus, Cic. 3,96,8.
29 Cf. Cic. part. 6,19; Quint, inst. 8,3,42 e 10,1,79; Sen. epist 100,6 e 8. Ulteriori esempi in ThlL 3

(1993) 12ss. Incomptus, a sua volta, puö indicare la mancanza di ornatus del verso, come in
Hor. ars 446 e Verg. georg. 2,386 (si riferisce a versi composti in saturni) o dello stile, come in
Cic. or. 78,6ss.; de orat. 1,234; Att. 2,l,l,7ss.

30 Cf. Sen. contr. 2,l,8ss. (sullo stile espositivo di Arellio Fusco: Erat explicatio Fusci Arelli splen-
dida quidem sed operosa et implicata, cultus nimis adquisitus, conpositio verborum mollior
quam ut illam tarn Sanctis fortibusque praeceptis praeparans se animus pati posset).

31 Cf. Cic. Brut. 38; 274,4; or. 64,1; 52,7; Quint, inst. 6,3,20,1-8.
32 II distico elegiaco e il versus mollis per eccellenza (mollis e il pentametro giä in Ermesianatte,

Coll. Alex. 99,35-37). Per l'uso di mollis in contesti che trattano il concetto di convenientia
poetica o fanno riferimento al contenuto della poesia elegiaca cf. Hor. carm. 2,9,17; 2,12,1-4;
Prop. 1,7,19; 2,1,2; 2,34,41ss.; 3,1,19-20; Ov. trist. 2,307 e 349; Pont. 3,4,85-86; 4,16,32; Plin.
epist. 9,22,2.



Amor tristis (Ov Pont 3,3) 53

per indicare un linguaggio incultus33 o "ruvido"34 o anche in descrizioni che evi-
denziano un legame tra qualitä morali e stile oratorio35.

La ricerca di corrispondenze tra stile e contenuto sembra corroborata proprio

dalla ripetizione dell'epiteto horridus, impiegato in altri passi della produ-
zione dell'esilio per connotare il luogo della relegatio36 o i suoi abitanti: Cupido
assume i caratteri della poesia nata sotto la sua egida, e ne testimonia il muta-
mento, vestendo i panni di uno dei tanti barbari che popolavano, secondo le
descrizioni ovidiane, il territorio tomitano37.

L'identitä tra stile compositivo e argomento trattato, che gli elegiaci latini
ereditano dagli alessandrini38, e svolta in relazione alle caratteristiche della
nuova poesia: la rappresentazione di Amore con le sue comae incultae e quella
dei versi che ora il poeta relegatus compone, carenti, a suo dire, di labor limae39.

Del resto, l'attenzione ai dettagli estetici ricorre nelle rappresentazioni del libro
dell'esilio personificato, portavoce, col suo abito tristis e incultus, della condi-
zione dell'autore relegatus40.

La mutata immagine di Amore rimanda, per l'aspetto triste e trasandato del
dio, anche alla topica della rappresentazione del lutto e, in particolare, alla de-
scrizione che Ovidio fa di se stesso in trist. 1,3, dove, in procinto di lasciare Roma

33 Cf Cic par 3,3, Att 2,1,1,7 (horridula mihi atque incompta visa sunt), or 5,20,7,28,4 (horride
inculteque),fin 1,8,8, Brut 238,6,268,9, Sen contr 2,1,17, Quint inst 9,4,3, Tac dial 18,1,5
Horridus e notoriamente il verso saturnio in Hör epist 2,l,156ss

34 Con questa accezione e impiegato, per esempio, in relazione alio stile di Catone, su cui cf Cic
Brut 68,5, or 152,3 (orationes horridulae Catoms), Quint inst 12,10,10,3ss

35 Cf Cic Brut 1X1,1,fin 4,78,12, Sen contr l,praef 5 Sul concetto di cultus dell'orazione, come
specchio dell'animo di chi la pronuncia, cf Sen epist 115,2

36 Cf Pont 1,3,84 Horridus e l'inverno sul mare sarmatico in Pont 4,10,38
37 Cf trist 5,7b,49-50 (Pellibus et laxis arcent mala frigora bracis, oraque sunt longis horrida

tecta comis) A loro volta, l Geti sono accostati a Marte in trist 5,7,17

38 Sull'equivalenza simbolica tra stile e contenuto nell'elegia, dove la puella presenta, con le sue

movenze esteriori, affimtä con il corpus poetico o il genere letterario nel quale e inserita, cf
A M Keith, Corpus Eroticum Elegiac Poetics and Elegiac Puellae in Ovid's Amores, «The
Classical World» 88,1 (1994) 27-40, con la nota bibliografica 10 ed Ead Propertius, in T S

Thorsen (ed The Cambridge Companion to Latin Love Elegy (Cambridge 2013) 103ss (ri-
guardo a Cynthia) Per ll binomio tra corpo femmimle e compommento poetico nell'opera ovi-
diana cf anche Bordigato, op. cit 2009 (sopra, nota 25) 145-146 (in relazione ad her 15)

39 Cf Pont l,5,15ss Per l frequenti riferimenti del poeta relegatus al declino del suo ingegno
poetico e alia scadente qualitä dei suoi versi cf. l passi scelti da A Schölte, Publi Ovidu Naso-
nis Ex Ponto liber primus commentarius exegetico instrunctus, Diss Groningen (Amersfurt
1933)XVss,H H Froesch, Ovids Epistulae ex Ponto l-Ill als Gedichtsammlung, Diss Bonn
1968, 31ss G Luck (ed /comm P Ovidius Naso, Tristia, Bd II (Heidelberg 1977) 4

40 Cf trist 1,1,3-14 (soprattutto l vv 11-12, Necfragili gemmae polianturpumice frontes, hirsu-
tus sparsis ut videare comis 5,1,47-48,3,1,9-10 e 13ss Pont 1,1,15-16,3,9,35-36 Per l'attenzione

alla facies del libro di poesie, come indizio dell'influsso degli insegnamenti retorici, cf
B Larosa, Facies, gestus, vox tracce di 'teatralitä retorica' nella poesia ovidiana dell'esilio,
«Prometheus» 39 (2013) 177-187



54 Beatrice Larosa

per Tomi, esce di casa squalidus, inmissis hirta per ora comis (v. 90)41, ricalcando
le orme delle sue eroine abbandonate42.

In effetti, la descrizione di Cupido, contenuta in Pont. 3,3, ricorda, come e

stato giä notato, quella di Ettore, che, apparso in sogno ad Enea in Aen. 2,270ss.,
si presenta maestissimus, mutatus, con la barba squalens e i capelli rappresi di
sangue, conservando nell'apparizione onirica i tratti fisici del momento della
morte43.

Cupido come Apollo e la nuova funzione della elegia

Le reminiscenze virgiliane, unite all'indugio sul particolare fisico delle chiome di
Amore, lasciano spazio ad ulteriori riflessioni. Al di la delle suggestioni interte-
stuali, legate per lo piü alia descrizione introduttiva dello scenario notturno, l'epi-
fania di Amore di Pont. 3,3 condivide con le visioni oniriche narrate nell'epica
virgiliana (nella fattispecie, le apparizioni ad Enea di Ettore in Aen. 2,268ss. e dei
Penati in Aen. 3,147ss.) anche la finalitä di confortare il destinatario e svelare ve-
ritä che ignora, fornendogli indicazioni profetiche sul proprio future. Cupido con-
sola il poeta (vv. 77-78) e si fa portavoce di un messaggio di speranza: proprio l'at-
mosfera gioiosa che si vive a Roma per il trionfo di Tiberio puo favorire
un'attenuazione dell'ira di Augusto e un accoglimento delle preghiere dell'esule
(vv. 83-92). Al trionfo di Amore in am. 1,2 si sostituisce quello reale del figlio del
princeps sui Germani, la laetitia di Venere {am. 1,2,39) corrisponde a quella della
madre Livia {Pont. 3,3,86) ed e ribadito, con tendenze panegiristiche, il legame
di parentela tra il dio e l'imperatore {am. 1,2,51 e Pont. 3,3,62).

Cupido sembra indicare, nella celebrazione del potere imperiale, una pos-
sibile svolta per la poesia di Ovidio, siglando la sua nuova investitura poetica:
l'autore riassume i motivi che da giovane lo hanno spinto a non dedicarsi al ge-
nere epico (v. 29ss.), difendendo apologeticamente il contenuto della sua opera
(v. 49ss.), ma compie un passo in avanti, lasciando intravedere la possibilitä di
scrivere poesia epico-celebrativa attraverso l'elegia. A tal proposito, le remini-

41 Si tratta di una delle tante declinazioni della consueta metafora dell'esule come 'morto-vivente'
(sul motivo, retaggio di una tradizione letteraria, cf. Larosa, op. cit. 2013 [sopra, n. 40] 180, con
nota bibliografica 18). Per la rappresentazione AeWexul squalidus cf. Bordigato, op. cit. 2009
(sopra, n. 25) 161-164, che ricorda Quint, inst. 2,5,23, dove ricorre l'opposizione di squalor e
cultus, impiegati in un contesto di critica-letteraria (n. 16).

42 Cf. Medea in her. 12,63 (disiecta... comas); Arianna in her. 10,137 (Adspice demissos lugentis
in ore capillos); Scilla in met. 8,107 (passis... capillis). Anche la moglie di Ovidio, come si ad-
dice alia coniuge di un defunto, e rappresentata in trist. 1,3 passis adstrata capillis (v. 43).

43 I due passi sono messi a confronto giä da Kenney, op. cit. 1968 (sopra, n. 11) 532, n. 35, seguito
da Danesi Marioni, op. cit. 1989 (sopra, n. 17) 287. Sulla rielaborazione di echi virgiliani nella
poesia ovidiana deU'esiho cf. R. Degl'Innocenti Pierini, II parto dell'orsa. Studi su Virgilio,
Ovidio e Seneca (Bologna 2008) 41-77. Altre affimta si possono ravvisare nella rappresentazione

di Caronte, il traghettatore delle anime agli Inferi, contenuta in Aen. 6,298ss., poi riela-
borata da Seneca in Here. 764ss.



Amor tristis (Ov. Pont. 3,3) 55

scenze virgiliane e il recupero del modulo epico dell'apparizione onirica, con le
sue finalitä consolatorie e profetiche, assumono una nuova valenza programma-
tica. La svolta panegiristica prevede una riconsiderazione del passato nel segno
della convenientia poetica: ora il volto di Amore non puö che essere horridus,
come la materia trattata.

Ovidio mostra l'intento di comporre poesia celebrativa, proprio durante la
stesura del terzo e, ufficialmente, ultimo libro delle Pontiche, poiche spinto vero-
similmente dai trionfi militari che la famiglia imperiale stava accumulando in quel
periodo. In effetti, il modulo narrativo del trionfo, descritto con gli occhi della
mente o preannunciato da Ovidio, che relegatus puö solo farsi vate dei ritorni vit-
toriosi di Tiberio e Germanico (cf. trist. 4,2; Pont. 2,1 e 3,4), rappresenta un
espediente letterario che permette al poeta di inserirsi a pieno titolo nel solco della
tradizione panegiristica, sancendo il suo rinnovato ruolo di cantore dell'impero44.

Ma l'epifania di Pont. 3,3 conferisce alla divinitä anche un'altra funzione,
insolita per Cupido, quella di fautore di messaggi profetici, ruolo piü vicino alla
sfera di competenza di Apollo.

Un Cupido mascherato da Apollo, il cui attributo tipico erano appunto le
chiome belle e fluenti, simbolo del carme45: il dettaglio delle comae incultae di
v. 16 si arricchisce cosi di un'ulteriore enfasi valoriale e richiama, per contrasto,
il contesto di am. 1,1,11, dove il dio della poesia era definito crinibus insignis.

Se l'elegia proemiale degli Amores aveva siglato l'inizio di una poesia nata,
malgrado le ritrosie dell'autore, sotto l'egida di un saevus puer, Pont. 3,3 lascia
intravedere una conciliazione tra i due mondi, quello epico e quello elegiaco,
possibile se si percorre la via del componimento celebrativo, come giä era avve-
nuto nelle Elegie romane di Properzio.

La ricerca di corrispondenze tra forma e contenuto da vita a un testo strati-
ficato dove la figura di Amore sembra richiamare quella di Apollo: chissä se die-
tro l'impiego dell'epiteto horridus non sia adombrato anche il riferimento alla
composizione, vera o metaforica, di poesia in lingua getica, quel poemetto epico-
celebrativo della famiglia imperiale, del quale Ovidio parla in Pont. 4,13, estremo
tentativo, destinato a fallire, di attenuare l'ira del princeps.

Corrispondenza:
Beatrice Larosa
Via Gen. Salv. D'Agostino 2
1-89029 Taurianova (Reggio Calabria)
beatricelarosa82@gmail.com

44 Cf., da ultimo, A. De Vivo, Frammenti di dtscorsi ovidiani (Napoli 2011) 77-87.
45 II riferimento ai capelli di Apollo e consueto nelle descrizioni del dio pronto a cantare un com¬

ponimento poetico: cf. Dimundo, op. cit. 2000 (sopra, n. 1) che ricorda Ov. ars 3,141-142; Tib.
2,5,7-10; Prop. 4,6,31-32 (p. 17). Löpez-Canete Quiles, op. cit. 2012 (sopra, n. 23) 115, accenna
alle pseudoetimologie carmen-carminare, comptus-coma, come indizi dell'ambivalente tra-
sposizione di termini dal cultus personale a quello retorico.


	Amor tristis (Ov. Pont. 3,3) : implicazioni metaletterarie di un'immagine mutata

