
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 73 (2016)

Heft: 1

Artikel: Sacerdoti mendicanti e itineranti : gli agyrtai nell'antica Grecia

Autor: Serafini, Nicola

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-587269

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-587269
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sacerdoti mendicanti e itineranti:
gli agyrtai nell'antica Grecia

Nicola Serafini, Urbino

Abstract: This paper deals with the Greek religious customs that involved a form of
ritual begging whatsoever. It begins with the figure of Erysichthon, who in Callimachus'
Hymn VI ends up begging at the crossroads: thus, it faces the not-so-much-studied theme
of ritual begging, focussing in particular on the agyrtai, a category of mendicant pseudo-
priests and magicians. The evidence is not as scanty as one would think, in fact, a

thorough study of the epigraphic as well as literal sources has shown that forms of ritual begging

not only were actually performed in Greece, but they were even quite diffused in the
whole Greek world

Nell'/««o a Demetra di Callimaco e narrata la triste - e, secondo alcuni, quasi
'comica' - vicenda di Erisittone1. Quando quest'ultimo e colpito da una fame tre-
menda per volere della dea Demetra, dopo avere abbattuto un albero in un bo-
sco a lei consacrato, con la sua insaziabilitä finisce col prosciugare tutte le

dispense del padre Triopa, e si vede costretto a elemosinare cibo nei trivi (Call.
Cer. 114-5)2:

* Una prima versione di questo testo, m francese, fu pronunciata nel corso della XXXV" edizi-
one del 'Metageitma' (Friburgo [CH]' 17-18 gennaio 2014), con ll titolo L'aumdne sacree en
Grece ancienne un phenomene religieux ä (re)decouvrir, e all'Umversita di Bologna, in occa-
sione del Rodopis Postgraduate Seminars - 'Ricerche a Confronto' 2014 (Bologna 27 febbraio
2014) Desidero ringraziare tutti gli organizzaton, nonche entrambi gli uditorl per le puntuali
osservazioni, le quail, in particolare nel secondo caso, si sono tradotte in un lungo e stimolante
dibattito Rmgrazio anche l referees e la redazione di Museum Helveticum, in particolare ll
Prof Stefan Rebenich, per gli utili consigh, assieme alia Dott Rita Paris (Direttrice del Mu-
seo Nazionale Romano di Palazzo Massimo, Roma) e al Dott Fiorenzo Catalli (Soprinten-
denza Speciale per i Bern Archeologici di Roma) per la preziosa collaborazione sul colomba-
no di Villa Pamphih

1 Sulla presenza e i significati della figura di Erisittone nell'inno callimacheo, mi limito qui a rin-
viare a C A Faraone, Boubrostis, Meat Eating and Comedy Erysichthon as Famine Demon
in Callimachus' Hymn to Demeter, in M A Harder, R F Regtuit, G C Wakker (edd Gods
and Religion in Hellenistic Poetry, Leuven 2012, pp 61-80, e a A Tagliabracci, La fame di
Erisittone una scelta rara e preziosa, in O Mei, V Purcaro (edd), Cirene greca e romana II, Atti
del XII Convegno di Archeologia Cirenea (Urbino, 28-29 giugno 2013), Roma 2014, pp 33-
46 Sull'/nno VI di Callimaco e sugli elementi ntuali in esso presenti, ved ora N Serafini, II
potere di Demetra, fra racconto mitico e cornice rituale possibili echi del culto cireneo
nell'inno Vidi Callimaco?, in Mei, Purcaro, op at, pp 14-33

2 Riguardo alle numerose lpotesi formulate dai moderm per spiegare la figura di Erisittone men-
dicante al trivio, ved ora la bibliografia discussa in N Serafini, La poverta nella sfera religiosa
greca, trafurto di cibo consacrato ed elemosina rituale, in M Santucci (ed Ploutos & Polls
Aspetti del rapporto tra economia e politico nel mondo greco, Atti del Convegno (Roma, 20-
22 maggio 2013), Roma (c d s) Si noti che Callimaco in piü occasion! ha toccato ll tema della

Museum Helveticum 73 (2016) 24-41



Sacerdoti mendicanti e itineranti 25

Kai tox' o ßaotXrjo^ evi xpioSoiai Ka0T)Gxo

aixii^ov aKoXw5 xe Kai EKßoXa Wipaxa 8aixo<;.

Stava seduto nei crocicchi il figlio del re,
mendicando un boccone, e gli scarti e i rimasugli dei banchetti.

Sara opportuno, per prima cosa, concentrarsi sul tema del trivio e della miseria di
Erisittone, che lo costringe a elemosinare tristemente. Infatti, sembra lecito chie-
dersi perche Callimaco abbia deciso, sempre ammesso che sia una novitä da lui in-
trodotta nella tradizione mitica, di raffigurare un Erisittone questuante presso un
crocicchio, in attesa di chi sa cosa. In realtä, nonostante la relativamente scarsa at-
tenzione riservata sinora al passo da questo punto di vista, numerose sono le te-
matiche che vi si intrecciano, e che occorre a questo punto tentare di chiarire.

Innanzitutto il trivio. Quali sono i valori di un luogo come il crocicchio? E
semplicemente un punto di passaggio, o c'e dell'altro? In primo luogo, gli incroci
sono «punti liminali o spazi di transizione (transitional gaps) fra aree definite e

delimitate, vale a dire fra strade o porzioni di territorio definite da strade»3, per
riprendere le parole di S. I. Johnston. Come ho giä sostenuto anche altrove, la
triodos non e semplicemente un luogo di passaggio come puö essere la soglia
della casa, o il confine territoriale: in questi casi si tratta di punti specifici, di li-
mina, che delimitano e dividono due realtä distinte, frapponendosi tra di esse e

rimanendo alio stesso tempo separati da entrambe. II crocicchio, invece, non e

solo un luogo di passaggio, di transizione, bensi implica anche una dimensione
di scelta fra le strade che vi s'intersecano: ciö che lo contraddistingue, e la dimensione

dell'alteritä. II trivio rimane sempre e comunque un non-luogo, ontologi-
camente distaccato da ciö che lo circonda: pur congiungendo piü strade, non fa

parte di nessuna di esse4.

A tutto ciö si aggiunge un altro tema, che sarä discusso nel dettaglio in se-

guito, vale a dire l'aspetto del trivio come luogo privilegiato per l'incontro di per-
sonaggi assai particolari, quali maghi, indovini e millantatori di ogni sorta, a co-
minciare dagli agyrtai, cioe sacerdoti mendicanti e itineranti che diffondevano
culti minori, o piuttosto ciarlatani che si vantavano di possedere le piü disparate
facoltä divinatorie e magiche, e che pertanto si attirarono ben presto la fama di
'ciarlataneria'. Occorre chiarire sin d'ora che, nel caso degli agyrtai, numerosi
aspetti magico-religiosi vanno a toccarsi e a fondersi, sino a divenire indistin-
guibili: l'elemento magico, innanzitutto, poiche tali personaggi erano percepiti
alia stregua di maghi veri e propri, l'elemento divinatorio, vista la coincidenza

povertä e del disprezzo della ricchezza: basti vedere i giambi 1,3 e 12 (frr. 191,193,202 Pf.). A tal
proposito, sul rapporto fra ricchezza e povertä in Callimaco, ved. B. Gentiii, Poesia epubblico
nella Grecia antica, Milano 42006, pp. 257-59. Sui mendicanti nei trivt, cfr. Luc. Men. 17.

3 S. I. Johnston, Crossroads, «ZPE» 88,1991, pp. 217-25 (p. 217).
4 Sul trivio nella mentalitä greca, e sui rituali ivi eseguiti, ved. prossimamente N. Serafini, La

dea Ecate e i luoghi di passaggio: una protettrice dalla quale proteggersi, «Kernos» 28, 2015,
c. d. s. (con ampia bibliografia).



26 Nicola Serafini

diffusa fra divinazione e 'ciarlataneria', e infine l'elemento dell'elemosina sacra,
altro principio che non puö essere tralasciato. Data la complessitä del tema e la

compresenza di argomenti non nettamente distinguibili fra loro, sarä necessario
in questo caso procedere in maniera contestuale, senza tentare di isolare nes-
suno di tali elementi: ma chi erano, dunque, questi agyrtaü

Continuando, per il momento, a parlare dei trivi, le fonti greche descrivono
una serie di rituali compiuti in questi luoghi: dai 'pasti di Ecate', Offerte di cibo
normalmente depositate nei trivT in onore della dea durante la notte di novilu-
nio, alio scarico dei rifiuti domestici che restavano dopo i rituali purificatori, ri-
tenuti potenzialmente contaminanti (oxythymia)5; dalla performance di riti ma-
gici6, lino alia deposizione, alia lapidazione o al rogo dei cadaveri virtualmente
pericolosi in quanto macchiati di colpe specifiche7. II ruolo particolare della tnodos

e del resto presente anche nel mito, specificamente nella vicenda di Edipo,
in cui l'uccisione di Laio ha luogo proprio in un trivio8.

La collocazione di Erisittone al trivio, pertanto, non e priva di significato.
L'alteritä del luogo riflette quella del personaggio, la cui punizione divina l'ha
isolato dal resto della comunitä: egli finisce dunque relegato al trivio, rinnegato
dal resto della societä, in una situazione di marginalitä che va di pari passo con
la sua stessa miseria. Non e ben chiaro cosa attenda Erisittone nel crocicchio:
tuttavia, il suo profilo rimane quello di un accattone, di una sorta di parassita che

non e piü in grado di provvedere a se stesso, e che ormai puö solo contare sull'
aiuto di qualcun altro. E lecito chiedersi, a questo punto, se Callimaco intendesse

qui fare allusione ai 'pasti di Ecate': in effetti, la possibilitä non sembra per nulla
inverosimile, nonostante non mi pare sia mai stata presa seriamente in conside-
razione9. Anzi, sembra finalmente opportuno ripresentare piü nettamente tale

5 Su tali riti, ved. ora N Serafini, Sacres hens ou non-liens sacres? Hecate, les mortels et les lieux
de passage en Grece anctenne, in Sacres liens' Studier les liens en sciences sociales des

religions, Actes de lajournee d'etudes (Paris, EHESS, 21 mai 2013), «At Centr Rech Hist » 13,
2015, c d. s., e piü approfonditamente N Serafini, La dea Ecate, art cit In particolare, sui
'pasti di Ecate', cfr anche N Serafini, /sentieri di Ecate, «QUCC» n s. 101 (130), 2012, pp 225-
34 (pp 230-31) e ora Serafini, La povertä, art cit

6 Piatone (Leg 933b) menziona delle lcfipiva pip-ngara itE7tXaopeva lasciate nei trivT, che

Johnston, art cit, p 223 interpreta come «"voodoo" figures» inerenti a veri e proprt riti ma-

gici Pratiche simili sono, in effetti, descritte nei papiri magici (PGM 4 2943-66,36 256-64),
dove si parla di maledizioni eseguite per mezzo di figurine ceree depositate negli incroci, o an-
cora, dell'iscrizione di defixiones su cocci lasciati in quei luoghi

7 Lo stesso Piatone (Leg 873b-c), fornendo istruzioni riguardo al trattamento dei parricidi, af-
ferma che dopo l'esecuzione del colpevole, il suo cadavere debba essere portato in un crocicchio

al di fuori della cittä, dove gli ufficiali dovranno lapidarlo "per punficare la cittä" Ancora

prima, in un frammento del commediografo Eupoli (fr 132 K -A si dice che il 7cpocTp6jiaio<;
deve essere bruciato in un crocicchio

8 S Halliwell, Where the roads meet a neglected detail in the Oedipus Tyrannus, «JHS» 106,
1986, pp 87-90 ha proprio analizzato il rapporto fra triodos e parricidio nel mito di Edipo.

9 Una prima, rapidissima suggestione in tal senso, che tuttavia non b approfondita in alcun modo,
e che non sembra aver ricevuto la minima nsonanza nella critica successiva, e forse rintracci-
abile in E Cassin, Srysichlhon ou le vain mangeur, in Poikilia Stüdes offertes ä Jean-Pierre



Sacerdoti mendicanti e ltineranti 27

possibilitä, poiche non ci sarebbe da sorprendersi se un uomo, giä colpevole di
sacrilegio, ridotto a un'estrema miseria per una punizione divina, e tormentato
da una voracitä inestinguibile, si vedesse costretto a racimolare il cibo offerto
alia dea nelle triodoi.

Cibarsi delle Offerte destinate alla dea Ecate, infatti, era un segno di estrema
povertä, ed era inoltre ritenuto un atto profondamente irrispettoso nei confronti
della divinitä. Nel caso di Erisittone ciö non stupirebbe, poiche costui e giä qua-
lificato come empio, dopo aver abbattuto un albero sacro a Demetra: la
punizione che gli e stata inflitta, paradossalmente, sembra dunque costringerlo a

un'altra, seppur differente empietä. La fame da cui e consunto non gli da tregua,
e la casa paterna non ha piü nulla da offrirgli: non gli resta ormai che sottrarre
ciö che e offerto alla divinitä. II mondo umano si e rivelato insufficiente a soddi-
sfare la sua fame, e a quel punto il cibo destinato alia dea si configura come l'ul-
tima, estrema alternativa.

Tuttavia, il testo callimacheo non e perspicuo a riguardo: non e detto espli-
citamente che Erisittone attenda il cibo destinato a Ecate. Per quanto accatti-
vante, questa rimane solo una congettura. In alternativa, si potrebbe semplice-
mente ammettere che Erisittone finisca in un crocicchio a mendicare ai passanti:
anche questa interpretazione, in ogni caso, e densa di significati e di paralleli.
Innanzitutto dal punto di vista mitico-letterario, perche richiama precedenti di
un certo peso: da Odisseo travestito da mendicante nelYOdissea, sino a Cassandra;

in secondo luogo dal punto di vista storico-religioso, perche chiama in causa
il complesso tema dell'elemosina sacra in Grecia.

Esisteva veramente, in Grecia, una forma di elemosina dettata dal rito? E in che
misura era legata alla povertä, presunta o tale, di chi la eseguiva? E lecito, infine,
parlare semplicemente di 'elemosina rituale' o forse occorre, una volta per tutte,
tentare di formulare definizioni piü precise? Le domande sono molteplici, e forse
piü numerose delle risposte che saremo in grado di fornire: ciö nonostante, un
campo cosi poco studiato merita a mio avviso una rinnovata attenzione, ed e proprio

questo il fine del presente lavoro. A eccezione di cursor! e superficiali ac-
cenni nei manuali di storia della rehgione, solitamente riservati all'eiresione o a
cerimonie simili10, l'elemosina sacra nell'antica Grecia, infatti, non e mai stata
trattata nel dettaglio. Un primo sforzo in tal senso fu compiuto da parte di N. D.
Robertson, il quale tentö una prima sistemazione dei dati relativi alla cerimonia
d&Weiresione e a feste simili in un articolo ormai non piü recentissimo, che perö

Vernant, Paris 1987, pp 95-121, p 111 «C'est dans la rue qu'on le voit (sc Erysichthon) men-
diant et cherchant ä apaiser sa faim avec des debris de victuailles et les dechets de repas qu'on
jette aux carrefours, en offrande ä Hecate» In Faraone, art cit, p 70 n 22 e presente un altro
fugace accenno ai 'pasti dt Ecate', «to which Callimachus seems to refer»

10 Ades ved M P Nilsson, Geschichte der griechischen Religion,l Die Religion Griechenlands
bis auf die griechische Weltherrschaft, München 31967, pp 534 e 548-49, W Burkert, La
rehgione greca, ed it aggiorn a c di G Arngoni, Milano 2003, pp 222-23



28 Nicola Serafim

presenta serie difficoltä metodologiche e che soprattutto non contempla nume-
rose testimonianze antiche. Ampia, tuttavia incompleta poiche non specifica-
mente dedicata a tale soggetto, l'indagine di M. Dickie, il quale non considera la
realtä epigrafica e che soprattutto si concentra quasi esclusivamente sugli agyrtai

e sul legame con l'aspetto magico, lasciando invece da parte altre forme di
elemosina sacra (anche se va riconosciuto che il suo obiettivo primario era il dato
magico, e non gli agyrtai in se). Infine, i recenti lavori di P. Giammellaro offrono
un punto della situazione sugli agyrtai, ma senza aggiungere molto alia nostra
conoscenza in merito11, poiche da un lato non contestualizzano la figura dell'a-
gyrtes rispetto ad altre forme di elemosina rituale praticate in Grecia, e dall'al-
tro perche non contemplano i dati epigrafici, che si rivelano invece a mio avviso
fondamentali. Infatti, e proprio in tale direzione che sembra ormai necessario
rivolgersi: in un campo ancora cosi poco studiato, ciö di cui si avverte la neces-
sitä e innanzitutto una raccolta ragionata dei dati, letterari ma anche epigrafici,
il piü possibile attenta alia dimensione geografica e a quella diacronica, ma
anche ai valori semantici di alcuni termini-chiave come per es. agyrtes o ageirein.
Piü che un punto di arrivo, si tratta a ben vedere di un punto di partenza.

In Grecia esistevano effettivamente, come vedremo, varie forme di elemosina

rituale, documentate epigraficamente in luoghi fra loro distanti e in epoche
diverse: le testimonianze letterarie, per quanto preziose, vanno dunque affian-
cate a documenti diretti come le epigrafi. La pretesa di completezza, forse, ri-
mane ancora lontana: tuttavia un primo, serio sforzo di raccolta e di ordine sembra

qui alia nostra portata, poiche una buona parte delle testimonianze prese in
esame in questa sede non erano ancora mai state ricollegate al fenomeno dell'e-
lemosina sacra o alia controversa, e tuttora misteriosa, figura degli agyrtai.

In molte religioni, sia antiche sia contemporanee, si e comunemente osservata
l'usanza di raccogliere le Offerte: tuttavia, nell'antica Grecia tale costume rico-
pre un ruolo solamente accessorio, direi quasi marginale, benche sia comunque
attestato e diffuso nel mondo ellenico, nonostante la scarsa attenzione conces-
sagli negli studi moderni. Innanzitutto sarä opportuno gettare uno sguardo al
dato lessicale: nei documenti letterari o epigrafici, l'azione del raccogliere denaro

per motivi sacri e designata dal termine ayepgo«;, utilizzato specificamente in tale

11 N D Robertson, Greek Ritual Begging in Aid ofWomen's Fertility and Childbirth, «TAPhA»
113,1983, pp 143-69; M W Dickie, Magic and Magicians in the Greco-Roman World, London

2001, pp 61-74,115-17,224-43,249-50 e, passim, P Giammellaro, Agyrtai Pratiche ma-
giche, itineranza e marginahtä religiosa nella Grecia antica, in M Piranomonte, F M Simon
(edd), Contesti Magici - Contextos Magicos, Atti del Convegno Internazionale (Roma, 4-6
Novembre 2009, Roma 2012, pp 279-82 (che nassume l lavori precedenti). Sugli agyrtai, si ve-
dano anche le rispettive voci nel Dictionnaire des antiquites e nella Real-Encyclopadie, che,

per quanto datate, si rivelano ancora utili per la discussione delle fonti letterarie (E Saglio, s v

'Agyrtae', in Daremberg-Saglio (edd Diet Antiq I, Graz 1877, pp 169-70; P Stengel, s v

'Agyrtes', RE 1, Stuttgart 1893, coli 915-17)



Sacerdoti mendicanti e itinerant! 29

precisa accezione12. Sebbene verbi come äyeipeiv, accanto ai derivati äyupxeueiv
o äyupxdi^eiv, designassero di solito il mendicare in senso lato, senza una pun-
tuale connessione religiosa, non mancano del resto attestazioni piü precisamente
connesse alia colletta di denaro per motivi liturgici, da cerimonie rituali a ser-
vizi sacri13. Stessa cosa accade con i sostantivi äyupxrip e äyupxriq, che designano
si il mendicante in senso lato, ma non di rado con uno specifico riferimento a

figure sacerdotali (ad es. Anth. Pal. 6.218; Babr. 141.1). Sebbene il sostantivo non
sia attestato che a partire dal V sec., il tema äyupx- e antico, e compare giä
neWOdissea (19.284), dove e connesso alla dimensione della raccolta di denaro
errando attraverso i territori; xpfipoct' äyopxdi^eiv tto/^riv erci youav Lovxi, «rac-
cogliere ricchezze percorrendo vasti territori».

Si conoscono numerosi esempi di sacerdoti o sacerdotesse questuanti, che

vagavano in cerca di Offerte per la divinitä, senza contare che in Grecia esistet-
tero da sempre figure di singoli individui, che fossero sacerdoti o semplicemente
sapienti carismatici, che peregrinavano di cittä in cittä distinguendosi per la loro
insolita condotta di vita. Basti pensare soltanto a Orfeo, che in Strabone «viveva
vagabondando e mendicando grazie alia musica e alla mantica» (Strab. 7, fr. 18),

o ancora a uomini straordinari come Pitagora, o Epimenide14. Attenendoci perö
all'ambito che qui interessa maggiormente, vale a dire quello dei sacerdoti
questuanti, la prima testimonianza risale a Eschilo, che nell'Agamennone definisce
Cassandra agyrtria, vale a dire 'sacerdotessa errante e questuante', con un in-
tento piuttosto denigratorio, se non addirittura prossimo al vituperio (vv. 1273-
74). D'altro canto in un altro frammento dello stesso Eschilo, probabilmente ascri-
vibile alle Xantriai, la dea Era e raffigurata in veste di sacerdotessa errante che
elemosina Offerte in onore delle Ninfe figlie di Inaco, dio-fiume argivo (Aesch. fr.
220a,16-7 Somm. fr. 168 R.)15: il passo non piacque a Piatone, che nella Repub-
blica lo cita proprio a mo' di esempio per criticare i poeti che parlano di divinitä
travestite da mendicanti (381d).

Spesso assimilati nelle fonti antiche ai cosiddetti 'Iniziatori di Orfeo' (Theo-
phr. Car. 16; cfr. Demosth. 18.259; Diog. Laert. 6.4)16, gli agyrtai sembra che

12 Ad es IG II 2 1329 15, LSAM n° 73 27, LSCG n° 48 8; n° 64 14, n° 175 12, Dion Halle 2 19 2,
Athen. 360d

13 Ad es Aesch fr 168,16 Radt (cfr Plat Resp 381d), Hdt 4 35 3; LSAM n° 73 26, Luc Alex 13

Cfr anche Schol Luc Alex 13 (p 182 Rabe) dyeipovxet;] ävxi roü oryupTEUovTE«;.
14 Su tali personaggi ved W Burkert, Lore and Science in Ancient Pythagoreanism, Cambridge

1972, pp 147-161 Su Orfeo, in particolare, mi limito a rinviare a F. Graf, S I Johnston, Ritual
Texts for the Afterlife Orpheus and the Bacchic Gold Tablets, London/New York 22013, pp
167-86, e ai numerosi contributi di A Bernabe in merito.

15 Sul frammento, e sul dramma di origme, ved Robertson, art cit., pp 153-62 lo studioso pensa
che nel passo in questione la dea Era, travestita da sacerdotessa delle Ninfe, si faccia incontro
alle Pretidi. A un rifiuto, opposto dalle figlie di Preto, di offnre una qualche elemosina alla
sacerdotessa, seguirebbe l'ira della dea

16 Sugli orpheotelestai, ved almeno Dickie, op cit, pp 73-74,116-17 e passim, assieme a R Par¬

ker, Polytheism and Society at Athens, Oxford 2005, pp 120-21,325,368,373 Si riteneva che



30 Nicola Serafini

godessero giä di una certa diffusione sin dalla fine del VI secolo a.C., perlomeno
se si presta fede alla testimonianza di Plutarco relativa alia Sparta di Cleomene I
(Plut. Apophth. 45,226d). II termine agyrtes, che solitamente definiva i sacerdoti
mendicanti e itineranti, sembra che possedesse una certa sfumatura negativa, e

andö quasi automaticamente a designare quelli che noi chiameremmo senza
mezzi termini dei 'ciarlatani', segno che nell'opinione pubblica tali personaggi
solitamente non erano visti di buon occhio. Basti ricordare a tal proposito la
testimonianza plutarchea per cui Licurgo non permetteva, fra altre categorie di
persone poco desiderabili, di metter piede in Laconia ad alcun «indovino men-
dicante» (pavtiq äyupTiKOf;: Plut. Lyc. 9.3; cfr. Plut. Apophth. 226d e Porph.
Abst. 4.3.34), o ancora il passo di Luciano (Dial. Deor. 15) in cui Eracle insulta
Asclepio qualificandolo come rhizotomos e agyrtes. Sara sufficiente pensare di
nuovo alle parole di Cassandra, che si lamenta di esser considerata un'agyrtria
(Aesch. Ag. 1273-74), o ancora a quelle che Edipo rivolge a Tiresia apostrofan-
dolo con toni pesanti, e definendolo «mago tessitore d'intrighi» (pdyov |xrpca"
voppacpov) e «ciarlatano imbroglione» (Sotaov äyupxr|v), «che ci vede solo

quando c'e un guadagno» (Soph. Oed. Tyr. 385-96, in part. 387-89)17. Altret-
tanto indicativo il fatto che nella Malattia sacra di Ippocrate gh agyrtai siano
«sacerdoti mendicanti» considerati alla stregua di magoi, kathartai, e alazones, vale
a dire «maghi», «purificatori» e «cialtroni impostori», supponendo che persone
di questo tipo fossero stati i primi ad aver attribuito un carattere sacro all'epiles-
sia: non solo, perche l'autore ippocratico dipinge questi soggetti anche come dei
ciarlatani che eseguono sacrifici, pronunziano formule magiche, prescrivono o
vietano di assumere determinati cibi o di indossare particolari vesti, o ancora
millantano di essere in grado di 'tirare giü la luna' o di oscurare il sole, di in-
fluenzare i fenomeni atmosferici o la feconditä della terra (Hipp. Morb. Sacr. 1.4

354 L.; cfr. Plut. De Superst. 3)18.

lo stesso Orfeo, del resto, fosse un miziatore a numerosi misten, oltre che il fondatore cfr Graf,
Johnston, op cit, pp 173-74

17 Si noti che questo passo sofocleo e la piü antica testimonianza (attorno al 430 a C) di qualcuno
caratterizzato contemporaneamente come mantis e agyrtes cfr in tal senso anche Plat Resp
364b Interessante il particolare del guadagno nelle parole di Edipo (vv 388-89) in numerose

opere lessicografiche Vagyrtes e detto, non a caso, (piXoKEpSfiq (cosi ad es Phot a 280 Theodo-
ridis, Anecd Gr 15.17 Bachmann, Suid a 388 Adler, Aec; pipe. 213 9 Bekker, Lex Alp 621.32

Sturz, Et Gud 19 2 De Stefani, Et Magn 14 31) Sull'uso generico del termine agyrtes nel
senso di 'vagabondo', 'cialtrone', con una marcata sfumatura negativa, cfr anche Ps -Eur Rhes

503, 715 e Plat Resp 364b, mentre sulla caratterizzazione di Tiresia come 'mago' rimane
ancora utile, nonostante non piü recente, K J Rigsby, Teiresias as Magus in Oedipus Rex,
«GRBS» 17,1976, pp 109-14

18 II termine magoi, che teemeamente designa una delle sei tribü dei Med! (Hdt 1 101), dal V sec

assume una connotazione peggiorativa, con rifenmento a pratiche incantatorie e sospette agli
occhi dell'opimone pubblica Impossibile approfondire qui la questione, per la quale mi limito
a rinviare almeno a F Graf, La magie dans l'antiquite greco-romaine Ideologie et pratique,
Paris 1994, J N Bremmer, The Birth of the Term 'Magic', «ZPE» 126,1999, pp 1-12, e soprat-
tutto Dickie, op cit, passim Sugli alazones, cfr ad es Aristoph Acharn 109, 135, 373, Xe-



Sacerdoti mendicanti e ltineranti 31

In tal senso, una testimonianza senza dubbio rilevante e fornita da Piatone
nella Repubblica, dove si afferma che «cialtroni erranti (agyrtai) e indovini bus-

sano alle porte dei ricchi per persuaderli che dagli dei hanno ricevuto il potere,
tramite sacrifici e incantesimi, di riparare a qualche colpa commessa dal padrone
di casa o dai suoi antenati, tramite divertimenti e feste; e se questi vorrä danneg-
giare un nemico, gli assicurano che con modica spesa poträ colpire ugualmente
il giusto o l'ingiusto mediante certi incantesimi (ejiaycuya'ic;) e legature magiche
(KcaaSeapoTq), poiche, stando a quanto dicono, costoro sono in grado di persua-
dere gli dei a mettersi al loro servizio» (Resp. 364b-c). Nelle Leggi (909a-910b),
inoltre, Piatone sembra di nuovo alludere a personaggi dalla condotta biasime-
vole, definiti asebeis, che eseguirebbero grossomodo le Stesse azioni che nella
Repubblica erano tipiche degli agyrtai e dei manteis, sebbene tali termini non
appaiano nel testo delle Leggi19. Ancora all'epoca di Strabone c'erano sacerdoti
itineranti che adottavano uno stile di vita mendico (to agyrtikon), e che millan-
tavano di possedere grandi arti profetiche (Strab. 10.3.23), mentre da ultimo va
notato che Plutarco, nel trattato Sulla superstizione (166a), parla di agyrtai kai
goetas, equiparando appunto i sacerdoti questuanti con quelli che oggi chiame-
remmo 'stregoni': alia sua epoca, tuttavia, e probabile che l'espressione fosse or-
mai divenuta una forma idiomatica, come a voler racchiudere tutti i personaggi
che si muovevano fra magia, mantica, elemosina e vagabondaggio. Da ultimo, si

noti che alcune fonti romane menzionano proprio la distribuzione, da parte degli

agyrtai, di sentenze e presagi iscritti su apposite tavolette, estratti a sorte da
un'urna o con l'ausilio dei dadi (Tibull. 1.3.11; Hör. Sat. 1.9.30; Aug. Conf. 4.3.
Cfr. Paus. 7.25.6; schol. Pind. Pyth. 4.337, II p. 143 Dr.; Kaibel, Epigr. Gr. n°
1038e ss.).

Dai passi appena ricordati, sembra lecito concludere che sin dall'epoca clas-
sica la magia si confondeva spesso e volentieri con la divinazione, e che gli agyrtai

non erano facilmente distinguibili da altri soggetti che praticavano svariate
forme mantiche o magiche. I contorni sono evanescenti, e Yagyrtes appare di
volta in volta come un sinonimo di magos o di mantis, e alio stesso tempo pre-
suppone la vasta diffusione, sin dal V secolo, di forme di elemosina rituale o di
accattonaggio esercitate da sedicenti sacerdoti o millantatori che si vantavano di
possedere le piü disparate facoltä magico-divinatorie. Benche tali soggetti rima-
nessero comunque figure marginali, abitualmente circondate da un'aura di

noph Cyr 2 2 12, mentre sui kathartai, ad es si puö vedere Soph El 70 Sülle quattro catego-
rie nominate nel testo ippocratico, ved il comm ad loc di J Jouanna (ed), Hippocrate, La
Maladie sacree, Paris 2003, pp 38-40 Cfr anche J Pigeaud, II medico e la malattia, in S Set-

tis (ed), I Greet, I Not e i Greet, Torino 1996, pp 771-814 (p 801)
19 Sul passo in questione ved ora Dickie, op cit, pp 62-3, mentre su Resp 364b-c cfr Graf,

Johnston, op cit, pp 54,144 e 173 Si aggiunga che lo stesso Piatone anche altrove nelle Leggi
(908d) allude a manteis empi o dai contorni assai oscuri, che ad esempio manifestano di non
credere all'esistenza degli dei, e che magari mdugiano in pratiche magiche, mentre in seguito
(932e-933e) esamina le penalitä da comminare ai manteis che esercitano lapharmakeia o che

eseguono maledizioni e cerimonie magiche (manganeiai, epodai, katadeseis)



32 Nicola Serafini

disapprovazione, l'antichitä ha tramandato numerose testimonianze sulla figura
del sacerdote errante che, come sembra di intuire, viveva delle Offerte che gli
erano concesse e vagava di cittä in cittä elemosinando, di solito esercitando una
(presunta o reale) arte profetica, e comunque sempre sotto il segno di una qual-
che forma sacrale.

Sinora abbiamo sempre considerato Xagyrtes come una figura non solo men-
dicante, ma anche itinerante: ebbene, in realtä e assai probabile che non tutti gli
agyrtai passassero la loro vita vagabondando da una comunitä all'altra. Alcuni
potrebbero anche essere riusciti a radicarsi in qualche luogo in maniera piü
stabile, continuando comunque a mantenersi grazie alla raccolta di denaro: a tal
proposito, M. Dickie ricorda la madre di Epicuro, che stando a una tradizione si

sarebbe sostentata vagando ed elemosinando per Atene in compagnia del figlio,
il quale leggeva ad alta voce delle formule purificatorie (katharmoi), e che - seb-
bene non ne abbiamo la prova - e assai probabile che fosse chiamata agyrtria
(Diog. Laert. 10.4)20. Ciö nonostante, rimane indubbio che nella gran parte dei
casi gli agyrtai fossero itineranti, proprio in ragione stessa della loro fama, che Ii
obbligava a spostarsi periodicamente non appena la comunitä si mostrasse restia
a elargire loro nuove Offerte.

Da ultimo, prima di passare alia documentazione epigrafica, un discorso a

parte rispetto alle fonti viste sinora meritano le opere lessicografiche e paremio-
grafiche, che offrono un ventaglio assai ampio di definizioni relative al termine
agyrtes e ai suoi derivati21: tuttavia, nelle fonti erudite di etä imperiale e bizan-
tina l'aspetto magico sembra passare in secondo piano, sebbene permanga
comunque una connessione con la sfera mantica22, a favore invece del vagabondag-
gio e della mendicitä, accanto alia propensione alla frode dettata da
un'insaziabile aviditä. II termine era ormai percepito come un insulto, che rac-
chiudeva in se gli aspetti piü deteriori degli agyrtai veri e propri giä diffusi in etä
classical della variegata tradizione letteraria che abbiamo visto, cosi come di
quella cultuale che vedremo a breve, nelle opere erudite non resta che un sinistra

riferimento all'accattonaggio, al vagabondaggio e alla cupidigia di denaro.
Passando alla realtä piü propriamente storico-cultuale, grazie ad alcune

iscrizioni e leggi sacre possiamo affermare che la pratica dell'agermos rituale e

attestata in varie zone ed epoche nell'antichitä, sebbene la documentazione
epigrafica di cui disponiamo risalga al massimo al IV sec., e non prima23. Si rivela,

20 Cfr. Dickie, op. cit., p. 67.

21 Lex. Rhet. Cant. 10.2 Houtsma (p. 70 Nauck); Poll. 3.129 (I p. 195 Bethe) e 7.188 (II p. 103 Be-
the); Phot, a 280,281,282 Theodoridis; Suid. a 388,389 Adler; Hesych. a 866,867,868 Latte;
Anecd. Gr. 15.17 Bachmann; Lex. Aip. 621.30-36 Sturz; Et. Gud. 18.17-19.5 De Stefani;
Et. Magn. 14.31-35; Ael. Dion, a 30 (p. 99 Erbse) ex Eust. 1430,34-36; Acq. pnx. 213.9-10 Bek-
ker; Zonar. Lex. 18.3-7 Tittmann.

22 Ad es. soprattutto in Poll. 7.188 (II p. 103 Bethe). Cfr. Hesych. a 868 Latte; Suid. a 388, 389
Adler.

23 LSCG n° 64.14-6 (Messenia, ante 191 a.C.); n° 123 McCabe, Samos n° 3: Samo, II a.C.); n° 175

(Cos, fine IV a.C.); LSAM n° 32.61-64 McCabe, Magnesia n° 2: Magnesia, 197-196 a.C.);



Sacerdoti mendicanti e itineranti 33

infatti, senza dubbio insostituibile l'apporto dell'epigrafia alia nostra conoscenza
di tale fenomeno: come ha recentemente affermato F. Graf in un articolo meto-
dologico sull'utilizzo delle iscrizioni nello studio storico-religioso, sebbene le

epigrafi a volte non siano in grado da sole di dimostrare o smentire degli assunti
dominanti, possono perlomeno ridimensionarli, evidenziando le caratteristiche
locali e regionali che non sempre trovano riscontro nella dimensione panelle-
nica24.

Segno che, nonostante tutto, la prassi deWagermos trovasse delle manifesta-
zioni - direi quasi - in parte 'ufficiali' e ad esempio il caso della sacerdotessa di
Atena Polias, la quale, stando a un tardo documento paremiografico, in deter-
minati giorni girava per l'acropoli facendo la questua (äyetpet äno -tqc;

ätcpoTto^eoK;), cercando in particolare le neo-spose25: la sacerdotessa in queste
occasioni portava come sempre sul petto l'egida, suo segno distintivo, assieme

perö a un panno di lana, in luogo della usuale pelle di capra {Corp. Paroem. Gr.
Suppl. 1.65 Cod. Gr. 676 Bibl. Nat., Paris. Cfr. anche Suid. ai 60 s.v. aiytq, II,
p. 159 Adler). Ad esempio, proprio grazie a un'iscrizione sappiamo che, esatta-
mente come quella ateniese di Atena Polias, anche la sacerdotessa di Artemide
Pergaia ad Alicarnasso, faceva la questua per raccogliere Offerte in onore della
divinitä {LSAM n° 73.25-28 McCabe, Halikarnassos n° 3): da una tarda noti-
zia della Suda, inoltre, sembra di intuire che la popolazione fosse alquanto im-
portunata dalla mendicitä di tali ministri di Artemide {Suid. q 425 s.v. q riepyoua
'Äpxepii;, II p. 576 Adler), mentre il paremiografo Diogeniano considera Artemide

Pergaia come la protettrice degli agyrtai e dei planetai (Diogen. 5.6,1 p. 250

Leutsch-Schneidewin).
Piü complesso il caso degli agertai nominati in due rendiconti finanziari pro-

venienti da Tauromenio {IG XIV.423 SIG3 954 Guarducci, EG II n° 293; IG
XIV.430)26: dovrebbe trattarsi di funzionari incaricati della riscossione dei pro-
venti di terreni probabilmente appartenenti a un santuario, e locati a privati cit-
tadini. Si puö supporre, pertanto, che costoro passassero di casa in casa a riscuo-
tere tali rendite per conto del personale santuariale, e sarebbero quindi grosso

n° 47.3 McCabe, Miletos n° 9: Mileto, 228-227 a.C.); n° 73.25-28 McCabe, Halikarnassos
n° 3: Alicarnasso, III a.C.); n° 77.1 BE 1977, n° 471: Tlos, s.d.); SIG3 954.35-36 Guarducci
EG II n° 293: Tauromenio, 100 a.C.); n° 996.26 McCabe, Smyrna n° 91: Smirne, I d.C).

24 F. Graf, Gods in Greek Inscriptions: Some Methodological Questions, in J. N. Bremmer,
A. Erskine (edd.), The Gods ofAncient Greece. Identities and Transformations, Edinburgh
2010, pp. 55-80 (p. 80).

25 Forse e riferibile al rituale in questione anche un cratere a ff.nn. in cui si vede una sacerdotessa
di Atena nell'atto di salutare con la mano un corteo nuziale (Parigi, Louvre Cp 11269 CVA,
France 12, pi. 166). Cfr. Parker, op. cit., p 440.

26 II testo degli altri rendiconti Tauromenitani del periodo piü antico fe frammentario, ma non si
puö escludere che anche altrove fossero nominati gli agertai, come mi ha suggerito il dott. Fil-
ippo Battistoni, che ringrazio per la collaborazione.



34 Nicola Serafini

modo paragonabili ai sitagertai di Eraclea27. Ovviamente in questo caso non si

tratta di una vera e propria elemosina, ma di una riscossione: tuttavia resta cu-
riosa la prossimitä lessicale fra agertai e agyrtai, segno che forse in origine tale
raccolta di denaro fosse magari percepita come una sorta di questua, sebbene,
lo ripetiamo, in questo caso si trattasse di semplici esattori che operavano per
conto altrui, e non certo di mendicanti.

Ben piü sicure sono invece altre attestazioni. In un decreto di Mileto, datato
al 230 a.C., si afferma che i Milesi, per la precisione le donne (ai äyepaeit;), com-
pivano una colletta rituale in onore di Artemide Boulephoros Skiris: diversa-
mente da altri casi, in cui era il personale sacerdotale a eseguire l'elemosina in
nome della divinitä, nella fattispecie sembra che la questua fosse effettuata dalle
donne del popolo, come lasciano intuire alcune espressioni del decreto (LSAM
n° 47.1-3 tcoi 8t)|icüi e 11-13 ouvteAouvu xaq äyepotiq). Tale particolare collima
con una notizia erodotea su un'usanza deliaca. Da Erodoto apprendiamo, infatti,
che le donne di Delo facevano delle collette in onore di Arge e Opi, due vergini
mitiche provenienti dagli Iperborei che secondo la leggenda avevano avuto un
qualche ruolo nel parto di Artemide e Apollo; queste donne, dunque, elemosi-
navano chiamando per nome Arge e Opi e intonando degli inni mentre vagavano
raccogliendo Offerte, in particolare quello che secondo la tradizione si riteneva
composto dalla leggendaria figura di Olene di Licia (Hdt. 4.35)28. E dalle donne
di Delo, conclude Erodoto, «che gli abitanti delle isole e della Ionia hanno im-
parato a elogiare Opi e Arge, invocandole per nome e facendo la questua (ötyei-
povxaq)» (4.35.3). Secondo N. Robertson, Opi e Arge sarebbero divinitä locali
egee del parto e della fertilitä umana: venerate come due eroine vergini di un
passato mitico, il loro culto era inserito in un contesto cultuale marcatamente
connesso al parto e alla crescita, grazie alle strette relazioni che lo legavano al
radicato culto di Artemide nell'isola29. Un breve accenno, infine, meritano an-
che i cosiddetti 'questuanti di Apollo', di cui il piü famoso era un certo Abari, ri-
cordato da Giamblico (Iambi. Vita Pyth. 90-93)30.

27 Nelle cosiddette Tabulae Heracleenses (IG XIV 645 1102,110,177), datate fra la fine del IV e

l'imzio del III a C sono nominati dei oitaye-ptai che passano a raccoghere le primizie dei rac-
colti presso i gestori di territori pubblici o sacri, il cui officio 6 dunque comparabile a quello
degli ayeprai nominati in S/G3 954 36, come a suo tempo intui giä Dittenberger, nel commento
ad loc Sull'argomento, ved piü recentemente U Fantasia, I sitonia e i sitophylakes di Tauro-
menion, in M I Gulletta (ed), Sicilia epigraphica, Pisa 1999, pp 251-80

28 Arge e chiamata Ecaerga in Paus. 1.43 4, mentre sulla la nascita di Apollo e Artemide,
cfr Paus 118 5, secondo il quale era Ilizia a essere arrivata dal paese degli Iperborei per as-
sistere Leto nel parto Per quanto riguarda Olene di Licia, si tratta probabilmente di una figura
leggendaria, che secondo Paus 9 27 2 sarebbe stato il piü antico compositore di inni (cfr anche
Hdt 4 35.3, per il quale Olene di Licia «compose anche gli altri inni antichi che si cantano a

Delo»)
29 Robertson, art cit, pp 144-53
30 Cfr Burkert, Lore, op cit, pp 149-50. Sui sacerdoti erranti, assieme alle fonti giä citate

cfr Philostr Vit Apoll 5.20.



Sacerdoti mendicanti e ltineranti 35

II termine agermos e utilizzato in numerosi regolamenti cultuali, come ad

esempio anche nel culto di Zeus Sosipolis a Magnesia (SIG3 589 LSAM
n° 32.61-64 McCabe, Magnesia n° 2) o in quello di Apollo in Beozia (SIG3 635

LSCG n° 73 CID IV.76). Altri indizi di un'elemosina sacra provengono dall'i-
sola di Cos, questa volta in onore di Demetra, la quale godeva di un culto parti-
colarmente radicato nell'isola: anche a livello mitico, del resto, la vicenda di Eri-
sittone presenta stretti legami locali con l'isola31. Si tratta di un'epigrafe
proveniente da Antimachea e databile fra la fine del IV e l'inizio del III a.C.

(LSCG n° 175), contenente delle istruzioni rivolte alla sacerdotessa della dea at-
torno a dei rituali riguardanti donne in procinto di sposarsi o all'atto del fidan-
zamento32. Non sappiamo se fosse la sacerdotessa in persona a compiere la que-
stua, come in alcuni casi che abbiamo visto in precedenza, o se piuttosto costei
non organizzasse delle donne del popolo per farlo: difficile anche Stabilire la de-
stinazione di tali proventi, poiche l'iscrizione presenta una rottura proprio sul

punto in cui si danno le disposizioni per la suddivisione degli stessi (11.12-13),
che plausibilmente dovevano essere utilizzati per motivi liturgici. Di certo, nel
caso di un sacerdozio ufficiale, non sembra che la pratica della questua fosse det-
tata da ragioni di necessitä primaria. Sempre da Cos derivano anche altre testi-
monianze sull'esecuzione di collette rituali, questa volta riconducibili rispettiva-
mente al culto di Artemide Pergaia (IG XII 4.346.5-8), di Afrodite Pandamos
(IG XII 4.302.26-9) e di Zeus Alseios (IG XII 4.328.20-4), che vanno ad affian-
carsi al regolamento sacro inerente il culto demetriaco nel demo di Antimachea
ricordato pocanzi.

Come e risaputo, i culti ufficiali erano solitamente finanziati con il denaro
pubblico, o al massimo tramite i proventi connessi ai santuari stessi: pertanto,
come ha ragionevolmente notato W. Burkert, la questua si connota come la prin-
cipale discriminante del settarismo religioso non ufficiale33. In tale categoria ri-
entrano a pieno titolo i metragyrtai, sacerdoti questuanti adepti di Cibele, che

erravano di cittä in cittä elemosinando e diffondendo il culto (prevalentemente
privato) della Grande Madre, magari esibendone l'effigie34. La testimonianza piü

31 N Hopkinson (ed Calhmachus, Hymn to Demeter, Cambridge/New York/Melbourne 1984,

pp 38-39 Cfr anche Robertson, art cit, pp 168-69, assieme alla bibhografia giä segnalata
supra, alia n 1

32 Non e chiaro come intendere l'espressione rati; 8e TEXengEvan; Kai rai<; £jrivom>£uonEvai<;
(11 4-5; cfr 1.9 rati; TEXcogEvan;) sulla questione, ved Robertson, art cit, p 165 n 49 (con
bibhografia)

33 Burkert, La religione, op cit, p 223
34 Luc Alex 13, Dion Halle 2 19 3-4; Apul Met 8 24, Cic. Leg 2 16 Cfr anche Antiph fr 157 8

K -A Anth Pal 6 218 1 In Arist Rhet 1405a 20 e soprannome di Callia, mentre in Plut
Cleom 36 4 di Tolemeo Filopatore I metragyrtai erano detti anche Kybeboi da Semon fr 36

West il passo semonideo costxtuisce, come giustamente rileva H S Versnel, Ter Unus Isis,
Dionysos, Hermes Three Studies in Henotheism, Leiden 1990, p 109, la piü antica testimonianza

sui sacerdoti mendicanti di Cibele (cfr anche Hippon fr 156 West) Cratin fr 66 K -A.,
invece, allude ai sacerdoti (eunuchi?) di Cibele e definisce l'indovino Lampone come un ager-
sikybehs Hesych s v äyEpaiKußeXn; (a 461 Latte) chiosa il termine spiegando Lampone sa-



36 Nicola Serafini

antica del termine metragyrtes, sebbene tale figura fosse giä attestata (sotto il
nome di Kybebos) sin da Semonide di Amiorgo, risale al comico Antifane
(IV a.C.), dove tale qualifica denota giä una stretta relazione con il mondo ma-
gico, oltre che un sentimento di derisione, tanto da servire come metro di giudi-
zio della bassezza morale (fr. 157 K.-A.; cfr. anche frr. 152 e 153 K.-A.). Aristo-
tele afferma chiaramente la scarsa considerazione di cui godevano tali per-
sonaggi, definendo axrpoq la figura del metragyrtes, e opponendolo al portatore
di fiaccole, il dadouchos, giudicato invece uomo pio e rispettabile (Rhet. 1405a;
cfr. Athen. 222d). Curiosa, in tal senso, anche una notizia fornita dal peripate-
tico Clearco (fr. 47 Wehrli; cfr. Athen. 541e), secondo il quale Dionisio il Gio-
vane di Siracusa fini la sua esistenza miseramente, proprio vestendo i panni del

metragyrtes, o comunque vivendo alia loro maniera, errando e portando in giro
un timpano35.

Per quanto riguarda i metragyrtai, si puö ricordare qualche testimonianza
epigrafica: innanzitutto un decreto rinvenuto nel Pireo e datato attorno al
183 a.C., contenente le misure economiche da rispettare nell'esercizio del culto
della Megale Meter. Le sacerdotesse richiedono una disposizione in merito al
loro servizio sacro, per liberarsi da alcune spese supplementari, e l'assemblea de-

gli orgeoni obbliga le sacerdotesse a organizzare delle collette in maniera ordi-
nata e solenne per raccogliere fondi da destinare alle pratiche rituali (LSCG
n° 48 A, 9-11 IG II2.1328). Un altro decreto, all'incirca contemporaneo del
precedente e sempre di provenienza attica, riporta la notizia di un certo Caire-
ate che ha promosso delle misure per limitare le spese degli orgeoni, e alio stesso

tempo aumentarne gli introiti, partecipando alle collette rituali (xotq ayeppoTi;)

organizzate a tale scopo (IG II2.1329). Da ultimo, occorre ora segnalare una
nuova iscrizione, recentemente pubblicata, proveniente da Priene e relativa al
culto della Grande Madre, contenente alcune prescrizioni rituali che riguardano
il sacerdozio della dea e la compravendita di tale ufficio. Nel documento sono ri-
portate anche alcune preziose indicazioni circa la questua rituale, con le relative
norme che la regolavano: vi si legge, infatti, che la sacerdotessa della dea e tenuta
a fare la questua (1. 27 ayEipetca 8e f| ieprj), seguita dal resto del personale fem-
minile che dovrä accompagnarla in tale opera (1.28 od Xoirai owayetpexcDcav),

rebbe stato contemporaneamente un kybelistes e un agyrtes, ma sull'argomento ved ora
Dickie, op cit, p 332 n 73, che ha ben chianto il gioco di parole derivato da kybelis, 'mannaia'
Sui metragyrtai, ved anche F Graf, Nordionische Kulte Religtonsgeschichtliche und
epigraphische Untersuchungen zu den Kulten von Chios, Erythrai, Klazomenai und Phokaia, Roma
1985, pp 107-15 e L E Roller, In Search of God the Mother The Cult ofAnatolian Cybele,
Berkeley/Los Angeles/London 1999, pp 163-69 e passim Si noti, da ultimo, che anche Lysipp
fr 6 K -A contemporaneo di Cratino, definisce Lampone un agyrtes

35 Giä Pind fr 70b,8-10 Maehler considera l tympana elementi distintivi del culto di Cibele, senza
contare che Sofocle compose un dramma intitolato Tympanistai, il cui coro era probabilmente
composto di adepti della dea II termine non doveva essere troppo lusinghiero se Demostene
(18 284) lo utilizza per insultare la madre di Eschme, chiamandola tympanistria. Cfr anche
Luc Somn 12



Sacerdoti mendicanti e ltineranti 37

il quarto giorno del mese di Artemisione. All'infuori di tale data nessuno e au-
torizzato a questuare (11.29-30 exepq 8e qpepri pq ä[yev]lpexco pr|8eiq), e se qual-
cuno fosse sorpreso a farlo sarä poi costretto a pagare un'ammenda pari a cento
dracme, e stessa sorte toccherä ai timouchoi, i quali sono tenuti a evitare che ciö
accada (11.30-32)36. La figura del metragyrtes, in sostanza, e intesa nel complesso
come quella di un individuo dalla fama assai dubbia, che vive ai margini della
societä, e che non gode di grande considerazione da parte delle fasce piü rispet-
tabili della comunitä, tanto da dissuadere le persone perbene dal frequentarli
proprio per salvaguardare la loro stessa reputazione37.

Particolarmente sfruttato nei culti di divinitä straniere, dunque, l'espediente
della questua rituale nell'antichitä era spesso e volentieri associato a culti minori,
e le autoritä cercavano di limitarne l'esecuzione solamente in certi giorni del ca-
lendario, in occasioni ben precise e stabilite per mezzo di appositi decreti38.
Un'eccezione a tali limitazioni e costituita da un curioso regolamento in merito
alla questua rituale proveniente da Samo e risalente al II sec. a.C., in cui si auto-
rizza il sacerdote di Iside a questuare «come faceva in precedenza» (LSCG
n° 123): plausibilmente ci si riferisce qui a un qualche decreto a noi sconosciuto
in cui, con ogni probabilitä, si tentava di limitare la pratica dell'elemosina.

Non erano solo i sacerdoti a vagare facendo la questua. Negli scoli a Teo-
crito, infatti, e descritta a piü riprese un'usanza siciliana secondo la quale i pa-
stori erravano di cittä in cittä abbigliati in maniera singolare e non poco appari-
scente: portavano su loro stessi, appesi o legati in maniera disordinata, corna di
cervo, pani di forma animalesca, bisacce con ogni sorta di granaglia, e un
piccolo otre di vino. Costoro peregrinavano elemosinando delle Offerte di cibo e nei
loro canti promettevano salute e prosperitä a chi avesse loro donato qualcosa
(Schol. Theoer. pp. 2-3,7-8,14,16-7 Wendel). Tale consuetudine ricorda molto
da vicino la complessa tradizione ateniese delYeiresione: durante le Pianopsie
invernali, o nel corso del corso delle Targelie estive, i bambini ateniesi gironzo-
lavano per la cittä con un ramo d'olivo, chiamato appunto eiresione, e addobbato
con nastri di lana e guarnito di pani, frutta, ampolline d'olio e quant'altro. Nel
loro bighellonare pseudo-rituale i fanciulli intonavano canti popolari sulla pro-

36 L'iscrizione e pubblicata, e ampiamente commentata, da H -U Wiemer, D Kah, Die phrygi-
sche Mutter im hellenistischen Priene eine neue diagraphe und verwandte Texte, «EA» 44,
2011, pp 1-54 Per il passo in questione, efr il commento ad loc degli editores principes alle

pp 9-10 E anche possibile, come mi ha fatto notare il Prof Marcel Pierart, che ringrazio, che
la limitazione a un solo giorno prestabilito possa anche denotare un 'rito di inversione' durante
il quale si concedeva qualcosa di straordinario, che in ogni altra occasione sarebbe invece stato
vietato Quoi qu'il en soit, si noti che anche a Roma, a quanto pare, le collette dei metragyrtai
erano strettamente limitate solo ad alcuni giorm specifici, probabilmente proprio per evitarne
la proliferazione (efr Dion Hai 2 19 e Cic Leg 2 16)

37 Cfr a tal proposito Roller, op cit, p 165 n 75 (con bibliografia)
38 Cfr F Sokolowski, Lois sacrees des cites grecques, Paris 1969, pp 120 e 219



38 Nicola Serafini

speritä che recavano a chi avesse donato loro qualcosa39. Ad Atene, dunque, sem-
bra che l'elemosina rituale fosse presente fino all'epoca classica, perlomeno a
livedo tradizionale, sebbene non sia direttamente attestata in epoche storiche: la
consuetudine dell'eiresione potrebbe costituirne una traccia. II ricordo di una
qualche forma di questua sacra sembra permanere in alcuni miti epicorici ate-
niesi, legati in particolare al genos degli Erisittonidi, il cui eponimo Erisittone
in origine doveva essere direttamente associato a tale pratica rituale40.

Rituali simili sono noti anche in altri luoghi, e sono sempre legati al tema
della ricchezza e della prosperitä. Ad esempio, basti pensare ai bambini di Samo
che vagavano fra le case richiedendo Offerte come quelli ateniesi e intonando
delle canzoni tradizionali, assicurando la ricchezza a chi fosse cosi benevolo da

offrir loro qualcosa: il canto della eiresione di Samo e uno dei pochi componi-
menti popolari di questua giunti sino a noi (Carm. Pop. fr. 1 Diehl)41. L'origine
eziologica dell'usanza chiama in causa addirittura Omero: nella pseudo-erodotea
Vita di Omero, infatti, si racconta che il poeta giunse a Samo per trascorrervi l'in-
verno, e, nel giorno di una festa di Apollo, passö di casa in casa accompagnato
da un coro di fanciulli che brandivano Yeiresione, un ramoscello di olivo adorno
con lana e frutta (Vita Homer. Herodot. 33, pp. 213-5 Allen)42. A quanto pare,
i fanciulli di Rodi si spingevano oltre, ricordando pratiche popolari diffuse an-
cora al giorno d'oggi in Europa. Infatti, i giovani Rod! non si limitavano a men-
dicare per le case confidando nella munificenza dei loro concittadini, bensi ag-
giungevano inoltre delle vere e proprie intimidazioni, seppure scherzose, simili
alle odierne tradizioni del trick or treat, 'dolcetto o scherzetto?': a chi non avesse
offerto nulla, i fanciulli minacciavano di «portar via la porta, o la donna» (Carm.
Pop. fr. 848.13-5 Page Teogn. FGrHist 526 F1, ap. Athen. 360b-d)43.

39 Carm Pop fr 2 Diehl, Plut Thes 22 4-5 (cfr 18 1-2), Schol Vet Aristoph. Eq 729a (p 174

Mervyn Jones), Schol Vet Aristoph Plut 1054a-g (pp 169-71 Chantry), Lycurg ap FGrHist
401c F 1, Paus Rhet ap Eust ad II p 1283 7-15 (IV p. 666 Van der Valk) Sutd et 184 s v
eipEotwvri (II pp 532-3 Adler); Etym Magn 303 18; SxiW'eiresione, ved O Seel, Eiresione
Griechisches Lesebuch, Stuttgart 1957, W Burkert, Structure and History in Greek Mythology
and Ritual, Berkeley/Los Angeles/London 1979, pp 134-35, N D Robertson, Ritual
Background of the Erysichthon Story, «AJPh» 105,1984, pp 369-408 (pp 393-95), Burkert, La re-
ligione, op cit, pp 222-23

40 Cosi Robertson, Ritual, art at., pp 382-95, in part p 393, sulla scia di Burkert, Structure,

op cit., p 135, che in particolare definiva Erisittone come una sorta di patrono delle 'Bettel-
umzuge'

41 Sul canto della eiresione samia, ved l'ed critica di L Martin Vazquez, La canciön de la Eire¬

sione samia, «Minerva» 4,1990, pp 39-52, mentre per l pochi altri canti di questua a noi noti,
ved le edizioni segnalate dallo studioso alia n 2

42 Cfr Suid o 251 s v "Optipoq (III pp 529,23-530,10 Adler) Suid in Horn pp 265-66 Allen
Cfr anche Martin Vazquez, art cit, pp 39-40.

43 L'aition del rituale radio e da identificare con buona probability nel mito di Forbante, trasmesso
da Athen 262e-263b Sull'elemosina rituale a Rodi, ved Robertson, Ritual, art cit, pp 380-
82



Sacerdoti mendicanti e xtineranti 39

In questi casi, in conclusione, alia promessa di una qualche benedizione e

della conseguente fortuna che solo il dio puö concedere, corrispondeva la richie-
sta di Offerte, richiesta che W. Burkert definisce «apertamente sacrale»44. Anche
N. D. Robertson, del resto, pensava che l'elemosina rituale fosse un chiaro espe-
diente di mediazione fra dei e mortali, secondo il tradizionale principio del do
ut des45. Secondo tali teorie, ciö che e concesso al mendicante sarä ampiamente
ripagato dal favore divino nei confronti di chi si mostrerä munifico: la divinitä
ricompenserä il devoto che si sarä mostrato benevolo nei confronti dei suoi pro-
tetti, di coloro che nei suo nome hanno svolto una qualche forma di questua
rituale. Lo stesso Robertson avanzö per primo l'ipotesi di una stretta relazione fra
alcuni rituali di elemosina sacra e la dimensione della fertilitä umana: in alcuni
casi, discussi in precedenza, di donne o sacerdotesse che passavano di casa in
casa invocando Artemide, Era o Demetra, siffatti fenomeni vanno letti -
secondo lo studioso - alia luce della connessione di tali divinitä con il matrimonio
e il parto46. Piü che a una improbabile connessione con la fertilitä umana, a mio
avviso sembra piü prudente guardare al dato storico: le testimonianze sono con-
cordi nei riservare agli agyrtai i piü bassi strati della societä: il fatto che fossero
costretti a elemosinare ritengo sia dunque una conseguenza, una necessitä prag-
matica, piuttosto che una scelta ideologica o cultuale. Nei caso di rituali - per
cosi dire - 'codificati', come e il caso della eiresione, l'aspetto della questua sarä

piuttosto da intendere come un elemento tradizionale ormai divenuto parte in-
tegrante dell'atmosfera festiva e delle sue azioni rituali.

Prima di terminare, una breve discussione merita anche la questione dei luo-
ghi frequentati dagli agyrtai e da personaggi simili. Sinora, infatti, mi sono sem-

pre limitato a parlare di figure itineranti, ma non esistevano forse dei luoghi pri-
vilegiati per l'incontro di tali soggetti? In effetti, sebbene i contesti in cui fosse

possibile incontrarli erano numerosi, tre luoghi sembrano emergere come sfondi
usuali: la piazza del mercato, i santuari e gli incroci47. Erano, questi, luoghi spe-
ciali, di incontro e di passaggio, dove si recavano le persone in cerca di affari o
di avventure amorose: sembra dunque di intuire che e proprio in queste situa-
zioni che gli agyrtai si muovessero, in attesa di essere chiamati a esercitare una
qualche arte pseudo-sacrale, o piuttosto - assai piü plausibilmente - offrendo ai

passanti una qualche prestazione, importunandoli in nome di una qualche
divinitä, o ancora chiedendo semplicemente un'offerta dopo che la proposta di of-
frire un qualche servigio fosse stata declinata.

E assai probabile, inoltre, che tali personaggi attirassero l'attenzione dei
passanti con qualche azione vistosa, con spettacoli di vario tipo, a cominciare dalla
danza al ritmo degli auloi e dei tympana, che talvolta poteva essere utilizzata

44 Burkert, La religione, op. cit., p. 223.
45 Robertson, Ritual, art. at., p. 382. Cfr. piü di recente anche N Robertson, Religion and Re¬

conciliation in Greek Cities. The Sacred Laws ofSehnus and Cyrene, Oxford 2010, pp. 196-97.
46 Robertson, Greek Ritual Begging, art. cit.
47 Ved ad es. Dion. Chrys. 39.2; Apul. Metam. 8.27-28; 9.9-10. Cfr. Dickie, op. cit., pp. 233-36.



40 Nicola Serafini

anche per fini terapeutici (Plat. Euthyd. 227; Orig. Cels. 1.8; Maneth. 6.297). Ciö

appare particolarmente bene nell'unica rappresentazione iconografica a oggi
nota raffigurante gli agyrtai, qui intenti a danzare mentre uno di essi suona l'aulo
e un altro, all'estrema sinistra, tende invece il cappello in attesa di qualche of-
ferta48.

Sembra quasi certo che la thaumatopoiia rivestisse un ruolo di primo piano
nell'esercizio dei maghi itineranti in epoca romana, che attraevano i passanti
con dimostrazioni di (presunta) necromanzia, giocando con i serpenti, o sfrut-
tando il ventrilöquio per destare stupore e meraviglia. E testimoniato, ad esem-
pio, l'utilizzo di bestie piü o meno feroci, magari come portatrici dell'idolo della
divinitä, o ancora utilizzate davanti al pubblico in esibizioni che potremmo de-
finire dei veri e propri spettacoli circensi a pieno titolo (Aug. Civ. Dei 7.24; An-
thol. Pal. 6.26, 217, 219-221, 237): basti vedere nuovamente, a tal proposito, la
raffigurazione romana riportata qui sopra, nella quale al centro si nota una pic-
cola statua, identificabile come quella della divinitä onorata, e in cui alia estrema
destra si segnala la presenza di una bestia addomesticata. Tali esibizioni, ad

48 II disegno in questione, pubblicato da O. Jahn, Die Wandgemälde des Columbariums in der
Villa Pamphili mit Erläuterungen, «Abhandl. der Bayer. Akad.» VIII Bd. II, 1857, Taf. II
Abb. 5, riproduce una pittura del cosiddetto 'Grande Colombario', scoperto nel 1820 presso la
Villa Doria Pamphili a Roma, le cui pitture sono state staccate negli anni Cinquanta e traspor-
tate alia sede del Museo Nazionale Romano di Palazzo Massimo alle Terme, come mi ha co-
municato il Dott. Fiorenzo Catalli della Soprintendenza Speciale ai Beni Archeologici (per
litteram, 14 luglio 2014), e dove sono del resto tuttora conservate ed esposte (al 11° piano). Nella
seconda immagine e visibile la pittura originale, qui pubblicata per gentile concessione della
Soprintendenza Speciale ai Beni Archeologici di Roma, sotto l'auspicio della Dott. Rita Paris.
Per un'analisi iconografica e descrittiva della pittura qui riprodotta, occorre ancora utilizzare
le pagine dello stesso Jahn, art. cit., pp. 23-36 251-64), che per quanto datate costituiscono
ancora oggi l'unica vera analisi approfondita disponibile su tale raffigurazione (cfr. tuttavia
anche G. Bendinelli, La pitture del colombario di Villa Pamphili, Roma 1941).



Sacerdoti mendicanti e ltineranti 41

esempio nel caso dell'utilizzo di serpenti o bestie feroci, dovevano servire con

ogni probabilitä anche ad attrarre 1 potenziali clienti e a convincerli sulle capa-
citä del mago-indovino, prima di chieder loro una qualche prestazione49.

Resta, per concludere, da chiarire la complessa figura degli agyrtai. Si tratta
di un termine generico che comprendeva personaggi mendicanti e ltineranti
sotto ll segno del sacro, sacerdoti veri e propri o magari semplici ciarlatam, o an-
cora indovini erranti che esercitavano le piü svariate arti magiche Tale qualifica,
con ogni probabilitä, includeva anche donne: l'unica testimonianza precisa sul
sesso femminile di una figura simile e offerta da Filostrato (Vit Apoll 3.44), ll
quale parla di una umile agyrtria che si occupa di profezie riguardanti ll be-
stiame. Altrove lo stesso Filostrato allude ancora a delle anziane che amano farsi
chiamare sophai ed errano recando dei setacci addosso (Vit Apoll 6.11), e che

approcciano pastori e allevatori promettendo loro di curare gli armenti tramite
la divinazione per mezzo dei setacci (koskinomanteia). Si tratta di una forma
mantica piuttosto umile e povera, guardata con disdegno da Artemidoro
{On 2.69), e che ben si addice a delle anziane donne mendicanti e ltineranti.

Corrispondenza
Nicola Serafini
Universita di Urbino
DISCUM
Via Sant'Andrea 34
1-61029 Urbino
nicola serafini@me com

49 Sul legame fra agyrtai e taumaturgia, rinvio alia completa rassegna di Dickie, op cit,
pp 236-43


	Sacerdoti mendicanti e itineranti : gli agyrtai nell'antica Grecia

