Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 73 (2016)

Heft: 1

Artikel: Sacerdoti mendicanti e itineranti : gli agyrtai nell'antica Grecia
Autor: Serafini, Nicola

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-587269

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-587269
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sacerdoti mendicanti e itineranti:
gli agyrtai nelPantica Grecia

Nicola Serafini, Urbino

Abstract: This paper deals with the Greek religious customs that involved a form of rit-
ual begging whatsoever. It begins with the figure of Erysichthon, who in Callimachus’
Hymn VI ends up begging at the crossroads: thus, it faces the not-so-much-studied theme
of ritual begging, focussing in particular on the agyrtai, a category of mendicant pseudo-
priests and magicians. The evidence is not as scanty as one would think, in fact, a thor-
ough study of the epigraphic as well as literal sources has shown that forms of ritual beg-
ging not only were actually performed in Greece, but they were even quite diffused in the
whole Greek world.

Nell’I[nno a Demetra di Callimaco ¢ narrata la triste — e, secondo alcuni, quasi
‘comica’ — vicenda di Erisittone'. Quando quest’ultimo ¢ colpito da una fame tre-
menda per volere della dea Demetra, dopo avere abbattuto un albero in un bo-
sco a lei consacrato, con la sua insaziabilita finisce col prosciugare tutte le di-

spense del padre Triopa, e si vede costretto a elemosinare cibo nei trivi (Call.
Cer. 114-5)%

*  Una prima versione di questo testo, in francese, fu pronunciata nel corso della XXX V* edizi-
one dei ‘Metageitnia’ (Friburgo [CH]: 17-18 gennaio 2014), con il titolo L'auméne sacrée en
Gréce ancienne: un phénomeéne religieux d (re)découvrir, e all’Universita di Bologna, in occa-
sione dei Rodopis Postgraduate Seminars — ‘Ricerche a Confronto’ 2014 (Bologna: 27 febbraio
2014). Desidero ringraziare tutti gli organizzatori, nonché entrambi gli uditori per le puntuali
osservazioni, le quali, in particolare nel secondo caso, si sono tradotte in un lungo e stimolante
dibattito. Ringrazio anche i referees e la redazione di Museum Helveticum, in particolare il
Prof. Stefan Rebenich, per gli utili consigli, assieme alla Dott. Rita Paris (Direttrice del Mu-
seo Nazionale Romano di Palazzo Massimo, Roma) e al Dott. Fiorenzo Catalli (Soprinten-
denza Speciale per i Beni Archeologici di Roma) per la preziosa collaborazione sul colomba-
rio di Villa Pamphili.

1 Sulla presenza e i significati della figura di Erisittone nell’inno callimacheo, mi limito qui a rin-
viare a C. A. Faraone, Boubrostis, Meat Eating and Comedy: Erysichthon as Famine Demon
in Callimachus’ Hymn to Demeter, in M. A. Harder, R. F. Regtuit, G. C. Wakker (edd.), Gods
and Religion in Hellenistic Poetry, Leuven 2012, pp. 61-80, e a A. Tagliabracci, La fame di Eri-
sittone: una scelta rara e preziosa, in O. Mei, V. Purcaro (edd.), Cirene greca e romana 11, Atti
del XII Convegno di Archeologia Cirenea (Urbino, 28-29 giugno 2013), Roma 2014, pp. 33—
46. Sull’lnno V1 di Callimaco e sugli elementi rituali in esso presenti, ved. ora N. Serafini, I/
potere di Demetra, fra racconto mitico e cornice rituale: possibili echi del culto cireneo
nell’Inno VI di Callimaco?, in Mei, Purcaro, op. cit., pp. 14-33.

2 Riguardo alle numerose ipotesi formulate dai moderni per spiegare la figura di Erisittone men-
dicante al trivio, ved. ora la bibliografia discussa in N. Serafini, La poverta nella sfera religiosa
greca, tra furto di cibo consacrato ed elemosina rituale, in M. Santucci (ed.), Ploutos & Polis.
Aspetti del rapporto tra economia e politica nel mondo greco, Atti del Convegno (Roma, 20—
22 maggio 2013), Roma (c. d. s.). Si noti che Callimaco in pill occasioni ha toccato il tema della

Museum Helveticum 73 (2016) 2441



Sacerdoti mendicanti e itineranti 25

xai oy’ 6 PaciAfiog évi prodoiot kabioto
L G ¢ 2 r v ’ ’
aitilov axddog te kol ExBola Adpoto daitdc.

Stava seduto nei crocicchi il figlio del re,
mendicando un boccone, e gli scarti e i rimasugli dei banchetti.

Sara opportuno, per prima cosa, concentrarsi sul tema del trivio e della miseria di
Erisittone, che lo costringe a elemosinare tristemente. Infatti, sembra lecito chie-
dersi perché Callimaco abbia deciso, sempre ammesso che sia una novita da lui in-
trodotta nella tradizione mitica, di raffigurare un Erisittone questuante presso un
crocicchio, in attesa di chi sa cosa. In realta, nonostante la relativamente scarsa at-
tenzione riservata sinora al passo da questo punto di vista, numerose sono le te-
matiche che vi si intrecciano, e che occorre a questo punto tentare di chiarire.

Innanzitutto il trivio. Quali sono i valori di un luogo come il crocicchio? E
semplicemente un punto di passaggio, o c¢’¢ dell’altro? In primo luogo, gli incroci
sono «punti liminali o spazi di transizione (transitional gaps) fra aree definite e
delimitate, vale a dire fra strade o porzioni di territorio definite da strade»?, per
riprendere le parole di S. 1. Johnston. Come ho gia sostenuto anche altrove, la
triodos non ¢ semplicemente un luogo di passaggio come puod essere la soglia
della casa, o il confine territoriale: in questi casi si tratta di punti specifici, di /i-
mina, che delimitano e dividono due realta distinte, frapponendosi tra di esse e
rimanendo allo stesso tempo separati da entrambe. Il crocicchio, invece, non &
solo un luogo di passaggio, di transizione, bensi implica anche una dimensione
di scelta fra le strade che vi s’intersecano: cio che lo contraddistingue, ¢ la dimen-
sione dell’alterita. Il trivio rimane sempre € comunque un non-luogo, ontologi-
camente distaccato da cio che lo circonda: pur congiungendo piu strade, non fa
parte di nessuna di esse®.

A tutto ci0 si aggiunge un altro tema, che sara discusso nel dettaglio in sé-
guito, vale a dire I'aspetto del trivio come luogo privilegiato per I'incontro di per-
sonaggi assai particolari, quali maghi, indovini e millantatori di ogni sorta, a co-
minciare dagli agyrtai, cio¢ sacerdoti mendicanti e itineranti che diffondevano
culti minori, o piuttosto ciarlatani che si vantavano di possedere le piu disparate
facolta divinatorie e magiche, e che pertanto si attirarono ben presto la fama di
‘ciarlataneria’. Occorre chiarire sin d’ora che, nel caso degli agyrtai, numerosi
aspetti magico-religiosi vanno a toccarsi e a fondersi, sino a divenire indistin-

-guibili: I'elemento magico, innanzitutto, poiché tali personaggi erano percepiti
alla stregua di maghi veri e propri, I'elemento divinatorio, vista la coincidenza

poverta e del disprezzo della ricchezza: basti vedere i giambi 1,3 e 12 (frr. 191, 193,202 Pf.). A tal

proposito, sul rapporto fra ricchezza e poverta in Callimaco, ved. B. Gentili, Poesia e pubblico

nella Grecia antica, Milano 2006, pp. 257-59. Sui mendicanti nei trivi, cfr. Luc. Men. 17.

S. 1. Johnston, Crossroads, «<ZPE» 88, 1991, pp. 217-25 (p. 217).

4 Sul trivio nella mentalita greca, e sui rituali ivi eseguiti, ved. prossimamente N. Serafini, La
dea Ecate e i luoghi di passaggio: una protettrice dalla quale proteggersi, «Kernos» 28, 2015,
c. d. s. (con ampia bibliografia).

W



26 Nicola Serafini

diffusa fra divinazione e ‘ciarlataneria’, e infine I'’elemento dell’elemosina sacra,
altro principio che non puo essere tralasciato. Data la complessita del tema e la
compresenza di argomenti non nettamente distinguibili fra loro, sara necessario
in questo caso procedere in maniera contestuale, senza tentare di isolare nes-
suno di tali elementi: ma chi erano, dunque, questi agyrtai?

Continuando, per il momento, a parlare dei trivi, le fonti greche descrivono
una serie di rituali compiuti in questi luoghi: dai ‘pasti di Ecate’, offerte di cibo
normalmente depositate nei trivi in onore della dea durante la notte di novilu-
nio, allo scarico dei rifiuti domestici che restavano dopo i rituali purificatord, ri-
tenuti potenzialmente contaminanti (oxythymia)®; dalla performance di riti ma-
gici®, fino alla deposizione, alla lapidazione o al rogo dei cadaveri virtualmente
pericolosi in quanto macchiati di colpe specifiche’. Il ruolo particolare della trio-
dos ¢ del resto presente anche nel mito, specificamente nella vicenda di Edipo,
in cui I'uccisione di Laio ha luogo proprio in un trivio®.

La collocazione di Erisittone al trivio, pertanto, non & priva di significato.
Dalterita del luogo riflette quella del personaggio, la cui punizione divina I’ha
isolato dal resto della comunita: egli finisce dunque relegato al trivio, rinnegato
dal resto della societa, in una situazione di marginalita che va di pari passo con
la sua stessa miseria. Non & ben chiaro cosa attenda Erisittone nel crocicchio:
tuttavia, il suo profilo rimane quello di un accattone, di una sorta di parassita che
non & pill in grado di provvedere a se stesso, e che ormai puo solo contare sull’
aiuto di qualcun altro. E lecito chiedersi, a questo punto, se Callimaco intendesse
qui fare allusione ai ‘pasti di Ecate’. in effetti, la possibilita non sembra per nulla
inverosimile, nonostante non mi pare sia mai stata presa seriamente in conside-
razione’. Anzi, sembra finalmente opportuno ripresentare piil nettamente tale

5  Sutaliriti, ved. ora N. Serafini, Sacrés liens ou non-liens sacrés? Hécate, les mortels et les lieux
de passage en Gréce ancienne, in Sacrés liens! Etudier les liens en sciences sociales des reli-
gions, Actes de la journée d’études (Paris, EHESS, 21 mai 2013), «At. Centr. Rech. Hist.» 13,
2015, c. d. s., e piu approfonditamente N. Serafini, La dea Ecate, art. cit. In particolare, sui
‘pasti di Ecate’, cfr. anche N. Serafini, / sentieri di Ecate, «QUCC» n.s. 101 (130), 2012, pp. 225-
34 (pp. 230-31) e ora Serafini, La poverta, art. cit.

6  Platone (Leg. 933b) menziona delle xfipwve mpfiuate nendocpévo lasciate nei trivi, che
Johnston, art. cit., p. 223 interpreta come «“voodoo” figures» inerenti a veri e propri riti ma-
gici. Pratiche simili sono, in effetti, descritte nei papiri magici (PGM 4.2943-66; 36.256-64),
dove si parla di maledizioni eseguite per mezzo di figurine ceree depositate negli incroci, o an-
cora, dell’iscrizione di defixiones su cocci lasciati in quei luoghi.

7  Lostesso Platone (Leg. 873b—c), fornendo istruzioni riguardo al trattamento dei parricidi, af-
ferma che dopo I'esecuzione del colpevole, il suo cadavere debba essere portato in un crocic-
chio al di fuori della citta, dove gli ufficiali dovranno lapidarlo “per purificare la citta”. Ancora
prima, in un frammento del commediografo Eupoli (fr. 132 K.-A.) si dice che il npoctpénaiog
deve essere bruciato in un crocicchio.

8  S. Halliwell, Where the roads meet: a neglected detail in the Oedipus Tyrannus, «JHS» 106,
1986, pp. 87-90 ha proprio analizzato il rapporto fra triodos e parricidio nel mito di Edipo.

9  Una prima, rapidissima suggestione in tal senso, che tuttavia non ¢ approfondita in alcun modo,
e che non sembra aver ricevuto la minima risonanza nella critica successiva, ¢ forse rintracci-
abile in E. Cassin, Erysichthon ou le vain mangeur, in Poikilia. Etudes offertes a Jean-Pierre



Sacerdoti mendicanti e itineranti 27

possibilita, poiché non ci sarebbe da sorprendersi se un uomo, gia colpevole di
sacrilegio, ridotto a un’estrema miseria per una punizione divina, e tormentato
da una voracita inestinguibile, si vedesse costretto a racimolare il cibo offerto
alla dea nelle triodoi.

Cibarsi delle offerte destinate alla dea Ecate, infatti, era un segno di estrema
poverta, ed era inoltre ritenuto un atto profondamente irrispettoso nei confronti
della divinita. Nel caso di Erisittone cid non stupirebbe, poiché costui ¢ gia qua-
lificato come empio, dopo aver abbattuto un albero sacro a Demetra: la puni-
zione che gli ¢ stata inflitta, paradossalmente, sembra dunque costringerlo a
un’altra, seppur differente empieta. La fame da cui ¢ consunto non gli da tregua,
e la casa paterna non ha pit nulla da offrirgli: non gli resta ormai che sottrarre
cio che ¢ offerto alla divinita. Il mondo umano si € rivelato insufficiente a soddi-
sfare la sua fame, e a quel punto il cibo destinato alla dea si configura come I’ul-
tima, estrema alternativa.

Tuttavia, il testo callimacheo non ¢ perspicuo a riguardo: non ¢ detto espli-
citamente che Erisittone attenda il cibo destinato a Ecate. Per quanto accatti-
vante, questa rimane solo una congettura. In alternativa, si potrebbe semplice-
mente ammettere che Erisittone finisca in un crocicchio a mendicare ai passanti:
anche questa interpretazione, in ogni caso, ¢ densa di significati e di paralleli.
Innanzitutto dal punto di vista mitico-letterario, perché richiama precedenti di
un certo peso: da Odisseo travestito da mendicante nell’Odissea, sino a Cassan-
dra; in secondo luogo dal punto di vista storico-religioso, perché chiama in causa
il complesso tema dell’elemosina sacra in Grecia.

Esisteva veramente, in Grecia, una forma di elemosina dettata dal rito? E in che
misura era legata alla poverta, presunta o tale, di chi la eseguiva? E lecito, infine,
parlare semplicemente di ‘elemosina rituale’ o forse occorre, una volta per tutte,
tentare di formulare definizioni piu precise? Le domande sono molteplici, e forse
pit numerose delle risposte che saremo in grado di fornire: cid nonostante, un
campo cosi poco studiato merita a mio avviso una rinnovata attenzione, ed € pro-
prio questo il fine del presente lavoro. A eccezione di cursori e superficiali ac-
cenni nei manuali di storia della religione, solitamente riservati all’eiresione o a
cerimonie simili'?, I’elemosina sacra nell’antica Grecia, infatti, non € mai stata
trattata nel dettaglio. Un primo sforzo in tal senso fu compiuto da parte di N. D.
Robertson, il quale tentd una prima sistemazione dei dati relativi alla cerimonia
dell’eiresione e a feste simili in un articolo ormai non pill recentissimo, che pero

Vernant, Paris 1987, pp. 95-121, p. 111: «C’est dans la rue qu’on le voit (sc. Erysichthon) men-
diant et cherchant a apaiser sa faim avec des débris de victuailles et les déchets de repas qu'on
jette aux carrefours, en offrande a Hécate». In Faraone, art. cit., p. 70 n. 22 & presente un altro
fugace accenno ai ‘pasti di Ecate’, «to which Callimachus seems to refer».

10 Ad es. ved. M. P. Nilsson, Geschichte der griechischen Religion, 1. Die Religion Griechenlands
bis auf die griechische Weltherrschaft, Miinchen 31967, pp. 534 e 548-49; W. Burkert, La reli-
gione greca, ed. it. aggiorn. a c. di G. Arrigoni, Milano 2003, pp. 222-23.



28 Nicola Serafini

presenta serie difficolta metodologiche e che soprattutto non contempla nume-
rose testimonianze antiche. Ampia, tuttavia incompleta poiché non specifica-
mente dedicata a tale soggetto, I'indagine di M. Dickie, il quale non considera la
realta epigrafica e che soprattutto si concentra quasi esclusivamente sugli agyr-
tai e sul legame con l'aspetto magico, lasciando invece da parte altre forme di
elemosina sacra (anche se va riconosciuto che il suo obiettivo primario era il dato
magico, e non gli agyrtai in sé). Infine, i recenti lavori di P. Giammellaro offrono
un punto della situazione sugli agyrtai, ma senza aggiungere molto alla nostra
conoscenza in merito'!, poiché da un lato non contestualizzano la figura dell’a-
gyrtes rispetto ad altre forme di elemosina rituale praticate in Grecia, e dall’al-
tro perché non contemplano i dati epigrafici, che si rivelano invece a mio avviso
fondamentali. Infatti, &€ proprio in tale direzione che sembra ormai necessario
rivolgersi: in un campo ancora cosi poco studiato, cio di cui si avverte la neces-
sita ¢ innanzitutto una raccolta ragionata dei dati, letterari ma anche epigrafici,
il piu possibile attenta alla dimensione geografica e a quella diacronica, ma an-
che ai valori semantici di alcuni termini-chiave come per es. agyrtes o ageirein.
Piu che un punto di arrivo, si tratta a ben vedere di un punto di partenza.

In Grecia esistevano effettivamente, come vedremo, varie forme di elemo-
sina rituale, documentate epigraficamente in luoghi fra loro distanti e in epoche
diverse: le testimonianze letterarie, per quanto preziose, vanno dunque affian-
cate a documenti diretti come le epigrafi. La pretesa di completezza, forse, ri-
mane ancora lontana: tuttavia un primo, serio sforzo di raccolta e di ordine sem-
bra qui alla nostra portata, poiché una buona parte delle testimonianze prese in
esame in questa sede non erano ancora mai state ricollegate al fenomeno dell’e-
lemosina sacra o alla controversa, e tuttora misteriosa, figura degli agyrzai.

In molte religioni, sia antiche sia contemporanee, si € comunemente osservata
'usanza di raccogliere le offerte: tuttavia, nell’antica Grecia tale costume rico-
pre un ruolo solamente accessorio, direi quasi marginale, benché sia comunque
attestato e diffuso nel mondo ellenico, nonostante la scarsa attenzione conces-
sagli negli studi moderni. Innanzitutto sara opportuno gettare uno sguardo al
dato lessicale: ne1 documenti letterari o epigrafici, 'azione del raccogliere denaro
per motivi sacri & designata dal termine dyepuog, utilizzato specificamente in tale

11 N.D. Robertson, Greek Ritual Begging in Aid of Women’s Fertility and Childbirth, <TAPhA»
113, 1983, pp. 143-69; M. W. Dickie, Magic and Magicians in the Greco-Roman World, Lon-
don 2001, pp. 61-74, 115-17, 224-43,249-50 e passim; P. Giammellaro, Agyrtai. Pratiche ma-
giche, itineranza e marginalita religiosa nella Grecia antica, in M. Piranomonte, F. M. Simon
(edd.), Contesti Magici — Contextos Magicos, Atti del Convegno Internazionale (Roma, 4-6
Novembre 2009, Roma 2012, pp. 279-82 (che riassume i lavori precedenti). Sugli agyrtai, si ve-
dano anche le rispettive voci nel Dictionnaire des antiquités e nella Real- Encyclopidie, che,
per quanto datate, si rivelano ancora utili per la discussione delle fonti letterarie (E. Saglio, s.v.
‘Agyrtae’, in Daremberg-Saglio (edd.), Dict. Antiq. 1, Graz 1877, pp. 169-70; P. Stengel, s.v.
‘Agyrtes’, RE 1, Stuttgart 1893, coll. 915-17).



Sacerdoti mendicanti e itineranti 29

precisa accezione!?. Sebbene verbi come ayeipew, accanto ai derivati dyvptetewy
o dyvptalew, designassero di solito il mendicare in senso lato, senza una pun-
tuale connessione religiosa, non mancano del resto attestazioni pill precisamente
connesse alla colletta di denaro per motivi liturgici, da cerimonie rituali a ser-
vizi sacri'®. Stessa cosa accade con i sostantivi ayvptnp e dyvpng, che designano
si il mendicante in senso lato, ma non di rado con uno specifico riferimento a fi-
gure sacerdotali (ad es. Anth. Pal. 6.218; Babr. 141.1). Sebbene il sostantivo non
sia attestato che a partire dal V sec., il tema ayvpt- € antico, e compare gia
nell’Odissea (19.284), dove ¢ connesso alla dimensione della raccolta di denaro
errando attraverso i territori: ypiuat’ dyvptalev moAAny €ri yolov 16vTL, «rac-
cogliere ricchezze percorrendo vasti territori».

Si conoscono numerosi esempi di sacerdoti o sacerdotesse questuanti, che
vagavano in cerca di offerte per la divinita, senza contare che in Grecia esistet-
tero da sempre figure di singoli individui, che fossero sacerdoti o semplicemente
sapienti carismatici, che peregrinavano di citta in citta distinguendosi per la loro
insolita condotta di vita. Basti pensare soltanto a Orfeo, che in Strabone «viveva
vagabondando e mendicando grazie alla musica e alla mantica» (Strab. 7, fr. 18),
0 ancora a uomini straordinari come Pitagora, o Epimenide!®. Attenendoci pero
all’'ambito che qui interessa maggiormente, vale a dire quello dei sacerdoti que-
stuanti, la prima testimonianza risale a Eschilo, che nell’Agamennone definisce
Cassandra agyrtria, vale a dire ‘sacerdotessa errante e questuante’, con un in-
tento piuttosto denigratorio, se non addirittura prossimo al vituperio (vv. 1273—
74). D’altro canto in un altro frammento dello stesso Eschilo, probabilmente ascri-
vibile alle Xantriai, la dea Era ¢ raffigurata in veste di sacerdotessa errante che
elemosina offerte in onore delle Ninfe figlie di Inaco, dio-fiume argivo (Aesch. fr.
220a,16-7 Somm. = fr. 168 R.)"%: il passo non piacque a Platone, che nella Repub-
blica lo cita proprio a mo’ di esempio per criticare i poeti che parlano di divinita
travestite da mendicanti (381d).

Spesso assimilati nelle fonti antiche ai cosiddetti ‘Iniziatori di Orfeo’ (Theo-
phr. Car. 16; cfr. Demosth. 18.259; Diog. Laert. 6.4)'¢, gli agyrtai sembra che

12 Ades. IGI12.1329.15; LSAM n° 73.27; LSCG n° 48.8; n° 64.14; n° 175.12; Dion. Halic. 2.19.2;
Athen. 360d.

13 Ades. Aesch. fr. 168,16 Radt (cfr. Plat. Resp. 381d), Hdt. 4.35.3; LSAM n° 73.26; Luc. Alex. 13.
Cfr. anche Schol. Luc. Alex. 13 (p. 182 Rabe) @yeipovtec] avri 100 dyvptevoviec.

14  Sutali personaggi ved. W. Burkert, Lore and Science in Ancient Pythagoreanism, Cambridge
1972, pp. 147-161. Su Orfeo, in particolare, mi limito a rinviare a F. Graf, S. I. Johnston, Ritual
Texts for the Afterlife: Orpheus and the Bacchic Gold Tablets, London/New York 22013, pp.
167-86, e ai numerosi contributi di A. Bernabé in merito.

15 Sulframmento, e sul dramma di origine, ved. Robertson, art. cit., pp. 153-62: lo studioso pensa
che nel passo in questione la dea Era, travestita da sacerdotessa delle Ninfe, si faccia incontro
alle Pretidi. A un rifiuto, opposto dalle figlie di Preto, di offrire una qualche elemosina alla sa-
cerdotessa, seguirebbe I'ira della dea.

16  Sugli orpheotelestai, ved. almeno Dickie, op. cit., pp. 73-74,116-17 e passim, assieme a R. Par-
ker, Polytheism and Society at Athens, Oxford 2005, pp. 120-21, 325, 368, 373. Si riteneva che



30 Nicola Serafini

godessero gia di una certa diffusione sin dalla fine del VI secolo a.C., perlomeno
se si presta fede alla testimonianza di Plutarco relativa alla Sparta di Cleomene I
(Plut. Apophth. 45,226d). 1l termine agyrtes, che solitamente definiva i sacerdoti
mendicanti e itineranti, sembra che possedesse una certa sfumatura negativa, e
ando quasi automaticamente a designare quelli che noi chiameremmo senza
mezzi termini dei ‘ciarlatani’, segno che nell’opinione pubblica tali personaggi
solitamente non erano visti di buon occhio. Basti ricordare a tal proposito la te-
stimonianza plutarchea per cui Licurgo non permetteva, fra altre categorie di
persone poco desiderabili, di metter piede in Laconia ad alcun «indovino men-
dicante» (udavtig dyvptikog: Plut. Lyc. 9.3; cfr. Plut. Apophth. 226d e Porph.
Abst. 4.3.34), o ancora il passo di Luciano (Dial. Deor. 15) in cui Eracle insulta
Asclepio qualificandolo come rhizotomos e agyrtes. Sara sufficiente pensare di
nuovo alle parole di Cassandra, che si lamenta di esser considerata un’agyrtria
(Aesch. Ag. 1273-74), o ancora a quelle che Edipo rivolge a Tiresia apostrofan-
dolo con toni pesanti, e definendolo «mago tessitore d’intrighi» (udyov unyo-
voppagov) e «ciarlatano imbroglione» (80Aiov dyvptnv), «che ci vede solo
quando c’¢ un guadagno» (Soph. Oed. Tyr. 385-96, in part. 387-89)"7. Altret-
tanto indicativo il fatto che nella Malattia sacra di Ippocrate gli agyrtai siano «sa-
cerdoti mendicanti» considerati alla stregua di magoi, kathartai, e alazones, vale
a dire «maghi», «purificatori» e «cialtroni impostori», supponendo che persone
di questo tipo fossero stati i primi ad aver attribuito un carattere sacro all’epiles-
sia: non solo, perché I'autore ippocratico dipinge questi soggetti anche come dei
ciarlatani che eseguono sacrifici, pronunziano formule magiche, prescrivono o
vietano di assumere determinati cibi o di indossare particolari vesti, 0 ancora
millantano di essere in grado di ‘tirare giu la luna’ o di oscurare il sole, di in-
fluenzare i fenomeni atmosferici o la fecondita della terra (Hipp. Morb. Sacr. 1.4
=354 L.; cfr. Plut. De Superst. 3)8.

lo stesso Orfeo, del resto, fosse un iniziatore a numerosi misteri, oltre che il fondatore: cfr. Graf,
Johnston, op. cit., pp. 173-74.

17  Sinoti che questo passo sofocleo & la pil antica testimonianza (attorno al 430 a.C.) di qualcuno
caratterizzato contemporaneamente come mantis e agyrtes: cfr. in tal senso anche Plat. Resp.
364b. Interessante il particolare del guadagno nelle parole di Edipo (vv. 388-89): in numerose
opere lessicografiche l'agyrtes & detto, non a caso, prhoxepdng (cosi ad es. Phot. a 280 Theodo-
ridis; Anecd. Gr. 15.17 Bachmann; Suid. o 388 Adler; A€€. pnt. 213.9 Bekker; Lex. Aip. 621.32
Sturz; Et. Gud. 19.2 De Stefani; Et. Magn. 14.31). Sull’'uso generico del termine agyrtes nel
senso di ‘vagabondo’, ‘cialtrone’, con una marcata sfumatura negativa, cfr. anche Ps.-Eur. Rhes.
503, 715 e Plat. Resp. 364b, mentre sulla caratterizzazione di Tiresia come ‘mago’ rimane an-
cora utile, nonostante non piu recente, K. J. Rigsby, Teiresias as Magus in Oedipus Rex,
«GRBS» 17,1976, pp. 109-14.

18 Il termine magoi, che tecnicamente designa una delle sei tribi dei Medi (Hdt. 1.101), dal V sec.
assume una connotazione peggiorativa, con riferimento a pratiche incantatorie e sospette agli
occhi dell’opinione pubblica. Impossibile approfondire qui la questione, per la quale mi limito
a rinviare almeno a F. Graf, La magie dans Uantiquité gréco-romaine. Idéologie et pratique,
Paris 1994; J. N. Bremmer, The Birth of the Term ‘Magic’, «ZPE» 126, 1999, pp. 1-12; e soprat-
tutto Dickie, op. cit., passim. Sugli alazones, cfr. ad es. Aristoph. Acharn. 109, 135, 373; Xe-



Sacerdoti mendicanti e itineranti 31

In tal senso, una testimonianza senza dubbio rilevante ¢ fornita da Platone
nella Repubblica, dove si afferma che «cialtroni erranti (agyrtai) e indovini bus-
sano alle porte dei ricchi per persuaderli che dagli déi hanno ricevuto il potere,
tramite sacrifici e incantesimi, di riparare a qualche colpa commessa dal padrone
di casa o dai suoi antenati, tramite divertimenti e feste; e se questi vorra danneg-
giare un nemico, gli assicurano che con modica spesa potra colpire ugualmente
il giusto o I'ingiusto mediante certi incantesimi (énoywyoic) e legature magiche
(koradeopoic), poiché, stando a quanto dicono, costoro sono in grado di persua-
dere gli dei a mettersi al loro servizio» (Resp. 364b—c). Nelle Leggi (909a-910b),
inoltre, Platone sembra di nuovo alludere a personaggi dalla condotta biasime-
vole, definiti asebeis, che eseguirebbero grossomodo le stesse azioni che nella
Repubblica erano tipiche degli agyrtai e dei manteis, sebbene tali termini non
appaiano nel testo delle Leggi'®. Ancora all’epoca di Strabone c’erano sacerdoti
itineranti che adottavano uno stile di vita mendico (to agyrtikon), e che millan-
tavano di possedere grandi arti profetiche (Strab. 10.3.23), mentre da ultimo va
notato che Plutarco, nel trattato Sulla superstizione (166a), parla di agyrtai kai
goetas, equiparando appunto i sacerdoti questuanti con quelli che oggi chiame-
remmo ‘stregoni’: alla sua epoca, tuttavia, ¢ probabile che I'espressione fosse or-
mai divenuta una forma idiomatica, come a voler racchiudere tutti i personaggi
che si muovevano fra magia, mantica, elemosina e vagabondaggio. Da ultimo, si
noti che alcune fonti romane menzionano proprio la distribuzione, da parte de-
gli agyrtai, di sentenze e presagi iscritti su apposite tavolette, estratti a sorte da
un’urna o con l'ausilio dei dadi (Tibull. 1.3.11; Hor. Sat. 1.9.30; Aug. Conf. 4.3.
Cfr. Paus. 7.25.6; schol. Pind. Pyth. 4.337, 11 p. 143 Dr.; Kaibel, Epigr. Gr. n°
1038e ss.).

Dai passi appena ricordati, sembra lecito concludere che sin dall’epoca clas-
sica la magia si confondeva spesso e volentieri con la divinazione, e che gli agyr-
tai non erano facilmente distinguibili da altri soggetti che praticavano svariate
forme mantiche o magiche. I contorni sono evanescenti, € l'agyrtes appare di
volta in volta come un sinonimo di magos o di mantis, e allo stesso tempo pre-
suppone la vasta diffusione, sin dal V secolo, di forme di elemosina rituale o di
accattonaggio esercitate da sedicenti sacerdoti o millantatori che si vantavano di
possedere le piu disparate facolta magico-divinatorie. Benché tali soggetti rima-
nessero comunque figure marginali, abitualmente circondate da un’aura di

noph. Cyr. 2.2.12, mentre sui kathartai, ad es. si pud vedere Soph. El. 70. Sulle quattro catego-
rie nominate nel testo ippocratico, ved. il comm. ad loc. di J. Jouanna (ed.), Hippocrate, La
Maladie sacrée, Paris 2003, pp. 38—40. Cfr. anche J. Pigeaud, Il medico e la malattia, in S. Set-
tis (ed.), I Greci, I: Noi e i Greci, Torino 1996, pp. 771-814 (p. 801).

19  Sul passo in questione ved. ora Dickie, op. cit., pp. 62-3, mentre su Resp. 364b—c cfr. Graf,
Johnston, op. cit., pp. 54, 144 e 173. Si aggiunga che lo stesso Platone anche altrove nelle Leggi
(908d) allude a manteis empi o dai contorni assai oscuri, che ad esempio manifestano di non
credere all’esistenza degli déi, e che magari indugiano in pratiche magiche, mentre in séguito
(932e-933¢) esamina le penalita da comminare ai manteis che esercitano la pharmakeia o che
eseguono maledizioni e cerimonie magiche (manganeiai, epodai, katadeseis).



32 Nicola Serafini

disapprovazione, 'antichita ha tramandato numerose testimonianze sulla figura
del sacerdote errante che, come sembra di intuire, viveva delle offerte che gli
erano concesse e vagava di citta in citta elemosinando, di solito esercitando una
(presunta o reale) arte profetica, e comunque sempre sotto il segno di una qual-
che forma sacrale.

Sinora abbiamo sempre considerato 'agyrtes come una figura non solo men-
dicante, ma anche itinerante: ebbene, in realta ¢ assai probabile che non tutti gli
agyrtai passassero la loro vita vagabondando da una comunita all’altra. Alcuni
potrebbero anche essere riusciti a radicarsi in qualche luogo in maniera piu sta-
bile, continuando comunque a mantenersi grazie alla raccolta di denaro: a tal
proposito, M. Dickie ricorda la madre di Epicuro, che stando a una tradizione si
sarebbe sostentata vagando ed elemosinando per Atene in compagnia del figlio,
il quale leggeva ad alta voce delle formule purificatorie (katharmoi), e che — seb-
bene non ne abbiamo la prova — ¢ assai probabile che fosse chiamata agyrtria
(Diog. Laert. 10.4)*. Cio nonostante, rimane indubbio che nella gran parte dei
casi gli agyrtai fossero itineranti, proprio in ragione stessa della loro fama, che li
obbligava a spostarsi periodicamente non appena la comunita si mostrasse restia
a elargire loro nuove offerte.

Da ultimo, prima di passare alla documentazione epigrafica, un discorso a
parte rispetto alle fonti viste sinora meritano le opere lessicografiche e paremio-
grafiche, che offrono un ventaglio assai ampio di definizioni relative al termine
agyrtes € ai suoi derivati?!: tuttavia, nelle fonti erudite di eta imperiale e bizan-
tina ’aspetto magico sembra passare in secondo piano, sebbene permanga co-
munque una connessione con la sfera mantica??, a favore invece del vagabondag-
gio e della mendicitd, accanto alla propensione alla frode dettata da
un’insaziabile avidita. Il termine era ormai percepito come un insulto, che rac-
chiudeva in sé gli aspetti piu deteriori degli agyrtai veri e propri gia diffusi in eta
classica: della variegata tradizione letteraria che abbiamo visto, cosi come di
quella cultuale che vedremo a breve, nelle opere erudite non resta che un sini-
stro riferimento all’accattonaggio, al vagabondaggio e alla cupidigia di denaro.

Passando alla realta pitl propriamente storico-cultuale, grazie ad alcune
iscrizioni e leggi sacre possiamo affermare che la pratica dell’'agermos rituale ¢
attestata in varie zone ed epoche nell’antichita, sebbene la documentazione epi-
grafica di cui disponiamo risalga al massimo al I'V sec., e non prima?:. Si rivela,

20 Cfr. Dickie, op. cit., p. 67.

21 Lex. Rhet. Cant. 10.2 Houtsma (p. 70 Nauck); Poll. 3.129 (I p. 195 Bethe) e 7.188 (11 p. 103 Be-
the); Phot. o 280, 281, 282 Theodoridis; Suid. o. 388, 389 Adler; Hesych. o 866, 867, 868 Latte;
Anecd. Gr. 15.17 Bachmann; Lex. Aip. 621.30-36 Sturz; Et. Gud. 18.17-19.5 De Stefani;
Et. Magn. 14.31-35; Ael. Dion. o 30 (p. 99 Erbse) ex Eust. 1430,34-36; A£E. pnt. 213.9-10 Bek-
ker; Zonar. Lex. 18.3-7 Tittmann.

22 Ad es. soprattutto in Poll. 7.188 (II p. 103 Bethe). Cfr. Hesych. o 868 Latte; Suid. o 388, 389
Adler.

23 LSCG n° 64.14-6 (Messenia, ante 191 a.C.); n° 123 (= McCabe, Samos n° 3: Samo, IT a.C.); n° 175
(Cos, fine IV a.C.); LSAM n° 32.61-64 (= McCabe, Magnesia n° 2: Magnesia, 197-196 a.C.);



Sacerdoti mendicanti e itineranti 33

infatti, senza dubbio insostituibile I'apporto dell’epigrafia alla nostra conoscenza
di tale fenomeno: come ha recentemente affermato F. Graf in un articolo meto-
dologico sull’utilizzo delle iscrizioni nello studio storico-religioso, sebbene le
epigrafi a volte non siano in grado da sole di dimostrare o smentire degli assunti
dominanti, possono perlomeno ridimensionarli, evidenziando le caratteristiche
locali e regionali che non sempre trovano riscontro nella dimensione panelle-
nica?*.

Segno che, nonostante tutto, la prassi dell'agermos trovasse delle manifesta-
zioni — direi quasi — in parte ‘ufficiali’ ¢ ad esempio il caso della sacerdotessa di
Atena Polias, la quale, stando a un tardo documento paremiografico, in deter-
minati giorni girava per l'acropoli facendo la questua (&yeiper anod Tig
akpomoAemg), cercando in particolare le neo-spose?: la sacerdotessa in queste
occasioni portava come sempre sul petto I'egida, suo segno distintivo, assieme
pero a un panno di lana, in luogo della usuale pelle di capra (Corp. Paroem. Gr.
Suppl. 1.65 = Cod. Gr. 676 Bibl. Nat., Paris. Cfr. anche Suid. o1 60 s.v. atyig, I1,
p. 159 Adler). Ad esempio, proprio grazie a un’iscrizione sappiamo che, esatta-
mente come quella ateniese di Atena Polias, anche la sacerdotessa di Artemide
Pergaia ad Alicarnasso, faceva la questua per raccogliere offerte in onore della
divinita (LSAM n° 73.25-28 = McCabe, Halikarnassos n° 3): da una tarda noti-
zia della Suda, inoltre, sembra di intuire che la popolazione fosse alquanto im-
portunata dalla mendicita di tali ministri di Artemide (Suid. n 425 s.v. 1) [Tepyoio
Apteng, II p. 576 Adler), mentre il paremiografo Diogeniano considera Arte-
mide Pergaia come la protettrice degli agyrtai e dei planetai (Diogen. 5.6, 1 p. 250
Leutsch-Schneidewin).

Piu complesso il caso degli agertai nominati in due rendiconti finanziari pro-
venienti da Tauromenio (/G XI1V.423 = SIG? 954 = Guarducci, EG I n° 293; IG
X1IV.430)%: dovrebbe trattarsi di funzionari incaricati della riscossione dei pro-
venti di terreni probabilmente appartenenti a un santuario, e locati a privati cit-
tadini. Si pud supporre, pertanto, che costoro passassero di casa in casa a riscuo-
tere tali rendite per conto del personale santuariale, e sarebbero quindi grosso

n° 47.3 (= McCabe, Miletos n° 9: Mileto, 228-227 a.C.); n° 73.25-28 (= McCabe, Halikarnassos
n° 3: Alicarnasso, III a.C.); n° 77.1 (= BE 1977, n° 471: Tlos, s.d.); SIG? 954.35-36 (= Guarducci
EG 11 n° 293: Tauromenio, 100 a.C.); n° 996.26 (= McCabe, Smyrna n° 91: Smirne, I d.C).

24 F. Graf, Gods in Greek Inscriptions: Some Methodological Questions, in J. N. Bremmer,
A. Erskine (edd.), The Gods of Ancient Greece. Identities and Transformations, Edinburgh
2010, pp. 55-80 (p. 80).

25 Forse ¢ riferibile al rituale in questione anche un cratere a ff.nn. in cui si vede una sacerdotessa
di Atena nell’atto di salutare con la mano un corteo nuziale (Parigi, Louvre Cp 11269 = CVA,
France 12, pl. 166). Cfr. Parker, op. cit., p. 440.

26 Il testo degli altri rendiconti Tauromenitani del periodo pil antico & frammentario, ma non si
puo escludere che anche altrove fossero nominati gli agertai, come mi ha suggerito il dott. Fil-
ippo Battistoni, che ringrazio per la collaborazione.



34 Nicola Serafini

modo paragonabili ai sitagertai di Eraclea?’. Ovviamente in questo caso non si
tratta di una vera e propria elemosina, ma di una riscossione: tuttavia resta cu-
riosa la prossimita lessicale fra agertai e agyrtai, segno che forse in origine tale
raccolta di denaro fosse magari percepita come una sorta di questua, sebbene,
lo ripetiamo, in questo caso si trattasse di semplici esattori che operavano per
conto altrui, € non certo di mendicanti.

Ben pit sicure sono invece altre attestazioni. In un decreto di Mileto, datato
al 230 a.C., si afferma che i Milest, per la precisione le donne (ot dyépoeig), com-
pivano una colletta rituale in onore di Artemide Boulephoros Skiris: diversa-
mente da altri casi, in cui era il personale sacerdotale a eseguire ’elemosina in
nome della divinita, nella fattispecie sembra che la questua fosse effettuata dalle
donne del popolo, come lasciano intuire alcune espressioni del decreto (LSAM
n° 47.1-3 1ot dMpwt e 11-13 svvtehodvtt tog dyépoetc). Tale particolare collima
con una notizia erodotea su un’usanza deliaca. Da Erodoto apprendiamo, infatti,
che le donne di Delo facevano delle collette in onore di Arge e Opi, due vergini
mitiche provenienti dagli Iperborei che secondo la leggenda avevano avuto un
qualche ruolo nel parto di Artemide e Apollo; queste donne, dunque, elemosi-
navano chiamando per nome Arge e Opi e intonando degli inni mentre vagavano
raccogliendo offerte, in particolare quello che secondo la tradizione si riteneva
composto dalla leggendaria figura di Olene di Licia (Hdt. 4.35)%. E dalle donne
di Delo, conclude Erodoto, «che gli abitanti delle isole e della Ionia hanno im-
parato a elogiare Opi e Arge, invocandole per nome e facendo la questua (dyet-
povtag)» (4.35.3). Secondo N. Robertson, Opi e Arge sarebbero divinita locali
egee del parto e della fertilita umana: venerate come due eroine vergini di un
passato mitico, il loro culto era inserito in un contesto cultuale marcatamente
connesso al parto e alla crescita, grazie alle strette relazioni che lo legavano al
radicato culto di Artemide nell’isola?®. Un breve accenno, infine, meritano an-
che 1 cosiddetti ‘questuanti di Apollo’, di cui il pitt famoso era un certo Abari, ri-
cordato da Giamblico (Iambl. Vita Pyth. 90-93)*.

27 Nelle cosiddette Tabulae Heracleenses (IG XIV.6451102, 110, 177), datate fra la fine del IV e
I'inizio del I1I a.C., sono nominati dei citoryépton che passano a raccogliere le primizie dei rac-
colti presso i gestori di territori pubblici o sacri, il cui officio & dunque comparabile a quello
degli &yépron nominati in SIG? 954.36, come a suo tempo intui gia Dittenberger, nel commento
ad loc. Sull’argomento, ved. pill recentemente U. Fantasia, I sitonia e i sitophylakes di Tauro-
menion,in M. 1. Gulletta (ed.), Sicilia epigraphica, Pisa 1999, pp. 251-80.

28 Arge ¢ chiamata Ecaerga in Paus. 1.43.4, mentre sulla la nascita di Apollo e Artemide,
cfr. Paus. 1.18.5, secondo il quale era Ilizia a essere arrivata dal paese degli Iperborei per as-
sistere Leto nel parto. Per quanto riguarda Olene di Licia, si tratta probabilmente di una figura
leggendaria, che secondo Paus. 9.27.2 sarebbe stato il pill antico compositore di inni (cfr. anche
Hdt. 4.35.3, per il quale Olene di Licia «compose anche gli altri inni antichi che si cantano a
Delo»).

29 Robertson, art. cit., pp. 144-53.

30 Cfr. Burkert, Lore, op. cit., pp. 149-50. Sui sacerdoti erranti, assieme alle fonti gia citate
cfr. Philostr. Vit. Apoll. 5.20.



Sacerdoti mendicanti e itineranti 35

Il termine agermos ¢ utilizzato in numerosi regolamenti cultuali, come ad
esempio anche nel culto di Zeus Sosipolis a Magnesia (SIG? 589 = LSAM
n° 32.61-64 = McCabe, Magnesia n° 2) o in quello di Apollo in Beozia (S/G3 635 =
LSCG n° 73 = CID 1V.76). Altri indizi di un’elemosina sacra provengono dall’i-
sola di Cos, questa volta in onore di Demetra, la quale godeva di un culto parti-
colarmente radicato nell’isola: anche a livello mitico, del resto, la vicenda di Eri-
sittone presenta stretti legami locali con l'isola’'. Si tratta di un’epigrafe
proveniente da Antimachea e databile fra la fine del IV e I'inizio del III a.C.
(LSCG n° 175), contenente delle istruzioni rivolte alla sacerdotessa della dea at-
torno a dei rituali riguardanti donne in procinto di sposarsi o all’atto del fidan-
zamento*?. Non sappiamo se fosse la sacerdotessa in persona a compiere la que-
stua, come in alcuni casi che abbiamo visto in precedenza, o se piuttosto costei
non organizzasse delle donne del popolo per farlo: difficile anche stabilire la de-
stinazione di tali proventi, poiché l'iscrizione presenta una rottura proprio sul
punto in cui si danno le disposizioni per la suddivisione degli stessi (11. 12-13),
che plausibilmente dovevano essere utilizzati per motivi liturgici. Di certo, nel
caso di un sacerdozio ufficiale, non sembra che la pratica della questua fosse det-
tata da ragioni di necessita primaria. Sempre da Cos derivano anche altre testi-
monianze sull’esecuzione di collette rituali, questa volta riconducibili rispettiva-
mente al culto di Artemide Pergaia (IG XI1I 4.346.5-8), di Afrodite Pandamos
(IG X114.302.26-9) e di Zeus Alseios (IG XI1I 4.328.20—4), che vanno ad affian-
carsi al regolamento sacro inerente il culto demetriaco nel demo di Antimachea
ricordato pocanzi.

Come ¢ risaputo, i culti ufficiali erano solitamente finanziati con il denaro
pubblico, o al massimo tramite i proventi connessi ai santuari stessi: pertanto,
come ha ragionevolmente notato W. Burkert, la questua si connota come la prin-
cipale discriminante del settarismo religioso non ufficiale®. In tale categoria ri-
entrano a pieno titolo i metragyrtai, sacerdoti questuanti adepti di Cibele, che
erravano di citta in citta elemosinando e diffondendo il culto (prevalentemente
privato) della Grande Madre, magari esibendone I’effigie’*. La testimonianza pill

31 N. Hopkinson (ed.), Callimachus, Hymn to Demeter, Cambridge/New York/Melbourne 1984,
pp- 38-39. Cfr. anche Robertson, art. cit., pp. 168-69, assieme alla bibliografia gia segnalata
supra, allan. 1.

32 Non & chiaro come intendere I’espressione toaig 8¢ TeAevpévaig Kol ToG EMVORQEVOUEVOLS
(11. 4-5; cfr. 1. 9 taig tedevpévoug): sulla questione, ved. Robertson, art. cit., p. 165 n. 49 (con bi-
bliografia).

33 Burkert, La religione, op. cit., p. 223.

34 Luc. Alex. 13; Dion. Halic. 2.19.3-4; Apul. Met. 8.24; Cic. Leg. 2.16. Cfr. anche Antiph. fr. 157.8
K.-A.; Anth. Pal. 6.218.1. In Arist. Rhet. 1405a.20 ¢ soprannome di Callia, mentre in Plut.
Cleom. 36.4 di Tolemeo Filopatore. I metragyrtai erano detti anche Kybeboi da Semon. fr. 36
West: il passo semonideo costituisce, come giustamente rileva H. S. Versnel, Ter Unus. Isis,
Dionysos, Hermes: Three Studies in Henotheism, Leiden 1990, p. 109, la pil antica testimoni-
anza sui sacerdoti mendicanti di Cibele (cfr. anche Hippon. fr. 156 West). Cratin. fr. 66 K.-A.,
invece, allude ai sacerdoti (eunuchi?) di Cibele e definisce I'indovino Lampone come un ager-
sikybelis: Hesych. s.v. dyepowcvPelg (o 461 Latte) chiosa il termine spiegando Lampone sa-



36 Nicola Serafini

antica del termine metragyrtes, sebbene tale figura fosse gia attestata (sotto il
nome di Kybebos) sin da Semonide di Amiorgo, risale al comico Antifane
(IV a.C.), dove tale qualifica denota gia una stretta relazione con il mondo ma-
gico, oltre che un sentimento di derisione, tanto da servire come metro di giudi-
zio della bassezza morale (fr. 157 K.-A.; cfr. anche frr. 152 e 153 K.-A.). Aristo-
tele afferma chiaramente la scarsa considerazione di cui godevano tali per-
sonaggi, definendo dtipog la figura del metragyrtes, e opponendolo al portatore
di fiaccole, il dadouchos, giudicato invece uomo pio e rispettabile (Rhet. 1405a;
cfr. Athen. 222d). Curiosa, in tal senso, anche una notizia fornita dal peripate-
tico Clearco (fr. 47 Wehrli; cfr. Athen. 541e), secondo il quale Dionisio il Gio-
vane di Siracusa fini la sua esistenza miseramente, proprio vestendo i panni del
metragyrtes, o comunque vivendo alla loro maniera, errando e portando in giro
un timpano®.

Per quanto riguarda i metragyrtai, si pu0 ricordare qualche testimonianza
epigrafica: innanzitutto un decreto rinvenuto nel Pireo e datato attorno al
183 a.C., contenente le misure economiche da rispettare nell’esercizio del culto
della Megale Meter. Le sacerdotesse richiedono una disposizione in merito al
loro servizio sacro, per liberarsi da alcune spese supplementari, e 'assemblea de-
gli orgeoni obbliga le sacerdotesse a organizzare delle collette in maniera ordi-
nata e solenne per raccogliere fondi da destinare alle pratiche rituali (LSCG
n° 48 A, 9-11 = IG 112.1328). Un altro decreto, all’incirca contemporaneo del
precedente e sempre di provenienza attica, riporta la notizia di un certo Caire-
ate che ha promosso delle misure per limitare le spese degli orgeoni, e allo stesso
tempo aumentarne gli introiti, partecipando alle collette rituali (totg ayeppoic)
organizzate a tale scopo (/G 112.1329). Da ultimo, occorre ora segnalare una
nuova iscrizione, recentemente pubblicata, proveniente da Priene e relativa al
culto della Grande Madre, contenente alcune prescrizioni rituali che riguardano
il sacerdozio della dea e la compravendita di tale ufficio. Nel documento sono ri-
portate anche alcune preziose indicazioni circa la questua rituale, con le relative
norme che la regolavano: vi si legge, infatti, che la sacerdotessa della dea ¢ tenuta
a fare la questua (1. 27 &yeipétw 8¢ 1) iept), seguita dal resto del personale fem-
minile che dovra accompagnarla in tale opera (1. 28 ai Aowroi cuvayelpETmoy),

rebbe stato contemporaneamente un kybelistes e un agyrtes, ma sull’argomento ved. ora
Dickie, op. cit., p. 332 n. 73, che ha ben chiarito il gioco di parole derivato da kybelis, ‘mannaia’.
Sui metragyrtai, ved. anche F. Graf, Nordionische Kulte. Religionsgeschichtliche und epigra-
phische Untersuchungen zu den Kulten von Chios, Erythrai, Klazomenai und Phokaia, Roma
1985, pp. 107-15 e L. E. Roller, In Search of God the Mother. The Cult of Anatolian Cybele,
Berkeley/Los Angeles/London 1999, pp. 163-69 e passim. Si noti, da ultimo, che anche Lysipp.
fr. 6 K.-A., contemporaneo di Cratino, definisce Lampone un agyrtes.

35 Gia Pind. fr. 70b,8-10 Maehler considera i tympana elementi distintivi del culto di Cibele, senza
contare che Sofocle compose un dramma intitolato Tympanistai, il cui coro era probabilmente
composto di adepti della dea. Il termine non doveva essere troppo lusinghiero se Demostene
(18.284) lo utilizza per insultare la madre di Eschine, chiamandola tympanistria. Cfr. anche
Luc. Somn. 12.



Sacerdoti mendicanti e itineranti 37

il quarto giorno del mese di Artemisione. All'infuori di tale data nessuno & au-
torizzato a questuare (11. 29-30 étépn d¢ Huépn un &lyelpéto unbeic), e se qual-
cuno fosse sorpreso a farlo sara poi costretto a pagare un’ammenda pari a cento
dracme, e stessa sorte tocchera ai timouchoi, i quali sono tenuti a evitare che ciod
accada (11. 30-32)%. La figura del metragyrtes, in sostanza, ¢ intesa nel complesso
come quella di un individuo dalla fama assai dubbia, che vive ai margini della
societa, e che non gode di grande considerazione da parte delle fasce piu rispet-
tabili della comunita, tanto da dissuadere le persone perbene dal frequentarli
proprio per salvaguardare la loro stessa reputazione?’.

Particolarmente sfruttato nei culti di divinita straniere, dunque, 'espediente
della questua rituale nell’antichita era spesso e volentieri associato a culti minori,
e le autorita cercavano di limitarne I’esecuzione solamente in certi giorni del ca-
lendario, in occasioni ben precise e stabilite per mezzo di appositi decreti®.
Un’eccezione a tali limitazioni € costituita da un curioso regolamento in merito
alla questua rituale proveniente da Samo e risalente al II sec. a.C., in cui si auto-
rizza il sacerdote di Iside a questuare «come faceva in precedenza» (LSCG
n° 123): plausibilmente ci si riferisce qui a un qualche decreto a noi sconosciuto
in cui, con ogni probabilita, si tentava di limitare la pratica dell’elemosina.

Non erano solo i sacerdoti a vagare facendo la questua. Negli scoli a Teo-
crito, infatti, ¢ descritta a pil riprese un’usanza siciliana secondo la quale i pa-
stori erravano di citta in citta abbigliati in maniera singolare e non poco appari-
scente: portavano su loro stessi, appesi o legati in maniera disordinata, corna di
cervo, pani di forma animalesca, bisacce con ogni sorta di granaglia, e un pic-
colo otre di vino. Costoro peregrinavano elemosinando delle offerte di cibo e nei
loro canti promettevano salute e prosperita a chi avesse loro donato qualcosa
(Schol. Theocr. pp. 2-3, 7-8, 14, 16—7 Wendel). Tale consuetudine ricorda molto
da vicino la complessa tradizione ateniese dell’eiresione: durante le Pianopsie
invernali, o nel corso del corso delle Targelie estive, 1 bambini ateniesi gironzo-
lavano per la citta con un ramo d’olivo, chiamato appunto eiresione, e addobbato
con nastri di lana e guarnito di pani, frutta, ampolline d’olio e quant’altro. Nel
loro bighellonare pseudo-rituale i fanciulli intonavano canti popolari sulla pro-

36 Liscrizione ¢ pubblicata, e ampiamente commentata, da H.-U. Wiemer, D. Kah, Die phrygi-
sche Mutter im hellenistischen Priene: eine neue diagraphe und verwandte Texte, <EA» 44,
2011, pp. 1-54. Per il passo in questione, cfr. il commento ad loc. degli editores principes alle
pp. 9-10. E anche possibile, come mi ha fatto notare il Prof. Marcel Piérart, che ringrazio, che
la limitazione a un solo giorno prestabilito possa anche denotare un ‘rito di inversione’ durante
il quale si concedeva qualcosa di straordinario, che in ogni altra occasione sarebbe invece stato
vietato. Quoi qu’il en soit, si noti che anche a Roma, a quanto pare, le collette dei metragyrtai
erano strettamente limitate solo ad alcuni giorni specifici, probabilmente proprio per evitarne
la proliferazione (cfr. Dion. Hal. 2.19 e Cic. Leg. 2.16).

37 Cfr. a tal proposito Roller, op. cit., p. 165 n. 75 (con bibliografia).

38 Cfr. F. Sokolowski, Lois sacrées des cités grecques, Paris 1969, pp. 120 e 219.



38 Nicola Serafini

sperita che recavano a chi avesse donato loro qualcosa®*. Ad Atene, dunque, sem-
bra che I'elemosina rituale fosse presente fino all’epoca classica, perlomeno a li-
vello tradizionale, sebbene non sia direttamente attestata in epoche storiche: la
consuetudine dell’eiresione potrebbe costituirne una traccia. Il ricordo di una
qualche forma di questua sacra sembra permanere in alcuni miti epicorici ate-
niesi, legati in particolare al genos degli Erisittonidi, il cui eponimo Erisittone
in origine doveva essere direttamente associato a tale pratica rituale®.

Rituali simili sono noti anche in altri luoghi, e sono sempre legati al tema
della ricchezza e della prosperita. Ad esempio, basti pensare ai bambini di Samo
che vagavano fra le case richiedendo offerte come quelli ateniesi e intonando
delle canzoni tradizionali, assicurando la ricchezza a chi fosse cosi benevolo da
offrir loro qualcosa: il canto della eiresione di Samo ¢ uno dei pochi componi-
menti popolari di questua giunti sino a noi (Carm. Pop. fr. 1 Diehl)*. L'origine
eziologica dell’'usanza chiama in causa addirittura Omero: nella pseudo-erodotea
Vita di Omero, infatti, si racconta che il poeta giunse a Samo per trascorrervi I'in-
verno, e, nel giorno di una festa di Apollo, passo di casa in casa accompagnato
da un coro di fanciulli che brandivano 'eiresione, un ramoscello di olivo adorno
con lana e frutta (Vita Homer. Herodot. 33, pp. 213-5 Allen)*. A quanto pare,
i fanciulli di Rodi si spingevano oltre, ricordando pratiche popolari diffuse an-
cora al giorno d’oggi in Europa. Infatti, i giovani Rodi non si limitavano a men-
dicare per le case confidando nella munificenza dei loro concittadini, bensi ag-
giungevano inoltre delle vere e proprie intimidazioni, seppure scherzose, simili
alle odierne tradizioni del trick or treat, ‘dolcetto o scherzetto?’: a chi non avesse
offerto nulla, i fanciulli minacciavano di «portar via la porta, o la donna» (Carm.
Pop. fr. 848.13-5 Page = Teogn. FGrHist 526 F 1, ap. Athen. 360b-d)*®.

39 Carm. Pop. fr. 2 Diehl; Plut. Thes. 22.4-5 (cfr. 18.1-2); Schol. Vet. Aristoph. Eq. 729a (p. 174
Mervyn Jones); Schol. Vet. Aristoph. Plut. 1054a—g (pp. 169-71 Chantry); Lycurg. ap. FGrHist
401c F 1; Paus. Rhet. ap. Eust. ad 1. p. 1283.7-15 (IV p. 666 Van der Valk) = Suid. €1 184 s.v.
eipeorwvn (II pp. 532-3 Adler); Etym. Magn. 303.18;. Sull’eiresione, ved. O. Seel, Eiresione.
Griechisches Lesebuch, Stuttgart 1957, W. Burkert, Structure and History in Greek Mythology
and Ritual, Berkeley/Los Angeles/London 1979, pp. 134-35; N. D. Robertson, Ritual Back-
ground of the Erysichthon Story, «AJPh» 105, 1984, pp. 369-408 (pp. 393-95); Burkert, La re-
ligione, op. cit., pp. 222-23.

40 Cosi Robertson, Ritual, art. cit., pp. 382-95, in part. p. 393, sulla scia di Burkert, Structure,
op. cit., p. 135, che in particolare definiva Erisittone come una sorta di patrono delle ‘Bettel-
umziige’.

41 Sul canto della eiresione samia, ved. I’ed. critica di L. Martin Vizquez, La cancién de la Eire-
sione samia, «<Minerva» 4, 1990, pp. 39-52, mentre per i pochi altri canti di questua a noi noti,
ved. le edizioni segnalate dallo studioso alla n. 2.

42 Cfr. Suid. 0 251 s.v. "“Opnpog (I1I pp. 529,23-530,10 Adler) = Suid. in Hom. pp. 265-66 Allen.
Cfr. anche Martin Vazquez, art. cit., pp. 39-40.

43  Llaition del rituale rodio ¢ da identificare con buona probabilita nel mito di Forbante, trasmesso
da Athen. 262e-263b. Sull’elemosina rituale a Rodi, ved. Robertson, Ritual, art. cit., pp. 380—
82.



Sacerdoti mendicanti e itineranti 39

In questi casi, in conclusione, alla promessa di una qualche benedizione e
della conseguente fortuna che solo il dio pud concedere, corrispondeva la richie-
sta di offerte, richiesta che W. Burkert definisce «apertamente sacrale»**. Anche
N. D. Robertson, del resto, pensava che I’elemosina rituale fosse un chiaro espe-
diente di mediazione fra déi e mortali, secondo il tradizionale principio del do
ut des*. Secondo tali teorie, cid che € concesso al mendicante sara ampiamente
ripagato dal favore divino nei confronti di chi si mostrera munifico: la divinita
ricompensera il devoto che si sara mostrato benevolo nei confronti dei suoi pro-
tetti, di coloro che nel suo nome hanno svolto una qualche forma di questua ri-
tuale. Lo stesso Robertson avanzo per primo I'ipotesi di una stretta relazione fra
alcuni rituali di elemosina sacra e la dimensione della fertilita umana: in alcuni
casi, discussi in precedenza, di donne o sacerdotesse che passavano di casa in
casa invocando Artemide, Era o Demetra, siffatti fenomeni vanno letti — se-
condo lo studioso — alla luce della connessione di tali divinita con il matrimonio
e il parto®. Piu che a una improbabile connessione con la fertilita umana, a mio
avviso sembra piu prudente guardare al dato storico: le testimonianze sono con-
cordi nel riservare agli agyrtai i piu bassi strati della societa: il fatto che fossero
costretti a elemosinare ritengo sia dunque una conseguenza, una necessita prag-
matica, piuttosto che una scelta ideologica o cultuale. Nel caso di rituali — per
cosi dire — ‘codificati’, come ¢ il caso della eiresione, I’aspetto della questua sara
piuttosto da intendere come un elemento tradizionale ormai divenuto parte in-
tegrante dell’atmosfera festiva e delle sue azioni rituali.

Prima di terminare, una breve discussione merita anche la questione dei luo-
ghi frequentati dagli agyrrai e da personaggi simili. Sinora, infatti, mi sono sem-
pre limitato a parlare di figure itineranti, ma non esistevano forse dei luoghi pri-
vilegiati per I'incontro di tali soggetti? In effetti, sebbene i contesti in cui fosse
possibile incontrarli erano numerosi, tre luoghi sembrano emergere come sfondi
usuali: la piazza del mercato, i santuari e gli incroci?’. Erano, questi, luoghi spe-
ciali, di incontro e di passaggio, dove si recavano le persone in cerca di affari o
di avventure amorose: sembra dunque di intuire che & proprio in queste situa-
zioni che gli agyrtai st muovessero, in attesa di essere chiamati a esercitare una
qualche arte pseudo-sacrale, o piuttosto — assai piu plausibilmente — offrendo ai
passanti una qualche prestazione, importunandoli in nome di una qualche divi-
nita, o ancora chiedendo semplicemente un’offerta dopo che la proposta di of-
frire un qualche servigio fosse stata declinata.

E assai probabile, inoltre, che tali personaggi attirassero I'attenzione dei pas-
santi con qualche azione vistosa, con spettacoli di vario tipo, a cominciare dalla
danza al ritmo degli auloi e dei tympana, che talvolta poteva essere utilizzata

44  Burkert, La religione, op. cit., p. 223.

45 Robertson, Ritual, art. cit., p. 382. Cfr. piu di recente anche N. Robertson, Religion and Re-
conciliation in Greek Cities. The Sacred Laws of Selinus and Cyrene, Oxford 2010, pp. 196-97.

46 Robertson, Greek Ritual Begging, art. cit.

47 Ved. ad es. Dion. Chrys. 39.2; Apul. Metam. 8.27-28; 9.9-10. Cfr. Dickie, op. cit., pp. 233-36.



40 Nicola Serafini

anche per fini terapeutici (Plat. Euthyd. 227, Orig. Cels. 1.8; Maneth. 6.297). Cio
appare particolarmente bene nell’'unica rappresentazione iconografica a oggi
nota raffigurante gli agyrtai, qui intenti a danzare mentre uno di essi suona I’aulo
e un altro, all’estrema sinistra, tende invece il cappello in attesa di qualche of-
ferta*®.

Sembra quasi certo che la thaumatopoiia rivestisse un ruolo di primo piano
nell’esercizio dei maghi itineranti in epoca romana, che attraevano i passanti
con dimostrazioni di (presunta) necromanzia, giocando con i serpenti, o sfrut-
tando il ventrildoquio per destare stupore e meraviglia. E testimoniato, ad esem-
pio, I'utilizzo di bestie pit 0 meno feroci, magari come portatrici dell’idolo della
divinita, o ancora utilizzate davanti al pubblico in esibizioni che potremmo de-
finire dei veri e propri spettacoli circensi a pieno titolo (Aug. Civ. Dei 7.24; An-
thol. Pal. 6.26, 217, 219-221, 237): basti vedere nuovamente, a tal proposito, la
raffigurazione romana riportata qui sopra, nella quale al centro si nota una pic-
cola statua, identificabile come quella della divinita onorata, e in cui alla estrema
destra si segnala la presenza di una bestia addomesticata. Tali esibizioni, ad

48 1l disegno in questione, pubblicato da O. Jahn, Die Wandgemiilde des Columbariums in der
Villa Pamphili mit Erliuterungen, «Abhandl. der Bayer. Akad.» VIII Bd. II, 1857, Taf. II
Abb. 5, riproduce una pittura del cosiddetto ‘Grande Colombario’, scoperto nel 1820 presso la
Villa Doria Pamphili a Roma, le cui pitture sono state staccate negli anni Cinquanta e traspor-
tate alla sede del Museo Nazionale Romano di Palazzo Massimo alle Terme, come mi ha co-
municato il Dott. Fiorenzo Catalli della Soprintendenza Speciale ai Beni Archeologici (per
litteram, 14 luglio 2014), e dove sono del resto tuttora conservate ed esposte (al II° piano). Nella
seconda immagine ¢ visibile la pittura originale, qui pubblicata per gentile concessione della
Soprintendenza Speciale ai Beni Archeologici di Roma, sotto I'auspicio della Dott. Rita Paris.
Per un’analisi iconografica e descrittiva della pittura qui riprodotta, occorre ancora utilizzare
le pagine dello stesso Jahn, art. cit., pp. 23-36 (= 251-64), che per quanto datate costituiscono
ancora oggi I'unica vera analisi approfondita disponibile su tale raffigurazione (cfr. tuttavia
anche G. Bendinelli, La pitture del colombario di Villa Pamphili, Roma 1941).



Sacerdoti mendicanti e itineranti 41

esempio nel caso dell’utilizzo di serpenti o bestie feroci, dovevano servire con
ogni probabilita anche ad attrarre i potenziali clienti e a convincerli sulle capa-
cita del mago-indovino, prima di chieder loro una qualche prestazione®.

Resta, per concludere, da chiarire la complessa figura degli agyrrai. Si tratta
di un termine generico che comprendeva personaggi mendicanti e itineranti
sotto il segno del sacro, sacerdoti veri € propri o magari semplici ciarlatani, o an-
cora indovini erranti che esercitavano le piu svariate arti magiche. Tale qualifica,
con ogni probabilita, includeva anche donne: 'unica testimonianza precisa sul
sesso femminile di una figura simile & offerta da Filostrato (Vit. Apoll. 3.44), il
quale parla di una umile agyrtria che si occupa di profezie riguardanti il be-
stiame. Altrove lo stesso Filostrato allude ancora a delle anziane che amano farsi
chiamare sophai ed errano recando dei setacci addosso (Vit. Apoll. 6.11), e che
approcciano pastori e allevatori promettendo loro di curare gli armenti tramite
la divinazione per mezzo dei setacci (koskinomanteia). Si tratta di una forma
mantica piuttosto umile e povera, guardata con disdegno da Artemidoro
(On. 2.69), e che ben si addice a delle anziane donne mendicanti e itineranti.

Corrispondenza:
Nicola Serafini
Universita di Urbino
DISCUM

Via Sant’Andrea 34
1-61029 Urbino
nicola.serafini@me.com

49  Sul legame fra agyrtai e taumaturgia, rinvio alla completa rassegna di Dickie, op. cit.,
pp- 236-43.



	Sacerdoti mendicanti e itineranti : gli agyrtai nell'antica Grecia

