Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 72 (2015)

Heft: 2

Artikel: Sphinx, chérubins et "gardiens” orphiques
Autor: Petit, Thierry

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-583707

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-583707
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sphinx, chérubins et «gardiens» orphiques
Thierry Petit, Québec

Abstract: Un passage d’Hérodote (IV, 79), qui rapporte I’aventure arrivée au roi scythe
Skyles, désireux de se faire initier aux mysteres de Dionysos, indique que le palais du roi
était décoré de sphinx et de griffons. D’autres indices, notamment tirés de I'iconographie,
permettent d’établir un rapport entre le sphinx et Dionysos «orphique». Divers argu-
ments peuvent étre avancés pour étayer I’hypothese selon laquelle les «gardiens» de plu-
sieurs textes gravés sur les lamelles «orphiques», qui interrogent le défunt sur son trajet
d’Outre-tombe, pourraient étre des sphinx. Enfin, entre les griffons et les sphinx, on ac-
cordera sa préférence a ces derniers pour établir I'identification.

Au chapitre 79 de son quatrieme livre, Hérodote rapporte un étrange épisode
qui eut lieu dans la ville d’Olbia et dont le héros fut le roi scythe Skyles.

«I1 [Skyles] avait congu le désir d’étre initié aux mysteres de Dionysos Baccheios; or tandis qu’il
sapprétait a faire procéder a l'initiation, un présage tres important lui fut envoyé. On pouvait
voir dans la ville des Borysthénites [Olbia] le parement externe d’une demeure vaste et somp-
tucusc qui lui appartenait ct que j’ai mentionnée ci-dessus; tout autour se dressaient des sphinx
et des griffons de pierre blanche; le dieu y langa la foudre (BéAog), et elle brilla entiérement;
mais, malgré cela, Skyles poursuivit néanmoins I'initiation»t.

Ce récit intéressant est riche de plusieurs enseignements?. Nous partirons de
deux indications qui appellent des développements.

1° De ce texte, on peut déduire que, lorsqu’il entend marquer sa désappro-
bation, Dionysos est susceptible de manier la foudre, laquelle est ici désignée par
le terme métaphorique de «fleche».

2° Le détail qui nous est donné sur la décoration architecturale de sphinx et
de griffons parait incongru, car il ne semble absolument pas nécessaire au récit.
En conséquence, 1l est difficile de croire que cette précision n’a aucun lien avec
les mésaventures de Skyles et avec les mysteres de Dionysos.

*  Le sujet de cette étude a rapidement été abordé dans une récente monographie, a laquelle il
sera fait régulierement référence (Petit 2011, p. 212-232); on trouvera cependant ci-dessous
une argumentation élargie et des développements nouveaux.

1 “Hv ol év BopuoBeveitémv 1f noAet oiking peyding kol rolvteAéog meptPorn, tig kol OAMym Tt
TpdTEPOV TOVTOY PVAIMY elxov, Ty éptE Aevkod AMBov cetyyec te kol ypdneg Eotacov: é¢
TadTV 6 Oe0¢ évéormye PEAoc kol 1) uev katekdm moioa, ZkvAne 8¢ 00dev TovToL eiveka Nocov
énetédece TNV TeleTV.

2 DPanecdote de Skyles montre notamment que Ies initié¢s de ces mysteres n’avaient ricn de mi-
sérable ou de marginal: sur ce point, voir, par exemple, Bottini 1992; Graf 1993, p. 255-256;
Robertson 2003, p. 220; Isler-Kerenyi 2007a, p. 221-223; Burkert 2007, p. 295; Tzifopoulos
2011, p. 171-173; Petit 2011, p. 227, n. 1630 et p. 241.

Museum Helveticum 72 (2015) 142-170



Sphinx, chérubins et «gardiens» orphiques 143
I. Dionysos Baccheios et la foudre-fleche...

Dans la phrase d’Hérodote, é¢ todvtny 6 Béog évéokeye Béhog («le dieu y lanca la
fleche/foudre»), I'expression 6 Béo¢ ne peut désigner que Dionysos, puisque Hé-
rodote vient expressément de nommer Dionysos Baccheios. Cela peut paraitre
étrange, car, dans le panthéon olympien, la foudre est 'apanage de Zeus, comme
chacun sait.

L. A. ...dans la littérature

Notons cependant que ’association de la foudre ou de I’éclair a Dionysos n’a rien
d’unique, surtout lorsque celui-ci est envisagé dans son aspect mystérique. En
effet, plusieurs passages des Bacchantes d’Euripide attestent que Dionysos com-
mande au feu du ciel. Bacch., 1082: «Comme il [Dionysos] parlait encore, la lueur
d’un feu divin jaillit, reliant terre et ciel»®. Bacch., 622—-624: «C’est alors que Bac-
chos envahit le palais, ébranlant ses parois, au tombeau de sa mere allumant son
flambeau. Et Penthée, aussitot qu’il le vit, convaincu que le feu dévorait son
palais...»*. De mé€me qu’il s’en prend au palais de Skyles, Dionysos foudroie et
disloque le palais de Penthée’. Séméle, elle-méme foudroyée par Zeus dans les
récits mythographiques traditionnels, passe pour le symbole du protomystés dio-
nysiaque. La mort par foudroiement serait donc une métaphore de I'initiation
bacchique et/ou de I'héroisation®.

1.B. ...dans les textes «orphiques»

On a, bien slr, mis en rapport ce texte, qui concerne I'initiation de Skyles aux
mysteres bacchiques a Olbia Pontique, avec des tablettes en os découvertes dans
la méme ville et qui portent, parmi diverses inscriptions, les mots Dion/ysos?/
et Orphik[oi?], ainsi que la s€quence bios-thanatos-bios, laquelle semble expri-
mer la croyance en une survie apres la mort’.

3 Kod tod0’ du nydpeve kol mpog ovpovoy kol yolov eotipile 9d¢ cepvod Tupdc.

4 Ev 8¢ 190e 1® xpovo dvetival’ EABav O Baxyog ddpo kol untpog them mhp vy 0 8 dg
£0¢10¢, ddpot’ aiBecBon Sokdv... .

5 Bacch., 591-592: «Avez-vous vu l'architrave de pierre se disloquer sur les colonnes?» (Eldete
& Adava koot EuPora Siddpona 16.d¢;); Bacch., 594-595: «Allume le flambeau éclatant de la
foudre, brile, brile le palais de Penthée» (Ante xepathviov oiborno Aounddor ocdunieye,
counheye doporo [levBéac). Ct. Irigoin 2002, p. 22-27.

6  Sourvinou-Inwood 1995, p. 49-51; Isler-Kerényi 1997, p. 100; Graf ct Johnston 2007, p. 126.
Pour I'importance du foudroiement comme probable signe d’héroisation ct les rapports avec
I’épisode de Skyles: West 1982, p. 19.

7 Dubois 1996, n° 93ss. Voir West 1982; 1983, p. 17-19; Gral 1993, p. 242-243; Morand 2001,
p. 225-227; Burkert 2003, p. 90-92.



144 Thierry Petit

Mais il y a plus: ce texte d’'Hérodote peut Etre mis en rapport avec les la-
melles orphiques qui ont suscité ces dernicres décennies tant de commentaires
et de controverses.

Il n’est pas question de trancher ici dans ce débat difficile. Disons simplement que je me
rallie a la position désormais dominante®: je crois au rdle central de Dionysos dans ces
textes’; je crois a un crime originel commis par les Titans sur le jeune Dionysos!?, fils de
Perséphone!l; je crois a la nécessité pour les hommes, procédant des Titans, de se laver
de ce crime; je crois au role libérateur de I'initiation bacchique'? et de Dionysos Lysios
dans ce rachat'3, et a la possibilité pour I'initié de connaitre une forme de (sur)vie meil-
leure apres la mort'.

Dans deux lamelles orphiques de Thourioi, il est question d’'un «Fulgurant qui
foudroie» (la redondance est grecque: doteponiito/dctepoPAfito keporvvdv)Ls.
Généralement, les exégetes autorisés considerent que cette entité ne peut étre
que Zeus, utilisateur habituel de la foudre dans un panthéon olympien. Ainsi
Fr. Graf et S. Johnston font observer que expression dotepontita/dotepofAito

8  Sur les questions orphiques, c’est désormais la position la moins «raisonnable» qui semble avé-
rée (voir Morand 2005).

9  Pour Porphisme équivalant a un dionysisme: Hérodote 11, 81; cf. Graf 1993, p. 254; Moret 1993,
p. 301-302, 314-315, 321; Graf et Johnston 2007, p. 55, 62-65, 79, 137, 143-144, 159-161;
Bernabé 2008, chapitres 11 et 12; Gral 2011, p. 54-70; Betz 2011, p. 110; Tzilopoulos 2011,
p. 173; Riedweg 2011, p. 223 ¢t n. 23, 254; Herrero 2011, p. 272. Pour Dionysos — Euboulos/Eu-
bouleus: Hymnes orphiques, 29, 5-8; 30, 67 (voir, par exemple, Morand 1997; contra la posi-
tion hypercritique de Calame 2011, p. 212 n. 20 ¢t ’Edmonds 2011, p. 257-270).

10 Pour les Titans ct leur faute: Gral 1993, p. 244; Morand 2001, p. 216-217; Graf ¢t Johnston 2007,
p- 85; Bernabé et Jiménez 2011, p. 77 et n. 45, 79-81; Betz 2011, p. 113; Herrero 2011, p. 273,
272, 288; Faraonc 2011, p. 311. Dassociation de la laute et du chagrin de Perséphone avec le
mythe des Titans est trés généralement admise (Graf et Johnston 2007, p. 127; en dépit de Ca-
lame 2011, p. 215-216).

11 Pour ce Dionysos, voir Moret 1993, p. 316; Rudhardt 2002, p. 483-501; Graf 2011, p. 60-63;
Petit 2011, p. 229, n. 1648.

12 Pour les mysteres de Dionysos, voir Cole 1980; Segal 1990; Morand 2001, p. 140-150, 218-220;
Graf ct Johnston 2007, p. 137-164.

13 En A2 et A3, I'initié doit déclarer: «J’ai purgé la peine pour mes actions injustes» (ro<t>vow
& qvtané{i}tef{etho’ Epymv Evexev oVt duca<i>wv), expression qui doit évidemment &tre rap-
prochée d’un passage des lamelles de Pelinna ou le défunt déclare avoir été «purifié par Bac-
chios» (D1 et D2: Edmonds 2011, p. 36-37; cf. Edmonds 2004, p. 70-71). Dionysos Lysios est
nommément cité sur le cratere de Toledo (Johnston et McNiven 1996; Petit 2011, p. 230,
n. 1650). Pausanias (11, 2, 6-7) signale sur 'agora de Corinthe deux xoana de Dionysos appe-
1és respectivement Lysios et Bacchios, et dont la Iégende étiologique renvoie au meurtre de
Penthée narré dans les Bacchantes. Sur ce Dionysos Libérateur (Lysios), voir aussi Morand
2001, p. 210, 212, 218-220; Hurschmann 2003, p. 70.

14 Voir Morand 2001, p. 209-230.

15 Al (Graf et Johnston 2007, p. 12-13; Edmonds 2011, p. 16-17); A2 (Graf et Johnston 2007,
p. 14-15; Edmonds 2011, p. 18); A3 (Gral et Johnston 2007, p. 14-15; Edmonds 2011, p. 19).
Voir déja Petit 2011, p. 231.



Sphinx, chérubins et «gardiens» orphiques 145

kepavvdv est uniquement utilisée pour Zeus chez Homere et Hésiode!®. Mais,
précisément, nous ne sommes pas ici dans le panthéon olympien; et on a souvent
noté ’étrangeté de la théogonie et du panthéon «orphique» qui releévent d’une
autre logique!’. Les extraits des Bacchantes cités ci-dessus et le passage d’Héro-
dote qui concerne Skyles prouvent justement que Dionysos, lorsqu’il est Bac-
cheios, est susceptible de manier la foudre. De plus, si Dionysos Baccheios ou
Lysios est partie prenante dans les mysteres orphiques auxquels les lamelles ren-
voient, il n’est pas question explicitement de Zeus dans ces textes'®.

Au demeurant, dans le cadre de textes orphiques au syncrétisme souvent af-
firmé, Dionysos, en tant que dieu principal de cette liturgie et comme un homo-
logue de Zeus qui aurait échoué!, présente avec lui plus d’une affinité; il lui est
méme parfois assimilé dans la pensée orphique?’. Ainsi la parenté de Dionysos
avec Zeus en contexte orphique permet sans probleme de lui concéder 'usage
de la foudre?'.

Tous ces indices, parmi lesquels le texte d’Hérodote figure en bonne place,
incitent a identifier le «Fulgurant» des lamelles a Dionysos Baccheios et a voir
dans la foudre un de ses attributs.

16 Graf ct Johnston 2007, p. 125-127. D¢ méme Merkelbach 1999, p. 8-9; Gral 1993, p.254 (Zeus’
lightening); Calame 2002, p. 388.

17 CI. par exemple, Morand 1997 et 2010. A cet égard, la céramique apulienne est sans doute plus
proche des mythes orphiques que d’Homere: Johnston et McNiven 1996; Bernabé et Jiménez
2011, p. 93 et 95. Pour la grande diffusion de ces rites orphico-dionysiaques: Segal 1990.

18 Lescommentateurs sont souvent génés par cette hypothétique apparition de Zeus en contexte
orphique. Néanmoins Riedweg 2011, p. 233-234 (ct références note 78) note, sans autre expli-
cation, que la foudre de Zeus «... is not out of place in this context». Il est vrai que Zeus appa-
rait dans le mythe des Titans (Graf ct Johnston 2007, p. 126-127; Riecdweg 2011, p. 233-234)
et que deux hymnes orphiques sont dédiés a Zeus Keraunos et a Zeus Astrapaios.

19  Gral ¢t Johnston 2007, p. 83—-84: «... it becomes clear that Dionysus is meant to be understood
as a Zeus manqué»; cl. ibid., p. 92.

20 Voir, par exemple, Rudhardt 2002, p. 487, 499-500; Graf et Johnston 2007, p. 76 ('enfance de
Dionysos, gardé par les Couretes, 'apparente a celle de Zeus). Cl aussi ibid., p. 84 et 91. Par
ailleurs, si Eucles est Hades, Euboulos est tantot Zeus tantot Dionysos (Morand 1997, p. 170-
173). Pour les phénomenes d’assimilation, voir Morand 2001, p. 165; 2010.

21  Graf 1993, p. 254. Pour certains, 'intervention du Fulgurant significrait que ces défunts sont
morts par foudroicment. Il est difficile de prouver le contraire, mais lc texte des lamelles ne dit
ricn de tel (Gral ct Johnston 2007, p. 125-127); ct il y a fort pcu de chances que ces initiés aient
tous connu la mort par foudroiement, laquelle reste statistiquement exceptionnelle. La conclu-
sion est donc méthodologiquement irrecevable. Pour les tendances syncrétiques dans cetle
théogonie, voir Morand 1997; 2001, p. 156-168; 2010.



146 Thierry Petit

I1. Le sphinx??, le griffon et Dionysos Baccheios

1. A. Dionysos Baccheios et le sphinx...

II.A.1. ...dans les documents iconographiques

Dans cette méme phrase d’Hérodote, €¢ tordtny 6 B€o¢ évéokeye Béloc («le dieu
y lanca la fleche/foudre»), tavtny reprend le mot epioAn («le pourtour», le «pa-
rement externe» de la maison de Skyles). C’est cet élément architectural «autour
duquel, dit-il, se dressaient des sphinx et des griffons de pierre blanche» (tnv
nép1€ Aevkod ABov celyyeg 1e kol ypOneg fotacav). A priori, on ne voit guere
que ce passage d’Hérodote ou I’hybride et le dieu sont mis en relation. Si, comme
je le crois, le sphinx entretient bien un quelconque rapport avec Dionysos, on
pourrait s’étonner du silence des sources écrites a ce sujet. L'explication tient a
la nature des rites dont il est question: les orgia de Baccheios sont secrets; les au-
teurs répugnent a en parler? et les peintres ne les évoquent guere que par allu-
sion?*, C’est pourquoi des épisodes et des associations connus par les textes «or-
phiques» ne trouvent qu’exceptionnellement une illustration: rappelons qu’il a
fallu attendre la publication du cratere de Toledo pour voir dans la peinture apu-
lienne, pourtant exceptionnellement riche de scénes infernales, un Dionysos de-
scendant vers ou revenant de I’'Hades?.

Malgré cette discrétion d’usage, plusieurs documents iconographiques
montrent clairement des sphinx dans une atmosphere dionysiaque. Tout d’abord,
on observe cette affinité dans une série d’associations indirectes®. L'extérieur de
la fameuse coupe du Vatican, dont le fondo montre le face a face d’(Edipe et de
la Sphinx, présente une scene de féte dionysiaque avec plusieurs satyres et un
jeune gar¢on?’. Un satyre armé d’une massue décore le célebre vase plastique en
forme de sphinx de Sotades?; on y a vu une évocation de rituels initiatiques?.
Un relief de Monte San Mauro, daté de ca 570/560, dans lequel on a proposé de

22 Le sphinx grec est généralement féminin, dans 'imageric ct dans la langue. On rencontre ce-
pendant des exceptions (voir Petit 2011, p. 102, n. 713 et fig. 92 et 127). C’est pourquoi on lui
conscrvera l'article masculin, qui doit ¢tre entendu comme un ncutre (genre qui manque gram-
maticalement en frangais). Toutefois, on conservera la forme féminine pour parler du monstre
thébain, scul sphinx a &tre cité par les textes littéraires (f Zoty€) et qui, en outre, par sa singu-
larité, mérite la majuscule: la Sphinx.

23 Voir infra, p. 161-162.

24 CI. Moret 1993, p. 302 et n. 39.

25 Johnston et McNiven 1996.

26 Sur ce concept, voir Petit 2011, p. 17 et passim.

27 Boardman 1975, fig. 301; Demisch 1977, fig. 274; Simon 1981, p. 30 et pl. 15; cf. pl. 8-12; 13:1-2;
Petit 2011, fig. 1-2.

28 Hollmann 1994, p. 78-79; Petit 2011, lig. 176, a, b, d.

29 Selon H. Hoffmann (1994, p. 79), le sphinx de Sotades ne représente pas forcément la Sphinx
thébaine (cl. Holfmann 1994, p. 72) et la massue brandie par le satyre indique qu’il s’agit peut-
&tre d’une parodic d’Héracles, en tant que «the prototypical mystery initiate».



Sphinx, chérubins et «gardiens» orphiques 147

voir une stele funéraire, est divisé en deux registres superposés: en bas, deux
sphinx dos a dos autour d’une palmette flottante; en haut, un komos diony-
siaque’!. Sur un trépied béotien de ca 575-560, deux sphinx héraldiques sont éga-
lement placés en association indirecte (dans le registre inférieur) avec une scéne
dionysiaque?2. Méme si, sur ces divers documents, les motifs se présentent sur
des registres ou des panneaux séparés, il est peu probable que leur association
sur un méme support soit fortuite®.

Mais des associations directes témoignent plus clairement encore des liens
entre I’hybride et Dionysos. Dans l'art grec, il n’est pas rare que le sphinx soit mis
immédiatement en présence de silenes ou de satyres*. Sur un cratere en calice
de Parme, un sphinx est entouré de satyres*. Sur une hydrie de Tokyo, ce sont
quatre papposileénes assis qui s’entretiennent avec le monstre lui-méme assis sur
un rocher?®, a 'instar de <I'hébains»*’. Plusieurs vases montrent une scene direc-
tement inspirée du face a face «cedipéen», mais ot «(Edipe» est simplement rem-
placé par un silene. Sur un cratere en cloche italiote de ca 330, un papposileéne
muni d’un thyrse tend un oiseau au sphinx assis sur un rocher; un serpent se
dresse devant le rocher et une guirlande de lierre couronne la représentation?®.
C’est aussi le cas sur une cenochoé apulienne a figures rouges (ca 370)* et sur un
lécythe aryballisque a figures rouges de Malibu, ot un silene pointe un doigt vers
le sphinx*’. Deux explications de cette substitution, qui parait incongrue voire
irrévérencieuse, ont été proposées. D’une part, on y a vu une caricature de I’épi-
sode bien connu de la 1égende cedipienne*'. Mais I'interprétation par la simple
caricature, en réalité, n’explique rien et ne fait que repousser I'interprétation.
Drautre part, on a souvent expliqué cette introduction de personnages bac-
chiques dans le face a face cedipéen par une allusion aux représentations théa-
trales*’. Bien siir, quand une scéne montre a la fois un siléne et un sphinx, on

30 Smith 2007, p. 60.

31 Marconi 2007, p. 125-125, fig. 60.

32 Csapo et Miller 2007, p. 17 et fig. 26.

33 En dépit d’affirmations péremptoires, comme, par exemple, dans le catalogue Agypten, Grie-
chenland, Rom 2005, p. 477-478, n° 30: selon l'auteur de la notice, les satyres de I'extérieur de
la coupe du Vatican «... haben keine inhaltliche Bezichung zum Innenbild».

34 Lappartenance de ces derniers, comme celle des «comastes», au monde dionysiaque ne parait
pas fairc dc doute: voir, par ecxemple, Isler-Kerényi 2007b, p. 84-92 ¢t Hedreen 2007, p. 157.

35  Moret 1984, pl. 68:2; Petit 2011, fig. 187. Selon J.-M. Moret (1984, p. 101), le sphinx les «af-
fronte»; en réalité, aucune marque d’hostilité n’est perceptible.

36  Moret 1984, pl. 90; Petit 2011, fig. 163.

37 Sur ce qu’il faut penser de cette identification par trop systématique, voir Petit 2011, p. 112-113,
158-159.

38 Hausmann 1972, p. 28, fig. 28; Simon 1981, pl. 13; Moret 1984, pl. 92:1-2; Petit 2011, fig. 154.

39 Hausmann 1972, p. 30, fig. 29.

40 Moret 1984, pl. 91:2; Petit 2011, fig. 153.

41  Comme, par exemple, Rosch-von der Heyde 1999, p. 8.

42 Enparticulier dans la recherche allemande (cf. Green 2007, p. 104-105): Hausmann 1972, p. 30
(pour le cratere italiote); Simon 1981, p. 32 (pour la coupe du Vatican).



148 Thierry Petit

songe au drame satyrique d’Eschyle, La Sphinx, représenté en 467%. L’explica-
tion parait toutefois insuffisante, car, d’une part, les scénes vasculaires associées
a des représentations théatrales sont rares dans la céramique attique*4, d’autre
part, il existe des représentations figurées qui attestent d’un lien entre le sphinx
et Dionysos et qui sont clairement sans lien avec cette piece ni avec 'art drama-
tique. Les accessoires caractéristiques des acteurs du drame satyrique, comme
le masque et la ceinture pourvue d’une queue de cheval et d’'un sexe dressé, font
défaut sur ces représentations® et on a eu tendance, aussi bien du c6té des ar-
chéologues que chez les philologues, a interpréter trop systématiquement ces
images en termes de théatre*. Il existe en tout cas des documents qui montrent
que, dans le Ve¢s. athénien, un ou des sphinx sont mis en rapport avec des satyres
dans des contextes iconographiques apparemment sans rapport avec la tragédie,
la comédie ou le drame satyrique. Sur un cratere a figures rouges de Florence,
des environs de 470, deux satyres armés d’'une hache paraissent s’en prendre a
un tertre funéraire (tymbos) surmonté d’un sphinx*.

Mais, méme si, par prudence, on tient absolument a écarter de notre argu-
mentation les images attiques réalisées apres I'invention du drame satyrique (i.e.
vers la fin du VI¢ ou au début du Ve s.48), il reste un certain nombre de documents
antérieurs et/ou non athéniens qui ne laissent pas de doute®. Sur un canthare
béotien du deuxieme quart du VI¢s., des satyres en joyeux cortege surmontent
deux sphinx opposés™. Sur un scarabée des environs de 540/530, un satyre saisit
un sphinx par les cheveux®'; comme le notait déja A. Furtwéngler, la chronolo-
gie interdit, bien sir, d’y voir une allusion a I'ceuvre d’Eschyle®?, et méme a un
quelconque drame satyrique encore a inventer. Dés les environs de 500, le sphinx
apparait aussi sur les monnaies de Chios face a divers motifs dionysiaques®*: am-
phore vinaire, couronne de lierre, couronne de vigne, grappe de raisins*, can-
thare, voire un thyrse> (Fig. 1); ce qui a fait dire de ’hybride qu’il était, sinon un
symbole du dieu, du moins un de ses attributs ou hypostases. Ces associations

43 Par exemple Schauenburg 1982, p. 233; Moret 1984, p. 140, n. 5. Pour la bibliographie sur le
drame satyrique, voir Hedreen 2007, p. 151 et n. 5.

44 Taplin 1993, p. 6; Green 2007, p. 104-105.

45  Sur ces accessoires, voir Lissarague 2013, p. 30; cf. fig. 5, 7 ct 8.

46  Lissarague 2013, p. 30-33. Méme appel a la prudence, chez Moret 1984, p. 139-140 (spéc.
notc 5); Taplin 1993, p. 8 ct n. 22; Smith 2007, p. 62; Hedreen 2007, p. 151-155.

47 Lissarague 2013, p. 202-203, fig. 174.

48  Voir, par exemple, Csapo et Miller 2007, p. 12-13; Nagy 2007, p. 122; Hedreen 2007, p. 155.

49 Rappelons que 'association de Dionysos au théatre a I'époque archaique n’est attestée que
pour 'Attique: Carpenter 2007, p. 116.

50 Isler-Kerényi 2007a, fig. 23 (cl. aussi lig. 7, 24, 62).

51 Moret 1984, pl. 68:2; Kourou et al. 1997, n° 231.

52 Furtwingler 1900, I, p. 283; cf. I, pl. 63,1. Il refuse aussi d’y voir une scéne érotique.

53 Voir Petit 2011, fig. 188, p. 108 ¢t 223.

54 Par exemple, Demisch 1977, fig. 267.

55 Zacharou-Loutraki 1998, p. 335.

56  Zacharou-Loutraki 1998, p. 333-336.



Sphinx, chérubins et «gardiens» orphiques 149

conferent au sphinx une tonalité dionysiaque, dont on ne voit pas le rapport
qu'elle pourrait entretenir avec une quelconque représentation théatrale’’. Ma-
nifestement le sphinx n’a rien ici d’un saltimbanque... Dans le cas de Chios, c’est
I'importance du dieu dans les cultes civiques qui explique son omniprésence
symbolique dans le monnayage de la cité>®. Une raison similaire pourrait expli-
quer la présence du Sphinx des Naxiens dans le sanctuaire de Delphes; selon
Bernard Holtzmann, le sphinx y entretiendrait d’étroits rapports avec Dionysos,
par ailleurs grand dieu de Naxos*. On a aussi suggéré, notamment sur la base
d’un passage des Lois de Platon (815c), que des anciens rites d’initation compor-
taient la transformation des impétrants en silenes, rites qui précisément auraient
été a l'origine du drame satyrique athénien®’.

Une chose est de montrer que I'association du sphinx et de Dionysos n’est
pas exceptionnelle, une autre de comprendre les relations qui les unissent, ainsi
que le rdle de I’hybride dans les mysteres du dieu, que 'on peut soupgonner a
partir du texte d’'Hérodote. En tant qu’étre composite, le sphinx serait naturel-
lement un étre des marges et des passages, selon H. Hoffmann; et, parce qu’elle
constitue comme une répétition de la mort, passage supréme, 'initiation en est
un des plus importants®’. A cet égard, plusieurs scénes, comme sur le vase de Pa-
trocle® ou sur une urne de Volterra®?, o un personnage masculin est face a un
sphinx, ont fait I'objet de diverses interprétations dont certaines a caractere ini-
tiatique®. On peut aussi soupgonner un contenu initiatique dans la fameuse
scene de la coupe du Vatican®. Sur un miroir étrusque, I'«(Edipe» tient un ra-
meau dans la main droite, face a un sphinx. Ici J.-M. Moret pense a une consul-

57 Pour l'association des sphinx ct des personnages du cortege dionysiaque des la fin du VIIE ou
au début du VIes,, voir Green 2007, p. 101.

58 Pour I'association du sphinx chiote a Dionysos, a qui était dédié un culte important dans I'le:
Zacharou-Loutraki 1998, p. 331-333. On connait aussi un culte au héros fondateur, Oinopion,
qui n’est autre que le fils de Dionysos (ou de Thésée) et d’Ariane, et qui enseigna aux habitants
de I'1le la culture de la vigne: ibid. p. 341 n. 930.

59 Holtzmann 1991, p. 161. Pour la dévotion particulicre des Naxiens envers Dionysos, voir Isler-
Kerényi 2007a, p. 227 ct fig. 129.

60 Hedreen 2007, p. 157-158 (évoquant les travaux de R. Seaford).

61 Hoffmann 1997, p. 79-82.

62 Moret 1984, p. 99; Petit 2011, fig. 155.

63 Recnard 1950, p. 30; Demisch 1977, fig. 289; Morct 1984, cat. 111, pl. 70:1.

64 Demisch 1977, p. 98 et fig. 276, p. 224; Moret 1984, p. 99 (a propos du cratere de Patrocle),
p. 107-108; Hoffmann 1994, p. 75; 1997, p. 79-81, 226; Petit 2011, p. 218-220. On a aussi pro-
posé de voir dans un satyre représenté sur un skyphos attique de Chiusi un initi¢ de Dionysos
(Lissarague 2013, p. 205 et fig. 175).

65  Voir Petit 2011, p. 219-220, et le compte rendu du précédent par Mackowiak 2011, p. 259. Se-
lon H. Hoffmann, les mots x]od tpi[rovv, qui, devant le sphinx, font pendant au nom d’Edipe
inscrit devant le personnage assis, auraicnt unc signification mystique (Hoffmann 1994, p. 75;
1997, p. 79-81, 226; cl. aussi Tsiafakis 2003, p. 81-82 ct n. 68). M. Dclcourt (1981, p. 148-151)
s’est posé la question d’un rapport de I'énigme avec les Mysteres; elle conclut cependant a une
initiation plutdt a caractere social (contre cette interprétation, voir les critiques de Grafl et
Johnston 2007, p. 81-82). Selon H. Demisch, la comparaison implicite que ’énigme établit



150 Thierry Petit

tation et a un embleme delphiques®®; mais le rameau peut également évoquer une
initiation et/ou un voyage d’Outre-tombe. H. Seyrig appelait cet attribut «le ra-
meau mystique»®”: c’est celui qu’Enée va cueillir pour franchir les portes de 'Ha-
des®. Drailleurs, sur un lécythe aryballisque du British Museum, ou (Edipe tue
le monstre a la lance, la présence d’Enée pourrait conférer une telle signification
a la victoire du héros®.

II.A.2. ...dans les lamelles orphiques

Cette relation de Baccheios avec le sphinx incite a réexaminer d’autres détails
des textes gravés sur les lamelles d’or. Les documents dits du groupe B” portent
un texte assez semblable dont voici I«Idealtype» (essentiellement le texte
d’Hipponion)™:

«Tu trouveras dans lc palais d’Hadgcs, sur la droite, unc source ct, placé aupres d’elle, un blanc
cypres: la, arrivant en bas, les Ames des morts se rafraichissent. De cette source ne Uapproche
surtout pas! Au-devant tu trouveras, jaillissant du lac de Mémoire, de I'eau fraiche. Des gar-
diens sont en hauteur. Ils te demanderont avec un sage entendement pourquoi tu sondes les (¢-
nebres du sombre Hades. Dis: <Enfant de la Terre je suis, et du Ciel étoilé. Je suis desséché par
la soif ct je péris. Mais donnez-moi vite a boire de I'cau fraiche du lac de Mémoire!>»72.

Parmi certains détails de ces textes qui restent a expliquer, ces «gardiens»
(pOAokeg) qui interrogent I'initié sur son trajet d’Outre-tombe, motif récurrent
dans I’évocation des voyages vers le monde d’en-bas’?, ont peu retenu I'attention™.
On a évoqué divers paralleles, dont le plus intéressant, quoique imparfait, semble
étre leurs homologues égyptiens’. Plusieurs arguments ou indices permettent de
défendre I’hypothese qu’il s’agirait de sphinx.

entre la destinée humaine et la course du soleil répand un parfum initiatique (Demisch 1977,
p- 224).

66 Morct 1984, p. 102-103, cat. 110, fig. 7.

67 Seyrig 1944, p. 20-25.

68 Petit 2006, p. 275-278; sur lc vasc cypriote qui fait Pobjet de I'étude, voir aussi Petit 2007,
p. 195-197,199-200, fig. 5-7, pl. I'V.

69  Petit 2011, p. 220 ct fig. 182.

70 On continue par commodité a distinguer les groupes A et B, méme si les lamelles de Pelinna
ont démontré la perméabilité entre les deux groupes (Segal 1990; Guettel-Cole 1993, p. 276—
277; Bernab¢ et Jiménez 2011, p. 68-69; Edmonds 2011, p. 16-35; Riedweg 2011, p. 220-222).

71  Riedweg 1998, p. 394-398; Graf et Johnston 2007, p. 4-5; Edmonds 2011, p. 30-31. Pour la re-
constitution d’un texte «canonique», voir Riedweg 2002, p. 471-472. Sur les rapports entre les
lamelles d’Hipponion ct le dionysisme: Guettel-Cole 1980.

72 Traduction Ricdweg 2002, p. 471-472 (adaptéc).

73 Edmonds 2004, p. 22-23; Graf ct Johnston 2007, p. 112. Ceux-ci cependant ont un role diffé-
rent, comme le fait observer Edmonds 2004, p. 62-63.

74 Voir Edmonds 2004, p. 61-63, ¢t bibliographie n. 91; Gral et Johnston 2007, p. 112.

75 Bernabé et Jimenez 2008, p. 207-208.



Sphinx, chérubins et «gardiens» orphiques 151

Argument 1

Le texte dit simplement que les gardiens sont «au-dessus» (pOAokeg & éndmepOev
£o,o)’°; méme si le texte ne dit pas au-dessus de quoi, 'adverbe renvoie vraisem-
blablement au(x) dernier(s) élément(s) mentionné(s) auparavant, a savoir le lac
de Mnémosyne et la source qui s’en échappe’’. Au lieu de éndrnepBev, B1 donne
¢ninpooBev («devant»)™. Quoique cette lamelle soit «déviante» a plusieurs
égards™, éndnepBev a paru tellement bizarre que les éditeurs des textes ont sou-
vent préféré cette version pourtant plus rare®’. Car comment s’imaginer ces phy-
lakes en hauteur... sinon comme volant au-dessus des eaux du lac ou perchés sur
des colonnes? Dans les deux cas, en tant que créature ailée et tres souvent assise
sur une colonne®, le sphinx est un sérieux candidat en mesure d’occuper une
telle position.

Argument 2

L’expression «avec un sage entendement» (év gpaci nevkaAipoict) (Hipponion
et Entella®?) rappelle les termes quemploie Euripide pour parler de la Sphinx
dans Les Phéniciennes, au vers 48: «celui qui comprendrait I’énigme de la sage
jeune femme...» (8ot1¢ coefig otviyno napbévov pudbot...). R. Edmonds (2004,
p. 63) reconnait que 'expression utilisée dans les lamelles siérait a la Sphinx thé-
baine. Il rejette cependant cette hypothese pour deux raisons. Premierement les
gardiens ne peuvent étre des monstres, selon lui. Aucun argument n’est cepen-
dant avancé pour justifier cette affirmation; et d’ailleurs Fr. Graf et S. Johnston
(2007, p. 112) sont d’un avis inverse: selon eux, il peut s’agir «de dieux, de dai-
mones, d’anges ou de créatures monstrueuses comme Cerbere». Secundo, selon
R. Edmonds, la question posée par les gardiens dans les lamelles ne ferait pas

76 B2, B10, B11 (Graf et Johnston 2007, p. 4-5, 16—17; Edmonds 2011, p. 24, 30-31). A ma con-
naissance, Padverbe éndmepBev (au licu de ¢OnepBev) sous celte forme qui parait archaisante
(ouionienne?) est un hapax.

77 Les traducteurs ont parfois placé un «point en haut» devant le mot @OAoxeg: Graf et Johnston
2007, p. 4 et 6; Edmonds 2011, p. 22, 24 et 300; parfois une virgule: Graf et Johnston 2007, p. 34
(ils traduisent cependant, p. 5, 7, 35: «there are guards before [sic] it»; tandis quEdmonds 2011,
p- 22,24, 30, traduit par: «nearby»).

78 Pectcelia: Graf ct Johnston 2007, p. 6-7; Edmonds 2011, p. 22-23.

79  Riedweg 1998, p. 394-395; Graf et Johnston 2007, p. 6-7; Edmonds 2011, p. 22-23. Ce texte se
distinguc des autres versions cn ceci qu'il est le scul (avec le texte crétois, beaucoup plus court
B12: Edmonds 2011, p. 34) a placer le cypres «a gauche» des demeures d’Hades; cf. Edmonds
2004, p. 49-50. Graf et Johnston 2007, p. 108, tentent d’expliquer cette mention («gauche»);
mais ils ne semblent prendre en compte son caractere exceptionnel; voir Petit 2011, p. 215, n.
1543. Selon Tzifopoulos 2011, p. 196, les divergences des textes B6 et B12 (ainsi que E1 et E4)
s’expliqueraient par une topographie sacrée (et concrete) différente en Créte, aux abords de la
grotte de I'Ida.

80  C’est cette traduction que reprennent, par exemple, Graf ct Johnston 2007, p. 111 («before it»)
ou Edmonds 2011, p. 24 («ncarby»).

81 Pour le sphinx sur une colonne, voir Petit 2011, passim, spéc. p. 124-133, 147-162.

82  Graf et Johnston 2007, p. 5 («with astute wisdom»); Edmonds 2004, p. 63 («sharp wits»); Ed-
monds 2011, B10 et B11, p. 30-33 («with sharp minds»).



152 Thierry Petit

appel a I'intelligence de 'impétrant, contrairement a I’énigme thébaine. Ily a la
cependant contradiction puisque les lamelles elles-mémes parlent de «sages pa-
roles» («sharp minds/wits», selon la traduction d’Edmonds lui-méme: voir la note
82). Ces deux raisons ne sont donc pas recevables et on reste sur I'impression que
des sphinx sont tout a fait susceptibles de faire preuve d’un «sage entendement»®3.

Argument 3

La statue d’un sphinx thessalien, qui couronnait vraisemblablement un monu-
ment funéraire d’époque archaique, est qualifiée par I'’épigramme qui 'accom-
pagnait de Haidao kuodn: «Sphinx, chien d’Had[¢]s, qui [... ga]rdes-tu, assis...?»
(o1& hatd[o]o kbov TV’ [... pu]Adooeig; ). Il est possible que le mot «chien» soit
ici utilis¢é comme métaphore pour souligner sa fonction de gardien et qu’il soit
implicitement comparé 4 Cerbére$s; mais 'emploi du substantif Ai§owo et du verbe
pvAaooew Iapparente clairement aux @UAokeg des lamelles, chargés de surveil-
ler I'acces aux Atdoo 6ot mentionnés en B1, B2 et B10.

Argument 4

Les gardiens sont postés sur le chemin d’Outre-tombe. Ils se trouvent, avec la
source, le cypres blanc et le Lac de Mémoire®, prés des Atdoo dépot: a droite du
palais (¢vdé&ro/éni d<e>Era [sic]) sont la source et le cypres; devant (npdcBev) se
trouvent le lac et la source jaillissante; et, «en hauteur» (énOmnepBev), les gar-
diens?’. La peinture de vases permet de s'imaginer 'apparence de ce palais d’Ha-
des. En effet, on peut considérer que le naiskos représenté sur de nombreuses
peintures apuliennes, ou tronent ensemble ou séparément Hades et Perséphone,
correspond a cette demeure. Toutefois, par rapport aux descriptions discursives
des lamelles, de telles représentations figurées et symboliques impliquent des
raccourcis et des simplifications de la topographie et de I'architecture infernales,
car I'espace limité du vase et la forme de celui-ci imposent certaines ellipses, en
particulier un écrasement des perspectives®®. L’édicule affecte généralement la
forme d’un baldaquin soutenu par quatre colonnes a volutes®’. Cependant, sur

83 Voir Petit 2011, p. 215, n. 1545 et p. 233, n. 1662.

84  Richter 1961, p. 6; Cook 1981, p. 108; Kourou et al. 1997, p. 1050; Tucller 2010, p. 56.

85 Dans les Grenouilles d’Aristophane (v. 1287), le personnage d’Euripide, parodiant le style
d’Eschyle ct accolant des [ragments disparates de vers, [ait dire a son prédéeesscur: «lance cn
chasse la Sphinx, chienne des jours néfastes» (Zelyyo, Svoapeptov TpOTAVY KOVE).

86 Pour 'importance de Mnémosyne, grand-mere d’Orphée, et de la Vérité dans la cosmologie
orphique: Guettel-Cole 1980, p. 237-238; Morand 2001, p. 223-224; Bernabé et Jiménez 2011,
p. 70.

87 Pour les variantes dans la topographie infernale, en particulier de la source et du cypres: Ed-
monds 2004, p. 49-52; pour cctte source/fontaine dans les représentations vasculaires: Moret
1993, p. 314-315.

88  Voir, par cxemple, Petit 2011, p. 175, pour un type similaire de contrainte iconographique.

89  Moret (1993, p. 295) parle de tempietto. Dans la liste dressée par Moret 1993, p. 349-351, voir
lesns 6,9, 17,27, 30, 32, 35, 38, 40. Le n° 8 porte des caryatides sur des stipes de palmiers; le
n° 15, une efflorescence a volutes affectant la forme dun chapiteau ¢olique.



Sphinx, chérubins et «gardiens» orphiques 153

un cratere de Karlsruhe provenant de Rivo di Puglia et daté du troisicme quart
du I'Vesiecle®, les deux colonnes de facade présentent des chapiteaux couronnés
de sphinx blancs (Fig. 2). De ce vase, on peut affirmer ce que Fr. Graf et
S. Johnston affirmaient de ceux de Toledo et de Bale, a savoir qu’ils proviennent
de tombes d’'initiés’!; d’autant que, sur le cratere de Karlsruhe, Orphée est lui-
méme présent et se tient debout, lyre a la main, face a Perséphone et Hécate; ce
qui rend la scéne proprement «orphique»®2. Sur ce vase, les sphinx se tiennent
bien, comme les gardiens des lamelles, «in the halls of Hades» comme le dit
R. Edmonds de ceux-ci (2004, p. 61-62)%3; ils occupent une position symbolique-
ment similaire a ces derniers sur le chemin de I'initié®.

Cette représentation rappelle aussi la description du palais de Skyles par Hé-
rodote. Rappelons-en les termes:

«On pouvail voir dans la ville des Borysthénites le parement extérieur® (reptpoin) d’une de-
meure vaste et somptueuse qui lui [Skyles| appartenait [...] tout autour duquel se dressaient
(¥otooay) des sphinx et des griffons de pierre blanche (Aevkod AiBov)».

Hérodote précise que les sphinx sont de pierre blanche, c’est-a-dire sculptés, et
qu’en outre ils se dressaient (€otoicav), terme qui convient a des statues ou a une
colonnade. Symboliquement placés, comme les gardiens des lamelles, aux portes
du palais d’Hades, les sphinx de pierre blanche du cratere de Karlsruhe se
dressent de surcroit sur le parement extérieur du palais d’Hadg¢s, a I'instar des
sphinx et des griffons autour de la demeure du roi scythe.

90 340/30 pour Giintner 1997, n. 306; vers 340 pour Sarian 1992, p. 992 n° 28; 350/40, selon la fiche
du Badisches Landesmuseum (je remercie tres chaleureusement le Dr. Katharina Horst du
Badisches Landesmuseum pour ces informations). Cf. Pensa 1977, p. 33 fig. 1 (dessin), et pl. V;
Trendall et Cambitoglou 1978, p. 430, n° 81, pl. 160:1; Trendall 1989, fig. 151; Maass 2007,
p- 120-125; Petit 2011, fig. 160, p. 170, 189, 191, 215, 226.

91  Graf ct Johnston 2007, p. 161. Pour lcs témoignages sur la survic dans les documents iconogra-
phiques, voir Guettel-Cole 1980, p. 278-279, n. 15-18.

92 Pour la description des personnages sur cc vasce, voir Sarian 1992, p. 992 n° 28; Giintner 1997,
n. 306. Voir aussi 'analyse de la scéne par Moret 1993, p. 318-327.

93  Caerols 2011, p. 177, fait observer que, dans les lamelles d’Entella et d’"Hipponion, les gardiens
doivent consulter la déesse avant de donner a boire a I'initi¢. Ils sont donc pres d’elle et de son
palais.

94 Au centre du fronton du naiskos, sous une forme tres simplifiée, apparait un gorgoneion.
Lassociation de sphinx cn acroteres latéraux avec un gorgoneion au centre du fronton ou en
acrotcre faiticr est trés commune dés les premicrs temps de la décoration des temples, aux VII©
ct VI¢s, (Danner 1989, tablcau de la p. 61). Sur interprétation eschatologique de ces groupe-
ments, voir Petit 2013.

95 TlepioAf désigne soil le «pourtours soit la «lagade»; mais Padverbe népi& indique plutdt une
sorte de péristyle (comme un temple?).



154 Thierry Petit

Excursus®®

La parenté ici supposée des sphinx sur le naiskos de Karlsruhe avec les gardiens des la-
melles incite a réexaminer dans cette perspective certaines scénes qui présentent des
«sphinx causeurs», en conversation avec un ou plusieurs personnages’’. A I'exception de
la coupe du Vatican, ol le nom d’Edipe (OIAIIIOAHY) est inscrit en toutes lettres, les
personnages confrontés au sphinx sont anonymes. Devant de telles représentations, les
commentateurs parlent généralement de «I'hébains» lorsque plusieurs humains lui font
face, et d’«(Edipe» lorsqu’il n’y en a qu’un seul®®. Mais, méme si ’étroite parenté de ces
scenes avec I’épisode fameux ne pouvait et ne peut échapper a personne, tout humain de-
vant un sphinx n’est pas nécessairement le fils de Laios; et la scene est susceptible d’'une
autre interprétation. Par exemple, Chr. Aellen (1994, p. 77-78) a bien vu que le sphinx du
cratere de Naples n’arien d’un vaincu, et que 'ambiance eschatologique de la scéne pour-
rait indiquer que le personnage qui fait face au monstre est en réalité le défunt®. Sur un
beau lécythe a fond blanc de Tarente, un jeune homme vétu en voyageur (chlamyde, pe-
tasos, lances) est en conversation avec un sphinx (Fig. 3)1%. Celui-ci est perché sur ce qui
semble étre un monument funéraire; deés lors, on peut penser que le personnage n’est
autre que le défunt sur le chemin d’Outre-tombe. C’est le voyageur ou son ombre. En ce
sens, Valérie Toillon suggere que, dans certaines scenes de visite a la tombe sur les 1é-
cythes funéraires, c’est bien le défunt qui est ainsi représenté sur sa tombe ou pres de sa
tombe. A propos d’une autre représentation ot I'on voit un jeune homme vétu de la chla-
myde, coiffé du pilos et portant une lance, elle considere qu’«...il s’agit de I'image idéali-
sée et héroisée du défunt»'’l. De méme, selon J. Oakley (2004, p. 148), quand un jeune
homme se trouve devant une tombe, «... There can be no question that in these cases the
deceased warrior has made an epiphany at his grave, for there is no evidence that such
military gestures were ever performed at the graveside [...]. Thus as with the scene of Cha-
ron, the eidolon of the deceased could appear in full bodily form»'%2. D’autres figures
montrent Charon ou Hermes psychopompe qui viennent chercher le défunt; ce dernier
est représenté debout devant sa stéle funéraire'®. En dépit de son interprétation d’autres
représentations similaires, 'auteur hésite cependant a identifier comme une tombe le mo-
nument représenté sur le 1écythe de Tarente. Ces hésitations tiennent a des raisons qui
n’ont rien de décisif!%4; et, si 'on écarte tout a priori, il y a toute raison de croire au

96 Les arguments développés dans ce paragraphe ont été rapidement abordés dans Petit 2011,
p.-216-217.

97 Sur ce type, voir Petit 2011, p. 126 ct sgq.

98 Cf. Moret 1984 et mes remarques, Petit 2011, p. 112 et 118.

99 Acllen 1994, p. 77-78. Dans son analysc, lc sphinx ¢st un démon de la mort (p. 78).

100 Moret 1984, pl. 42:3-5; Krauskopf 1994, n° 12; Petit 2011, fig. 185, p. 204 et 216.

101 Lécythe du peintre des inscriptions vers 460-450. Athenes, Musée National 1959. Communi-
cation personnelle, dont je la remercie.

102 Oakley 2004, p. 148; cf. aussi fig. 112-113, 118-119 (guerriers avec lance, comme sur le 1écythe
de Tarente), 120-121, 140, 158-159 (nudité héroique); p. 167, fig. 126 (guerriers assis avec deux
lances); fig. 133 (athlete). Oakley 2004, p. 212: «In reality, the full-size human figures represent-
ing the deccascd arc also eiddla ...». Pour un autre sphinx marquant un monument funérairc
sur un Iécythe a fond blanc: ibid., fig. 109-110 (ca 470-460).

103 Charon: Oakley 2004, fig. 77-78, 80, 85, 87; Hermes: ibid., p. 139-140.

104 Tl observe d’abord: «Usually, however, the sphinx rests on a base atop a column» (Oakley 2004,
p. 105, fig. 65). C’est cependant oublier les steles funéraires coiffées d’un sphinx analysées par



Sphinx, chérubins et «gardiens» orphiques 155

contraire que le sphinx se tient sur la stele funéraire du défunt'®. Tel est I'avis de J.-M.
Moret qui confére un sens eschatologique a la scéne (1984, p. 74). La présence des sphinx
sur le cratere de Karlsruhe permet peut-étre d’aller plus loin et de suggérer que certaines
scenes de ce type représenteraient la rencontre du défunt et d’'un phylax de I’Au-dela qui
I'interroge.

L’hypothese que I'«(Edipe» de cette scene n'est pas (Edipe, fils de Laios, facilite I'in-
terprétation. Toutefois les deux explications pourraient bien ne pas étre exclusives 'une
de l'autre: nous aurions alors affaire a un procédé propre aux représentations figurées,
qui consiste a créer délibérément un véritable quiproquo'®, ici entre I'(Edipe de la 1é-
gende et le défunt, a la tombe duquel ce vase était destiné!?”. Ce serait sans doute exercer
la «violence herméneutique» évoquée par E. Panofsky'® que de vouloir absolument tran-
cher entre les deux interprétations'”, car...

Argument 5

...comme il a été€ dit supra, plusieurs auteurs ont décelé¢ dans I'énigme posée aux
Thébains des ressorts eschatologiques et mystériques, ce qui apparente le ques-
tionnement de la Sphinx a celui des phylakes orphiques.

Argument 6

Dans les quatre passages de 'Edipe-Roi ou il mentionne la Sphinx, Sophocle la
qualifie de termes fondés sur la racine ¢o1d- (401800, noKIA®IOG, POYOIOGC,
xpnon@dov)l. Cest que énigme quelle pose aux Thébains est chantée. Qui
plus est, elle est formulée en vers hexamétriques, comme le dit explicitement Eu-

Gisela Richter. Il poursuit: «The supporting element on the Tarento lecythos is wider, suggest-
ing that thec monument may be a grave, although this is unlikely.» On nc voit pas cc qui justific
les quatre derniers mots de la phrase. Serait-ce parce que 'auteur considere implicitement qu’il
s’agit d’(Edipe? Selon lui, I’échange de regards (p. 105) ne laisse aucun doute qu’il s’agit
d’(Edipe et non d’un jeune homme qui regarde un sphinx juché sur une stele funéraire. Les ex-
plications qui suivent sur le sphinx qui apporte la mort (selon Richter et Woysch-Meautis), mais
aussi sur le sphinx comme symbole du passage (selon Hof[mann) sont contradictoires, car elles
se fondent sur une vision négative du sphinx (cf. Petit 2011 passim, spéc. 109-114, 129-133, 176).

105 Voir aussi un autre 1écythe des environs de 460-450: Atheénes, Musée national archéologique
1959. Peintre des Inscriptions (je remercie chaleureusement V. Toillon pour cette référence et
Ie dessin de la scene figurée).

106 Voir Kaemmerling 1979, passim, spéc. p. 193-198, citant Panofsky a propos de la confusion
délibérément introduite par Matthias Griinewald dans la Résurrection du retable d’Issenheim
et par Francesco Matfei dans Judith et la téte d’Holopherne, confusions qui en enrichissent le
sens; voir aussi Keel 1992, p. 35 et 95; Giuliani 2003; Petit 2011, p. 217, n. 1552.

107 Comme cela semble Etre le cas dans certaines ceuvres d’époque romaine ol (Edipe «incarnera
les angoisses exprimées par I'iconographie funéraire» (Siebert 2002, p. 336).

108 Panofsky 1975, p. 248-253.

109 Cf. Moret 1984, passim; Petit 2011, p. 216-217.

110 Edipe-Roi, v. 36: «'inflexible chantcuse» (cxAnpog &o1dod); v. 130: «La Sphinx aux chants bi-
garrés» (‘H noucihwdog ZetyE); v. 391: «la chicnne rhapsode» (1 poywodog... kOov); v. 1199 «la
jeune femme chanteuse d’oracles aux serres aigués» (tov youymvoyo topbévov xpnoumdov).
CI. Euripide, Phén., 807: «La Sphinx avec ses chants discordants» (Zelyy’ dnopovcotdtoict
SUV O1O01G).



156 Thierry Petit

ripide dans un fragment de son (Edipe''l. Cette singularité 'apparente évidem-
ment a Orphée dont c’est la principale caractéristique!'?; mais aussi, et, dans
notre perspective, surtout aux phylakes, puisque I'on a fait observer que la ques-
tion de ceux-ci, adressée aux initiés, est également formulée... en vers!!3!

Argument 7
Les phylakes postés sur le trajet du défunt gardent I’acces a une forme de survie
post mortem, et pourraient donc éventuellement le lui interdire. Cette fonction
en fait les homologues des «Chérubins» bibliques placés «a ’est du (ou devant
le) jardin d’Eden pour garder le chemin de ’Arbre-de-la-Vie» (lismor et-derek
es hahayyim) et en interdire ’accés au couple primordial, dans le récit bien
connu de Genese, 3:24. Certains auteurs, comme Charles Picard, ont nagucre
avancé 'idée que les sphinx grecs jouent le méme role de gardiens de I’Arbre!!4.
Le parallélisme se renforce lorsque 'on songe que phylakes et chérubins sont
chargés d’en interdire 'acces au postulant coupable d’une faute originelle!.
Or on sait depuis longtemps que les Kerub”im hébraiques sont en réalité les
hybrides que les Grecs appellent «sphinx»'1®, comme le montrent de nombreuses
représentations levantines!'’; et 'iconographie permet d’établir que le motif et sa
signification sont passés d’est en ouest, puisque ce qu’on a appelé le schéma ter-
naire (c’est-a-dire deux sphinx/chérubins flanquant un Arbre-de-la-Vie) s’est
transmis a Chypre puis en Grece!'s. Par ailleurs ce parallélisme de forme et de
fonction permet aussi de supposer que, comme les chérubins bibliques, ou les
sphinx levantins, chypriotes et grecs, les phylakes orphiques qui sont placés sur
le chemin de ’'Hadg¢s vont par paire. Les deux sphinx du naiskos sur le cratere
de Karlsruhe paraissent le confirmer.

111 Fragment I1, édition C.U.F. (Budé), p. 449: ...élrewnobo’ e€afpletlp’ dofix’ £nn... .

112 Pour la perspective «orphique», voir Graf et Johnston 2007, p. 168-169.

113 Riedweg 2002, spéc. p. 465-466.

114 Picard 1963, p. 1431; cf. aussi Demisch 1977, p. 229-230.

115 Mais, contrairement a celle du couple biblique, la faute des initiés orphiques semble avoir été
rachetée (voir Graf 1993, p. 244; Bernabé 1996, p. 75 et n. 55; Graf et Johnston 2007, p. 85, 90—
92,127; Petit 2011, p. 227-230; Herrero 2011, p. 272-273, 288), car, dans plusieurs de ces textes,
le myste est censé étre purifié d’une peine que lui infligea le Destin (Motpar), a la fois par
Baccheios et par cette étrange entité divine désignée comme «le Fulgurant qui foudroie» dis-
cutée ci-dessus (A1-3: Riedweg 1998, p. 392-393; Edmonds 2011, p. 16-19).

116 Albright 1938, p. 2; Dessenne 1957, p. 181; Barnett 1969, p. 9; Shilloh 1979, p. 90; Hendel 1985,
p. 671, n. 4 ct 5; Schroer 1987, passim, spéc. 50-54; ct. p. 53, fig. 21; 125-130; Keel et Uehlinger
1993/2001, passim, spéc. § 97,98, 197, fig. 331b; Zwickel 1999, p. 85 (cf. fig. 36 ct pl. 11); Regier
2004, p. 12; Keel 2007, p. 294-301.

117 Voir, par exemple, Petit 2011, fig. 5-7.

118 Pour ce groupe ternaire, voir Petit 2011, p. 23-26 (Levant); p. 60-71 (Chypre); p. 121-123, 134-
147,165-176 (monde grec); Petit 2013.



Sphinx, chérubins et «gardiens» orphiques 157

Argument 8

On a relevé deux détails intéressants du texte d’Hérodote: la foudre/fleche et les
sphinx. En réalité, on devrait prendre en compte un troisieme indice fourni par
ce texte: précisément ’association des deux entités sous I’égide d’'une méme di-
vinité. Singuliere mention, car nous n’avons pas d’autre texte ou les deux attri-
buts de Dionysos, le sphinx et la foudre/fleche, sont mis en rapport. Toutefois
cette dernicre affirmation ne vaut que pour le domaine hellénique, puisque la
combinaison se retrouve dans les textes bibliques.

Dans le célebre récit de la Genése, 3:24, auquel il été fait allusion, YHWH
place sur le chemin de ’Arbre-de-la-Vie, non seulement les Chérubins (i.e. des
sphinx), mais aussi «la flamme de 1’épée tournoyante» (‘ét-lahat hahereb”
hammithappeket). Or les exégétes s’accordent a considérer le mot «épée» (héb.:
hereb", LXX: popgoaiov) comme une métaphore désignant 'éclair de YHWH'™,
Cela apparait clairement dans d’autres passages vétéro-testamentaires. On a in-
terprété I'épée comme une «hypostase» de YHWH, voire une divinité mineure
«assigned by Yahweh to guard the garden» chez Ezéchiel'?'. En particulier, en
Ezéchiel, 21:3—4, YHWH profere cette menace: «Voici que je vais allumer un
feu, et il dévorera en toi tout arbre vert et tout arbre sec; la flamme dévorante ne
s’éteindra point et toute face sera briilée par elle, du midi au septentrion» (trad.
Crampon). Six versets plus bas, le texte réitere le méme avertissement en ces
termes: «Et toute chair saura que c’est moi, YHWH, qui ai tiré mon épée (harbi)
du fourreau; et elle n’y rentrera plus» (Ezéchiel, 21:10).

Mais, dans le Psaume 18:11-15, le terme «fleche» a remplacé «épée» pour
désigner la foudre: YHWH «lance sa fleche et les éclairs» (wayyislah hissayw
ib¢raqim). Il est clair que la formule exprime a la fois la métaphore (la fleche) et
sa résolution (les éclairs). Or, chez Hérodote, le terme grec désignant la foudre
est Béhog (é¢ TodTnv 6 Béog évéokeye BéLog). Bédog est une métaphore (ce qui
n’est pas le cas d’dotponn ou de képowvog), puisque dans son sens premier, il si-
gnifie «fleche» ou «trait». On voit que les substantifs sés du Psaume 18:15 et
BéLog chez I'historien grec revétent exactement les mémes acceptions, premicre
et seconde, propre et figurée. Et donc il est frappant que I'expression wayyisiah
hissayw («et il langa ses fleches/éclairs»), correspond exactement, y compris dans
son sens métaphorique, a 'expression utilisée par Hérodote évéokeye Bérog. En
Genése, 3:24 —on I'a vu - les deux hypostases de YHWH, chérubins (sphinx) et
épée/foudre, sont associ€es; or, dans le méme passage du Psaume 18, c’est un
YHWH monté sur un chérubin (wayyirkab" cal-kerith") qui lance sa fleche
(wayyislah hissayw tb‘ragim). En conséquence, dans le texte psalmiste comme

119 La Septante donne: kol QAOYIVIY POUGOLOY TNV GTPEPOUEVTV.

120 Hendel 1985, p. 672 ¢t n. 7: «The phrase refers to a lightning bolt garding the garden [...]. The
second interpretation [...] refers to the magical weapon of Yahweh, standing by itself beside the
Cherubim».

121 Sans méme prendre en compte le texte de Geneése, 3:24, D. Bodi (1991, p. 254-255) parle d’'une
«hypostatisation de I'épée».



158 Thierry Petit

dans le récit de la Genese, les deux «hypostases» divines, chérubin (sphinx) et
épée/fleche, sont associées dans une double menace, comme la foudre/fleche et
le sphinx le sont implicitement dans le texte d’Hérodote!?2.

Pour admettre que le parallélisme avec les textes bibliques qui vient d’étre
évoqué puisse ne pas étre l'effet du hasard, il faut garder a 'esprit que 'anecdote
qui met en scéne Skyles se situe dans le contexte religieux de l'orphisme, lequel
a paru et parait encore fort étrange, et méme étranger au monde de la religion
grecque. Hérodote lui-méme présente les orphika et les bacchika comme venant
d’Egypte'?3; et des travaux récents ont montré que les représentations égyp-
tiennes transitant par le Levant vers le domaine égéen était accompagnée des
croyances correspondantes'?t. Les Grecs eux-mémes percevaient les hieroi logoi
des rites mystériques comme empruntés a des cultures étrangeres; et la méme
impression prévaut de nos jours chez nombre d’exégétes autoris€s des lamelles
orphiques!?’. Cette impression d’étrangeté est encore accentuée par le caractere
délibérément archaique!?® voire fautif des textes eux-mémes'?.

I1.B. Le griffon et Dionysos Baccheios

Il reste cependant a discuter la présence de griffons sur le palais de Skyles et a
montrer qu’a leur tour ils présentent des affinités avec Dionysos. La encore au-
cun autre texte ne nous €claire sur leurs relations; les mémes raisons déja évo-
quées pour le sphinx peuvent expliquer ce silence (supra, p. 146). Mais, d’'une

122 Sur ces questions, voir déja Petit 2011, p. 230-232.

123 Hérodote I1, 49; TV, 78-80. Pour l'origine étrangere du culte de Dionysos Bacchcios, voir Eu-
ripide, Bacch., 13-19. Pour la parenté avec 'eschatologic égyptienne: Diodore 11, 92. Hérodote
lui-méme percevait comme égypto-phénicien le culte de Dionysos, comme le rappelle Hartog
1980, p. 97. CI. Herrero 2011, p. 271-272. Pour les contacts entre Proche-Orient et Egéc, voir
West 1997, p. 4-9. Pour une possible origine égyptienne du mythe de Zagreus: Bernabé 2008,
p- 185-189.

124 Aufrere 1998; 2004; Hiller 1999; 2006a; 2006b.

125 Gratf et Johnston 2007, p. 178. Betz 2011, p. 102, citant Willamowitz cn 1932: «This is all very
strange», et p. 109: «This is hardly Greek». Cf. Graf et Johnston 2007, p. 57: «If anything, the
gold tablcts were un-Greek, Egyptian in their inspiration». On a aussi ¢voqué des parentés avec
le Levant, notamment avec I’eschatologie du Nouveau Testament (Betz2011, p. 116-119). Pour
les Grecs, le rachat de la faute par le défunt est quelque chose de radicalement neuf (Graf et
Johnston 2007, p. 92); par ailleurs on a suggéré une origine proche-orientale du mythe de Za-
greus (ibid., p. 86—87). Toutefois Rudhardt 2002, p. 501, n. 31, note que les conceptions des
Grecs élaient a ce point diverses pour ce qui concerne I'au-dela que «les croyances orphiques
ne s’opposent pas a des traditions bien établies et largement répandues...».

126 S’agissant de ces textes sacrés, le caractere étrange et étranger doit étre délibérément recher-
ché et construit, car «...il fallait que le complexe orphique soit considéré comme d’origine
¢tranggere. Il le fallait, pour souligner son ¢trangeté fondamentale par rapport au systéme grec»
(Sabbatuccini 1982, p. 51); cf. Graf ct Johnston 2007, p. 179 (qui lecs comparent aux textes fon-
dateurs des Mormons par Joseph Smith).

127 Au point que I'on a pu se demander si les rédacteurs des lamelles connaissaient le grec: Ried-
weg 2011, p. 221 et n. 8.



Sphinx, chérubins et «gardiens» orphiques 159

part, on sait que sphinx et griffons ont un réle complémentaire voire interchan-
geable!?8: cela apparait, par exemple, sur deux ceuvres aussi €loignées dans le
temps et dans 'espace que le sarcophage «lycien» de Sidon ou le Vase Francois,
ol les couples de sphinx et de griffons sont exactement dans la méme posture et
disposés de maniere symétrique!'?. Sur le pied méme du cratere de Karlsruhe,
un sphinx et un griffon se font face dans une attitude dynamique. D’autre part,
’association du griffon et de Dionysos a été reconnue de longue date'*", comme
sur des steles funéraires du I'Ve siecle qui montrent des griffons affrontés autour
d’un lécythe et qui, selon D. Woysch-Meautis, trahiraient des aspirations escha-
tologiques en rapport avec Dionysos!3!.

Au I'Vesiecle, ils apparaissent aussi dans la peinture de vases, ot ils sont sou-
vent représentés affrontant les Arimaspes!*. Une peinture murale de Pompéi
illustre précisément cette 1égende; mais le griffon qui y est figuré présente des
caractéristiques singuli¢res (Fig. 4). Quoiqu’il s’en prenne a un Arimaspe multi-
colore, le monstre est entierement blanc; en outre, ses ailes semblent fixées a une
architrave a trois fasces, de type ionique ou corinthien, qui est de la méme cou-
leur blanche. Comme l’architrave, le griffon semble donc sculpté dans la pierre.
Enfin il parait faire partie d’une série de griffons identiques, puisque son aile
gauche est jointe a l'aile droite d’un de ses congéneres (dont le corps est man-
quant), pareillement liée a la méme architrave. Ils semblent soutenir Pentable-
ment comme le feraient des chapiteaux de colonnes. Cette impression se
confirme lorsqu’on prend conscience qu’a I’arriere de l’architrave se déploient en
trompe-I'ceil le plafond a caissons et le mur de fond d’un portique. Et 'on ne dis-
tingue, sur la largeur conservée de la fresque, aucun autre support; sans les grif-
fons, le portique ainsi figuré parait voué a I'’écroulement. En dépit de I’action vio-
lente dans laquelle 'un d’eux est engagé contre un personnage bien vivant, les
griffons occupent dans ’édifice auquel ils appartiennent une place similaire a
celle des sphinx et des griffons du palais de Skyles, et méme a celle des sphinx
dans le naiskos de Karlsruhe.

Sans doute le rapprochement entre cette peinture et le texte d’Hérodote,
deux documents fort éloignés dans le temps, peut-il paraitre audacieux. La topo-
graphie cependant est troublante: la fresque du griffon ornait le cubiculum 11 de
la Villa des Mysteres et se trouvait donc a quinze metres a peine de la fameuse
fresque du cubiculum 5 qui donna son nom a la demeure!*. Cette proximité per-
met de croire que la fresque des griffons elle-méme n’est pas sans rapport avec

128 Dessenne 1957, p. 152; Petit 2011, p. 25-26, 28, 54, 72-75, 162-165, 170-171.

129 Sarcophage de Sidon: Schmidt-Dounas 1985, pl. 15 et 21. Vase Frangois: Shapiro et al. 2013,
pl. 3¢t 5; 34,36, 40, 42.

130 Par cxemple, Delplace 1980, p. 372-376.

131 Voir Simon 1962, p. 759-760, 767; Woysch-Mecautis 1982, p. 69, 72-73; Petit 2011, p. 224-225.

132 Leventopoulou 1997, p. 611.

133 Lalittérature sur cette peinture célebre est immense; on se rélérera encore a la belle ¢tude de
G. Sauron 1998. Pour la disposition des pi¢ces, voir Gros 1996, 11, fig. 314.



160 Thierry Petit

les mysteres de Dionysos; d’autant que 'apparence pétrifiée des griffons de Pom-
péi incite a les rapprocher de la description du palais de I'initié scythe chez Hé-
rodote.

I1.C. Les gardiens orphiques: Sphinx ou griffons?

Si certains indices conduisent a identifier les «gardiens» orphiques comme des
sphinx, d’autres documents figurés, dont la fresque de Pompéi, qui associent
aussi le griffon a Dionysos, ainsi que le texte d’Hérodote, qui cite les deux types
d’hybrides cote a cote, interdisent d’écarter d’emblée la possibilité qu’il s’agisse
de griffons. Cependant I’hésitation ne peut perdurer longtemps et le choix entre
les deux créatures est finalement aisé, pour une raison évidente: les questions
que posent les gardiens a I'initié en route vers le palais d’Hades sont formulées
dans un langage articulé; on les imagine donc sortant plutdt de la bouche hu-
maine d’un sphinx que du bec aquilin d’un griffon. De plus, les récits mythogra-
phiques ne nous ont conservé qu’un seul autre dialogue entre un hybride et des
humains: la Sphinx parle distinctement pour soumettre son énigme aux Thé-
bains et a (Edipe. Nous n’avons rien de tel pour les griffons. De tous les monstres
ailés des 1€gendes grecques, seul le sphinx est susceptible de s’adresser verbale-
ment a 'impétrant, et en vers de surcroit.

Conclusions

Le long détour par le chemin de I'imagerie, notamment par le cratere de Karls-
ruhe et la fresque pompéienne, nous conduit vers une interprétation symbolique
des mésaventures de Skyles, mais aussi vers une conclusion plus radicale concer-
nant son palais: il est probable que cette demeure, telle qu’elle est décrite par Hé-
rodote, est totalement fictive! L'archéologie plaide contre 'existence d’un édifice
semblablement décoré, surtout pour I'époque a laquelle est censé se dérouler le
récit, soit peut-&tre vers le milieu du Ve siecle!34. Non seulement le griffon dispa-
rait pratiquement des figurations entre la fin du VI¢ et la fin du Ve siecle'*, mais,
en outre, on ne connait de lui aucune statue de pierre en ronde-bosse!*¢. En
conséquence, il est difficile d’imaginer des statues de griffons en pierre pour
I'’époque qui précede celle d’Hérodote. Quant aux sphinx, il en existe bien des
représentations en pierre sur colonne, mais elles sont réservées alors aux sanc-

134 Selon Asheri et al. 2007, p. 638, I'épisode aurait cu licu peu avant le sé¢jour d’'Hérodote dans ces
contrées.

135 Simon 1962, p. 752-753; De¢lplace 1980, p. 121; Leventopoulou 1997, p. 610-611. Ainsiiln’y a
pas de griffon en acrotere a 'époque archaique et a 'époque classique (Danner 1989, tableau
de la p. 61).

136 Delplace 1980, passim; Leventopoulou 1997.



Sphinx, chérubins et «gardiens» orphiques 161

tuaires'?’ et n'ont aucune fonction tectonique. Sauf erreur, nous n’avons pour ces
époques aucune attestation archéologique de statues indépendantes de griffons
ou de sphinx, ni de colonnes architecturales et/ou porteuses dont le chapiteau
serait constitué¢ d’un sphinx ou d’un griffon en pierre!3®. Comme on vient de le
voir, les seuls paralleles — et encore, tres exceptionnels — que 'on puisse invoquer
se trouvent dans les représentations figurées et baignent dans une atmosphere
mystérique et dionysiaque. Tout indique donc qu’Hérodote ne décrit pas un édi-
fice réel'®. 1l fait référence a un palais imaginaire, lequel présente des caracté-
ristiques qui l'apparentent plutdt au naiskos représenté au siecle suivant sur la
peinture de vases apulienne (voir supra, 'argument 4). Cette observation prouve
qu'Hérodote ne décrit pas gratuitement cette demeure et les détails de sa déco-
ration. On comprend mieux pourquoi et de quoi le geste de Baccheios est un pré-
sage!*’. C’est en réalité une image du palais d’Hades et de Perséphone qui est
ainsi réduite en cendres, palais qui est la destination finale de I'initi€ sur son che-
min d’Outre-tombe. Sous 'apparence d’un récit historique et anecdotique, I'épi-
sode de Skyles est une fable qui contient des allusions seulement comprises par
ceux qui savaient.

Le texte d’'Hérodote, I’édifice, sans doute imaginaire, qui y est évoqué et le
sort que lui réserve le dieu fulgurant sont clairement en rapport avec les rites de
Baccheios; et les analyses ci-dessus, qui permettent de rapprocher les chérubins
bibliques, les sphinx grecs et les gardiens orphiques, ont montré que le pere de
I'histoire dissimule sans doute dans ce récit des allusions a des croyances parta-
gées par les sectateurs du dieu. Simples indices, et encore masqués, parce que les
auteurs anciens répugnent a donner des informations sur les mysteres en géné-
ral, en particulier ceux de Baccheios!*!; par exemple, Euripide fait dire & Diony-
sos, déguisé en un de ses affidés, et s’adressant a Penthée qui I'interroge: «I1 [Dio-
nysos] m’a transmis les rites. [... mais] on ne peut rien dire a qui n’est pas
initié. [...]» (Bacchantes, v. 770-776). Hérodote lui-méme est aussi tres discret a
ce sujet. Quand il évoque des pratiques mystériques, il en parle tres allusivement
et sans expliciter les détails, méme si ceux-ci sont importants. La mention des

137 Le groupe d’Ephése est une exception, mais il est d’une tout autre nature (Eichler 1937; De-
misch 1977, fig. 238; Moret 1984, pl. 16:2). Pour les sphinx «héroiques» voir les références dans
Petit 2011, p. 124-125, n. 871.

138 V. Vlavatsky signale une statue de sphinx ou de griffon découverte précisément a Olbia (Vla-
vatsky 1961, p. 104-105). Il la date du milieu du V¢ s. et renvoie a 'anecdote de Skyles (il est
suivi par Asheri et al. 2007, p. 639). On peut se demander si ce n’est pas ce rapprochement qui
induit la date supposée. En tout état de cause, rien ne prouve que cette statue appartenait a la
somptuecuse demeure du roi scythe. Je remercie tres cordialement Reneo Lukic et Alexandre
Sadetsky, professeurs a 'Université Laval, pour la traduction des paragraphes correspondants.

139 Cf. Asheri et al. 2007, p. 639: «...it cannot be ruled out that Herodotus has retold in a moral-
istic sense a story originally orphic».

140 Comme lorsqu’il incendie le palais de Penthée: Euripide, Bacch., 593-595.

141 Pour ces réticences chez les Anciens: Moret 1993, p. 302; pour le caractere drndppnrog et
dppnroc de ces rites, voir Morand 2001, p. 147-150, 227-229.



162 Thierry Petit

sphinx et des griffons dans I'épisode de Skyles ne peut pas étre fortuite: comme
on 'a vu, il s’agit vraisemblablement d’une allusion aux gardiens du palais d’'Ha-
des. On peut donc imaginer quen rédigeant ce passage, Hérodote pensait ce
qu’ailleurs il écrivait en toutes lettres:

“Octig 8¢ 1 [...] Spyro pepdnron [...] 0dtog Gvip 01de 10 Aéym!2,

Correspondance:

Thierry Petit

Université Laval

Pavillon Charles-De-Koninck, local 5256
1030 Avenue des Sciences Humaines
Québec (Québec) G1V 0A6

Canada

thierry.petit@hst.ulaval.ca

Bibliographie

Acllen 1994: Chr. Aellen, A la recherche de l'ordre cosmique. Forme et Fonc-
tions des personnifications dans la céramique italiote, Zurich.

Agypten, Griechenland, Rom 2005: Agypten, Griechenland, Rom. Abwehr und
Beriihrung (catalogue de 'exposition, Stiadel), Stadel.

Albright 1938: W.F. Albright, «What were the Cherubim?», Biblical Archaeo-
logist, 1, p. 1-3.

Asheri et al. 2007: D. Asheri, A. Lloyd, A. Corcella, A Commentary on Hero-
dotus. Books I-1V, Oxford.

Aufrere 1998: S. Aufrere, «Un prolongement méditerranéen du mythe de la
Lointaine a 'époque tardive», dans N. Grimal (éd.), Le commerce en Egypte
ancienne, Le Caire, p. 19-39.

Aufrere 2004: S. Aufrere, «Croyances, enjeux économiques et politiques, acteurs
cananéens, phéniciens et égyptiens du mythe de la Lointaine», dans M. Ma-
zoyer et O. Casabonne (éds), Antiquus Oriens. Mélanges... René Lebrun,
Vol. I, Paris, p. 17-64.

Barnett 1969: R.D. Barnett, «Ezekiel and Tyre», Eretz-Israel, 9, p. 613, pl. L.

Bernabé 1996: A. Bernabé, «Plutarco e 'orfismo» dans I. Gallo (ed.), Plutarco e
la religione, Naples, p. 63-104.

Bernabé 2008: A. Bernabé, Dioses héroes y origenes del mundo. Lecturas de mi-
tologia, Madrid.

Bernabé et Jiménez 2008: A. Bernabé et A.l. Jimenez San Cristobal, Instruc-
tions for the Netherworld. The Orphic Gold Tablets, Leyde.

Bernabé et Jiménez 2011: A. Bernabé et A.l. Jiménez San Cristobal, «Are the
“Orphic” gold leaves orphic?», dans Edmonds (ed.), p. 68-101.

142 Hérodote, 11, 51 (ici a propos des mysteres de Samothrace).



Sphinx, chérubins et «gardiens» orphiques 163

Betz 2011: H.D. Betz, «“A Child of the Earth am I and of starry Heaven™:
Concerning the Anthropology of the Orphic gold Tablets», dans Edmonds
(ed.), p- 102-119.

Boardman 1975: J. Boardman, Athenian Red Figure Vases. The Archaic Period,
Londres.

Bodi 1991: D. Bodi, The Book of Ezekiel and the Poem of Erra (OBO, 104), Fri-
bourg/Gottingen.

Bottini 1992: A. Bottini, Archeologia della salvezza, Milan.

Burkert 2003: W. Burkert, Die Griechen und der Orient. Von Homer bis zu den
Magiern, Munich.

Burkert 2007: W. Burkert, compte rendu de R.G. Edmonds 2004, Gnomon, 79,
p-294-297.

Cacrols 2011: J.J. Cacrols, «Adnotatiunculae in lamellam Hipponensem (OF
474)», dans M. Herrero de Jauregui et al. (eds), Tracing Orpheus: Studies of
Orphic Fragments, Berlin, p. 171-178.

Calame 2002: Cl. Calame, «Qu’est-ce qui est orphique dans les Orphica», RHR,
219/4 [L’Orphisme et ses écritures. Nouvelles recherches], p. 385-400.

Calame 2011: Cl. Calame, «Funerary Gold lamellae and Orphic Papyrus Com-
mentaries: Same Use, Different Purposes», dans Edmonds (ed.), p. 203-218.

Carpenter 2007: T.A. Carpenter, «Introduction», dans Csapo et Miller (eds),
p. 41-47.

Carpenter et Faraone 1993: Th.H. Carpenter et Chr.A. Faraone (eds), Masks of
Dionysos, Ithaca/Londres.

Cole 1980: S.G. Cole, «New Evidence for the Mysteries of Dionysos», GRBS, 21,
p- 223-238.

Cook 1981: R.M. Cook, Clazomenian Sarcophagi, Mayence.

Csapo et Miller 2007: E. Csapo et M. Miller, «General Introduction», dans
Csapo et Miller (eds), p. 1-40.

Csapo et Miller (eds) 2007: E. Csapo et M. Miller (eds), The Origins of Theater
in Ancient Greece and Beyond. From Ritual to Drama, Cambridge.

Danner 1989: P. Danner, Griechische Akrotere der archaischen und klassischen
Zeit, Rome.

Delcourt 1981: M. Delcourt, Edipe ou la légende du conquérant, 2¢ éd., Paris.

Delplace 1980: Chr. Delplace, Le griffon, de I'époque archaique a l'époque im-
périale: étude iconographique et essai d’interprétation symbolique, Bruxelles.

Demisch 1977: H. Demisch, Die Sphinx. Geschichte ihrer Darstellung von den
Anfingen bis zur Gegenwart, Stuttgart.

Dessenne 1957: A. Dessenne, Le Sphinx. Etude iconographique I. Des origines
a la fin du second Millénaire, Paris.

Dubois 1996: L. Dubois, Inscriptions grecques dialectales d’Olbia du Pont, Ge-
neve.

Edmonds 2004: R.G. Edmonds III, Myths of the Underworld Journey. Plato,
Aristophanes, and the ‘Orphic’ Gold Tablets, Cambridge.



164 Thierry Petit

Edmonds 2011: R.G. Edmonds I11, (ed.), The Orphic Gold Tablets and Greek
Religion: Further Along the Path, Cambridge.

Eichler 1937: Fr. Eichler 1937, «Thebanische Sphinx. Ein Bildwerk aus Ephesos»,
Jahreshefte des osterreichischen archdiologischen Institutes in Wien, 30,
p- 75-110.

Faraone 2011: Chr.A. Faraone, «Rushing into Milk: New Perspectives on the
Gold Tablets», dans Edmonds (ed.), p. 310-330.

Furtwingler 1900: A. Furtwingler, Die antiken Gemmen: Geschichte der Stein-
schneidekunst im klassischen Altertum, Berlin.

Giuliani 2003: L. Giuliani, Bild und Mythos. Geschichte der Bilderzihlung in
der griechischen Kunst, Munich.

Graf 1993: Fr. Graf 1993: «Dionysian and Orphic Eschatology: New Texts and
Old Questions», dans Carpenter et Faraone (eds), p. 239-258.

Graf 2011: Fr. Graf, «Text and Ritual: The Corpus Eschatologicum of the Or-
phics», dans Edmonds (ed.), p. 53-67.

Graf et Johnston 2007: Fr. Graf et S.I. Johnston, Ritual Texts for the Afterlife.
Orpheus and the Bacchic Gold Tablets, Londres/New York.

Green 2007: J.R. Green, «Let’s Hear it for the Fat Man: Padded Dancers and the
Prehistory of Drama», dans Csapo et Miller (eds), p. 96-107.

Gros 1996: P. Gros, L'architecture romaine: du début du I1I¢ siecle av. J.-C. a la
fin du Haut Empire, 2 vol., Paris.

Guettel-Cole 1980: S. Guettel-Cole, «New Evidence for the Mysteries of Diony-
sos», GRBS, 21, p. 223-238.

Guettel-Cole 1993: S. Guettel-Cole, «Voices from Beyond the Grave: Dionysus
and the Dead», dans Carpenter et Faraone (eds), p. 276-295.

Giintner 1997: G. Giintner, «Persephone», LIMC VIII/1, Zurich/Munich,
p- 956-978.

Hartog 1980: Fr. Hartog, Le miroir d’Hérodote, Paris.

Hausmann 1972: U. Hausmann, «Oidipous und die Sphinx», Jahrbuch der Staat-
lichen Kunstsammlungen in Baden-Wiirttemberg, 9, p. 7-36.

Hedreen 2007: G. Hedreen, «Myths of Ritual in Athenian Vase-Paintings of Si-
lens», dans Csapo et Miller (eds), p. 150-195.

Hendel 1985: R.S. Hendel, «“The Flame of the Whirling Sword”: A Note on Ge-
nesis 3:24», JBL, 104, p. 671-674.

Herrero 2011: M. Herrero de Jauregui, «Dialogues of Immortality from the lliad
to the Gold Leaves», dans Edmonds (ed.), p. 271-290.

Hiller 1999: S. Hiller, «<Egyptian Elements on the Hagia Triada Sarcophagus»,
Aegaeum, 20, p. 361-369.

Hiller 2006a: S. Hiller, «The Rise of the Pictorial Style and the Art of Amarna»,
dans E. Rystedt et B. Werlls (eds), Pictorial Pursuits. Figurative Painting on
Mycenaean and Geometric Pottery, Stockholm, p. 63-71.

Hiller 2006b: S. Hiller, «T'he Prothesis Scene. Bronze Age — Dark Age relations»,
ibid., p. 183-190.



Sphinx, chérubins et «gardiens» orphiques 165

Hoffmann 1994: H. Hoffmann, «The riddle of the Sphinx: a case study in Athe-
nian immortality symbolism», dans I. Morris (ed.), Classical Greece. An-
cient histories and modern archaeologies, Cambridge, p. 71-80.

Hoffmann 1997: H. Hoffmann, Sotades. Symbols of Immortality on Greek
Vases, Oxford.

Holtzmann 1991: B. Holtzmann, «Une sphinge archaique de Thasos», BCH, 115,
p- 125-165.

Hurschmann 2003: R. Hurschmann, «Einswerden mit dem Gott: Dionysos der
Erloser», dans Die Lebenden und die Seligen. Unteritalisch-rotfigurige Va-
sen der Dresdener Skulptursammlung, Mayence, p. 65-75.

Irigoin 2002: J. Irigoin, «Introduction», dans Euripide, Bacchantes (C.U.F.), Pa-
ris, p. 9-44.

Isler-Kerényi 1997: C. Isler-Kerényi, «La madre di Dionysos. Iconografia dioni-
siaca VIII», AION,N.S. 4, p. 87-103.

Isler-Kerényi 2007a: C. Isler-Kerényi, Dionysos in Archaic Greece. An Under-
standing through Images, Leyde/Boston.

Isler-Kerényi 2007b: C. Isler-Kerényi, «kKomasts, Mythic Imaginary, and Ritual»,
dans Csapo et Miller (eds), p. 77-95.

Johnston et McNiven 1996: S.1. Johnston et J. McNiven, «Dionysos and the Un-
derworld in Toledo», MH, 53, p. 25-36, pl. 1.

Kaemmerling 1979: E. Kaemmerling (ed.), Ikonographie und Ikonologie. Theo-
rien — Entwicklung — Probleme (Bildende Kunst als Zeichensystem, 1), Co-
logne.

Keel 1992: O. Keel, Das Recht der Bilder gesehen zu werden: Drei Fallstudien
zur Methode der Interpretation altorientalischer Bilder (OBO, 122), Fri-
bourg/Gottingen.

Keel 2007: O. Keel, Die Geschichte Jerusalems und die Entstehung des Mo-
notheismus (Orte und Landschaften der Bibel,1V,1), Gottingen.

Keel et Uehlinger 1993/2001: O. Keel et Chr. Uehlinger, Gottinnen, Gitter und
Gottessymbol, Fribourg/Bale/Vienne = Dieux, déesses et figures divines, Pa-
ris [trad. fr. du précédent].

Kourou et al. 1997: N. Kourou et al., «Sphinx», dans LIMC, VIII 1, Zurich/
Munich, p. 1149-1174.

Krauskopf 1994: 1. Krauskopf, «Oidipous», dans LIMC, VII 1, Zurich/Munich,
p- 1-15.

Leventopoulou 1997: M. Leventopoulou, «Gryps», dans LIMC, VIII 1, Zurich/
Munich, p. 609-611.

Lissarague 2013: Fr. Lissarague, La cité des satyres. Une anthropologie ludique
(Athenes VIe-1V¢ siecles avant J.-C.), Paris.

Maass 2007: M. Maass, Maler und Dichter, Mythos, Fest und Alltag: griechische
Vasenbilder aus der Sammlung des Badischen Landesmuseums Karlsruhe,
Karlsruhe.

Mackowiak 2011: K. Mackowiak, «Les sphinx d’une rive a 'autre de la Méditer-



166 Thierry Petit

ranée», DHA, 37, p. 255-260.

Marconi 2007: Cl. Marconi, Temple Decoration and Cultural Identity in the Ar-
chaic Greek World: The Metopes of Selinus, Cambridge.

Merkelbach 1999: R. Merkelbach, «Die goldenen Totenpésse: dgyptisch, or-
phisch, bakchisch», ZPE, 128, p. 1-14.

Morand 1997: A.-Fr. Morand, «Orphic Gods and Other Gods», dans A.B. Lloyd
(ed.), What is a God? Studies in the Nature of the Greek Divinity, Londres,
p. 169-181.

Morand 2001: A.-Fr. Morand, Etudes sur les Hymnes Orphiques, Leyde.

Morand 2005: A.-Fr. Morand, «Compte rendu de A. Bernabé, Poetae Epici
Graeci. Testimonia et Fragmenta, pars 11, Orphicorum et orphicis similium
testimonia et fragmenta, fasc. 1», MH, 62, p. 223.

Morand 2010: A.-Fr. Morand, «<Tis all one>: Les assimilations de dieux dans les
Hymnes orphiques», dans J. Goeken (ed.), La rhétorique de la priére dans
I’Antiquité, Turnhout, p. 143-153.

Moret 1984: J.-M. Moret, (Edipe, la Sphinx et les Thébains, 2 vol., Geneve.

Moret 1993: J.-M. Moret, «Les départs des Enfers dans I'imagerie apulienne»,
RA, p.293-351.

Nagy 2007: G. Nagy, «Introduction and Discussion», dans Csapo et Miller (eds),
p. 121-125.

Oakley 2004: J. Oakley, Picturing Death in Classical Athens: the Evidence of
White- Ground Lekythoi, Cambridge/New York.

Panofsky 1975: E. Panofsky, La perspective comme forme symbolique, Paris.

Pensa 1977: M. Pensa, Rappresentazioni dell’oltretomba nella ceramica apula,
Rome.

Petit 2006: Th. Petit, «Un voyage d’Outre-Tombe: le décor de 'amphorisque
T.251/8 d’Amathonte», dans N. Kreuz et B. Schweizer (eds), TEKMERIA.
Beitriige fiir Werner Gauer, Miinster, p. 269-289.

Petit 2007: Th. Petit, «La tombe 251 de la nécropole d’Amathonte», RDAC,
p.- 193-210.

Petit 2011: Th. Petit, (Edipe et le Chérubin. Sphinx levantins, cypriotes et grecs
comme gardiens d’ Immortalité (OBO, 248), Fribourg/Gottingen.

Petit 2013: Th. Petit, «<I'he Sphinx on the Roof. The Meaning of the Greek
Temple Acroteria», ABSA, p. 1-34.

Picard 1963: Ch. Picard, «Appendice I: Aspects religieux et symbolisme des
steles funéraires classiques», dans Manuel d’archéologie grecque. La sculp-
ture IV, 2, Paris, p. 1383-1432.

Regier 2004: W.G. Regier, Book of the Sphinx, Lincoln (Nebraska).

Renard 1950: M. Renard, «Sphinx ravisseuses et “tétes coupées”™, Latomus, 9,
p- 303-310.

Richter 1961: G.M.A. Richter, The Archaic Gravestones of Attica, Londres.

Riedweg 1998: Chr. Riedweg, «Initiation — Tod — Unterwelt. Beobachtungen zur
Kommunikationssituation und narrativen Technik der orphischbakchischen



Sphinx, chérubins et «gardiens» orphiques 167

Goldblittchen», dans Fr. Graf (ed.), Ansichten griechischer Rituale (Ge-
burtstag-Symposium fiir Walter Burkert. Castelen 15. bis 18. Mirz 1996),
Stuttgart/Leipzig, p. 359-398.

Riedweg 2002: Chr. Riedweg, «Poésie orphique et rituel initiatique. Eléments
d’un «Discours sacré» dans les lamelles d’or», RHR, 219/4 [L’Orphisme et
ses écritures. Nouvelles recherches], p. 459-481.

Riedweg 2011: Chr. Riedweg, «Initiation — Death — Underworld: Narrative and
Ritual in the Gold Leaves», dans Edmonds (ed.), p. 219-256.

Robertson 2003: N. Robertson, «Orphic mysteries and Dionysiac ritual», dans
M.B. Cosmopoulos (ed.), Greek Mysteries: The Archaeology and Ritual of
Ancient Greek Secret Cults, London, p. 218-240.

Rosch-von der Heyde 1999: W. Rosch-von der Heyde, Das Sphinx-Bild im Wan-
del der Zeiten. Vorkommen und Bedeutung, Rahden (Westf.).

Rudhardt 2002: J. Rudhardt, «LLes deux meres de Dionysos, Perséphone et Sé-
mélé dans les Hymnes orphiques», RHR, 219/4 [L’Orphisme et ses écritures.
Nouvelles recherches], p. 483-501.

Sabbatuccini 1982: D. Sabbatuccini, Le mysticisme grec [trad. de 'italien, 1965],
Paris.

Sarian 1992: H. Sarian, «Hekate», dans LIMC, V1 1, Zurich/Munich, p. 985-1018.

Sauron 1998: G. Sauron, La grande fresque de la Villa des Mystéres : mémoires
d’une dévote de Dionysos, Paris.

Schauenburg 1982: K. Schauenburg, «Zur thebanischen Sphinx», dans B. von
Freytag, D. Mannsperger et Fr. Prayon (eds), Praestant Interna. Festschrift
fiir Ulrich Hausmann, Tibingen, p. 230-235.

Schmidt-Dounas 1985: B. Schmidt-Dounas, Der lykische Sarkophag aus Sidon
(Istanbuler Mitteilungen, Beiheft 30), Tubingen.

Schroer 1987: S. Schroer, In Israel gab es Bilder. Nachrichten von darstellender
Kunst im Alten Testament (OBO, 74), Fribourg/Gottingen.

Segal 1990: Ch. Segal, «Dionysus and the Gold Tablets from Pelinna», GRBS,
31, p. 411-419.

Seyrig 1944: H. Seyrig, «Le rameau mystique», AJA, 48, p. 20-25.

Shapiro et al. 2013: H.A. Shapiro, M. lozzo, A. Lezzi-Hafter (eds), The Francois
Vase: New Perspectives (Papers of the International Symposium, Villa Spel-
man, Florence, 23-24 May 2003), Kilchberg.

Shilloh 1979: Y. Shilloh, The Proto-Aeolic Capital and Israelite Ashlar Masonry
(Qedem, 11), Jérusalem.

Siebert 2002: G. Siebert, «Destins d’(Edipe: héritages et déshérences. Epilego-
mena hellénistiques», Krema, 27, p. 331-365.

Simon 1962: E. Simon, «Zur Bedeutung des Greifen in der Kunst der Kai-
serzeit», Latomus, 21, p. 749-780.

Simon 1981: E. Simon, Das Satyrspiel Sphinx des Aischylos (Sitzungsberichte
d. Heid. Ak. d. Wiss., Bericht 5), Heidelberg.

Smith 2007: T.J. Smith, «The Corpus of Komast Vases: From Identity to Exege-



168 Thierry Petit

sis», dans Csapo et Miller (eds), p. 48-77.

Sourvinou-Inwood 1995: C. Sourvinou-Inwood, ‘Reading’ Greek Death. To the
End of the Classical Period, Oxford.

Taplin 1993: Ol. Taplin, Comic Angels and Other Approach to Greek Drama
through Vase- Paintings, Oxford.

Trendall 1989: A.D. Trendall, Red Figure Vases of South Italy and Sicily,
Londres/New York.

Trendall et Cambitoglou 1978: A.D. Trendall et Al. Cambitoglou, Second Sup-
plement to the Red-Figured Vases of Apulia, Londres.

Tsiafakis 2003: D. Tsiafakis, « TIEAQPA’. Fabulous Creatures and/or Demons of
Death?», dans J.M. Padgett (ed.), The Centaur’s Smile. The Human Animal
in Early Greek Art, New Haven/Londres, p. 73-104.

Tueller 2010: M. A. Tueller, «The Passer-by in Archaic and Classical Epigram»,
dans M. Baumbach, A. Petrovic et 1. Petrovic (eds), Archaic and Classical
Greek Epigram, Cambridge, p. 42—-60.

Tzifopoulos 2011: Y.Z. Tzifopoulos, «Center, Periphery, or Peripheral Center:
A Cretan Connection for the Gold Lamellae of Crete», dans Edmonds (ed.),
p- 165-200.

Vlavatsky 1961: V.D. Vlavatsky, Archéologie de la rive septentrionale de la mer
Noire [en russe], Moscou.

West 1982: M.L. West, «T'he Orphics of Olbia», ZPE, 45, p. 17-29.

West 1983: M.L. West, The Orphic Poems, Oxford.

West 1997: M.L. West, The East Face of Helicon. West Asiatic Elements in Greek
Poetry and Myth, Oxford.

Woysch-Meautis 1982: D. Woysch-Meautis, Les représentations des animaux et
des étres fabuleux sur les monuments funéraires grecs, Lausanne.

Zacharou-Loutraki 1998: A K. Zacharou-Loutraki, Xiaxn Zoiyya. H Siogypovikn
ropeio evog tomikov ovpfolov, Chios.

Zwickel 1999: W. Zwickel, Der salomonische Tempel, Mayence.

Liste des figures

Figure 1: Monnaie en argent de Chios. British Museum. Reg. No. 1877, 0201.2;
PRN CGR 58460.

Figure 2: Cratere apulien a volutes. Badisches Landesmuseum Karlsruhe. Inv.
no. = B 4 (Détail). Cliché: Thomas Goldschmidt.

Figure 3: Lécythe attique a fond blanc. Tarente, Museo nazionale 4566. Su
concessione del Ministerio per 1 Beni e le Attivita Culturali — So-
praintendenza per i Beni Archeologici della Puglia — Archivio foto-
grafico.

Figure 4: Fresque de Pompéi. Naples. Museo nazionale. Su concessione del Mi-
nisterio per 1 Beni e le Attivita Culturali — Sopraintendenza per 1 Beni
Archeologici di Napoli e Pompei.



Sphinx, chérubins et «gardiens» orphiques 169

Figure 2



170 Thierry Petit

Figurc 4



	Sphinx, chérubins et "gardiens" orphiques

