
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 72 (2015)

Heft: 1

Artikel: Spätantike Bischofsbilder im Vergleich : Vorstellungen zum Episkopat
bei Ambrosius und Johannes Chrysostomos

Autor: Piepenbrink, Karen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-514046

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-514046
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Spätantike Bischofsbilder im Vergleich: Vorstellungen zum
Episkopat bei Ambrosius und Johannes Chrysostomos

Karen Piepenbrink, Giessen

Abstract: Die Bischöfe Ambrosius und Johannes Chrysostomos werden in der Forschung
gern als typische Repräsentanten ihres jeweiligen Kulturkreises, d.h. des lateinischen
Westens bzw. griechischen Ostens, gedeutet. Auch ihre konzeptionellen Überlegungen
zum Bischofsamt wurden bislang zumeist in diesem Sinne interpretiert. Im vorliegenden
Beitrag wird demgegenüber demonstriert, dass ihre Konzeptionen des Episkopats keine
reichsteilspezifischen Differenzen aufweisen, sondern im Wesentlichen kongruent sind.
Das deckt sich mit dem Umstand, dass auch die realen Handlungsfelder der Bischöfe
sowie die Erwartungen, welche seitens der Gemeinden an sie gerichtet werden, in der
zweiten Hälfte des 4. Jahrhunderts in Ost und West nicht divergieren.

1. Einleitung

Ambrosius von Mailand und Johannes Chrysostomos von Antiochien resp.
Konstantinopel bilden ein beliebtes Sujet für komparatistische Studien zu Bischöfen
des 4. Jahrhunderts. Mehrfach schon sind sie vergleichenden Betrachtungen
unterzogen worden, wobei entweder ihr konkretes Wirken im Amt des episcopus
einer spätantiken Metropole im Zentrum des Interesses stand oder aber ihre
Vorstellungen zu verschiedensten Themenfeldern - in historisch orientierten
Beiträgen etwa ihr Verständnis des römischen Kaisertums oder der Relation von
Staat und Kirche.1 Der Fokus der jüngsten Arbeit dieses Formats richtet sich auf
ihre Einstellungen zur Askese.2 Der zentrale Grund für die Untersuchung
gerade dieser Kirchenführer dürfte darin zu suchen sein, dass sie markante
Differenzen aufweisen, die sich vordergründig mit Unterschieden in ihren
Persönlichkeitsmerkmalen wie ihren Biographien erklären lassen, darüber hinaus aber zu
weiterreichenden Fragen nach ihren kulturellen Prägungen Anlass geben.3

Ambrosius gilt insbesondere in der historischen Forschung gemeinhin als
ein Bischof, welcher im Wertekanon der Senatsaristokratie tief verwurzelt ist,
der sich in senatorischen Kreisen zu bewegen weiss, der nicht zuletzt durch seine

vormalige Tätigkeit als Provinzstatthalter die Prinzipien römischer
Herrschaftsorganisation internalisiert hat und es versteht, im Umgang mit führenden Ver-

1 So etwa K. Groß-Albenhausen, Imperator christianissimus. Der christliche Kaiser bei Am¬
brosius und Johannes Chrysostomus (Frankfurt a.M. 1999) 11-21.

2 J. H. W. G. Liebeschuetz, Ambrose and John Chrysostom. Clerics between Desert and Empire
(Oxford 2011).

3 Liebeschuetz fragt überdies verstärkt nach Parallelen zwischen den beiden Bischöfen, die er
neben einschlägigen Differenzen konstatiert - etwa anhand des von ihm untersuchten Sujets
der Askese; s. Liebeschuetz, a.O. (oben Anm. 2) bes. 4.

Museum Helveticum 72 (2015) 76-92



Spätantike Bischofsbilder im Vergleich 77

tretern der Kirche wie auch der Staatsmacht geschickt zu agieren. Johannes
Chrysostomos hingegen hat auf diesem Feld offenkundig weniger reüssiert, was
u.a. auf seinen entschieden asketischen Habitus, seine rigoristischen Positionen
in pastoralen Angelegenheiten sowie seine Probleme im Umgang mit den
hauptstädtischen Machtträgern und den dortigen sozialen Eliten zurückgeführt wird.4
Ein solches Bild ist zweifelsohne ein wenig plakativ und blendet wesentliche
Elemente aus, darunter die Qualitäten des Ambrosius als Theologe oder jene des
Johannes Chrysostomos als Prediger, der erfolgreich mit seiner Gemeinde
kommuniziert und sich hier hohes Renommee erworben hat.5 Nichtsdestotrotz ist es

von heuristischem Wert, speziell wenn man die Frage nach den Ursachen für die
Divergenzen vertiefen möchte. In dem Zusammenhang wird in Sonderheit die
These vertreten, dass die beiden Bischöfe zwar nicht als repräsentativ, aber doch
als prototypisch für ihren jeweiligen Reichsteil bezeichnet werden könnten,
indem Denken und Handeln des Ambrosius in hohem Grade durch spezifische
Merkmale des lateinischen Westens beeinflusst seien, während Wirken und
Vorstellungshorizont des Johannes Chrysostomos durch Charakteristika des
griechischen Ostens gekennzeichnet scheinen.6 Von althistorischer Seite wird dabei
vorzugsweise auf Differenzen in den Herrschaftskonzeptionen wie -traditionen
verwiesen, namentlich auf die verschiedene Relevanz von Amt und Charisma in

4 Hierzu J. H. W. G. Liebeschuetz, «Friends and Enemies of John Chrysostom», in A. Moffatt
(Hrsg.), Maistor. Classical, Byzantine and Renaissance Studies for R. Browning (Canberra
1984) 85-111, bes. 95f.; C. Tiersch, Johannes Chrysostomus in Konstantinopel (398-404).
Weltsicht und Wirken eines Bischofs in der Hauptstadt des Oströmischen Reiches (Tübingen
2002); zur unterschiedlichen Gesamteinschätzung der beiden episcopi Liebeschuetz, a.O.

(oben Anm. 2) 5. In der antiken wie auch nachantiken Rezeption tritt seine Heiligmässigkeit
gegenüber den Konflikten, in die er zu seinen Lebzeiten involviert war, in den Vordergrund;
hierzu W. Mayer, «The Making of a Saint. John Chrysostom in Early Historiography», in M.
Wallraff/R. Brändle (Hrsg.), Chrysostomosbilder in 1600 Jahren. Facetten der Wirkungsgeschichte

eines Kirchenvaters (Berlin/New York 2008) 39-59.
5 Die Bedeutung des Ambrosius als Theologe ist gerade in den letzten Jahren in der Forschung

verstärkt herausgestrichen worden; hierzu bes. C. Markschies, Ambrosius von Mailand und
die Trinitätstheologie. Kirchen- und theologiegeschichtliche Studien zu Antiarianismus und
Neunizänismus bei Ambrosius und im lateinischen Westen (364-381 n.Chr.) (Tübingen 1995)
bes. 213-216; H. Leppin, «Zum politischen Denken des Ambrosius. Das Kaisertum als pasto-
rales Problem», in T. Fuhrer (Hrsg.), Die christlich-philosophischen Diskurse der Spätantike:
Texte, Personen, Institutionen (Stuttgart 2008) 33-49, bes. 34; grundsätzlich auch E. Dass-

mann, Ambrosius von Mailand. Leben und Werk (Stuttgart 2004) bes. 9; zur Einschätzung des

Johannes Chrysostomos als Prediger etwa J. N. D. Kelly, Golden Mouth: The Story of John
Chrysostom, Ascetic, Preacher, Bishop (Ithaca, N.Y. 1995) bes. 55-71. 130-134; W. Mayer,
«John Chrysostom: Extraordinary Preacher, Ordinary Audience», in M. B. Cunningham/P.
Allen (Hrsg.), Preacher and Audience. Studies in Early Christian and Byzantine Homiletics
(Leiden/Boston/Köln 1998) 105-137; A. M. Hartney, John Chrysostom and the Transformation

ofthe City (London 2004) 33-51.
6 Besonders weit geht in der Hinsicht K. Groß-Albenhausen, die in der Tradition Hendrik Berk¬

hofs anhand unterschiedlicher Positionen zum Verhältnis von Staat und Kirche fundamentale
Differenzen in den Mentalitäten zwischen Ost und West diskutiert; s. Groß-Albenhausen, a.O.

(oben Anm. 1) bes. 204-207; zur These Berkhofs auch unten Kap. 5.



78 Karen Piepenbrink

den beiden Reichshälften, die sich im staatlichen wie im kirchlichen Bereich glei-
chermassen niederschlägt.7

In der vorliegenden Studie sollen beide Konzeptionen des Episkopats
vergleichend untersucht werden. Hierzu bieten sie sich wie wenige andere an, weil
von ihnen mit De officiis ministrorum und De sacerdotio für die Thematik
einschlägige Werke vorliegen. J. H. W. G. Liebeschuetz hat in seiner jüngsten
Monographie einige skizzenhafte Beobachtungen zu dem Sujet formuliert und
dabei auch anhand dieses Gegenstandes entscheidende Unterschiede herausgearbeitet:

Zuvorderst hebt er hervor, dass die normativen Erwartungen des
Ambrosius an einen Angehörigen des höheren Klerus nicht grundlegend von jenen
an christliche Laien abwichen, wohingegen Johannes priesterspezifische Vorgaben

aufstelle, ausserdem das Priestertum stark überhöhe und dabei lebensweltliche

Kontexte transzendiere.8 Liebeschuetz' Einschätzung korrespondiert mit
den Resultaten der bisherigen Eorschungen zu den beiden Bischöfen und bestätigt

die Grundannahmen zur Ost-West-Dichotomie. Im Eolgenden soll diese
These auf den Prüfstand gestellt werden. Dabei ist nicht intendiert, eine ausführliche

Präsentation des Materials zu bieten; vielmehr geht es um eine Auswertung
der Bischofsbilder im Hinblick auf für unsere Fragestellung relevante Parallelen
und Differenzen.

2. Vorüberlegungen zum Charakter von De officiis und De sacerdotio

Eingangs sollen einige Überlegungen zum Charakter der beiden Schriften
angestellt werden, die für die Bewertung der Befunde von Bedeutung sind.
Mittlerweile darf als gesichert gelten, dass beide Werke in der Frühphase der
klerikalen Tätigkeit ihrer Autoren entstanden sind.9 Die Schrift des Johannes
thematisiert explizit den Zeitpunkt seiner Ordination, wobei er in gängiger Ma-

7 Eine kurze Skizze dieser Position, die sich insbesondere auf Max Webers Überlegungen zum
Charisma gründet, präsentiert H. Leppin, «Der Prediger und der Mönch. Zur Bewertung
christlicher Rede in der Spätantike», in C. Neumeister/W. Raeck (Hrsg.), Rede und Redner.

Bewertung und Darstellung in den antiken Kulturen (Möhnesee 2000) 301-312, bes. 301.

8 S. Liebeschuetz, a.O. (oben Anm. 2) 255.
9 Als terminus post quem für De officiis wurden die Jahre 384/5 ermittelt, wahrscheinlich ist

eine Abfassung im Jahre 386 oder wenig später; zur Diskussion darüber s. Liebeschuetz, a.O.

(oben Anm. 2) 77. Nach Sokrates soll Chrysostomos De sacerdotio noch während seines Dia-
konats in Antiochien verfasst haben, d.h. zwischen ca. 381 und 386 (Sokr. HE 6,3); gleichwohl
werden auch spätere Datierungen in Betracht gezogen, hierzu A.-M. Malingrey, Jean Chrysos-
tome. Sur le sacerdoce (Dialogue et Homelie). Introduction, texte critique, traduction etnotes
(Paris 1980) 10-13; M. Lochbrunner, Über das Priestertum. Historische und systematische
Untersuchung zum Priesterbild des Johannes Chrysostomus (Bonn 1993) 110-117 mit eingehender

Diskussion der Forschung zu der Thematik; M. Fiedrowicz, Johannes Chrysostomus, De
sacerdotio. Über das Priestertum. Mit einer Studie zu Werk und Rezeption herausgegeben und
kommentiert (Fohren/Linden 2013) 30-33.



Spätantike Bischofsbilder im Vergleich 79

nier das Moment der recusatio herausstreicht.10 Wie es um deren Historizität
bestellt ist, kann wie bei der Mehrzahl seiner Kollegen nicht letztgültig geklärt
werden.11 Gleichwohl prägt dieser Aspekt seine gesamte Argumentation in De
sacerdotio, so dass das Werk von einer apologetischen Intention durchzogen ist,
die sich auch in den Ausführungen zum Priester- resp. Bischofsamt manifestiert.
Um die eigene Reserviertheit gegenüber der Konsekration, die ihm offenbar
massive Kritik in seiner Gemeinde eingebracht hat,12 zu kommunizieren wie
auch wirkungsvoll zu inszenieren, betont er nicht zuletzt die exorbitanten
Anforderungen an Inhaber eines solchen Amtes,13 was bei der Interpretation der
entsprechenden Aussagen zu beachten ist. Ein apologetisches Moment findet
sich auch bei Ambrosius, indem er erläutert, aus welchen Gründen er in den ersten

drei Jahren seines Episkopats nur wenig Zeit auf das Gebet zu verwenden
vermochte;14 jedoch ist dieses Motiv bei ihm weitaus weniger dominant als bei
Chrysostomos. Er ist somit in geringerem Masse veranlasst, die eigene Eignung
für die Position zu hinterfragen und aus einer derartigen Motivation heraus das

Priestertum mit Symbolen des Exzeptionellen zu belegen.
Darüber hinaus ist zu berücksichtigen, dass die Werke in verschiedenen

literarischen Traditionen stehen: Die Schrift des Chrysostomos enthält zwar
gestalterische Elemente der paganen Literatur, allen voran das dialogische Prinzip,

repräsentiert aber insgesamt ein christliches Genre.15 Das Werk des

Ambrosius weist dagegen nicht nur in formaler, sondern auch in inhaltlicher
Hinsicht enge Bezüge zu klassisch-antiken Texten auf. Bekanntlich unternimmt
er den Versuch, in Auseinandersetzung mit der stoischen Philosophie - speziell
anhand von Ciceros Schrift De officiis - Überlegungen zu einer christlichen
Ethik anzustellen, die an den höheren Klerus adressiert sind.16 Mit dieser The-

10 Da es sich hier in den meisten Fällen nicht um eine endgültige Verweigerung handelt, lässt sich
auch von cunctatio sprechen. Siehe zu Beispielen aus der östlichen wie der westlichen Reichshälfte

R. Lizzi, IIpotere episcopale nelVOriente romano. Rappresentazione ideologica e realtä

politica (IV-V sec. d.C.) (Rom 1987) 33-55; konkret zum Fall des Chrysostomos s. Hartney,
a.O. (oben Anm. 5) 23-32.

11 Im Falle unseres Textes steht die Frage nach der Historizität der Flucht im Zusammenhang
mit jener nach der Authentizität der Rahmenhandlung, die der Autor präsentiert; hierzu Ma-
lingrey, a.O. (oben Anm. 9) 19-22; Lochbrunner, a.O. (oben Anm. 9) 29-38; Kelly a.O. (oben
Anm. 5) 26-28; Liebeschuetz, a.O. (oben Anm. 2) 166f.; Fiedrowicz, a.O. (oben Anm. 9) 25-30.

12 Joh. Chrys. Sac. 1,7; 2,4.7f.; 3,3 (PG 48,626-628.634-639.641f.).
13 Siehe z.B. Joh. Chrys. Sac. 2,4; 3,1.4f. (PG 48,634-637.639-643).
14 Vgl. Liebeschuetz, a.O. (oben Anm. 2) 255 mit den entsprechenden Stellenangaben.
15 Zum Verhältnis der Schrift zu Dialogen der klassisch-griechischen Literatur Malingrey, a.O.

(oben Anm. 9) 15-19.
16 Hierzu etwa M. Becker, Die Kardinaltugenden bei Cicero und Ambrosius: De ofüciis (Basel

1994) 15-23 mit zahlreichen Literaturhinweisen; zur Diskussion über das Verhältnis des am-
brosianischen zum ciceronischen Werk und der möglichen Intention des Ambrosius s. H. Sa-

von, «Pourquoi saint Ambroise a-t-il ecrit un De officiisl Intentions et structure», REL 85

(2007) 192-203; zur Auseinandersetzung des Ambrosius mit Cicero speziell im Rahmen der
Überlegungen zur priesterlichen Ethik schon R. Paste, «II Sacerdozio negli scritti di tre Padri
della Chiesa», Scuola cattolica 54 (1926) 81-106. 271-285. 334-359, hier 92-106.



80 Karen Piepenbrink

menwahl geht eine sachliche Schwerpunktsetzung einher, welche soziale
Wertbegriffe und -haltungen fokussiert. So thematisiert Ambrosius typische
Situationen des episkopalen Wirkens, die geeignet sind, für den Bischof adäquate
Wertmassstäbe zu erörtern. Betätigungen, die sich hierzu weniger anbieten,
nehmen demgegenüber geringeren Raum ein, darunter Praktiken aus dem liturgischen

Bereich, etwa der Eucharistie, welchen Chrysostomos hingegen eine
zentrale Stellung einräumt, um die Mediatorenrolle des Priesters hervorzuheben
und anhand dieser das immense Ausmass der Anforderungen an dessen Person
zu demonstrieren.17 Wie der Abgleich mit anderen seiner Schriften verdeutlicht,
ist daraus freilich nicht zu konkludieren, dass Ambrosius diesem Tätigkeitsfeld
eine untergeordnete Bedeutung beimisst.18

Beide Autoren wenden sich primär an Kleriker, haben aber zugleich ein
breiteres klassisch gebildetes Lesepublikum im Blick.19 Unmittelbare intertex-
tuelle Bezüge zwischen den Werken konnten bisher nicht nachgewiesen werden.
So liess sich die These, dass sich Johannes Chrysostomos an der Schrift des
Ambrosius orientiert habe, nicht verifizieren.20 Bei Chrysostomos ist evident, dass

er in seiner Motivik über weite Strecken Gregor von Nazianzens Schrift Defuga
sua folgt, welche eine identische Zielsetzung aufweist und ihrerseits ausführlich
über das Priestertum handelt.21 Beide Schriften sind somit weder als systematische

Abhandlungen zum Episkopat noch als Reformschriften zum Priestertum
zu lesen, enthalten aber zahlreiche konzeptionelle und programmatische
Aussagen zu der Thematik, die unter Berücksichtigung der Gattungsspezifika wie
auch der biographischen Hintergründe ihrer Verfasser zu interpretieren sind.

Schliesslich ist vorab zu bemerken, dass beide Autoren in den meisten
Zusammenhängen - nicht ungewöhnlich für die christliche Literatur ihrer Zeit -

17 Lochbrunner spricht in dem Zusammenhang vom <Heiligungsdienst>, dem Chrysostomos gros¬
se Bedeutung zuschreibe; s. Lochbrunner, a.O. (oben Anm. 9) 147-156; zur Stellung der
Eucharistie in der Bischofsauffassung des Chrysostomos auch A. M. Ritter, Charisma im
Verständnis des Joannes Chrysostomos und seiner Zeit. Ein Beitrag zur Erforschung der
griechisch-orientalischen Ekklesiologie in der Frühzeit der Reichskirche (Göttingen 1972) 99-
108; C. Rapp, Holy Bishops in Late Antiquity. The Nature of Christian Leadership in an Age
of Transition (Berkeley/Los Angeles/London 2005) 46; Fiedrowicz, a.O. (oben Anm. 9) 54-63.

18 Vgl. etwa E. Dassmann, Die Frömmigkeit des Kirchenvaters Ambrosius von Mailand. Quel¬
len und Entfaltung (Münster 1965) 161-171.

19 Zur Diskussion um die Adressaten des Ambrosius s. R. Sauer, Studien zur Pflichtenlehre des

Ambrosius von Mailand (Diss. Würzburg 1981) 1-4; zu den Adressaten des Johannes
Chrysostomos J. Tloka, Griechische Christen - Christliche Griechen. Plausibilisierungsstrategien
des antiken Christentums bei Origenes und Johannes Chrysostomos (Tübingen 2005) bes. 228-
230.

20 Liebeschuetz hat die Frage nach Interdependenzen auf das Gesamtwerk der beiden ausgedehnt
und ist auch dabei zu einem negativen Befund gelangt; s. Liebeschuetz, a.O. (oben Anm. 2) 5.

21 Zum Verhältnis der beiden Schriften H. Dörries, «Erneuerung des kirchlichen Amtes im vier¬

ten Jahrhundert. Die Schrift De sacerdotio des Johannes Chrysostomus und ihre Vorlage, die
Oratio defuga sua des Gregor von Nazianz», in B. Möller/G. Ruhbach (Hrsg.), Bleibendes im
Wandel der Kirchengeschichte (Tübingen 1973) 1-46, bes. 26-46.



Spätantike Bischofsbilder im Vergleich 81

keine terminologische Differenzierung zwischen dem <Priester> und dem <Bi-
schof> vornehmen,22 so dass ein Grossteil ihrer Überlegungen in gleicher Weise
auf den episcopus wie einen Presbyter bezogen werden kann. An einigen Stellen
hingegen haben sie offenkundig exklusiv den Bischof im Visier, speziell wenn sie

Aufgabenbereiche, Kompetenzen oder das Prozedere der Wahl und Ordination
beleuchten.

3. Parallelen

Die Konzeptionen des Episkopats, die in De officiis und De sacerdotio entwickelt

werden, weisen markante Parallelen auf: Ausgangspunkt ist bei beiden eine
massive Kritik am gegenwärtigen Klerus, dem sie in gleicher Manier vorhalten,
temporäre Güter und Werte zu präferieren, insbesondere nach Macht und
Reputation zu streben. Viele seiner Mitglieder legen - so ihre Einschätzung -
kirchlichen Ämtern gegenüber die gleiche Einstellung an den Tag wie gegenüber
Funktionen in der Stadt- oder Provinzialverwaltung.23 Dies bemerken sie mit
Blick auf Kleriker, die bereits die Position eines Bischofs erlangt haben, sowie
auf Presbyter und Diakone, welche den Episkopat noch anstreben. Dabei gehen
sie grundsätzlich von städtischen Gemeinden aus, deren Klerus sich vornehmlich

aus Angehörigen der sozialen Eliten zusammensetzt. Um bezüglich des

angesprochenen Fehlverhaltens Aufklärung zu leisten, rekurrieren sie übereinstimmend

auf die einschlägigen Bemerkungen zum Gemeindevorsteher im Ersten
Timotheusbrief.24 Zur Charakterisierung der Bischofsfunktion operieren sie mit
den gängigen Metaphern, bemühen etwa das Bild des Hirten, des Magisters oder

22 Zum vielfach unterschiedslosen Gebrauch von <Bischof> und <Presbyter> in christlichen Tex¬

ten auch noch der Spätantike s. B. Dehandschutter, «Primum enim omnes docebant. Aware -

ness of Discontinuity in the Early Church. The Case of Ecclesiastical Ofüce», in A. Hilhorst
(Hrsg.), TheApostolicAge in Patristic Thought (Leiden/Boston 2004) 219-227, hier 223-226;
zum Sprachgebrauch speziell bei Johannes Chrysostomos s. C. Jacob, «Die Amtsterminologie
des Johannes Chrysostomus. Die arche des hiereus nach De sacerdotio», Trierer theologische
Zeitschrift 100 (1991) 307-315, hier 307; J.-N. Guinot, «L'apport des panegyriques de Jean

Chrysostome ä une deünition de l'eveque modele», in Vescoci e pastori in epoca teodosiana.
In occasione del XVI centenario della consacrazione episcopale di S. Agostino, 396-1996, Bd.
2 (Rom 1997) 395-421; Tloka, a.O. (oben Anm. 19) 228-230. Zum Befund und Sprachgebrauch
in den ersten beiden Jahrhunderten E. Dassmann, «Das kirchliche Amt im Widerstreit. Zur
Begründung und Entfaltung der Ämter in der frühen Kirche», in ders., Ämter und Dienste in
den frühchristlichen Gemeinden (Bonn 1994) 34-48 (zuerst 1982); J. Wagner, Die Anfänge des

Amtes in der Kirche. Presbyter und Episkopen in der frühchristlichen Literatur (Tübingen
2011) bes. 299-303.

23 Ambr. Off 2,119 (CCL 15,139f.); Joh. Chrys. Sac. 3,4.10 (PG 48,642f.646f.).
24 Ambr. Off l,246f.; 2,87 (CCL 15,90f.l28); Joh. Chrys. Sac. 3,10f. (PG 48,646f.). Zur Bedeu¬

tung dieser Schrift als Referenztext für die Formulierung von Verhaltenserwartungen an
Bischöfe Rapp, a.O. (oben Anm. 17) 32-41.



82 Karen Piepenbrink

auch des Mediziners,25 wobei das Motiv des pastor prädominiert, das die
Fürsorge- wie die Führungsfunktion des episcopus gleichermassen illustriert.26

Ambrosius wie Johannes Chrysostomos setzen voraus, dass die Kirchengemeinde

eine hierarchische Struktur aufweist, und goutieren dies: Dem Bischof
gebührt demzufolge eine Herrscherstellung, die auch disziplinarische Gewalt
einschliesst, welche sich in gleicher Weise auf die subalternen Kleriker wie die
Laien in der Gemeinde erstreckt.27 Chrysostomos bedient sich in dem
Zusammenhang auch der verbreiteten Körpermetaphorik, um zu explizieren, dass dem
Priester die Stellung des Hauptes zukomme.28 Jenes Bild verwendet er überdies,
um - in der Auseinandersetzung mit Häretikern wie sog. pagani - im Hinblick
auf die Gemeinde das Problem der In- und Exklusion zu erörtern, welches der
Bischof zu bewältigen hat: Demnach sollte er sich um die Reintegration von der
Kirche losgelöster Glieder bemühen, müsse aber gegebenenfalls unheilbare
Gliedmassen abtrennen - analog dem Arzt, der in bestimmten Fällen gezwungen

ist, Amputationen vorzunehmen.29 Einen identischen Vergleich stellt
Ambrosius an.30 Beide reflektieren, dass die Position des Bischofs nach einem
geregelten Verfahren zu besetzen sei, während dem episcopus seinerseits die Vergabe
der Presbyter- und Diakonstellen sowie jener des niederen Klerus zustehe.31 Sie

gehen davon aus, dass in der Gemeinde eine Ämterlaufbahn existiert,32 die dem
staatlichen cursus honorum vergleichbar ist, plädieren aber dafür, Stellen nicht
primär nach dem Senioritätsprinzip bzw. aufgrund von Herkunft und Vermögen
zu vergeben, sondern vorrangig nach Massgabe persönlicher Eignung.33

In dem Kontext konzedieren sie, dass der Bischof Träger eines Amtes sei,34

wobei sie sowohl Parallelen wie auch Unterschiede zu staatlichen Ämtern auf-

25 Ambr. Off. 1,3; 2,135 (CCL 15,2.145); Joh. Chrys. Sac. 2,1-4; 5,1; 6,4 (PG 48,631-637.671-
673.680-682); zur Metaphorik des Chrysostomos bei der Bezeichnung des Bischofs s. Guinot,
a.O. (oben Anm. 22) 398-404.

26 Ambr. Off l,2f. (CCL 15,lf.); Joh. Chrys. Sac. 2,2.4; 3,7 (PG 48,633-637.645).
27 Zum diesbezüglichen Verständnis bei Chrysostomos s. Ritter, a.O. (oben Anm. 17) 120-122;

I. Sarrouj, Le sacerdoce chez St. J. Chrysostome d'apres son traite <Peri hierosynes> (Strassburg
1972) 86-97; C. L. de Wet, «The Priestly Body. Power-Discourse and Identity in John
Chrysostom's De sacerdotio», Religion & Theology 18 (2011) 351-379, hier 355-363; zu
Ambrosius T. G. Ring, Auctoritas bei Tertullian, Cyprian und Ambrosius (Würzburg 1975) bes.

204-206; G. Coppa, «Istanze formative e pastorali del presbitero nella vita e nelle opere di S.

Ambrogio», in S. Felici (Hrsg.), Laformazione al sacerdozio ministeriale nella catechesi e nella
testimonianza di vita dei Padri (Rom 1992) 95-132, bes. 95-110.

28 Joh. Chrys. Sac. 3,10 (PG 48,646f.).
29 Joh. Chrys. Sac. 2,4 (PG 48,634-637).
30 Ambr. Off. 2,135 (CCL 15,145).
31 Ambr. Off. 1,216 (CCL 15,139); Joh. Chrys. Sac. 3,15; 4,2 (PG 48,652-654.663-665).
32 Ambrosius konzipiert den kirchlichen Dienst darüber hinaus als Profession; s. Ambr. Off.

1,215-218 (CCL 15,80).
33 Joh. Chrys. Sac. 2,8; 3,14f. (PG 48,639f.649-651); Ambr. Off. 1,216 (CCL 15,80); speziell zu

Chrysostomos s. Ritter, a.O. (oben Anm. 17) 98f.
34 Zur Betonung des Amtscharakters auch bei Chrysostomos s. Lochbrunner, a.O. (oben Anm.

9) 194.



Spätantike Bischofsbilder im Vergleich 83

zeigen.35 Sie demonstrieren, dass partiell Übereinstimmungen in den Zuständigkeiten

bestehen, markieren aber zugleich Differenzen namentlich in Zielsetzungen

und Wertorientierungen, die aber - so ihre Vermutung - einem Grossteil
ihrer Adressaten nicht hinreichend bewusst sind.36 Ein Betätigungsfeld, bei dem
beide Aspekte beleuchtet werden, ist jenes der episcopalis audientia, bei der sie

die Frage nach der Relation zum weltlichen Richter aufwerfen. Sie fordern die
episcopi auf, sich notwendige Unterschiede zu vergegenwärtigen, die sie
insbesondere darin sehen, dass ein bischöflicher Richter stärker christlichen Prämissen

verpflichtet ist, was konkret meint, dass er tendenziell Gnade walten lassen
und weniger strikt auf Sanktionierung bedacht sein solle als sein säkularer Kollege

sowie dass er ohne Ansehen der Person zu urteilen habe, Standesunterschiede

und daraus resultierende Privilegien demnach keine Beachtung finden
sollten.37 Zugleich aber müsse ein Bischof, um seine vielfältigen Aufgaben
adäquat zu verrichten, all jene Qualitäten aufweisen, die auch im staatlichen
Bereich vonnöten seien: So sollte er über administrative und ökonomische Kompetenzen

verfügen, um die Besitzungen und Unternehmungen der Gemeinde leiten
und verantwortlich über die Verwendung ihrer Geldmittel entscheiden zu
können.38 Ausnehmend grosse Bedeutung messen sie rhetorischen Fähigkeiten zu,
die sie etwa im Rahmen der Jurisdiktion, aber auch bei der Bewältigung theologischer

Dispute als unabdingbar einschätzen.39 Beide sind sich entsprechend der
Tatsache bewusst, dass ein Bischof klassischer Bildung bedarf - trotz aller Skepsis

angesichts ihrer paganen Konnotation.40
Grundsätzlich vertreten Ambrosius wie Johannes Chrysostomos die Auffassung,

dass ein Bischof grössere Verantwortung zu tragen habe als ein Staatsbediensteter,

insbesondere da seine Funktion - ungeachtet des irdischen Bestellungsverfahrens

- unmittelbar von Gott herzuleiten sei und weltliche Wirkungszusammenhänge
transzendiere.41 Folglich plädieren sie nachdrücklich dafür, an einen Kandidaten für
ein Priesteramt höhere Anforderungen zu stellen als an einen Bewerber für eine
staatliche Magistratur, wobei sie übereinstimmend an seine charakterlichen

35 Hierzu am Beispiel des Chrysostomos s. Jacob, a.O. (oben Anm. 22) bes. 309-311; zu der The¬

matik schon M. Menn, «Zur Lehre des hl. Johannes Chrysostomus über das geistliche Amt»,
Revue Internationale de Theologie 13 (1905) 87-102. 308-321, hier 91.

36 Vgl. Joh. Chrys. Sac. 3,10f.l5 (PG 48,646f.652-654).
37 Ambr. Off. 2,125 (CCL 15,141); Joh. Chrys. Sac. 2,3f. (PG 48,634).
38 Hierzu bes. Joh. Chrys. Sac. 3,16; 6,3f. (PG 48,654-656.679f.); vgl. Ambr. Off 2,66-78 (CCL

15,120-125).
39 Ambr. Off. 1,102-104; 2,41.43.96 (CCL 15,38.112.131); speziell zur Einschätzung durch Am¬

brosius s. M. Zelzer, «Ambrosius von Mailand und das Erbe der klassischen Tradition», WS
100 (1987) 201-226, hier 205; Joh. Chrys. Sac. 2,3; 5,5f. (PG 48,634.674f.).

40 Zu der Problematik beispielsweise E. Dassmann, «Amt und Autorität», in ders., Ämter und
Dienste in den frühchristlichen Gemeinden (Bonn 1994) 129-141, hier 132-136 (zuerst 1980).

41 Ambr. Off. l,218.246f. (CCL 15,80.90f.); Joh. Chrys. Sac. 2,4; 3,1.4-6 (PG 48,634-637.639-
644). Chrysostomos betont dazu besonders die Binde- und Lösegewalt des Bischofs, die über
die irdische Existenz hinaus von Relevanz ist; s. Joh. Chrys. Sac. 3,5 (PG 48,643).



84 Karen Piepenbrink

Merkmale denken.42 Im Einzelnen geht es ihnen um die Orientierung an
traditionellen kooperativen Werten,43 an spezifisch christlichen Werthaltungen,
darunter <Demut> und Zurückhaltung gegenüber materiellen Gütern, wie auch um
<Reinheit>.44 Ein kirchlicher Amtsträger zeichnet sich ihrem Verständnis nach
gegenüber Inhabern höherer staatlicher Funktionen zudem dadurch aus, dass er
nicht allein zu herrschen, sondern zugleich zu dienen habe und das Amt zuallererst

als <Bürde> zu verstehen sei.45 Beide postulieren mit Blick auf den Priester
eine asketische Lebensführung und betonen, dass er Forderungen genügen
müsse, die seitens der Umwelt wie auch von vielen Klerikern selbst als <über-
menschlich> betrachtet würden.46

Auch wenn sie den Amtscharakter des Episkopats würdigen, rangieren
organisatorische Aspekte in ihren Betrachtungen doch hinter ethisch-normativen.
Bezogen auf Ambrosius drängt sich an der Stelle freilich die Frage auf, ob wir
es hier nicht mit einem Spezifikum der Schrift De officiis zu tun haben, die aus
der Themenstellung dieses Werkes entspringt, aber keinesfalls repräsentativ für
die Vorstellungen des Verfassers zum Priestertum ist. Eine solche These lässt
sich jedoch falsifizieren angesichts der Tatsache, dass Ambrosius auch in seinen
zahlreichen instruktiven Briefen an Kleriker die normative Ebene
herausstreicht.47 Im Vordergrund steht bei beiden die Beschäftigung mit in der Person
begründeten Qualitäten der Betreffenden, was nicht allein darauf zurückzuführen

ist, dass sie persönlich in dem Bereich die gravierendsten Defizite konstatieren,

sondern ebenso auf den Umstand, dass auch die Gemeinde vorrangig die
persönlichen Eigenschaften ihres Bischofs perzipiert. Ambrosius und Chrysos-
tomos stimmen überein, dass das Interesse und gegebenenfalls die Kritik der
Gemeinde sich auf die gesamte Lebensführung des episcopus richte.48 Sie
reflektieren, dass die Bischöfe gerade hierdurch stark belastet und kaum in der Lage
seien, den nicht selten divergierenden Erwartungen an ihre Person gerecht zu
werden.49 Die Wünsche der Gemeindemitglieder zielen - ihren Beobachtungen
zufolge - primär auf persönliche Ansprache und Zuwendung inklusive Hausbesuchen

sowie auf karitative Leistungen.50 Beide sind sich des Faktums bewusst,

42 Zu Qualität und Quantität der Anforderungen Ambr. Off. 1,215-218 (CCL 15,80); Joh. Chrys.
Sac. 2,2; 6,5f. (PG 48,633f.682).

43 Insbesondere wird dabei die <Besonnenheit> resp. <Selbstbeherrschung> herausgestrichen, die
einhergeht mit der Bereitschaft, eigene Bedürfnisse zurückzustellen und Sorge für andere zu
tragen; so etwa Ambr. Off 1,251.256 (CCL 15,93.95); Joh. Chrys. Sac. 3,llf.; 6,12 (PG
48,647f.687-690).

44 Ambr. Off. l,184f.218.246.248f.; 2,66f.l34 (CCL 15,68f.80.90-92.120f.); Joh. Chrys. Sac. 3,4.14;

6,2-4 (PG 48,642f.649-651.679-682).
45 Ambr. Off. 1,247 (CCL 15,91); Joh. Chrys. Sac. 3,10 (PG 48,646f.).
46 Ambr. Off. 2,66f. (CCL 15,120f.); Joh. Chrys. Sac. 3,7 (PG 48,645).
47 Exemplarisch sei genannt Ambr. epist. extra coli. 14 (CSEL 82/3,235-295).
48 Ambr. Off. 1,87 (CCL 15,32f.); Joh. Chrys. Sac. 3,14.17 (PG 48,649-651.656-660).
49 Ambr. Off. 1,87 (CCL 15,32f.); Joh. Chrys. Sac. 3,10.16 (PG 48,646f.654-656).
50 Ambr. Off. 1,87 (CCL 15,32f.); Joh. Chrys. Sac. 3,17 (PG 48,656-660).



Spätantike Bischofsbilder im Vergleich 85

dass ein Bischof sich gerade auf diesem Feld zu bewähren hat - um die
Gemeinde für sich zu gewinnen und seine pastoralen Funktionen erfolgreich erfüllen

zu können und formulieren daher eine Vielzahl von Ratschlägen, wie ein
episcopus als Euerget zu agieren habe, wenn er über den Einsatz der Gemeindemittel,

insbesondere die Gewährung von Almosen, befindet.51 Bei Ambrosius
kommt auch die Zuweisung von Geldern an Kleriker und die Kontrolle ihrer
Verwendung zur Sprache, die offenbar leicht zu Unstimmigkeiten oder gar
Verwerfungen im Klerus Anlass gibt.52 Der Mailänder Bischof wirbt zuvorderst für
Investitionen in die Errichtung und Ausstattung von Kirchenbauten.53 Darüber
hinaus empfiehlt er dem Bischof moderates Geben und gibt somit keine
Empfehlung, die als genuin christlich einzuschätzen oder gar exklusiv auf das Priester-

resp. Bischofsamt bezogen ist.54 Er behandelt die Problematik eingehender
als Chrysostomos, woraus gleichwohl nicht der Schluss zu ziehen ist, dass er
entsprechenden Betätigungen für den Bischof grössere Bedeutung attestiert; wie
gerade erwähnt, ästimiert auch sein östlicher Kollege karitative Tätigkeiten des

Bischofs sehr. Dass Ambrosius das Sujet stark akzentuiert, ist eher mit dessen
hoher Eignung zu begründen, um mit Blick auf den episcopus christliche
Wertmassstäbe und Verhaltenserwartungen zu explizieren - in diesem Fall die bene-

ficentia -, und resultiert somit aus seiner thematischen Schwerpunktsetzung.55
Ambrosius wie Johannes Chrysostomos setzen als gegeben voraus, dass der

höhere Klerus durch ein hohes Mass an internem Wettbewerb gekennzeichnet
ist. Das kommt speziell bei Vakanzen zum Ausdruck, wenn über die Aufstellung
von Kandidaten für die Nachfolge disputiert wird. Aber auch ein amtierender
Bischof befindet sich in einer kompetitiven Situation und muss um seine Akzeptanz

im Klerus ringen. Er ist hier regelmässig Kritik ausgesetzt, bei der theologische

Fragen - so ihre übereinstimmende Beobachtung - zwar instrumentalisiert

werden können, jedoch gewöhnlich nicht im Vordergrund stehen. Sie führen
entsprechendes Verhalten von Klerikern primär auf Neid und Missgunst zurück,
missbilligen es explizit und werben demgegenüber für Eintracht innerhalb des
Klerus.56

Eine weitere Gemeinsamkeit ist darin zu sehen, dass beide ein wesentliches
Element episkopalen Wirkens nicht in ihre Konzeption einbeziehen: jenes der

51 Ambr. Off 2,76-85.109-111.121.136-143 (CCL 15,124-127.136f.l40.146-149); Joh. Chrys. Sac.

3,16 (PG 48,654-656).
52 Ambr. Off 2,69 (CCL 15,121).
53 Ambr. Off 2,111.121 (CCL 15,137.140).
54 Ambr. Off 2,69.76.111 (CCL 15,121.124.137).
55 Zur Auseinandersetzung mit dieser Thematik bei Ambrosius s. Sauer, a.O. (oben Anm. 19)

92-102; Becker, a.O. (oben Anm. 16) 70-114. Hinzu kommt möglicherweise, dass er selbst in
der Anfangsphase seines Episkopats angesichts seiner Freigebigkeit gegenüber den Armen bei
den Homöern in Mailand auf Kritik gestossen ist; vgl. Paulin. vit. Ambr. 38 (ed. Bastiaensen,
S. 100-102); Ambr. Off. 2,136-139 (CCL 15,146f.); zu der Thematik Rapp, a.O. (oben Anm.
17) 230f.

56 Ambr. Off. 2,122.134.152-155 (CCL 15,140.145.151f.); Joh. Chrys. Sac. 5,6 (PG 48,675f.).



86 Karen Piepenbrink

<privaten> Patronagetätigkeit.57 Wir wissen von vielen spätantiken Bischöfen,
dass sie Angehörigen ihrer Gemeinde bei unterschiedlichsten profanen
Angelegenheiten, darunter Rechts- und Steuerfragen, in Form von Intervention bei
Amtsträgern oder mächtigen privati Unterstützung haben zukommen lassen
oder auch Kommendationsschreiben an ihre amici verfasst haben, welche den
Betreffenden etwa Karrierechancen eröffnen sollten.58 Aktivitäten jener Natur
begreifen beide offenkundig nicht als integralen Bestandteil bischöflicher Tätigkeit:

Ambrosius warnt im Gegenteil explizit davor, sich in Rechtshändeln und
Handelsgeschäften zu engagieren,59 Chrysostomos zeigt sich ebenfalls sehr
reserviert.60 Dass Betätigungen dieser Art ebenso wie Euergetismus aus privaten
Mitteln nicht Bestandteil ihrer Bischofskonzeptionen sind, ist konsequent
angesichts der Tatsache, dass episcopi solches zumeist im Rahmen persönlicher
Netzwerke und auf der Basis ihrer familiären Ressourcen leisten. Auch präsentieren
sie sich im von uns betrachteten Zeitraum in derartigen Kontexten gewöhnlich
nicht als Bischöfe, rekurrieren somit nicht auf ihre episkopale Autorität, sondern
treten - gleich ihren Gesprächs- resp. Briefpartnern - als Angehörige der sozialen

Elite auf.61

4. Differenzen

Neben den zahlreichen Parallelen sind in den grundsätzlichen Überlegungen der
beiden Bischöfe zum Episkopat auch Differenzen zu konstatieren. Diese betreffen

gleichwohl weniger deren Konzeptionen des Bischofsamtes, als vielmehr ihre
Perzeption der Rahmenbedingungen, unter denen sich bischöfliches Handeln
vollzieht. Hier ist insbesondere die Einschätzung der innergemeindlichen bzw.
-kirchlichen Konflikte zu nennen, in die ein Bischof involviert sein kann. Wie
wir gesehen haben, setzen beide voraus, dass ein episcopus in einem kompetiti-
ven Umfeld wirkt, beschreiben dies aber doch voneinander abweichend, wobei

57 Zur zentralen Bedeutung derartiger Tätigkeiten für den spätantiken Bischof s. H. Chadwick,
«The Role of the Christian Bishop in Ancient Society», in ders., Heresy and Orthodoxy in the

Early Church (Aldershot u.a. 1991) 1-14, hier bes. 8-12 (zuerst 1979); grundsätzlich zum
Auftreten und Wirken von Bischöfen als patroni J.-U. Krause, Spätantike Patronatsformen im Westen

des Römischen Reiches (München 1987) 57f.; S. Rebenich, «Viri nobiles, viri diserti, viri
locupletes. Von der heidnischen zur christlichen Patronage im vierten Jahrhundert», in A.
Dörfler-Dierken/W. Kinzig/M. Vinzent (Hrsg.), Christen und NichtChristen in Spätantike, Neuzeit

und Gegenwart. Beginn und Ende des Konstantinischen Zeitalters. Internationales
Kolloquium aus Anlaß des 65. Geburtstages von Prof. Dr. AdolfMartin Ritter (Mandelbachtal u.a.
2001) 61-80, hier 63f.

58 Auch von Ambrosius sind Briefe dieses Typs tradiert; hierzu N. B. McLynn, Ambrose of Mi¬
lan. Church and Court in a Christian Capital (Berkeley/Los Angeles/London 1994) 252-263.

59 Ambr. Off. 1,185; 3,59 (CCL 15,69.175).
60 Dazu mit Quellenbelegen de Wet, a.O. (oben Anm. 27) 359f.
61 Das lässt sich insbesondere an ihrer Selbstdarstellung in entsprechenden Briefen ablesen, s.

z.B. Basil. epist. 63; 84,1; 86; 87; 104; 109 (PG 32,420.462-468.509-512.517-520); Greg. Naz.
epist. 67 (PG 37,144f.); vgl. Aug. epist. 96; 97 (CSEL 34/2,514-521).



Spätantike Bischofsbilder im Vergleich 87

sich markante Unterschiede sowohl hinsichtlich der beteiligten Gruppen wie
auch bezüglich des Ausmasses der Konflikte auftun: Chrysostomos geht davon

aus, dass die Angriffe, die ein Bischof seitens der Kleriker wie auch aus dem
Kreis der Laien erfährt, geeignet sein können, ihn in seiner Position massiv zu
erschüttern, wenn nicht gar zu stürzen.62 Ambrosius hingegen sieht den episco-
pus nicht in vergleichbarer Weise in seiner Stellung bedroht. Er hebt zwar hervor,

dass die Akzeptanz der Gemeinde für sein Wirken von entscheidender
Bedeutung sei,63 diagnostiziert hier aber keine unüberwindlichen Probleme.
Chrysostomos schätzt demgegenüber den Grad der Aktivität der Gemeinde wie
auch deren kritisches Potential höher ein, namentlich im Kontext von
Bischofswahlen.64 Auch in anderen Situationen betrachtet er Unmutsäusserungen gegen
Bischöfe als nicht unwahrscheinlich, bei denen theologische Fragen zum Anlass
genommen werden, den episcopus zu attackieren.65 Auch Predigten können
seinen Beobachtungen zufolge einen Ausgangspunkt für massive Kritik darstellen.66

Daneben moniert er die Tendenz von Laien, mit dem Priester über
theologische Fragen zu disputieren.67 Stärker noch scheint ihm die Stellung eines
Bischofs durch andere Kleriker gefährdet, die sich partiell der Unterstützung
weiter Kreise der Gemeinde bedienen. Er vergleicht den episcopus einem Tyrannen,

der umschmeichelt werde, solange er in seiner Position gefestigt sei; sobald
er sich aber die geringste Blosse gebe, zeigten sich potentielle Nachfolger
bestrebt, ihn seines Amtes zu entheben.68

Seine Reaktion auf diese Problematik besteht weniger darin, Strategien für
eine effektive Kommunikation mit den betreffenden Personen und Gruppierungen

zu entwickeln, als vielmehr in Ratschlägen an den Bischof, sich nachdrücklich

von irdischen Zielsetzungen zu distanzieren. Dem liegt die Vorstellung
zugrunde, dass ein episcopus, der sich weltlichem Treiben hingibt, leicht
Angriffsfläche für Kritiker biete und zudem Gefahr laufe, von Gruppierungen
in der Gemeinde, die ihrerseits mundane Belange verfolgten, <beherrscht> zu
werden, statt seinerseits die Herrscherrolle auszufüllen.69 Dies entspricht, nebenbei

bemerkt, seinem eigenen Reaktionsmuster, das er später in Konstantinopel

62 Joh. Chrys. Sac. 2,2; 3,13; 4,4; 6,22f. (PG 48,633f.649.666f.679); zu den <Kämpfen>, in denen
sich ein Bischof im Verständnis des Chrysostomos zu behaupten hat, s. A. Koch, Johannes
Chrysostomus und seine Kenntnisse der antiken Agonistik im Spiegel der in seinen Schriften
verwendeten Bilder und Vergleiche (Hildesheim 2007) 132-134.

63 Siehe z.B. Ambr. Off 1,86-89 (CCL 15,32f.).
64 Joh. Chrys. Sac. 3,10.15 (PG 48,646f.652-654).
65 Joh. Chrys. Sac. 4,5f. (PG 48,667f.).
66 Joh. Chrys. Sac. 5,lf.5-8 (PG 48,671-678).
67 Joh. Chrys. Sac. 4,5 (PG 48,667f.).
68 Joh. Chrys. Sac. 3,14 (PG 48,649-651).
69 Joh. Chrys. Sac. 3,9f.l4 (PG 48,646.649-651); zur Vorstellung der Notwendigkeit von Distanz

zu irdischen Lebenszusammenhängen bei Chrysostomos s. R. Valantasis, «Body, Hierarchy
and Leadership in Chrysostom's On the Priesthood», The Greek Orthodox Theological
Review 30 (1985) 455-471, bes. 470f.



88 Karen Piepenbrink

angesichts vergleichbarer Herausforderungen zeigen wird.70 Neben einer
entsprechenden Wertorientierung sind seinem Verständnis nach auch in einem solchen
Zusammenhang rhetorische und exegetische Qualitäten erforderlich.71 Im
Hinblick auf mögliche Kritik seitens der Gesamtgemeinde bemerkt er jedoch, dass

ein Bischof den Laien nicht mit Verachtung begegnen dürfe, sondern in patri-
monialer Manier - gleich einem Vater gegenüber seinen unmündigen Kindern
- auf ihre Bedürfnisse reagieren müsse.72 Erwähnt sei an der Stelle, dass auch
Ambrosius an Kleriker die Empfehlung richtet, Distanz zu weltlichen Aktivitäten

zu wahren, beispielsweise nicht an Gastmählern teilzunehmen, die von Laien
veranstaltet werden - gleichfalls mit der Überlegung, dass derartiges Tun Anlass
zu <Gerede> geben könne.73 Allerdings schätzt er die Risiken, die hieraus zu
erwachsen vermögen, geringer ein als Chrysostomos. Auch hält er es - abweichend
von seinem Kollegen - für möglich, sich als Kleriker von innergemeindlichen
Rangstreitigkeiten fernzuhalten. Im Unterschied zu dogmatischen Kontroversen,

die seinem Verständnis nach stets ausgetragen werden müssen, empfiehlt er
bei blossen Kämpfen um Macht und Prestige Zurückhaltung.74

Eine weitere Besonderheit in den Bedingungen für episkopales Handeln,
die Chrysostomos gegenüber Ambrosius herausstreicht, ist in dem Moment zu
sehen, dass Bischöfe in ihrer Umgebung nicht nur durch Kleriker provoziert
werden, sondern darüber hinaus durch Mönche, welche ihrerseits nicht dem Klerus
angehören.75 Dies stellt für ihn nicht zuletzt ein konzeptionelles Problem dar
angesichts der hohen Autorität, die Mönche aufgrund des ihnen zugeschriebenen
Charismas und ihrer asketischen Leistungen in vielen Regionen des griechischen
Ostens gemessen.76 In dem Kontext setzt er sich mit der im östlichen Reichsteil
verbreiteten Position auseinander, dass Presbyter und Bischöfe primär aus
diesem Personenkreis rekrutiert werden sollten. Trotz seiner affirmativen Haltung
zur Askese, seiner eigenen anachoretischen Erfahrung und seiner persönlichen

70 Hierzu Tiersch, a.O. (oben Anm. 4) bes. 229-250; grundsätzlich zu seinen Konflikten mit dem
Klerus der Gemeinde von Konstantinopel Liebeschuetz, a.O. (oben Anm. 4) 95-111.

71 Joh. Chrys. Sac. 4,6-9; 5,3-6 (PG 48,668-676); dazu auch Leppin, a.O. (oben Anm. 7) 304-
307.

72 Joh. Chrys. Sac. 5,4 (PG 48,674); vgl. Joh. Chrys. Sac. 6,9 (PG 48,685f.).
73 Ambr. Off. 1,86 (CCL 15,32); vgl. Ambr. Off. 1,247 (CCL 15,91); dazu W. Steidle, «Beobach¬

tungen zu des Ambrosius Schrift De officiis», VigChr 38 (1984) 18-66, hier 37f.
74 Ambr. Off. 2,122 (CCL 15,140).
75 Zu den Konflikten des Chrysostomos mit Mönchen s. Liebeschuetz, a.O. (oben Anm. 4) 91-93.
76 Dies gilt ganz besonders für Syrien und somit seine eigene Provinz - vorausgesetzt, dass die

Schrift während seiner Tätigkeit in Antiochien entstanden ist; hierzu P. Brown, «Town, Village
and Holy Man. The Case of Syria», in ders., Society and the Holy in Late Antiquity (London
1982) 153-165; zu seiner Erfahrung mit Mönchen in seiner Stellung als Patriarch von Konstantinopel

s. D. Caner, Wandering, Begging Monks. Spiritual Authority and the Promotion ofMo-
nasticism in Late Antiquity (Berkeley/Los Angeles/London 2002) 190-199. Ambrosius sieht
sich mit keinem vergleichbaren Problem konfrontiert; hierzu D. König, Amt und Askese.
Priesteramt und Mönchtum bei den lateinischen Kirchenvätern in vorbenediktinischer Zeit (St.
Ottilien 1985)129-131.



Spätantike Bischofsbilder im Vergleich 89

Wertschätzung der monastischen Lebensform erteilt er der Ordination von Mönchen

eine Absage.77 Er tritt zwar für eine asketische Orientierung der Kleriker
ein, wendet sich aber gegen den <Mönchsbischof>, der dem Typus des holy man
entspricht.78 Bei Mönchen denkt er in diesem Zusammenhang an Männer aus
ländlichem Umfeld mit niedrigem Bildungsstand und nur geringer Erfahrung in
säkularen Lebenszusammenhängen,79 die seiner Ansicht nach nicht die
erforderlichen Voraussetzungen für ein Bischofsamt mitbringen. Eine vergleichbare
Problematik stellt sich bei Ambrosius nicht, da Asketen, die nicht in den Klerus
integriert sind und eine Herausforderung für kirchliche Funktionsträger darstellen,

indem sie ihnen etwa ein Defizit an Charisma und asketischem Rigorismus
vorhalten, in seiner Umgebung nicht von nennenswerter Bedeutung sind.

Jene Divergenzen in den Rahmenbedingungen, die als reichsteilspezifisch
betrachtet werden können, führen gleichwohl nicht zu prinzipiellen Differenzen
in der Konzeption des Episkopats. Die starke Betonung der asketischen Qualitäten

des episcopus bei Chrysostomos wie auch der exzeptionellen Anforderungen,

die an jenen gestellt werden, lässt sich bei ihm nicht als Reverenz an monas-
tische Ideale interpretieren, sondern steht in Zusammenhang mit der Intention
der Schrift und weicht zudem nicht fundamental von der Position des Ambrosius

ab.

5. Zusammenfassung

Die Reflexionen der beiden Bischöfe zum Episkopat stehen im Kontext der theo-
dosianischen Ära, die u.a. gekennzeichnet ist durch die zunehmende Verflechtung

von Kirche und Staat wie auch eine steigende Aristokratisierung des höhe-

77 Joh. Chrys. Sac. 6,5-8 (PG 48,682-685); zu seiner Biographie s. O. Pasquato, «Ideale sacerdo-
tale e formazione al sacerdozio del Giovane Crisostomo. Evoluzione o continuitä?», in S. Fe-
lici (Hrsg.), a.O. (oben Anm. 27) 59-93, hier 66-72; Lochbrunner, a.O. (oben Anm. 9) 77-82;
Kelly, a.O. (oben Anm. 5) 24-35; J. Brändle, Johannes Chrysostomos. Bischof, Reformer, Märtyrer

(Stuttgart 1999) 26-30; kritisch zu den antiken Zeugnissen über die monastische Phase
des Chrysostomos W. Mayer, «What does it Mean to Say that Chrysostom was a Monk?», Stud-
Patr 41 (2006) 451-455; zur Abgrenzung des Priesters vom Mönch in De sacerdotio s. Dörries,
a.O. (Anm. 21) 19-26; Lochbrunner, a.O. (oben Anm. 9) 84-90; Tloka, a.O. (oben Anm. 19)
159-164.

78 Anders A. Sterk, Renouncing the World Yet Leading the Church. The Monk-Bishop in Late
Antiquity (Cambridge Mass. 2004) bes. 141; zur Konzeption des Mönchsbischof anhand der
drei Kappadokier Basilius von Caesarea, Gregor von Nyssa und Gregor von Nazianz vgl. A.
Sterk, «On Basil, Moses, and the Model Bishop: The Cappadocian Legacy of Leadership»,
Church History 67 (1998) 227-253.

79 In früheren Schriften - so in Adversus oppugnatores vitae monasticae und seiner Comparatio
regis et monachi - operiert er hingegen mit einem anderen Bild des Mönchs, propagiert ihn gar
als <wahren Philosophen>; hierzu auch Sterk, a.O. (oben Anm. 78) 145f.; Tloka, a.O. (oben
Anm. 19) 158.



90 Karen Piepenbrink

ren Klerus.80 Angesichts dessen stellt sich in der Kirche vermehrt die Frage nach
der Rolle des Bischofs, ihrer institutionellen Ausgestaltung und spezifischen
Normativität.81 Hierauf rekurrieren Ambrosius und Johannes Chrysostomos mit
ihren Schriften De officiis ministrorum und De sacerdotio, ohne jedoch
systematische Abhandlungen zum Episkopat zu intendieren.

Ein zentrales Anliegen der Forschungen zur spätantiken Kirchengeschichte
ist die Untersuchung des Verhältnisses von östlicher und westlicher Reichshälfte,
speziell mit dem Ziel, die Herausbildung von Differenzen zu ermitteln und auf
ihre Ursachen hin zu beleuchten. Teils geschieht dies noch in der Tradition des

niederländischen Theologen Hendrik Berkhof, der namentlich in der Relation
von Kirche und Kaisertum grundlegende Diskrepanzen zwischen Ost und West

angenommen und diese u.a. unter Verweis auf Mentalitätsunterschiede zwischen
den beiden Reichsteilen zu interpretieren gesucht hat.82 Daneben stehen neuere
kulturvergleichende Ansätze, die zum Teil historisch-anthropologisch ausgerichtet

sind,83 sowie Studien, welche dem Paradigma der kulturellen Adaption resp.
Akkulturation folgen und die Entwicklung der christlichen Kirche im lateini-

80 Beide Aspekte werden seit langem eingehend erforscht; aus der grossen Zahl der Studien zu
erstgenanntem Gesichtspunkt seien angeführt: K. L. Noethlichs, «Zur Einflussnahme des Staates

auf die Entwicklung eines christlichen Klerikerstandes. Schicht- und berufsspeziüsche
Bestimmungen für den Klerus im 4. und 5. Jahrhundert in den spätantiken Rechtsquellen», JbAC
15 (1972) 136-153; E. Herrmann, Ecclesia in Re Publica. Die Entwicklung der Kirche von
pseudostaatlicher zu staatlich inkorporierter Existenz (Frankfurt a.M. 1980) 207-231; R.
Haensch, «Die Rolle der Bischöfe im 4. Jahrhundert. Neue Anforderungen und neue Antworten»,

Chiron 37 (2007) 153-181, hier 162-166; zum zweiten Aspekt s. beispielsweise W. Eck,
«Der Einfluss der konstantinischen Wende auf die Auswahl der Bischöfe im 4. und 5. Jahrhundert»,

Chiron 8 (1978) 561-585; F. D. Gilliard, «Senatorial Bishops in the Fourth Century»,
HThR 77 (1984) 153-175; C. Rapp, «The Elite Status of Bishops in Late Antiquity in Ecclesi-
astical, Spiritual and Social Contexts», Arethusa 33 (2000) 379-399, bes. 379f.

81 Darüber hinaus lassen sich speziüsche Anlässe für die Schriften diskutieren; so am Beispiel
von De sacerdotio M. liiert, Johannes Chrysostomus und das antiochenisch-syrische Mönch-
tum. Studien zu Theologie, Rhetorik und Kirchenpolitik im antiochenischen Schrifttum des

Johannes Chrysostomus (Zürich/Freiburg, Brsg. 2000) 18-21, der die Schrift als Pamphlet im
Rahmen des antiochenischen Schismas interpretiert, konkret als Stellungnahme zugunsten
des Flavianus gegen Evagrius.

82 Während die Kirche im lateinischen Westen gegenüber dem Kaisertum ein hohes Mass an in¬

stitutioneller Eigenständigkeit behauptet habe, habe sie sich im griechischen Osten seit dem
Konstantinischen Zeitalter weitgehend der kaiserlichen Herrschaft unterstellt; vgl. H. Berkhof,

Kirche und Kaiser. Eine Untersuchung zur Entstehung der byzantinischen und der theo-
kratischen Staatsauffassung im vierten Jahrhundert (Zollikon/Zürich 1947) bes. 209; zur Kritik

an der These Berkhofs s. H. Leppin, Von Constantin dem Grossen zu Theodosius II. Das
christliche Kaisertum bei den Kirchenhistorikern Socrates, Sozomenus und Theodoret
(Göttingen 1996) 261f. mit weiterführenden Literaturhinweisen.

83 Methodisch und konzeptionell grundlegend für diesen Ansatz ist der Beitrag von J. Martin,
«Zwei Alte Geschichten. Vergleichende historisch-anthropologische Betrachtungen zu
Griechenland und Rom», Saeculum 48 (1997) 1-20.



Spätantike Bischofsbilder im Vergleich 91

sehen Westen bzw. griechischen Osten in diesem Sinne konzeptualisieren.84 Die
Bischöfe Ambrosius und Johannes Chrysostomos bilden in dem Zusammenhang
ausnehmend günstige Forschungsobjekte, da sie besonders stark durch spezifische

Merkmale ihres jeweiligen Reichsteiles resp. Kulturkreises geprägt scheinen.

Dies hat uns motiviert, ihre Reflexionen zum Episkopat einer komparatis-
tischen Betrachtung zu unterziehen und an jenem Gegenstand nach
Gemeinsamkeiten wie Unterschieden zu fragen.

Wir haben gesehen, dass in ihren Vorstellungen zum Bischof die Parallelen
dominieren: Beide monieren die gleichen Defizite bei Klerikern, die sie als

grundsätzliche Probleme perzipieren. Übereinstimmend fokussieren sie in der
Person begründete Qualitäten deutlich stärker als den Amtscharakter des

Episkopats und damit die normative vor der organisatorischen Dimension. Eine
unterschiedliche Akzentuierung von Amt und Charisma, wie sie vielfach mit den
beiden Reichsteilen in Verbindung gebracht wird, lässt sich bei ihnen nicht
beobachten. Entsprechend begegnet auch keine grundlegend verschiedene Haltung
in der Frage, inwieweit die Wirksamkeit des Handelns eines Priesters von der
Würde seiner Person abhänge.85

Dieser Befund ist kein Spezifikum unserer beiden Autoren und beschränkt
sich auch nicht auf konzeptionelle Überlegungen zu dem Sujet, sondern
korrespondiert etwa mit Beobachtungen zum Habitus und zur Selbstinszenierung von
Bischöfen des betrachteten Zeitraumes: Hier ist gleichfalls zu konstatieren, dass

beim Rekurs auf mit der Person assoziierte Merkmale bzw. auf formal-institutionelle

Aspekte keine fundamentalen Unterschiede zwischen griechischem Osten
und lateinischem Westen existieren, sondern die Auswahl der jeweils angeführten
Gesichtspunkte sich an den Erfordernissen der aktuellen Kommunikationssituation
orientiert.86

Reichsteilspezifische Divergenzen sind allein in einem Teil der Rahmenbedingungen

zu erkennen, welche die beiden Bischöfe reflektieren. Insbesondere
sind hier zu nennen das Phänomen eines charismatischen Mönchtums sowie eine

ausgeprägt agonale Kultur, mit denen Johannes Chrysostomos konfrontiert ist.
In letzterer Hinsicht sind die Unterschiede zum Umfeld, in dem Ambrosius
einen Bischof positioniert, jedoch nur graduell. Grundsätzliche Differenzen in der
Konzeption des Episkopats resultieren hieraus nicht. So sind in der Beschreibung

des <Anforderungsprofils> keine wesentlichen Abweichungen auszuma-

84 Die Literatur zu diesem Sujet ist nahezu unüberschaubar geworden; als ein frühes Beispiel,
das diese Fragestellung - noch vor dem cultural turn - hinsichtlich der Adaption auf
institutioneller Ebene verfolgt und viele nachfolgende Arbeiten geprägt hat, sei die Dissertation von
E. Herrmann genannt, a.O. (oben Anm. 80).

85 Zur Debatte hierüber, die etwa im Rahmen des Donatistenstreites intensiv geführt wird, s.

Dörries, a.O. (oben Anm. 21) bes. 9.

86 Hierzu mit zahlreichen Quellenbelegen K. Piepenbrink, «Zur Selbstrepräsentation von Bi¬

schöfen des 3. und 4. Jahrhunderts in verbaler Kommunikation», Millennium 11 (2014) 39-68,
bes. 66f.



92 Karen Piepenbrink

chen. Das korreliert mit dem Phänomen, dass die tatsächlichen Kompetenzen
von Episkopen in Urbanen Gemeinden nahezu identisch sind. Die Tätigkeiten,
welche die Bischöfe im Rahmen ihres Amtes verrichten, beziehen sich nach
Vorstellungen beider weitestgehend auf die eigene Gemeinde bzw. den überge-
meindlichen kirchlichen Raum, können aber auf den staatlichen Bereich ausgreifen,

sofern es sich um Angelegenheiten von hoher theologischer Brisanz handelt
wie dogmatische Kontroversen. Eine darüber hinausgehende institutionalisierte
öffentliche Tätigkeit - etwa im Rahmen von Magistraturen oder als Mitglieder
des Stadtrates - sehen beide nicht vor, was dem realen Betätigungsfeld der Mehrzahl

der städtischen Bischöfe im Osten wie im Westen in der zweiten Hälfte des
4. Jahrhunderts entspricht.

Ungeachtet der göttlichen Legitimation seiner Stellung bedarf ein spätantiker

Bischof, um seinen Dienst erfolgreich versehen zu können, nicht zuletzt der
Akzeptanz seitens seiner Gemeinde - der Kleriker wie der Laien -, was zur
Voraussetzung hat, dass er deren Erwartungen möglichst vollumfänglich erfüllt.
Diese zielen in Ost und West in nahezu identischer Manier auf seine Orthodoxie,

seine persönliche Integrität und ganz besonders auf seine pastoralen wie pa-
tronalen Qualitäten. Entsprechend nimmt es nicht wunder, dass Ambrosius wie
Johannes Chrysostomos einvernehmlich eben jene Aspekte fokussieren, wenn
sie Verhaltenserwartungen für den Bischof formulieren.

Der Umstand schliesslich, dass die beiden Schriften verschiedene thematische

Schwerpunkte aufweisen, ist vorrangig auf Unterschiede in den Intentionen
der Verfasser sowie den literarischen Traditionen zurückzuführen, in denen die
betrachteten Texte stehen. Für unsere Fragestellung sind diese Diskrepanzen als

kontingent einzuschätzen.

Korrespondenz:
Karen Piepenbrink
Justus-Liebig-Universität Giessen
Historisches Institut
Professur für Alte Geschichte
Otto-Behaghel-Str. 10, Haus G
D-35394 Giessen

karen.piepenbrink@geschichte.uni-giessen.de


	Spätantike Bischofsbilder im Vergleich : Vorstellungen zum Episkopat bei Ambrosius und Johannes Chrysostomos

