Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 72 (2015)

Heft: 1

Artikel: Spéatantike Bischofsbilder im Vergleich : Vorstellungen zum Episkopat
bei Ambrosius und Johannes Chrysostomos

Autor: Piepenbrink, Karen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-514046

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-514046
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Spitantike Bischofsbilder im Vergleich: Vorstellungen zum
Episkopat bei Ambrosius und Johannes Chrysostomos

Karen Piepenbrink, Giessen

Abstract: Die Bischdfe Ambrosius und Johannes Chrysostomos werden in der Forschung
gern als typische Reprisentanten ihres jeweiligen Kulturkreises, d.h. des lateinischen
Westens bzw. griechischen Ostens, gedeutet. Auch ihre konzeptionellen Uberlegungen
zum Bischofsamt wurden bislang zumeist in diesem Sinne interpretiert. Im vorliegenden
Beitrag wird demgegeniiber demonstriert, dass ihre Konzeptionen des Episkopats keine
reichsteilspezifischen Differenzen aufweisen, sondern im Wesentlichen kongruent sind.
Das deckt sich mit dem Umstand, dass auch die realen Handlungsfelder der Bischofe
sowie die Erwartungen, welche seitens der Gemeinden an sie gerichtet werden, in der
zweiten Halfte des 4. Jahrhunderts in Ost und West nicht divergieren.

1. Einleitung

Ambrosius von Mailand und Johannes Chrysostomos von Antiochien resp. Kon-
stantinopel bilden ein beliebtes Sujet fiir komparatistische Studien zu Bischofen
des 4. Jahrhunderts. Mehrfach schon sind sie vergleichenden Betrachtungen un-
terzogen worden, wobei entweder 1hr konkretes Wirken im Amt des episcopus
einer spitantiken Metropole im Zentrum des Interesses stand oder aber ihre
Vorstellungen zu verschiedensten Themenfeldern — in historisch orientierten
Beitridgen etwa ihr Verstindnis des romischen Kaisertums oder der Relation von
Staat und Kirche.! Der Fokus der jiingsten Arbeit dieses Formats richtet sich auf
ihre Finstellungen zur Askese.? Der zentrale Grund fiir die Untersuchung ge-
rade dieser Kirchenfiihrer diirfte darin zu suchen sein, dass sie markante Diffe-
renzen aufweisen, die sich vordergriindig mit Unterschieden in ihren Personlich-
keitsmerkmalen wie ithren Biographien erkléiren lassen, dariiber hinaus aber zu
weiterreichenden Fragen nach ihren kulturellen Priagungen Anlass geben.?
Ambrosius gilt insbesondere in der historischen Forschung gemeinhin als
ein Bischof, welcher im Wertekanon der Senatsaristokratie tief verwurzelt ist,
der sich in senatorischen Kreisen zu bewegen weiss, der nicht zuletzt durch seine
vormalige Tatigkeit als Provinzstatthalter die Prinzipien romischer Herrschafts-
organisation internalisiert hat und es versteht, im Umgang mit fiihrenden Ver-

1 Soetwa K. Gro3-Albenhausen, Imperator christianissimus. Der christliche Kaiser bei Am-
brosius und Johannes Chrysostomus (Frankfurt a.M. 1999) 11-21.

2 J.H.W.G. Liebeschuetz, Ambrose and John Chrysostom. Clerics between Desert and Empire
(Oxford 2011).

3 Liebeschuetz fragt iiberdies verstirkt nach Parallelen zwischen den beiden Bischdfen, die er
neben einschligigen Differenzen konstatiert — etwa anhand des von ihm untersuchten Sujets
der Askese; s. Liebeschuetz, a.O. (oben Anm. 2) bes. 4.

Museum Helveticum 72 (2015) 76-92



Spitantike Bischofsbilder im Vergleich 77

tretern der Kirche wie auch der Staatsmacht geschickt zu agieren. Johannes
Chrysostomos hingegen hat auf diesem Feld offenkundig weniger reiissiert, was
u.a. auf seinen entschieden asketischen Habitus, seine rigoristischen Positionen
in pastoralen Angelegenheiten sowie seine Probleme im Umgang mit den haupt-
stadtischen Machttrigern und den dortigen sozialen Eliten zuriickgefiihrt wird.#
Ein solches Bild ist zweifelsohne ein wenig plakativ und blendet wesentliche Ele-
mente aus, darunter die Qualititen des Ambrosius als Theologe oder jene des
Johannes Chrysostomos als Prediger, der erfolgreich mit seiner Gemeinde kom-
muniziert und sich hier hohes Renommee erworben hat.”> Nichtsdestotrotz ist es
von heuristischem Wert, speziell wenn man die Frage nach den Ursachen fiir die
Divergenzen vertiefen méchte. In dem Zusammenhang wird in Sonderheit die
These vertreten, dass die beiden Bischofe zwar nicht als repriasentativ, aber doch
als prototypisch fiir thren jeweiligen Reichsteil bezeichnet werden kénnten, in-
dem Denken und Handeln des Ambrosius in hohem Grade durch spezifische
Merkmale des lateinischen Westens beeinflusst seien, wihrend Wirken und Vor-
stellungshorizont des Johannes Chrysostomos durch Charakteristika des grie-
chischen Ostens gekennzeichnet scheinen.® Von althistorischer Seite wird dabei
vorzugsweise auf Differenzen in den Herrschaftskonzeptionen wie -traditionen
verwiesen, namentlich auf die verschiedene Relevanz von Amt und Charisma in

4 HierzuJ. H. W. G. Liebeschuetz, «Friends and Enemies of John Chrysostomy», in A. Moffatt
(Hrsg.), Maistor. Classical, Byzaniine and Renaissance Studies for R. Browning (Canberra
1984) 85-111, bes. 95f.; C. Tiersch, Johannes Chrysostomus in Konstantinopel (398—404).
Weltsicht und Wirken eines Bischofs in der Hauptstadt des Ostrimischen Reiches (Tiibingen
2002); zur unterschiedlichen Gesamteinschitzung der beiden episcopi Liebeschuetz, a.O.
(oben Anm. 2) 5. In der antiken wie auch nachantiken Rezeption tritt seine Heiligmiissigkeit
gegeniiber den Konflikten, in die er zu seinen Lebzeiten involviert war, in den Vordergrund,;
hierzu W. Mayer, «The Making of a Saint. John Chrysostom in Early Historiography», in M.
Wallraff/R. Brandle (Hrsg.), Chrysostomosbilder in 1600 Jahren. Facetten der Wirkungsge-
schichte eines Kirchenvaters (Berlin/New York 2008) 39-39.

5  Die Bedeutung des Ambrosius als Theologe ist gerade in den letzten Jahren in der Forschung
verstirkt herausgestrichen worden; hierzu bes. C. Markschies, Ambrosius von Mailand und
die Trinitirstheologie. Kirchen- und theologiegeschichtliche Studien zu Antiarianismus und
Neunizinismus bei Ambrosius und im lateinischen Westen (364-381 n.Chr.) (Tiibingen 1995)
bes. 213-216; H. Leppin, «Zum politischen Denken des Ambrosius. Das Kaisertum als pasto-
rales Problemy, in 'I'. Fuhrer (Hrsg.), Die christlich-philosophischen Diskurse der Spitantike:
Texte, Personen, Institutionen (Stuttgart 2008) 33-49, bes. 34; grundsitzlich auch E. Dass-
mann, Ambrosius von Mailand. Leben und Werk (Stuttgart 2004) bes. 9; zur Einschitzung des
Johannes Chrysostomos als Prediger etwa J. N. D. Kelly, Golden Mouth: The Story of John
Chrysostom, Ascetic, Preacher, Bishop (Ithaca, N.Y. 1995) bes. 55-71. 130-134; W. Mayer,
«John Chrysostom: Extraordinary Preacher, Ordinary Audience», in M. B. Cunningham/P.
Allen (Hrsg.), Preacher and Audience. Studies in Early Christian and Byzantine Homiletics
(Leiden/Boston/Koln 1998) 105-137; A. M. Hartney, John Chrysostont and the Transforma-
tion of the Ciry (London 2004) 33-31.

6  Besonders weit geht in der Hinsicht K. GroB3-Albenhausen, die in der Tradition Hendrik Berk-
hots anhand unterschiedlicher Positionen zum Verhaltnis von Staat und Kirche fundamentale
Differenzen in den Mentalititen zwischen Ost und West diskutiert; s. Gro3-Albenhausen, a.O.
(oben Anm. 1) bes. 204-207; zur These Berkhots auch unten Kap. 5.



78 Karen Piepenbrink

den beiden Reichshiélften, die sich im staatlichen wie im kirchlichen Bereich glei-
chermassen niederschligt.’

In der vorliegenden Studie sollen beide Konzeptionen des Episkopats ver-
gleichend untersucht werden. Hierzu bieten sie sich wie wenige andere an, weil
von ihnen mit De officiis ministrorum und De sacerdotio tiir die Thematik ein-
schligige Werke vorliegen. J. H. W. G. Liebeschuetz hat in seiner jiingsten
Monographie einige skizzenhafte Beobachtungen zu dem Sujet formuliert und
dabei auch anhand dieses Gegenstandes entscheidende Unterschiede herausge-
arbeitet: Zuvorderst hebt er hervor, dass die normativen Erwartungen des Am-
brosius an einen Angehorigen des héheren Klerus nicht grundlegend von jenen
an christliche Laien abwichen, wohingegen Johannes priesterspezifische Vorga-
ben aufstelle, ausserdem das Priestertum stark iiberhShe und dabei lebenswelt-
liche Kontexte transzendiere.® Liebeschuetz’ Einschitzung korrespondiert mit
den Resultaten der bisherigen Forschungen zu den beiden Bischéfen und besté-
tigt die Grundannahmen zur Ost-West-Dichotomie. Im Folgenden soll diese
These auf den Priifstand gestellt werden. Dabei ist nicht intendiert, eine ausfiihr-
liche Priisentation des Materials zu bieten; vielmehr geht es um eine Auswertung
der Bischofsbilder im Hinblick auf fiir unsere Fragestellung relevante Parallelen
und Differenzen.

2. Voriiberlegungen zum Charakter von De officiis und De sacerdotio

Eingangs sollen einige Uberlegungen zum Charakter der beiden Schriften an-
gestellt werden, die fiir die Bewertung der Befunde von Bedeutung sind. Mitt-
lerweile darf als gesichert gelten, dass beide Werke in der Frithphase der kleri-
kalen Titigkeit ihrer Autoren entstanden sind.” Die Schrift des Johannes
thematisiert explizit den Zeitpunkt seiner Ordination, wobei er in géingiger Ma-

7  Eine kurze Skizze dieser Position, die sich insbesondere auf Max Webers Uberlegungen zum
Charisma griindet, prisentiert H. Leppin, «Der Prediger und der Monch. Zur Bewertung
christlicher Rede in der Spitantike», in C. Neumeister/W. Raeck (Hrsg.), Rede und Redner.
Bewertung und Darstellung in den antiken Kulturen (Mohnesee 2000) 301-312, bes. 301.

8  S.Liebeschuetz, a.0. (oben Anm. 2) 255.

9 Als rerminus post quem fir De officiis wurden die Jahre 384/5 ermittelt, wahrscheinlich ist
eine Abfassung im Jahre 386 oder wenig spiter; zur Diskussion dariiber s. Liebeschuetz, a.O.
(oben Anm. 2) 77. Nach Sokrates soll Chrysostomos De sacerdorio noch wahrend seines Dia-
konats in Antiochien verfasst haben, d.h. zwischen ca. 331 und 386 (Sokr. HE 6,3); gleichwohl
werden auch spitere Datierungen in Betracht gezogen, hierzu A .-M. Malingrey, Jean Chrysos-
tome. Sur le sacerdoce (Dialogue et Homélie). Introduction, texte cririque, traduction et notes
(Paris 1980) 10-13; M. Lochbrunner, Uber das Priestertum. Historische und systematische Un-
tersuchung zum Priesterbild des Johannes Chrysostomus (Bonn 1993) 110-117 mit eingehen-
der Diskussion der Forschung zu der Thematik; M. Fiedrowicz, Johannes Chrysostomus, De
sacerdotio. Uber das Priestertum. Mit einer Studie zu Werk und Rezeption herausgegeben und
kommentiert (Fohren/Linden 2013) 30-33.



Spitantike Bischofsbilder im Vergleich 79

nier das Moment der recusatio herausstreicht."” Wie es um deren Historizitét be-
stellt ist, kann wie bei der Mehrzahl seiner Kollegen nicht letztgiiltig geklirt wer-
den.!” Gleichwohl prigt dieser Aspekt seine gesamte Argumentation in De
sacerdotio, so dass das Werk von einer apologetischen Intention durchzogen ist,
die sich auch in den Ausfiihrungen zum Priester- resp. Bischofsamt manifestiert.
Um die eigene Reserviertheit gegeniiber der Konsekration, die ihm offenbar
massive Kritik in seiner Gemeinde eingebracht hat,'? zu kommunizieren wie
auch wirkungsvoll zu inszenieren, betont er nicht zuletzt die exorbitanten An-
forderungen an Inhaber eines solchen Amtes,!* was bei der Interpretation der
entsprechenden Aussagen zu beachten ist. Ein apologetisches Moment findet
sich auch bei Ambrosius, indem er erlidutert, aus welchen Griinden er in den ers-
ten drei Jahren seines Episkopats nur wenig Zeit auf das Gebet zu verwenden
vermochte;! jedoch ist dieses Motiv bei ihm weitaus weniger dominant als bei
Chrysostomos. Er ist somit in geringerem Masse veranlasst, die eigene Eignung
fiir die Position zu hinterfragen und aus einer derartigen Motivation heraus das
Priestertum mit Symbolen des Exzeptionellen zu belegen.

Dariiber hinaus ist zu beriicksichtigen, dass die Werke in verschiedenen li-
terarischen Traditionen stehen: Die Schrift des Chrysostomos enthilt zwar ge-
stalterische Elemente der paganen Literatur, allen voran das dialogische Prin-
zip, reprdsentiert aber insgesamt ein christliches Genre.® Das Werk des
Ambrosius weist dagegen nicht nur in formaler, sondern auch in inhaltlicher
Hinsicht enge Beziige zu klassisch-antiken Texten auf. Bekanntlich unternimmt
er den Versuch, in Auseinandersetzung mit der stoischen Philosophie — speziell
anhand von Ciceros Schrift De officiis — Uberlegungen zu einer christlichen
Ethik anzustellen, die an den hoheren Klerus adressiert sind.!'® Mit dieser The-

10 Daessich hier in den meisten Fillen nicht um eine endgiiltige Verweigerung handelt, Lisst sich
auch von cuncratio sprechen. Siche zu Beispielen aus der ostlichen wie der westlichen Reichs-
hialfte R. Lizzi, Il potere episcopale nell’Oriente romano. Rappresentazione ideologica e realtd
politica (IV-V sec. d.C.) (Rom 1987) 33-55; konkret zum Fall des Chrysostomos s. Hartney,
a.0. (oben Anm. 5) 23-32.

11  Im Falle unseres Textes steht die Frage nach der Historizit#it der Flucht im Zusammenhang
mit jener nach der Authentizitit der Rahmenhandlung, die der Autor prisentiert; hierzu Ma-
lingrey, a.0. (oben Anm. 9) 19-22; Lochbrunner, a.0. (oben Anm. 9) 29-38; Kelly a.0. (oben
Anm, 5) 26-28; Liebeschuetz, a.0. (oben Anm. 2) 166f,; Fiedrowicz, a.0. (oben Anm. %) 25-30.

12 Joh. Chrys. Sac. 1,7;2,4.7f.; 3,3 (PG 48,626-628.634-639.6411.).

13 Siehe z.B. Joh. Chrys. Sac. 2,4; 3,1.4f. (PG 48,634-637.639-643).

14 Vgl. Liebeschuetz, a.0. (oben Anm. 2) 255 mit den entsprechenden Stellenangaben.

15 Zum Verhiltnis der Schrift zu Dialogen der klassisch-griechischen Literatur Malingrey, a.O.
(oben Anm. 9) 15-19.

16  Hierzu etwa M. Becker, Die Kardinaltugenden bei Cicero und Ambrosius: De officiis (Basel
1994) 15-23 mit zahlreichen Literaturhinweisen; zur Diskussion iiber das Verhiltnis des am-
brosianischen zum ciceronischen Werk und der moglichen Intention des Ambrosius s. H. Sa-
von, «Pourquoi saint Ambroise a-t-il écrit un De officiis? Intentions et structure», REL 85
(2007) 192-203; zur Auseinandersetzung des Ambrosius mit Cicero speziell im Rahmen der
Uberlegungen zur priesterlichen Ethik schon R. Pasté, «I1 Sacerdozio negli scritti di tre Padri

della Chiesa», Scuola carrolica 54 (1926) 81-106. 271-285. 334-359, hier 92-106.



&0 Karen Piepenbrink

menwahl geht eine sachliche Schwerpunktsetzung einher, welche soziale Wert-
begriffe und -haltungen fokussiert. So thematisiert Ambrosius typische Situa-
tionen des episkopalen Wirkens, die geeignet sind, fiir den Bischof adidquate
Wertmassstibe zu erdrtern. Betitigungen, die sich hierzu weniger anbieten, neh-
men demgegeniiber geringeren Raum ein, darunter Praktiken aus dem liturgi-
schen Bereich, etwa der Eucharistie, welchen Chrysostomos hingegen eine zen-
trale Stellung einrdumt, um die Mediatorenrolle des Priesters hervorzuheben
und anhand dieser das immense Ausmass der Anforderungen an dessen Person
zu demonstrieren.”” Wie der Abgleich mit anderen seiner Schriften verdeutlicht,
ist daraus freilich nicht zu konkludieren, dass Ambrosius diesem Tétigkeitsfeld
eine untergeordnete Bedeutung beimisst.!®

Beide Autoren wenden sich primir an Kleriker, haben aber zugleich ein
breiteres klassisch gebildetes Lesepublikum im Blick.!” Unmittelbare intertex-
tuelle Beziige zwischen den Werken konnten bisher nicht nachgewiesen werden.
So liess sich die These, dass sich Johannes Chrysostomos an der Schrift des Am-
brosius orientiert habe, nicht verifizieren.?® Bei Chrysostomos ist evident, dass
er in seiner Motivik iiber weite Strecken Gregor von Nazianzens Schrift De fuga
sua folgt, welche eine 1dentische Zielsetzung aufweist und ihrerseits ausfiihrlich
iiber das Priestertum handelt.?! Beide Schriften sind somit weder als systemati-
sche Abhandlungen zum Episkopat noch als Reformschriften zum Priestertum
zu lesen, enthalten aber zahlreiche konzeptionelle und programmatische Aus-
sagen zu der Thematik, die unter Beriicksichtigung der Gattungsspezifika wie
auch der biographischen Hintergriinde ihrer Verfasser zu interpretieren sind.

Schliesslich ist vorab zu bemerken, dass beide Autoren in den meisten Zu-
sammenhingen — nicht ungewhnlich fiir die christliche Literatur ihrer Zeit —

17 Lochbrunner spricht in dem Zusammenhang vom <Heiligungsdienst», dem Chrvsostomos gros-
se Bedeutung zuschreibe; s. Lochbrunner, a.0. (oben Anm. 9) 147-156; zur Stellung der Eu-
charistie in der Bischofsauffassung des Chrysostomos auch A. M. Ritter, Charisma im Ver-
stindnis des Joannes Chrysostomos und seiner Zeit. Ein Beitrag zur Erforschung der
griechisch-orientalischen Ekklesiologie in der Friithzeir der Reichskirche (Gottingen 1972) 99—
108; C. Rapp, Holy Bishops in Late Antiquity. The Nature of Christian Leadership in an Age
of Transition (Berkeley/Los Angeles/London2005) 46; Fiedrowicz, a.0. (oben Anm. 9) 54-63.

18 Vgl etwa E. Dassmann, Die Frommigkeit des Kirchenvaters Ambrosius von Mailand. Quel-
len und Entfaltung (Minster 1965) 161-171.

19 Zur Diskussion um die Adressaten des Ambrosius s. R. Saver, Studien zur Pflichrenlehre des
Ambrosius von Mailand (Diss. Wiirzburg 19381) 1-4; zu den Adressaten des Johannes Chry-
sostomos J. Tloka, Griechische Christen — Christliche Griechen. Plausibilisierungsstrategien
des antiken Christentums bei Origenes und Johannes Chrysostomos (Tiibingen 2005) bes. 228—
230.

20 Liebeschuetz hat die Frage nach Interdependenzen auf das Gesamtwerk der beiden ausgedehnt
und ist auch dabei zu einem negativen Befund gelangt; s. Liebeschuetz, a.0. (oben Anm. 2) 5.

21 Zum Verhiltnis der beiden Schriften H. Darries, «Erneverung des kirchlichen Amtes im vier-
ten Jahrhundert. Die Schrift De sacerdotio des Johannes Chrysostomus und ihre Vorlage, die
Oratio de fuga sua des Gregor van Nazianz», in B. Moller/G. Ruhbach (Hrsg.), Bleibendes im
Wandel der Kirchengeschichte (''ibingen 1973) 1-46, bes. 26-46.



Spitantike Bischofsbilder im Vergleich 31

keine terminologische Differenzierung zwischen dem <Priester> und dem <Bi-
schob> vornehmen,? so dass ein Grossteil ihrer Uberlegungen in gleicher Weise
auf den episcopus wie einen Presbyter bezogen werden kann. An einigen Stellen
hingegen haben sie offenkundig exklusiv den Bischof im Visier, speziell wenn sie
Aufgabenbereiche, Kompetenzen oder das Prozedere der Wahl und Ordination
beleuchten.

3. Parallelen

Die Konzeptionen des Episkopats, die in De officiis und De sacerdotio entwi-
ckelt werden, weisen markante Parallelen auf: Ausgangspunkt ist bei beiden eine
massive Kritik am gegenwirtigen Klerus, dem sie 1n gleicher Manier vorhalten,
temporidre Giiter und Werte zu priferieren, insbesondere nach Macht und Re-
putation zu streben. Viele seiner Mitglieder legen — so ihre Einschéitzung — kirch-
lichen Amtern gegeniiber die gleiche Einstellung an den Tag wie gegeniiber
Funktionen in der Stadt- oder Provinzialverwaltung.?* Dies bemerken sie mit
Blick auf Kleriker, die bereits die Position eines Bischofs erlangt haben, sowie
auf Presbyter und Diakone, welche den Episkopat noch anstreben. Dabei gehen
sie grundsitzlich von stidtischen Gemeinden aus, deren Klerus sich vornehm-
lich aus Angehorigen der sozialen Eliten zusammensetzt. Um beziiglich des an-
gesprochenen Fehlverhaltens Aufklédrung zu leisten, rekurrieren sie iibereinstim-
mend auf die einschligigen Bemerkungen zum Gemeindevorsteher im Ersten
Timotheusbrief.>* Zur Charakterisierung der Bischofsfunktion operieren sie mit
den gingigen Metaphern, bemiihen etwa das Bild des Hirten, des Magisters oder

22 Zum vielfach unterschiedslosen Gebrauch von <Bischof> und <Presbyter> in christlichen Tex-
ten auch noch der Spitantike s. B. Dehandschutter, «Primum enim omnes docebant. Aware-
ness of Discontinuity in the Early Church. The Case of Ecclesiastical Office», in A. Hilhorst
(Hrsg.), The Apostolic Age in Patristic Thought (Leiden/Boston 2004) 219-227, hier 223-226;
zum Sprachgebrauch speziell bei Johannes Chrysostomaos s. C. Jacob, «Die Amtsterminologie
des Johannes Chrysostomus. Die arché des hiereus nach De sacerdotio», Trierer theologische
Zeitschrift 100 (1991) 307-3135, hier 307; J.-N. Guinot, «L’apport des panégyriques de Jean
Chrysostome & une definition de I'évéque modele», in Vescoci € pastori in epoca teodosiana.
In occasione del XVI centenario della consacrazione episcopale di §. Agostino, 396-1996, Bd.
2 (Rom 1997) 395-421; Tloka, a.0. (oben Anm. 19} 228-230. Zum Befund und Sprachgebrauch
in den ersten beiden Jahrhunderten E. Dassmann, «Das kirchliche Amt im Widerstreit. Zur
Begriindung und Entfaltung der Amter in der frithen Kirche, in ders., Amier und Dienste in
den friithchristlichen Gemeinden (Bonn 1994) 34-48 (zuerst 1982); J. Wagner, Die Anfinge des
Amtes in der Kirche. Presbyrer und Episkopen in der frithchristlichen Literatur (Tibingen
2011) bes. 299-303.

23 Ambr. Off 2,119 (CCL 15,139£.); Joh. Chrys. Sac. 3,4.10 (PG 48,642f.6461.).

24 Ambr. Off 1,2461.; 2,87 (CCL 15,90£.128); Joh. Chrys. Sac. 3,10f. (PG 48,6461.). Zur Bedeu-
tung dieser Schrift als Referenztext fiir die Formulierung von Verhaltenserwartungen an Bi-
schofe Rapp, a.0. (oben Anm. 17) 32-41.



32 Karen Piepenbrink

auch des Mediziners,*> wobei das Motiv des pastor pridominiert, das die Fiir-
sorge- wie die Filhrungsfunktion des episcopus gleichermassen illustriert.?®

Ambrosius wie Johannes Chrysostomos setzen voraus, dass die Kirchenge-
meinde eine hierarchische Struktur aufweist, und goutieren dies: Dem Bischot
gebiihrt demzufolge eine Herrscherstellung, die auch disziplinarische Gewalt
einschliesst, welche sich in gleicher Weise auf die subalternen Kleriker wie die
Laien in der Gemeinde erstreckt.?” Chrysostomos bedient sich in dem Zusam-
menhang auch der verbreiteten Koérpermetaphorik, um zu explizieren, dass dem
Priester die Stellung des Hauptes zukomme.? Jenes Bild verwendet er iiberdies,
um — in der Auseinandersetzung mit Héretikern wie sog. pagani — im Hinblick
auf die Gemeinde das Problem der In- und Exklusion zu erértern, welches der
Bischof zu bewiltigen hat: Demnach sollte er sich um die Reintegration von der
Kirche losgeldster Glieder bemiihen, miisse aber gegebenenfalls unheilbare
Gliedmassen abtrennen — analog dem Arzt, der in bestimmten Fillen gezwun-
gen ist, Amputationen vorzunehmen.? Einen identischen Vergleich stellt Am-
brosius an.*® Beide reflektieren, dass die Position des Bischofs nach einem gere-
gelten Verfahren zu besetzen sei, wihrend dem episcopus seinerseits die Vergabe
der Presbyter- und Diakonstellen sowie jener des niederen Klerus zustehe.3! Sie
gehen davon aus, dass in der Gemeinde eine Amterlaufbahn existiert, die dem
staatlichen cursus honorum vergleichbar ist, plddieren aber dafiir, Stellen nicht
primér nach dem Senioritéitsprinzip bzw. aufgrund von Herkunft und Vermogen
zu vergeben, sondern vorrangig nach Massgabe persoénlicher Eignung.®

In dem Kontext konzedieren sie, dass der Bischof Triger eines Amtes sei,*
wobei sie sowohl Parallelen wie auch Unterschiede zu staatlichen Amtern auf-

25  Ambr. Off 1,3; 2,135 (CCL 15,2.145); Joh. Chrys. Sac. 2,1-4; 5.1; 6,4 (PG 48,631-637.671-
673.680-682); zur Metaphorik des Chrysostomos bei der Bezeichnung des Bischofs s. Guinot,
a.0. (oben Anm. 22) 398-404.

26 Ambr. Off 1,2f. (CCL 15,1f.); Joh. Chrys. Sac. 2,2.4; 3,7 (PG 48,633-637.643).

27 Zum diesbeziiglichen Verstiandnis bei Chrysostomos s. Ritter, a.0. (oben Anm. 17) 120-122;
1. Sarrouj, Le sacerdoce chez St. J. Chrysostome d'aprés son iraité «Peri hierosynes» (Strassburg
1972) 86-97; C. L. de Wet, «The Priestly Body. Power-Discourse and Identity in John
Chrysostom’s De sacerdotio», Religion & Theology 18 (2011) 351-379, hier 355-363; zu Am-
brosius T. G. Ring, Aucroritas bei Tertullian, Cyprian und Ambrosius (Wiirzburg 1975) bes.
204-206; G. Coppa, «Istanze formative e pastorali del presbitero nella vita e nelle opere di S.
Ambrogio», in 8. Felici (Hrsg.), La formazione al sacerdozio ministeriale nella carechesi e nella
testimonianza di vira dei Padri (Rom 1992) 95-132, bes. 95-110.

28 Joh. Chrys. Sac. 3,10 (PG 48,646f.).

29  Joh. Chrys. Sac. 2,4 (PG 48,634-637).

30 Ambr. Qff 2,135 (CCL 15,145).

31  Ambr. Off 1,216 (CCL 15,139); Joh. Chrys. Sac. 3,15; 4,2 (PG 48,652-654.663-663).

32 Ambrosius konzipiert den kirchlichen Dienst dariiber hinaus als Profession; s. Ambr. Gff.
1,215-218 (CCL 15,80).

33 Joh. Chrys. Sac. 2,8; 3,141, (PG 48,639£.649-651); Ambr. Off. 1,216 {CCL 15,80); speziell zu
Chrysostomos s. Ritter, a.0. (oben Anm. 17) 98f.

34 Zur Betonung des Amtscharakters auch bei Chrysostomaos s. Lochbrunner, a.0. {oben Anm.

9) 194.



Spitantike Bischofsbilder im Vergleich 33

zeigen.® Sie demonstrieren, dass partiell Ubereinstimmungen in den Zustéindig-
keiten bestehen, markieren aber zugleich Differenzen namentlich in Zielsetzun-
gen und Wertorientierungen, die aber — so thre Vermutung — einem Grossteil
ihrer Adressaten nicht hinreichend bewusst sind.*® Ein Betitigungsfeld, bei dem
beide Aspekte beleuchtet werden, ist jenes der episcopalis audientia, bei der sie
die Frage nach der Relation zum weltlichen Richter aufwerfen. Sie fordern die
episcopi auf, sich notwendige Unterschiede zu vergegenwirtigen, die sie insbe-
sondere darin sehen, dass ein bischéflicher Richter stéirker christlichen Primais-
sen verpflichtet ist, was konkret meint, dass er tendenziell Gnade walten lassen
und weniger strikt auf Sanktionierung bedacht sein solle als sein sidkularer Kol-
lege sowie dass er ohne Ansehen der Person zu urteilen habe, Standesunter-
schiede und daraus resultierende Privilegien demnach keine Beachtung finden
sollten.?” Zugleich aber miisse ein Bischof, um seine vielfidltigen Aufgaben ad-
dquat zu verrichten, all jene Qualitidten aufweisen, die auch im staatlichen Be-
reich vonndéten seien: So sollte er iiber administrative und 6konomische Kompe-
tenzen verfiigen, um die Besitzungen und Unternehmungen der Gemeinde leiten
und verantwortlich iiber die Verwendung ihrer Geldmittel entscheiden zu kon-
nen.’® Ausnehmend grosse Bedeutung messen sie rhetorischen Fahigkeiten zu,
die sie etwa im Rahmen der Jurisdiktion, aber auch bei der Bewiltigung theolo-
gischer Dispute als unabdingbar einschitzen.*” Beide sind sich entsprechend der
Tatsache bewusst, dass ein Bischof klassischer Bildung bedarf - trotz aller Skep-
sis angesichts ihrer paganen Konnotation.*

Grundsitzlich vertreten Ambrosius wie Johannes Chrysostomos die Auffas-
sung, dass ein Bischof grissere Verantwortung zu tragen habe als ein Staatsbediens-
teter, insbesondere da seine Funktion — ungeachtet des irdischen Bestellungsverfah-
rens —unmittelbar von Gott herzuleiten sei und weltliche Wirkungszusammenhiinge
transzendiere.*! Folglich pladieren sie nachdriicklich dafiir, an einen Kandidaten fiir
ein Priesteramt hohere Anforderungen zu stellen als an einen Bewerber fiir eine
staatliche Magistratur, wobel sie ibereinstimmend an seine charakterlichen

35 Hierzu am Beispiel des Chrysostomos s. Jacob, a.0. (oben Anm. 22) bes. 309-311; zu der The-
matik schon M. Menn, «Zur Lehre des hl. Johannes Chrysostomus iiber das geistliche Amt»,
Revue Internationale de Théologie 13 (1903) §7-102. 308-321, hier 91.

36 Vgl Joh. Chrys. Sac. 3,10£.15 (PG 48,646f.652—-654).

37 Ambr. Off 2,125 (CCL 15,141); Joh. Chrys. Sac. 2,3f. (PG 48,634).

38 Hierzu bes. Joh. Chrys. Sac. 3,16; 6,3f. (PG 48,654-656.6791.); vgl. Ambr. Off 2,66-78 (CCL
15,120-125).

39 Ambr. Off 1,102-104; 2,41.43.96 (CCL 15,38.112.131); speziell zur Einschiitzung durch Am-
brosius s. M. Zelzer, « Ambrosius von Mailand und das Erbe der klassischen Tradition», WS
100 (1987) 201-226, hier 205; Joh. Chrys. Sac. 2,3; 5,5f. (PG 48,634.6741.).

40  Zu der Problematik beispielsweise E. Dassmann, «Amt und Autoritits, in ders., Amiter und
Dienste in den frithchristlichen Gemeinden (Bonn 1994) 129-141, hier 132-136 (zuerst 1980).

41 Ambr. Off. 1,218.246f. (CCL 15,80.90f.); Joh. Chrys. Sac. 2,4; 3,1.4-6 (PG 48,634-637.639-
644). Chrysostomos betont dazu besonders die Binde- und Losegewalt des Bischofs, die itber
die irdische Existenz hinaus von Relevanz ist; s. Joh. Chrys. Sac. 3,5 (PG 48,643).



34 Karen Piepenbrink

Merkmale denken.** Im Einzelnen geht es ihnen um die Orientierung an tradi-
tionellen kooperativen Werten,* an spezifisch christlichen Werthaltungen, dar-
unter <Demut> und Zuriickhaltung gegeniiber materiellen Giitern, wie auch um
«Reinheit>** Ein kirchlicher Amtstréger zeichnet sich ihrem Verstidndnis nach
gegeniiber Inhabern hdherer staatlicher Funktionen zudem dadurch aus, dass er
nicht allein zu herrschen, sondern zugleich zu dienen habe und das Amt zualler-
erst als <Biirde> zu verstehen sei.*® Beide postulieren mit Blick auf den Priester
eine asketische Lebensfiihrung und betonen, dass er Forderungen geniigen
miisse, die seitens der Umwelt wie auch von vielen Klerikern selbst als <iiber-
menschlich> betrachtet wiirden.*®

Auch wenn sie den Amtscharakter des Episkopats wiirdigen, rangieren or-
ganisatorische Aspekte in ihren Betrachtungen doch hinter ethisch-normativen.
Bezogen auf Ambrosius driangt sich an der Stelle freilich die Frage auf, ob wir
es hier nicht mit einem Spezifikum der Schrift De officiis zu tun haben, die aus
der Themenstellung dieses Werkes entspringt, aber keinesfalls reprisentativ fiir
die Vorstellungen des Verfassers zum Priestertum ist. Eine solche These ldsst
sich jedoch falsifizieren angesichts der Tatsache, dass Ambrosius auch in seinen
zahlreichen instruktiven Briefen an Kleriker die normative Ebene heraus-
streicht.*’ Im Vordergrund steht bei beiden die Beschiftigung mit in der Person
begriindeten Qualititen der Betreffenden, was nicht allein darauf zuriickzufih-
ren ist, dass sie personlich in dem Bereich die gravierendsten Defizite konstatie-
ren, sondern ebenso auf den Umstand, dass auch die Gemeinde vorrangig die
personlichen Eigenschaften ihres Bischofs perzipiert. Ambrosius und Chrysos-
tomos stimmen iiberein, dass das Interesse und gegebenenfalls die Kritik der
Gemeinde sich auf die gesamte Lebensfithrung des episcopuis richte.* Sie reflek-
tieren, dass die Bischofe gerade hierdurch stark belastet und kaum in der Lage
seien, den nicht selten divergierenden Erwartungen an ihre Person gerecht zu
werden.*” Die Wiinsche der Gemeindemitglieder zielen — ihren Beobachtungen
zufolge — primér auf persdnliche Ansprache und Zuwendung inklusive Hausbe-
suchen sowie auf karitative Leistungen.>® Beide sind sich des Faktums bewusst,

42 ZuQualitdt und Quantitit der Anforderungen Ambr. Off 1,215-218 (CCL 15,80); Joh. Chrys.
Sac. 2,2; 6,5, (PG 48,633£.682).

43 Insbesondere wird dabei die <Besannenheit> resp. «Selbstbeherrschung> herausgestrichen, die
einhergeht mit der Bereitschaft, eigene Bediirfnisse zuriickzustellen und Sorge fiir andere zu
tragen; so etwa Ambr. Off 1,251.256 (CCL 15,93.95); Joh. Chrys. Sac. 311f; 612 (PG
48,6471.687-690).

44 Ambr. Off. 1,184£.218.246.248f.;2,66f.134 (CCI. 15,68.80.90-92.1201.); Joh. Chrys. Sac. 3,4.14;
6,2-4 (PG 48,642£.649-651.679-682).

45 Ambr. Off 1,247 (CCL 15,91); Joh. Chrys. Sac. 3,10 (PG 48,6461.).

46 Ambr. Off. 2,661, (CCL 15,120£.); Joh. Chrys. Sac. 3,7 (PG 48,645).

47  Exemplarisch sei genannt Ambr. epist. extra coll. 14 (CSEL §2/3,235-295).

48  Ambr. Off. 1,87 (CCL 15,32t.); Joh. Chrys. Sac. 3,14.17 (PG 48,649-651.656-660).

49 Ambr. Off. 1,87 (CCL 13,32f.); Joh. Chrys. Sac. 3,10.16 (PG 48,646f.654-656).

50 Ambr. Off 1,87 (CCL 15,32£.); Joh. Chrys. Sac. 3,17 (PG 48,656-660).



Spitantike Bischofsbilder im Vergleich 85

dass ein Bischof sich gerade auf diesem Feld zu bewéhren hat — um die Ge-
meinde fiir sich zu gewinnen und seine pastoralen Funktionen erfolgreich erfiil-
len zu kénnen —, und formulieren daher eine Vielzahl von Ratschligen, wie ein
episcopus als Euerget zu agieren habe, wenn er iiber den Einsatz der Gemeinde-
mittel, insbesondere die Gewihrung von Almosen, befindet.’! Bei Ambrosius
kommt auch die Zuweisung von Geldern an Kleriker und die Kontrolle ihrer
Verwendung zur Sprache, die offenbar leicht zu Unstimmigkeiten oder gar Ver-
werfungen im Klerus Anlass gibt.” Der Maildnder Bischof wirbt zuvorderst fiir
Investitionen in die Errichtung und Ausstattung von Kirchenbauten.> Dariiber
hinaus empfiehlt er dem Bischof moderates Geben und gibt somit keine Emp-
fehlung, die als genuin christlich einzuschitzen oder gar exklusiv auf das Pries-
ter- resp. Bischofsamt bezogen 1st.>* Er behandelt die Problematik eingehender
als Chrysostomos, woraus gleichwohl nicht der Schluss zu ziehen ist, dass er ent-
sprechenden Betétigungen fiir den Bischof grossere Bedeutung attestiert; wie
gerade erwihnt, dstimiert auch sein dstlicher Kollege karitative Tétigkeiten des
Bischofs sehr. Dass Ambrosius das Sujet stark akzentuiert, ist eher mit dessen
hoher Eignung zu begriinden, um mit Blick auf den episcopus christliche Wert-
massstibe und Verhaltenserwartungen zu explizieren — in diesem Fall die bene-
ficentia —, und resultiert somit aus seiner thematischen Schwerpunktsetzung.™

Ambrosius wie Johannes Chrysostomos setzen als gegeben voraus, dass der
hohere Klerus durch ein hohes Mass an internem Wettbewerb gekennzeichnet
ist. Das kommt speziell bei Vakanzen zum Ausdruck, wenn iiber die Aufstellung
von Kandidaten fiir die Nachfolge disputiert wird. Aber auch ein amtierender
Bischof befindet sich in einer kompetitiven Situation und muss um seine Akzep-
tanz im Klerus ringen. Er ist hier regelmiissig Kritik ausgesetzt, bei der theolo-
gische Fragen — so ihre iibereinstimmende Beobachtung — zwar instrumentali-
siert werden kdnnen, jedoch gewthnlich nicht im Vordergrund stehen. Sie fiithren
entsprechendes Verhalten von Klerikern primir auf Neid und Missgunst zuriick,
missbilligen es explizit und werben demgegeniiber fiir Eintracht innerhalb des
Klerus.*

Eine weitere Gemeinsamkeit ist darin zu sehen, dass beide ein wesentliches
Element episkopalen Wirkens nicht in thre Konzeption einbeziehen: jenes der

51  Ambr Off 2,76-85.109-111.121.136-143 (CCL 15,124-127.136£.140.146-149); Joh. Chrys. Sac.
3,16 (PG 48,654-656).

52 Ambr. Off. 2,69 (CCL 15,121).

53 Ambr. Off. 2,111.121 (CCL 15,137.140).

34 Ambr. Off 2,6976.111 (CCL 15,121.124.137).

55  Zur Auseinandersetzung mit dieser Thematik bei Ambrosius s. Saver, a.0. (oben Anm. 19)
92-102; Becker, a.0. (oben Anm. 16) 70-114. Hinzu kommt moglicherweise, dass er selbst in
der Anfangsphase seines Episkopats angesichts seiner Freigebigkeit gegeniiber den Armen bei
den Homéern in Mailand auf Kritik gestossen ist; vgl. Paulin. vir. Ambr. 38 (ed. Bastiaensen,
S. 100-102); Ambr. Off. 2,136-139 (CCL 15,146£.); zu der Thematik Rapp, a.O. {(oben Anm.
17) 230f.

56 Ambr. Off. 2,122.134.152-155 (CCL 15,140.145.151£.); Joh. Chrys. Sac. 5,6 (PG 48,675£.).



&6 Karen Piepenbrink

<privaten> Patronagetitigkeit.”” Wir wissen von vielen spitantiken Bischofen,
dass sie Angehorigen ihrer Gemeinde bei unterschiedlichsten profanen Angele-
genheiten, darunter Rechts- und Steuerfragen, in Form von Intervention bei
Amtstridgern oder méchtigen privati Unterstiitzung haben zukommen lassen
oder auch Kommendationsschreiben an ihre amici verfasst haben, welche den
Betreffenden etwa Karrierechancen erdffnen sollten.’® Aktivititen jener Natur
begreifen beide offenkundig nicht als integralen Bestandteil bischéflicher Tétig-
keit: Ambrosius warnt im Gegenteil explizit davor, sich in Rechtshéindeln und
Handelsgeschiften zu engagieren,” Chrysostomos zeigt sich ebenfalls sehr re-
serviert.®” Dass Betitigungen dieser Art ebenso wie Euergetismus aus privaten
Mitteln nicht Bestandteil ihrer Bischofskonzeptionen sind, ist konsequent ange-
sichts der Tatsache, dass episcopi solches zumeist im Rahmen personlicher Netz-
werke und auf der Basis threr familidiren Ressourcen leisten. Auch prisentieren
sie sich im von uns betrachteten Zeitraum in derartigen Kontexten gew6hnlich
nicht als Bischofe, rekurrieren somit nicht auf ihre episkopale Autoritit, sondern
treten — gleich ithren Gesprichs- resp. Briefpartnern — als Angehorige der sozi-
alen Elite auf.®!

4. Differenzen

Neben den zahlreichen Parallelen sind in den grundsitzlichen Uberlegungen der
beiden Bischofe zum Episkopat auch Differenzen zu konstatieren. Diese betref-
fen gleichwohl weniger deren Konzeptionen des Bischofsamtes, als vielmehr ihre
Perzeption der Rahmenbedingungen, unter denen sich bischofliches Handeln
vollzieht. Hier ist insbesondere die Einschiitzung der innergemeindlichen bzw.
-kirchlichen Konflikte zu nennen, in die ein Bischof involviert sein kann. Wie
wir gesehen haben, setzen beide voraus, dass ein episcopus in einem kompetiti-
ven Umfeld wirkt, beschreiben dies aber doch voneinander abweichend, wobei

57 Zur zentralen Bedeutung derartiger Titigkeiten fiir den spitantiken Bischof s. H. Chadwick,
«The Role of the Christian Bishop in Ancient Society», in ders., Heresy and Orthodoxy in the
Early Church (Aldershot u.a. 1991) 1-14, hier bes. 8-12 (zuerst 1979); grundsitzlich zum Auf-
treten und Wirken von Bischofen als patroni 1.-U. Krause, Spdtantike Patronatsformen im Wes-
ten des Romischen Reiches (Minchen 1987) 57f.; S. Rebenich, «Viri nobiles, viri diserti, viri
locupleres. Von der heidnischen zur christlichen Patronage im vierten Jahrhundert», in A.
Dorfler-Dierken/W. Kinzig/ M. Vinzent (Hrsg.), Christen und Nichichristen in Spétantike, Neu-
zeit und Gegenwart. Beginn und Ende des Konstantinischen Zeitalters. Internationales Kollo-
quium aus Anlap des 65. Geburistages von Prof. Dr. Adolf Martin Rirrer {Mandelbachtal v.a.
2001) 61-80, hier 63f.

58 Auch von Ambrosius sind Briefe dieses Typs tradiert; hierzu N. B. McLynn, Ambrose of Mi-
lan. Church and Courrin a Christian Capiral (Berkeley/Los Angeles/London 1994) 252-263.

59 Ambr. Off 1,185; 3,59 (CCL 15,69.175).

60 Dazu mit Quellenbelegen de Wet, a.0. (oben Anm. 27) 359f.

61  Das lasst sich insbesondere an ihrer Selbstdarstellung in entsprechenden Briefen ablesen, s.
z.B. Basil. epist. 63; 834,1; 86; 87; 104; 109 (PG 32,420.462-468.509-512.517-520); Greg. Naz.
epist. 67 (PG 37,144L); vgl. Aug. epist. 96; 97 (CSEL 34/2,514-521).



Spitantike Bischofsbilder im Vergleich 87

sich markante Unterschiede sowohl hinsichtlich der beteiligten Gruppen wie
auch beziiglich des Ausmasses der Konflikte auftun: Chrysostomos geht davon
aus, dass die Angriffe, die ein Bischof seitens der Kleriker wie auch aus dem
Kreis der Laien erfihrt, geeignet sein kénnen, ihn in seiner Position massiv zu
erschiittern, wenn nicht gar zu stiirzen. Ambrosius hingegen sieht den episco-
pus nicht in vergleichbarer Weise in seiner Stellung bedroht. Er hebt zwar her-
vor, dass die Akzeptanz der Gemeinde fiir sein Wirken von entscheidender Be-
deutung sei,® diagnostiziert hier aber keine uniiberwindlichen Probleme.
Chrysostomos schitzt demgegeniiber den Grad der Aktivitit der Gemeinde wie
auch deren kritisches Potential hoher ein, namentlich im Kontext von Bischofs-
wahlen.® Auch in anderen Situationen betrachtet er Unmutsiusserungen gegen
Bischofe als nicht unwahrscheinlich, bei denen theologische Fragen zum Anlass
genommen werden, den episcopus zu attackieren.® Auch Predigten konnen sei-
nen Beobachtungen zufolge einen Ausgangspunkt fiir massive Kritik darstel-
len.®¢ Daneben moniert er die Tendenz von Laien, mit dem Priester iiber theo-
logische Fragen zu disputieren.* Stédrker noch scheint ihm die Stellung eines
Bischofs durch andere Kleriker gefdhrdet, die sich partiell der Unterstiitzung
weiter Kreise der Gemeinde bedienen. Er vergleicht den episcopus einem Tyran-
nen, der umschmeichelt werde, solange er 1n seiner Position gefestigt sei; sobald
er sich aber die geringste Blosse gebe, zeigten sich potentielle Nachfolger be-
strebt, ihn seines Amtes zu entheben.®

Seine Reaktion auf diese Problematik besteht weniger darin, Strategien fiir
eine effektive Kommunikation mit den betreffenden Personen und Gruppierun-
gen zu entwickeln, als vielmehr in Ratschldgen an den Bischof, sich nachdriick-
lich von irdischen Zielsetzungen zu distanzieren. Dem liegt die Vorstellung zu-
grunde, dass ein episcopus, der sich weltlichem Treiben hingibt, leicht
Angriffsfliche fiir Kritiker biete und zudem Gefahr laufe, von Gruppierungen
in der Gemeinde, die ihrerseits mundane Belange verfolgten, <beherrscht> zu
werden, statt seinerseits die Herrscherrolle auszufiillen.® Dies entspricht, neben-
bei bemerkt, seinem eigenen Reaktionsmuster, das er spiter in Konstantinopel

62 Joh. Chrys. Sac. 2,2; 313; 4,4; 6,221, (PG 48,6331.649.666£.679); zu den Kimpfens, in denen
sich ein Bischof im Verstindnis des Chrysostomos zu behaupten hat, s. A. Koch, Johannes
Chrysosromus und seine Kenninisse der antiken Agonistik im Spiegel der in seinen Schriften
verwendeten Bilder und Vergleiche (Hildesheim 2007) 132-134.

63  Siche z.B. Ambr. Off. 1,86-89 (CCL 15,321f.).

64 Joh. Chrys. Sac. 3,10.15 (PG 48,646£.652-654).

65 Joh. Chrys. Sac. 4,5f. (PG 48,6671.).

66 Joh. Chrys. Sac. 5,1£.5-8 (PG 48,671-678).

67  Joh. Chrys. Sac. 4,5 (PG 48,6671.).

68 Joh. Chrys. Sac. 3,14 (PG 48,649-651).

69 Joh. Chrys. Sac. 3,91.14 (PG 48,646.649-651); zur Vorstellung der Notwendigkeit von Distanz
zu irdischen Lebenszusammenhingen bei Chrysostomos s. R. Valantasis, «Body, Hierarchy
and Leadership in Chrysostom’s On the Priesthood», The Greek Orthodox Theological Re-
view 30 (1985) 455-471, bes. 4701



&8 Karen Piepenbrink

angesichts vergleichbarer Herausforderungen zeigen wird.”” Neben einer entspre-
chenden Wertorientierung sind seinem Verstindnis nach auch in einem solchen
Zusammenhang rhetorische und exegetische Qualititen erforderlich.” Im Hin-
blick auf mogliche Kritik seitens der Gesamtgemeinde bemerkt er jedoch, dass
ein Bischof den Laien nicht mit Verachtung begegnen diirfe, sondern in patri-
monialer Manier — gleich einem Vater gegeniiber seinen unmiindigen Kindern
— auf ihre Bediirfnisse reagieren miisse.”” Erwihnt sei an der Stelle, dass auch
Ambrosius an Kleriker die Empfehlung richtet, Distanz zu weltlichen Aktivité-
ten zu wahren, beispielsweise nicht an Gastmihlern teilzunehmen, die von Laien
veranstaltet werden — gleichfalls mit der Uberlegung, dass derartiges Tun Anlass
zu «Gerede> geben konne.”? Allerdings schiitzt er die Risiken, die hieraus zu er-
wachsen vermogen, geringer ein als Chrysostomos. Auch hilt er es — abweichend
von seinem Kollegen — fiir moglich, sich als Kleriker von innergemeindlichen
Rangstreitigkeiten fernzuhalten. Im Unterschied zu dogmatischen Kontrover-
sen, die seinem Verstindnis nach stets ausgetragen werden missen, empfichlt er
bei blossen Kdmpfen um Macht und Prestige Zuriickhaltung.”

Eine weitere Besonderheit in den Bedingungen fiir episkopales Handeln,
die Chrysostomos gegeniiber Ambrosius herausstreicht, 1st in dem Moment zu
sehen, dass Bischofe in threr Umgebung nicht nur durch Kleriker provoziert wer-
den, sondern dariiber hinaus durch Moénche, welche ihrerseits nicht dem Klerus
angehdren.™ Dies stellt fiir ihn nicht zuletzt ein konzeptionelles Problem dar an-
gesichts der hohen Autoritit, die Monche aufgrund des thnen zugeschriebenen
Charismas und ihrer asketischen Leistungen in vielen Regionen des griechischen
Ostens geniessen.”® In dem Kontext setzt er sich mit der im dstlichen Reichsteil
verbreiteten Position auseinander, dass Presbyter und Bischofe primiér aus die-
sem Personenkreis rekrutiert werden sollten. Trotz seiner atfirmativen Haltung
zur Askese, seiner eigenen anachoretischen Erfahrung und seiner personlichen

70  Hierzu Tiersch, a.0. (oben Anm. 4) bes. 229-250; grundsatzlich zu seinen Konflikten mit dem
Klerus der Gemeinde von Konstantinopel Liebeschuetz, a.0O. (oben Anm. 4) 95-111.

71  Joh. Chrys. Sac. 4,6-9; 5,3-6 (PG 48,668-676); dazu auch Leppin, a.0. (oben Anm. 7) 304-
307.

72 Joh. Chrys. Sac. 5,4 (PG 48,674); vgl. Joh. Chrys. Sac. 6,9 (PG 48,6851.).

73 Ambr. Off. 1,86 (CCL 15,32); vgl. Ambr. Off. 1,247 (CCL 15,91); dazu W. Steidle, «Beobach-
tungen zu des Ambrosius Schrift De officiis», VigChr 38 (1984) 18-66, hier 37f.

74 Ambr. Off. 2,122 (CCL 15,140).

75 Zuden Konflikten des Chrysostomos mit Monchen s. Liebeschuetz, a.0. (oben Anm. 4) 91-93.

76 Dies gilt ganz besonders fiir Syrien und somit seine eigene Provinz — vorausgesetzt, dass die
Schrift wihrend seiner Titigkeit in Antiochien entstanden ist; hierzu P. Brown, «Town, Village
and Holy Man. The Case of Syria», in ders., Society and the Holy in Late Antiguity (L.ondon
1982) 153-165; zu seiner Erfahrung mit Ménchen in seiner Stellung als Patriarch von Konstan-
tinopels. D. Caner, Wandering, Begging Monks. Spiritual Authority and the Promotion of Mo-
nasticism in Lare Antiquity (Berkeley/Los Angeles/London 2002) 190-199. Ambrosius sicht
sich mit keinem vergleichbaren Problem konfrontiert; hierzu D. Kénig, Amr und Askese. Pries-
teramt und Monchitum bei den lateinischen Kirchenvitern in vorbenediktinischer Zeit (St. Ot-

tilien 1985) 129-131.



Spitantike Bischofsbilder im Vergleich 89

Wertschatzung der monastischen Lebensform erteilt er der Ordination von Mén-
chen eine Absage.” Er tritt zwar fiir eine asketische Orientierung der Kleriker
ein, wendet sich aber gegen den <Monchsbischof>, der dem Typus des holy man
entspricht.”® Bei Monchen denkt er in diesem Zusammenhang an Ménner aus
lindlichem Umfeld mit niedrigem Bildungsstand und nur geringer Erfahrung in
sdkularen Lebenszusammenhidngen,” die seiner Ansicht nach nicht die erfor-
derlichen Voraussetzungen fiir ein Bischofsamt mitbringen. Eine vergleichbare
Problematik stellt sich bei Ambrosius nicht, da Asketen, die nicht in den Klerus
integriert sind und eine Herausforderung fiir kirchliche Funktionstrager darstel-
len, indem sie ithnen etwa ein Defizit an Charisma und asketischem Rigorismus
vorhalten, in seiner Umgebung nicht von nennenswerter Bedeutung sind.

Jene Divergenzen in den Rahmenbedingungen, die als reichsteilspezifisch
betrachtet werden kénnen, fiithren gleichwohl nicht zu prinzipiellen Differenzen
in der Konzeption des Episkopats. Die starke Betonung der asketischen Quali-
titen des episcopus bei Chrysostomos wie auch der exzeptionellen Anforderun-
gen, die an jenen gestellt werden, ldsst sich beiihm nicht als Reverenz an monas-
tische Ideale interpretieren, sondern steht in Zusammenhang mit der Intention
der Schrift und weicht zudem nicht fundamental von der Position des Ambro-
sius ab.

5. Zusammenfassung

Die Reflexionen der beiden Bischoéfe zum Episkopat stehen im Kontext der theo-
dosianischen Ara, die u.a. gekennzeichnet ist durch die zunehmende Verflech-
tung von Kirche und Staat wie auch eine steigende Aristokratisierung des hohe-

77 Joh. Chrys. Sac. 6,5-8 (PG 48,682-685); zu seiner Biographie s. O. Pasquato, «ldeale sacerdo-
tale e formazione al sacerdozio del Giovane Crisostomo. Evoluzione o continuitia?», in S. Fe-
lici (Hrsg.), a.0. (oben Anm. 27) 59-93, hier 66-72; Lochbrunner, a.0. (oben Anm. 9) 77-82;
Kelly, a.0. (oben Anm. 5) 24-35; J. Brindle, Johannes Chrysostomos. Bischof, Reformer, Miir-
tyrer (Stuttgart 1999) 26-30; kritisch zu den antiken Zeugnissen iiber die monastische Phase
des Chrysostomos W. Maver, «What does it Mean to Say that Chrysostom was a Monk?», Stud-
Patr 41 {2006) 451-455; zur Abgrenzung des Priesters vom Mdonch in De sacerdotio s. Dorries,
a.0. (Anm. 21) 19-26; Lochbrunner, a.0. (oben Anm. 9) 84-90; Tloka, a.O. (oben Anm. 19)
159-164.

78  Anders A. Sterk, Renouncing the World Yet Leading the Church. The Monk-Bishop in Lare
Antiquiry (Cambridge Mass. 2004) bes. 141; zur Konzeption des Mdnchsbischof anhand der
drei Kappadaokier Basilius von Caesarea, Gregor von Nyssa und Gregor von Nazianz vgl. A.
Sterk, «On Basil, Moses, and the Model Bishop: The Cappadocian Legacy of Leadership»,
Church History 67 (1998) 227-253.

79 Infritheren Schriften —so in Adversus oppugnatores vitae monasticae und seiner Comparatio
regis et monachi — operiert er hingegen mit einem anderen Bild des Monchs, propagiert ihn gar
als «wahren Philosophen»; hierzu auch Sterk, a.0. (oben Anm. 78) 145f,; Tloka, a.Q. (oben
Anm. 19) 158,



90 Karen Piepenbrink

ren Klerus.®” Angesichts dessen stellt sich in der Kirche vermehrt die Frage nach
der Rolle des Bischofs, ihrer institutionellen Ausgestaltung und spezifischen
Normativitidt.®! Hierauf rekurrieren Ambrosius und Johannes Chrysostomos mit
ihren Schriften De officiis ministrorumm und De sacerdotio, ohne jedoch syste-
matische Abhandlungen zum Episkopat zu intendieren.

Ein zentrales Anliegen der Forschungen zur spdtantiken Kirchengeschichte
ist die Untersuchung des Verhiltnisses von Ostlicher und westlicher Reichshiilfte,
speziell mit dem Ziel, die Herausbildung von Differenzen zu ermitteln und auf
thre Ursachen hin zu beleuchten. Teils geschieht dies noch in der Tradition des
niederldndischen Theologen Hendrik Berkhof, der namentlich in der Relation
von Kirche und Kaisertum grundlegende Diskrepanzen zwischen Ost und West
angenommen und diese u.a. unter Verweis auf Mentalitidtsunterschiede zwischen
den beiden Reichsteilen zu interpretieren gesucht hat.®? Daneben stehen neuere
kulturvergleichende Ansiitze, die zum Teil historisch-anthropologisch ausgerich-
tet sind,®* sowie Studien, welche dem Paradigma der kulturellen Adaption resp.
Akkulturation folgen und die Entwicklung der christlichen Kirche im lateini-

80 Beide Aspekte werden seit langem eingehend erforscht; aus der grossen Zahl der Studien zu
erstgenanntem Gesichtspunkt seien angefiithrt: K. L. Noethlichs, «Zur Einflussnahme des Staa-
tes auf die Entwicklung eines christlichen Klerikerstandes. Schicht- und berufsspezifische Be-
stimmungen fiir den Klerus im 4. und 5. Jahrhundert in den spiatantiken Rechtsquellen», JbAC
15 (1972) 136-153; E. Herrmann, £cclesia in Re Publica. Die Emwicklung der Kirche von
pseudostaatlicher zu staatlich inkorporierter Existenz (Frankfurt a.M. 1980) 207-231; R.
Haensch, «Die Rolle der Bischafe im 4. Jahrhundert. Neue Anforderungen und neue Antwor-
ten», Chiron 37 (2007) 153-181, hier 162-166; zum zweiten Aspekt s. beispielsweise W. Eck,
«Drer Einfluss der konstantinischen Wende auf die Auswahl der Bischéfe im 4. und 5. Jahrhun-
dert», Chiron 8 (1978) 561-585; F. D. Gilliard, «Senatorial Bishops in the Fourth Century»,
HThR 77 (1984) 1533-175; C. Rapp, «The Elite Status of Bishops in Late Antiquity in Ecclesi-
astical, Spiritual and Social Contexts», Arethusa 33 (2000) 379-399, bes. 3791.

81 Dariiber hinaus lassen sich spezifische Anlisse fiir die Schriften diskutieren; so am Beispiel
von De sacerdotio M. lllert, Johannes Chrysostomus und das antiochenisch-syrische Monch-
tum. Studien zu Theologie, Rhetorik und Kirchenpolitik im antiochenischen Schriftium des
Johannes Chrysostomus (Ziirich/Freiburg, Brsg. 2000) 18-21, der die Schrift als Pamphlet im
Rahmen des antiochenischen Schismas interpretiert, konkret als Stellungnahme zugunsten
des Flavianus gegen Evagrius.

82  Waihrend die Kirche im lateinischen Westen gegeniiber dem Kaisertum ein hohes Mass an in-
stitutioneller Eigenstindigkeit behauptet habe, habe sie sich im griechischen Osten seit dem
Konstantinischen Zeitalter weitgehend der kaiserlichen Herrschaft unterstellt; vgl. H. Berk-
hof, Kirche und Kaiser. Eine Untersuchung zur Entstehung der byzantinischen und der theo-
kratischen Staatsauffassung im vierten Jahrhundert (Zollikon/Ziirich 1947) bes. 209; zur Kri-
tik an der These Berkhofs s. H. Leppin, Von Consraniin dem Grossen zu Theodosius I1. Das
christliche Kaisertum bei den Kirchenhistorikern Socrates, Sozomenus und Theodorer (Got-
tingen 1996) 261f. mit weiterfithrenden Literaturhinweisen.

83 Methodisch und konzeptionell grundlegend fiir diesen Ansatz ist der Beitrag von J. Martin,
«Zwei Alte Geschichten. Vergleichende historisch-anthropologische Betrachtungen zu Grie-
chenland und Rom», Saeculum 48 (1997) 1-20.



Spitantike Bischofsbilder im Vergleich 91

schen Westen bzw. griechischen Osten in diesem Sinne konzeptualisieren.* Die
Bischofe Ambrosius und Johannes Chrysostomos bilden in dem Zusammenhang
ausnehmend giinstige Forschungsobjekte, da sie besonders stark durch spezifi-
sche Merkmale ihres jeweiligen Reichsteiles resp. Kulturkreises geprégt schei-
nen. Dies hat uns motiviert, ihre Reflexionen zum Episkopat einer komparatis-
tischen Betrachtung zu unterziehen und an jenem Gegenstand nach
Gemeinsamkeiten wie Unterschieden zu fragen.

Wir haben gesehen, dass in ihren Vorstellungen zum Bischof die Parallelen
dominieren: Beide monieren die gleichen Defizite bei Klerikern, die sie als
grundsitzliche Probleme perzipieren. Ubereinstimmend fokussieren sie in der
Person begriindete Qualitéten deutlich stéirker als den Amtscharakter des Epi-
skopats und damit die normative vor der organisatorischen Dimension. Eine un-
terschiedliche Akzentuierung von Amt und Charisma, wie sie vielfach mit den
beiden Reichsteilen in Verbindung gebracht wird, lésst sich bei ihnen nicht be-
obachten. Entsprechend begegnet auch keine grundlegend verschiedene Haltung
in der Frage, inwieweit die Wirksamkeit des Handelns eines Priesters von der
Wiirde seiner Person abhinge.®

Dieser Befund ist kein Spezifikum unserer beiden Autoren und beschrankt
sich auch nicht auf konzeptionelle Uberlegungen zu dem Sujet, sondern korres-
pondiert etwa mit Beobachtungen zum Habitus und zur Selbstinszenierung von
Bischéfen des betrachteten Zeitraumes: Hier ist gleichfalls zu konstatieren, dass
beim Rekurs auf mit der Person assoziierte Merkmale bzw. auf formal-institu-
tionelle Aspekte keine fundamentalen Unterschiede zwischen griechischem Osten
und lateinischem Westen existieren, sondern die Auswahl der jeweils angefithrten
Gesichtspunkte sich an den Erfordernissen der aktuellen Kommunikationssituation
orientiert.%

Reichsteilspezifische Divergenzen sind allein in einem Teil der Rahmenbe-
dingungen zu erkennen, welche die beiden Bischofe reflektieren. Insbesondere
sind hier zu nennen das Phinomen eines charismatischen Mdnchtums sowie eine
ausgeprigt agonale Kultur, mit denen Johannes Chrysostomos konfrontiert ist.
In letzterer Hinsicht sind die Unterschiede zum Umfeld, in dem Ambrosius ei-
nen Bischof positioniert, jedoch nur graduell. Grundsitzliche Differenzen in der
Konzeption des Episkopats resultieren hieraus nicht. So sind in der Beschrei-
bung des «Anforderungsprofils> keine wesentlichen Abweichungen auszuma-

84 Die Literatur zu diesem Sujet ist nahezu uniiberschaubar geworden; als ein frithes Beispiel,
das diese Fragestellung — noch vor dem cudtural turn — hinsichtlich der Adaption auf institu-
tioneller Ebene verfolgt und viele nachfolgende Arbeiten geprigt hat, sei die Dissertation von
E. Herrmann genannt, a.0. (oben Anm. 80).

85 Zur Debatte hieriiber, die etwa im Rahmen des Donatistenstreites intensiv gefithrt wird, s.
Ddérries, a.0. (oben Anm. 21) bes. 9.

86 Hierzu mit zahlreichen Quellenbelegen K. Piepenbrink, «Zur Selbstreprasentation von Bi-
schofen des 3. und 4. Jahrhunderts in verbaler Kommunikation», Millennium 11 (2014) 39-68,
bes. 661,



92 Karen Piepenbrink

chen. Das korreliert mit dem Phinomen, dass die tatséichlichen Kompetenzen
von Episkopen in urbanen Gemeinden nahezu identisch sind. Die Tétigkeiten,
welche die Bischéfe im Rahmen ihres Amtes verrichten, beziehen sich nach Vor-
stellungen beider weitestgehend auf die eigene Gemeinde bzw. den liberge-
meindlichen kirchlichen Raum, kénnen aber auf den staatlichen Bereich ausgrei-
fen, sofern es sich um Angelegenheiten von hoher theologischer Brisanz handelt
wie dogmatische Kontroversen. Eine dariiber hinausgehende institutionalisierte
Offentliche Titigkeit — etwa im Rahmen von Magistraturen oder als Mitglieder
des Stadtrates — sehen beide nicht vor, was dem realen Betétigungsfeld der Mehr-
zahl der stddtischen Bischofe im Osten wie im Westen in der zweiten Hilfte des
4. Jahrhunderts entspricht.

Ungeachtet der gottlichen Legitimation seiner Stellung bedarf ein spétanti-
ker Bischof, um seinen Dienst erfolgreich versehen zu konnen, nicht zuletzt der
Akzeptanz seitens seiner Gemeinde — der Kleriker wie der Laien —, was zur Vo-
raussetzung hat, dass er deren Erwartungen moglichst vollumfénglich erfiillt.
Diese zielen in Ost und West in nahezu identischer Manier auf seine Orthodo-
xie, seine personliche Integritéit und ganz besonders auf seine pastoralen wie pa-
tronalen Qualitdten. Entsprechend nimmt es nicht wunder, dass Ambrosius wie
Johannes Chrysostomos einvernehmlich eben jene Aspekte fokussieren, wenn
sie Verhaltenserwartungen fiir den Bischof formulieren.

Der Umstand schliesslich, dass die beiden Schriften verschiedene themati-
sche Schwerpunkte aufweisen, ist vorrangig auf Unterschiede in den Intentionen
der Verfasser sowie den literarischen Traditionen zuriickzufiihren, in denen die
betrachteten Texte stehen. Fiir unsere Fragestellung sind diese Diskrepanzen als
kontingent einzuschitzen.

Korrespondenz:

Karen Piepenbrink

Justus-Liebig-Universitit Giessen
Historisches Institut

Professur flir Alte Geschichte
Otto-Behaghel-Str. 10, Haus G

D-35394 Giessen

karen.piepenbrink @geschichte.uni-giessen.de



	Spätantike Bischofsbilder im Vergleich : Vorstellungen zum Episkopat bei Ambrosius und Johannes Chrysostomos

