Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 72 (2015)

Heft: 1

Artikel: Bedrohungskommunikation und der Faktor Zeit : Uberlegungen zu den
christenfeindlichen Ausserungen des Porphyrios

Autor: Becker, Matthias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-514045

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-514045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

_ Bedrohungskommunikation und der Faktor Zeit
Uberlegungen zu den christenfeindlichen Ausserungen
des Porphyrios

Matthias Becker, Tiibingen

Abstract: Der Faktor Zeit spielt gemiiss dem Soziologen Werner Schirmer bei der Kom-
munikation einer gesellschaftlichen Bedrohung eine signifikante Rolle. Indem Akteure
in einer Bedrohungssituation die Vergangenheit mit einer ungewissen Zukunft kontras-
tieren und damit einen sich in der Gegenwart vollziehenden sozialen Wandel andeuten,
fungieren zeitdimensionale Aussagen als Bedrohungsindikator. Diese Zeitdimension
lisst sich in den christenfeindlichen Ausserungen des Porphyrios verschiedentlich nach-
weisen. In der vorliegenden Studie wird argumentiert, dass zeitdimensionale Ausserun-
gen in De philosophia ex oraculis haurienda, Contra Christianos und in der Vita Plotini
einerseits dazu dienen, die Bedrohlichkeit des Christentums in ihrer gesellschaftlichen
Breitenwirkung zu verdeutlichen. Andererseits setzt Porphyrios das Innovationsbewusst-
sein der Christen auch als Kampfmittel ein, um in der Neuheit des Christentums zugleich
dessen Unwahrheit zu erweisen. Die Bedrohungskommunikation des Porphyrios erhilt
dadurch eine polemische Komponente.

I

Ein Aspekt, dem in der Debatte um die mentalitdtsgeschichtlichen Hinter-
griinde der christenfeindlichen Ausserungen des Porphyrios speziell in Contra
Christianos' wiederholt Aufmerksamkeit gewidmet wird, ist das Szenario einer

*  Dervorliegende Beitrag steht im Zusammenhang mit den Forschungen im Teilprojekt D01 des
Sonderforschungsbereichs 923 «Bedrohte Ordnungen» (Universitit Tiibingen): «Platonismus
und Christentum. Philosophische und literarische Bedrohungskonstellationen in der Spatan-
tike» (Teilprojektleiterin: Prof. Dr. Irmgard Miinnlein-Robert). Die Zihlung der Fragmente
aus Conrra Christianos orientiert sich an der Ausgabe von A. von Harnack (Hg.), Porphyrius
«Gegen die Christen», 15 Biicher. Zeugnisse, F'ragmente und Referate. Abhandlungen der Ko-
nigl. Preuss. Akademie der Wissenschaften/Phil.-Hist. Klasse Nr. 1 (Berlin 1916). Alle Uber-
setzungen altsprachlicher Zitate in diesem Beitrag stammen vom Verfasser.

1 Seit der Erstkompilation der Fragmente und Testimonien durch Adolf von Harnack sind ei-
nige neue Fragmentfunde publiziert worden. Bilanzierende Literatur hierzu bis 2008 wird auf-
gelistet bei S. Morlet, «Un nouveau témoignage sur le Contra Christianos de Porphyre?», Se-
mitica er Classica 1 (2008) 157-166, hier 157 Anm. 4. In der Appendix seiner italienischen
Ubersetzung der Harnack-Ausgabe druckt Giuseppe Muscolino alle Textfunde und Textvor-
schliige, die zwischen 1921 und 1998 verdffentlicht worden sind, mit italienischer Ubersetzung
ab, siche G. Muscolino (Hg.), Porfirio, Contro i cristiani. Nella raccolta di Adolf von Harnack
con tutti i nuovi frammenti in appendice. Testi greci, latini e tedeschi a fronte. Introduzione,
traduzione, note e apparari di Giuseppe Mucolino. Notizia biografica su Harnack di A. Ardiri.
Presentazione di G. Girgenti (Mailand 2009) 399-445. Im Jahre 2010 hat Richard Goulet fiinf
weitere Fragmente vargeschlagen, siche R. Goulet, «Cing nouveaux fragments nominaux du
traité de Porphyre Contre les chrériens», Vigiliae Christianae 64 (2010) 140-159, und J. G.

Museum Helvericum 72 (2015) 55-75



56 Matthias Becker

christlichen Bedrohung. Dabei wird aus verschiedenen Blickwinkeln der Frage
nachgegangen, inwiefern die Anhiéinger der neuen Religion aus Sicht des Por-
phyrios fiir die pagane Kultur und Religion, aber auch fiir die innere Sicherheit
des Imperium Romanum eine Gefahr darstellten.? Vor dem Hintergrund dieser
Forschungstendenzen erscheint es angemessen, die Attacken des Plotin-Schii-
lers gegen die Christen zugleich als Ausdruck einer Bedrohungswahrnehmung
zu interpretieren. Neben Angriffs- und Widerlegungsstrategien, die gegen die
weltanschaulichen Gegner eingesetzt werden, ist deshalb auch mit einer inner-
paganen Kommunikationsstrategie seitens Porphyrios zu rechnen. Diese hat die
Intention, die durch die Christen bewirkte Bedrohung, die Porphyrios als Beob-
achter zeitgeschichtlicher Entwicklungen wahrnimmt, auf literarischem Wege
innerhalb eines paganen Milieus offentlich zu kommunizieren.

Durch eine derartige, auf selektiver Wahrnehmung basierende «Bedro-
hungskommunikation» (Werner Schirmer) wird aktuellen Forschungen der So-
ziologie und Politikwissenschaft zufolge ein Bedrohungsszenario in einem sozi-
alen Kontext zuallererst konstruiert und etabliert.? Diese konstruktivistische

Cook, «Porphyry’s Critique of the Jewish Scriptures: Three New Fragments», in: §. Kreuzer,
M. Meiser, M. Sigismund (Hg.), Die Septuaginta — Enstehung, Sprache, Geschichre. 3. Inter-
nationale Fachiagung von Septuaginia Deutsch (LXX. D), Wupperral 22.-25. Juli 2010 (Ti-
bingen 2012) 561-581. Der aktuellste Vorschlag cines neven Fragments> stammt von S. Mor-
let, «<Encore un nouveau fragment du traité de Porphyre contre les chrétiens (Marcel ’Ancyre,
fr. 88 Klostermann = fr. 22 Seibt/Vinzent)?», in: M. Vinzent (Hg.), Studia Parristica L XTIL
Papers presented at the Sixteenth International Conference on Patristic Studies held in Oxford
2011. Vol. 11: Biblica, Philosophica, Theologica, Ethica (Leuven 2013) 179-185. Zum Stand
der Forschung zu Conrra Christianos siehe S. Marlet (Hg.), Le traité de Porphyre contre les
Chrétiens. Un siécle de recherches, nouvelles questions. Actes du collogue international orga-
nisé les § et 9 septembre 2009 d PUniversité de Paris I'V-Sorbonne (Paris 2011). Meine Neuaus-
gabe von Contra Christianos befindet sich derzeit im Druck und wird in der Reihe «Texte und
Kommentare» bei De Gruyter erscheinen: M. Becker, Porphyrios: « Contra Christianos». Neue
Sammlung der Fragmente, Testimonien und Dubia mir Einleitung, Ubersetzung und Anmer-
kungen (Berlin/Boston, voraussichtlich 2016).

2 Siehez.B. P.F. Beatrice, «Antistes philosophiae. Ein christenfeindlicher Propagandist am Hofe
Diokletians nach dem Zeugnis des Laktanz», Augustinianum 33 (1993) 31-47, hier 38; J. W.
Hargis, Against the Christians. The Rise of Early Anti- Christian Polemic (New York 1999) 64;
H. Whittaker, «I'he Purpose of Porphyry’s Letter ro Marcella», Symbolae Osloenses 76 (2001)
150-168, hier 156; R. M. Berchman, Porphyry Against the Christians (Leiden/Boston 2005)
71; J. M. Schott, «Porphyry on Christians and Others: <Barbarian Wisdom>, Identity Politics,
and Anti-Christian Polemics on the Eve of the Great Persecution», Journal of Early Christian
Studies 13 (2005) 277-314, hier 280-281.301-312; I. M. Schott, Christianiry, Empire, and the
Making of Religion in Lare Antiguiry (Philadelphia 2008) 53.67-74; W. Schrader, Arhen und
Jerusalem. Die philosophische Kritik am Christentum in Antike und Neuzeir (Stuttgart 2011)
85; E. DePalma Digeser, A Threat ro Public Piety. Christians, Plaronists, and the Great Perse-
cution (Ithaca/L.ondon 2012) 164-191.

3 W.Schirmer, Bedrohungskommunikation. Eine gesellschaftstheoretische Studie zu Sicherheit
und Unsicherheit (Wiesbaden 2008) bes. 83-122. Siehe dazu jetzt auch F. Fechner, T. Gran-
zow, J. Klimek, R. Krawielicki, B. von Liipke, R. Nacker, «We are Gambling with our Survi-
val>. Bedrohungskommunikation als Indikator fiir bedrohte Ordnungen», in: E. Frie, M. Meier



Bedrohungskommunikation und der Faktor Zeit 57

Komponente wird — dies sei am Rande bemerkt — durch neue linguistische For-
schungen zu Sprachphéinomenen in Krisensituationen bestétigt. So werden laut
Heidrun Kamper gesellschaftliche Krisen in einer ganz spezifischen Form
sprachlich reprisentiert und konstruiert, indem bestimmte «Zeitphiinomene»
als «Krisenphidnomene» wahrgenommen und als solche konstituiert werden.*
«Bedrohung» ist nun nach Werner Schirmer «die (kontingente) Beziehung zwi-
schen einem Objekt, das als bedroht beobachtet wird (= Referenzobjekt) und ei-
nem Objekt, das als Quelle der Bedrohung ausgemacht wird.»* Dazu braucht es
gemiss Schirmer einen sogenannten Beobachter («Alter»), der einem Adressa-
ten («Ego») die Bedrohung eines Referenzobjekts kommunikativ vermittelt. Un-
ter «Bedrohungskommunikation» versteht Schirmer konkret «die Kommunika-
tion einer Bedrohung [..], die (aus Sicht des Beobachters) sowohl den
Beobachter selbst als auch den Adressaten der Kommunikation betrifft. Mit der
Kommunikation wird eine Handlungserwartung an den Adressaten mitkommu-
niziert, ndmlich die Erwartung, dass der Adressat etwas gegen diese Bedrohung
unternimmt.»® Neben der Sozialdimension, d. h. der Frage, wer genau bedroht
wird, und der Sachdimension, d. h. der Frage, was genau bedroht wird,” ist nach
Schirmer die sogenannte Zeitdimension konstitutiv fiir Bedrohungskommuni-
kation. Dieser Temporalaspekt beinhaltet, dass Bedrohungskommunikation
prinzipiell «auf die Zukunft ausgerichtet» sei: Obgleich sie in der Gegenwart ar-
tikuliert werde, stelle sie mégliche Auswirkungen einer beobachteten Bedro-
hung in einer «unbekannten Zukunft» in Aussicht. Damit einher gehe die Auf-
spaltung des Zeithorizonts in ein Vorher und ein Nachher, wodurch den
Adressaten der Kommunikation erst zu Bewusstsein komme, dass die gegenwiir-
tige Bedrohung Konsequenzen in der Zukunft haben werde.®

Wenn es demnach zur Bedrohungskommunikation gehort, eine als bedroht
wahrgenommene und gedeutete Gegenwart einer abgeschlossenen Vergangen-
heit einerseits und eimner ungewissen Zukunft andererseits gegeniiber zu stellen,
dann wire vor dem Hintergrund des eingangs skizzierten Ansatzes der Porphy-
rios-Forschung zu fragen, ob und inwiefern der Faktor Zeit bei der antichristli-
chen Argumentation des Porphyrios eine Rolle spielt. Zwar 1st Werner Schir-
mers Konzept in seinem soziologisch-politikwissenschaftlichen Zuschnitt fiir
Bedrohungsszenarien der Gegenwart konzipiert. Gleichwohl bietet es wichtige
heuristische Impulse fiir die Auseinandersetzung mit Bedrohungskommunika-

(Hg.), Aufruhr — Karastrophe — Konkurrenz — Zerfall. Bedrohte Ordnungen als Thema der
Kulmrwissenschaften (Tiibingen 2014) 141-173.
4 H. Kimper, «Krise und Sprache. Thearetische Anmerkungen», in: Th. Mergel (Hg.), Krisen
verstehen. Historische und kulturwissenschafiliche Anniherungen (Frankfurta. M. 2012) 241-
255.
W. Schirmer, a.0. {oben Anm. 3) 103 (kursiv im Orig.).
Ebd., §9.
Ebd., 103-104 und 105-107.
Ebd., 104-105.

GO ~1 O W



58 Matthias Becker

tion in der Vergangenheit.” Im Folgenden soll daher empirisch gepriift werden,
inwiefern sich in der historischen Bedrohungskommunikation des Porphyrios,
die sich aller Wahrscheinlichkeit nach an ein philosophisch gebildetes, paganes
Adressatenmilieu richtet,!” die Zeitdimension nachweisen ldsst. Wie sich zeigen
wird, kontrastiert Porphyrios im Wesentlichen die Vergangenheit mit der Ge-
genwart, indem er die neue christliche Religion von den alten paganen Uberlie-
ferungen abgrenzt. Dass er damit auch den zukiinftigen Bestand paganer Reli-
gion und Kultur bedroht sieht, liegt trotz mancher kampferischer Aussagen auf
der Hand. Die Zeitdimension seiner Bedrohungskommunikation gestaltet sich
im Detail jedoch sehr facettenreich. Den Hintergrund bildet dabei ein seit den
urchristlichen Schriften greifbares Innovationsbewusstsein christlicher Grup-
pen, dem pagane Philosophen aufgrund ihres Traditionalismus von Anfang an
skeptisch und mit Befremden begegnen.!! So wird die christliche Religion, die
sich als Offenbarung eines neuen gottlichen Bundes (xoavn d1o0mxn) versteht,?
schon friih als «neue Lehre» bezeichnet, wihrend die Christen sich selbst 1m
zweiten und dritten Jh. n. Chr. als «neues Volk» und «drittes Geschlecht» zwi-
schen Juden und Hellenen profilieren.'?

9 Aufden heuristischen Wert moderner soziologischer Theorien bei der Erforschung des pagan-
christlichen Konflikts der Antike weist auch K. Pictzner, Bildung, Flite und Konkurrenz. Hei-
den und Christen vor der Zeit Constanting (Tibingen 2013) 9, hin.

10  Die soziale Zusammensetzung der Plotinschule einerseits, die politisch aktive Mitglieder und
Senatoren umfasste (vgl. Porph. VPior. 7), und die Kontakte seiner Schiiler in héchste politi-
sche Kreise andererseits (vgl. Porph. ¥V Plor. 12) vermitteln nicht nur eine Vorstellung von der
Verbindung zwischen Philosophen und politischen Amtstrigern zur Zeit des Kaisers Galli-
enus, sondern auch davon, mit wem Porphyrios in Kontakt stand, vgl. dazu D. J. O’Meara, Pla-
tonopolis. Plaronic Political Philosophy in Late Antiguiry (Oxford 2003 [ND 2007]) 13-16; K.
Pietzner, a.0. (oben Anm. 9) 286-288. Ob Parphyrios nach Platins Tod selbst eine philosaphi-
sche Schule leitete, ist mangels Anhaltspunkten ungewiss. Denkbar ist nach Andrew Smith al-
lenfalls ein inoffizieller Schulzirkel mit einigen Anhiéngern, sieche A. Smith, «Porphyry and his
School», in: L. P. Gerson (Hg.), The Cambridge History of Philosophy in Late Antiquiry. Vol.
1 (Cambridge 2010) 325-357, hier 355. Neben Philosophieadepten und politischen Amtstra-
gern sind auch Priesterkreise als Adressaten bzw. Rezipienten der porphyrianischen Bedro-
hungskommunikation zu vermuten, vgl. E. DePalma Digeser, a.0O. (oben Anm. 2) 174,

11  A. H. Armstrong, «Pagan and Christian Traditionalism in the First Three Centuries A. D.»,
in: E. A. Livingstone (Hg.), Studia Patristica XV. Papers presented (o the Seventh Internatio-
nal Conference on Patristic Studies held in Oxford 1975. Part I (Berlin 1984) 414-431; W.
Schrider, a.0. (oben Anm. 2) 55-57.

12 Vel hierzu z.B. im Neuen Testament Lk 22.20; 1 Kor 11,25;2 Kor 3,6; Hebr 8,6-13.

13  Siehe dazu W. Nestle, «Die Haupteinwinde des antiken Denkens gegen das Christentum», Ar-
chiv fiir Religionswissenschafr 37/1 (1941) 51-100, hier 58 mit Anm. 2 (mit Belegen). Im narra-
tiven Introitus zur Areopagrede (Apg 17,18-20) legt der Verfasser der Aposrelgeschichre den
Athener Philosophen in den Mund, dass Paulus «fremde Dimonen» bzw. «fremde Gotter»
(Eévi Boaydvaa) einfithren wolle und eine «fremde» (Eevilovta) und «neue Lehres verbreite
(1 konvi bz | Oro oob Achovuévy S1dayn). Weitere Belege sind z.B.: Acta Pauli er Theclae
14 (= Acta Apostolorum Apocrypha 1,p. 245 Lipsius): g évaneiBovio [sc. Paulus] tobg dxhovg
émi ko) ooyl Xpuotwavdv; Acta Ioannis 3 (= Acta Apostolorum Apocrypha 2,1, p. 152 Bon-
net): kowov ke Eévov Bvog / Eévov Gvopa yprotiaviov; Kerygma Petri fr. 5 Cambe = Clem.



Bedrohungskommunikation und der Faktor Zeit 59

Zu Lebzeiten des Porphyrios verteidigt in den 240er Jahren insbesondere
Origenes diesen Anspruch dezidiert. Dies i1st deshalb bedeutsam, da Origenes
zu den Hauptgegnern gehort, die Porphyrios mit Contra Christianos, seinem
christenfeindlichen Opus Magnum, attackieren will."* Reagierend auf die An-
griffe des Kelsos, setzt Origenes das Christentum in Contra Celsum als die gro-
sse Innovation der Menschheitsgeschichte in Szene. So habe sich Jesus der «Ver-
mittlung neuer Lehren» (1dackoilo koviy doyudtov) gewidmet, die einerseits
die Briuche der Juden, andererseits die Gesetze der Griechen, und hier speziell
jene iiber die Gotter, abgeschafft hitten (1,29: tovg ‘EAMvov vopovg paiicto
repi tob Beiov koBoipobvia). Jesus sei als Neuerer (koavotopeiv) in die Welt ge-
kommen, um seine Lehre bei Juden, Griechen und Barbaren einzufiihren (1,59).
Die Mission der Jiinger Jesu habe die inhaltliche Ausrichtung gehabt, unter Le-
bensgefahr «an allen Orten und bei allen Menschen neue Ansichten einzufiih-
ren» (ROVTOXOD Kol Tpog RAVIOG Kovotouelv), die den «bisherigen Meinungen
und Verhaltensweisen» (1oig mpotépoig doypact xai £0ec1) entgegengestanden
hétten (1,31).!° Ganz analog dazu bezeichnet Origenes den Inhalt der Apostel-
lehren als «<neu» {1,46: xovol Adyor bzw. xoave poBnuota). Das Christentum sei
niitzlich fiir das ganze Menschgeschlecht, weil es «durch eine neue Methode»
(xovf neB6dw) Menschen von Ubeln befreit habe (1,64). Die «neuen Gesetze»
(vopot xoavol), die die Christen erhalten hitten, seien einer «Lebensform» ange-
messen, die mittlerweile «iiberall etabliert sei» (4,22: 17 ravioyod xalecwbon
roArtelqr). Withrend dieses Innovationsbewusstsein fiir die Christen positiv kon-
notiert ist, stellt es fiir einen traditionsbewussten'® Platoniker wie Porphyrios ein
Problem dar, mit dem er allerdings differenziert umgeht.”

Strom. 6,5,41,4-6: [...] konviog tov Bedv S 100 Xpiotol cefduevor. Elpouev vip év toig
vpapaic kelloc O kbproc Adyer- (180 Suatillepon dpiv xoaviy Sralhixmy, oby oc Seléuny toic
noTphoy vudav &v Sper Xeopnpr Néoy tuiv 81¢beto- w6 yop BAMvov kai Tovdoiov naiomd,
VpElS 8 01 kavidg abtov pite véver aefiopevor Xpiotwavol; Buseb. Hise eccl. 5,1,63: Efvny
Tve, Ko kel eisayovsty npay Bpficketay; Euseb. Dem. ev. 1,2,10: der yprotioviopde sei we-
der ein EAlnvicpdc noch ein tovdaicudc, sondern liege dazwischen (pezafl tobrav).

14 T Barnes, «Pagan Perceptions of Christianity», in: I. Hazlett (Hg.), Early Christianity. Origins
and Evolution to AD 600. In Honour of. W. H. C. Frend (London 11995 ['11991]) 231-243, hier
239. Eine persénliche Kritik des Porphyrios an Origenes, den er in seiner Jugend persdnlich
kennenlernte (siche Euseb. Hist. eccl. 6,19,3), ist Giberliefert bei Euseb. Hist. eccl. 6,19,5-8 =
Porph. Contr. Chr. fr. 39 H.

15 Siehe auch Orig. Cels. 1,38 (kouvav Siddokew Adyov; Ekavotdpouy [sc. die Jiinger]).

16 Vegl. H. Dérrie, «Die Schultradition im Mittelplatonismus und Porphyrios», in: Entrefiens de
la Fondation Hardr 12: Porphyre (Gent 1966) 3-32, hier 17.

17 Das einschligige Untersuchungsmaterial der vorliegenden Studie umfasst die Texte De philo-
sophia ex oraculis haurienda, Contra Christianos sowie die Vita Plotini. Der methodische Zu-
griff auf die Fragmente aus Contra Christianos orientiert sich daran, ob Texte durch Namens-
oder Titelerwiihnung dem Verfasser Porphyrios sicher zugewiesen werden kinnen.
Textbruchstiicke, deren Zugehorigkeit zu Contra Christianos zwar nicht mit Sicherheit zu be-
legen ist, die jedoch fiir das Thema der Bedrohungskommunikation insgesamt von Relevanz
sind, werden flankierend zitiert. Derartige Texte sind z.B. das Corpus der Makariosfragmente
sowie das erste Fragment der Harnackausgabe (= Euseb. Praep. ev. 1,2,1-3), dessen Echtheit



60 Matthias Becker
11

Seit dem zweiten Jh. n. Chr. ist in Teilen des Mittelplatonismus und dann auch
im Neuplatonismus die Tendenz festzustellen, Platons Lehre mit den Brauchen
und theologischen Ansichten fremder, barbarischer Volker in Bezug zu setzen.
Plutarch, Numenios und Kelsos, aber auch Porphyrios zollen den Kulturvolkern
des Orients und Indiens nicht nur Respekt, sondern legen in ihren Schriften
grossen Wert darauf, die philosophische und theologische Weisheit der Barba-
ren am Massstab der platonischen Philosophie positiv zu rezipieren.!® Es ist in
diesem Zusammenhang mit Blick auf Kelsos und Porphyrios als ein Spezifikum
zu werten, dass sie auf die theologischen Traditionen der Barbarenweisheit auch
dezidiert deshalb rekurrieren, um die neuartige christliche Religion zu attackie-
ren.

Kelsos geht in seinem um 178 n. Chr. entstandenen AAnfng Abyog davon aus,
dass es ein sogenanntes Urwissen bzw. eine alte theologische Lehre bei den bar-
barischen Volkern gebe, die noch ilter sei als die platonische Philosophie.’® Im
zweiten Jh. n. Chr. st diese anerkennende Haltung griechisch gebildeter Intel-
lektueller gegeniiber barbarischer Philosophie und Weisheit bereits ein

in jiingster Zeit in Zweifel gezogen wird, siche J. Walter, Pagane Texte und Werrvorstellungen
bei Lactanz (Gottingen 2006) 314; §. Morlet, L Démonstration évangelique d’Eusébe de Césa-
rée. Etude sur Uapologétique chrétienne d 'époque de Constantin (Paris 2009) 41-48; A. P.
Johnson, «Rethinking the Authenticity of Porphyry, Contra Christianos, fr. 1»,in:J. Baun, A.
Cameron, M. Edwards, M. Vinzent (Hg.), Studia Parristica 46. Papers presented ar the Fif-
teenth International Conference on Patristic Studies held in Oxford 2007 (Leuven 2010) 53-58;
vgl. dazu auch A. Maguny, Porphyry in Fragments. Reception of an Anti- Christian Textin Late
Antiguity (Farnham/Burlington 2014) 36-40. Der Apokritikos des Makarios Magnes liegt iib-
rigens jetzt in einer neven kritischen Edition vor, siche U. Volp (Hg.), Makarios Magnes: Apo-
kritikos. Kritische Ausgabe mit deutscher Ubersetzung (Berlin/Boston 2013).

18 M. Baltes, «Der Platonismus und die Weisheit der Barbaren», in: 1. J. Cleary (Hg.), Traditions
of Plaronism. Essays in Honour of J. Dillon (Aldershot/Brookfield 1999) 115-138; M. Erler,
«Legitimation und Projektion. Die <Weisheit der Alten> im Platonismus der Spitantike», in:
D. Kuhn, H. Stahl (Hg.), Die Gegenwart des Altertums. Formen und Funktionen des Alter-
tumsbezugs in den Hochkulturen der Alten Welr (Heidelberg 2001) 313-326; A. P. Johnson,
Religion and Identity in Porphyry of Tyre. The Limits of Hellenism in Late Antiquity (Cam-
bridge 2013) 224-231.243-286. Das Bestreben, die fremden Uberlieferungen in die eigene Phi-
losophie zu integrieren und somit auch hinter Platon zuriickzugreifen, hat sich auch in der kai-
serzeitlichen Philosophenbiographik niedergeschlagen. Zwischen dem zweiten und vierten Jh.
n.Chr. erwdhnen Apuleius, Diogenes Laertios, Philostratos, Porphyrios und Jamblich in ihren
biographischen Texten mehrfach, dass ihre Protagonisten — Platon, Pythagoras, Apollonios
von Tyana und Plotin — entweder weite Studienreisen nach Syrien, Agypten, Persien, Babylo-
nien und Indien unternommen oder solche zumindest geplant haben, siehe dazu 1. Ménnlein-
Robert, «Griechische Philosophen in Indien? Reisewege zur Weisheits, Gymnasium 116 (2009)
331-357.

19 A.J. Droge, Homer or Moses? Early Christian Interpretations of the History of Culdrure (T0-
bingen 1989) 78—-81; M. Baltes, a.O. (oben Anm. 18) 119-122; M. Erler, a.O. {oben Anm. 18)
321-322.



Bedrohungskommunikation und der Faktor Zeit 61

«kulturelle[r] Topos, der auf eine lange Vorgeschichte zuriickgeht».? Die «alte
Lehre von Urzeit her» (apyoiog Gvmley Adyoc)! sei bewahrt worden von den
weisen Volkern der Agypter, Arkader, Assyrer, Athener, Chaldéder, Druiden,
Eleusinier, Galaktophagen, Geten, Hyperboreer, Inder, Kelten, Odrysen, Per-
ser, Phryger und Samothraker, aber auch von einzelnen «alten und weisen Mén-
nern» (&vopeg Gpyclot kel copoi)? wie Heraklit, Hesiod, Homer, Musaios, Or-
pheus, Linos, Pherekydes, Platon, Pythagoras und Zoroaster.?* Das jiidische
Volk bzw. das Volk der Hebréer st von diesem besonderen Wissensstatus be-
wusst ausgeschlossen, und zwar ausdriicklich auch der Gesetzgeber Mose.* Die
alte Weisheit muss zwar erst durch rationale Begriindung, d.h. durch philosophi-
sche Priifung, zu fundiertem Wissen werden, worin Kelsos die grosse Leistung
Platons sieht, den er «[n]icht als originellen Denker, sondern als herausragenden
Verteidiger alten Wissens schitzt».2* Doch der wiederholte Bezug auf die Weis-
heit der Alten bei Kelsos zeigt, welch autoritativen Stellenwert die kulturellen
Hinterlassenschaften der Vergangenheit fiir den Platonismus der Kaiserzeit und
Spitantike besassen. Als Anhénger einer platonischen Philosophie, die ithren
Wahrheitsanspruch entscheidend durch den Rekurs auf die Tradition untermau-
ert, sicht er es folgerichtig als entscheidendes Wahrheitskriterium seiner eigenen
Aussagen an, nichts Neues zu sagen.?® Indem er hervorhebt, dass die Juden von
den Agyptern und die Christen von den Juden abgefallen seien,?’ attackiert er
das Christentum als eine rebellische Religion, die nicht nur keine ernstzuneh-
menden Weisheitslehren vorweisen kénne,*® sondern auch die alte Weisheit in

20 H.E.Lona, Die «Wahre Lehre» des Kelsos. Ubersetzt und evklirt von H. E. Lona (Freiburg
im Breisgau 2005) 74-75, siehe auch H. Dérrie, «Die Wertung der Barbaren im Urteil der Grie-
chen. Knechtsnaturen? Oder Bewahrer und Kiinder heilbringender Weisheit?», in: R. Stiehl,
G. A.Lehmann (Hg.), Antike und Universalgeschichte. FS H. E. Stier (Minster 1972) 146-175,
hier 152-172; M. Frede, «Celsus philosophus Platonicus», ANRW 11,36,7 (1994) 5183-5213,
hier 5193-5196.

21 Orig. Cels. 1,14.

22 Orig. Cels. 1,16,

23 Orig. Cels. 1,14; 1,16; 1,18; 6,42; 6,47; 7,28; 7,41-42; 8 68. Der ebenfalls im zweiten Jh. n. Chr.
wirkende Numenios erwihnt eine ihnliche Liste «beriihmter Vilkers, deren Lehren von Phi-
losophen zu studieren seien, da sie mit Platon iibereinstimmten. Anders als Kelsos nennt Nu-
menios neben den Brahmanen, Magern und Agyptern auch die Juden, sieche Num. fr. La—c Des
Places. Vergleichbar positiv werden die Juden bei Porphyrios in De philosophia ex oraculis
haurienda beurteilt, wie weiter unten ausgefiihrt werden wird.

24 Org. Cels. 1,14; 1,16, vgl. dazu J. G. Gager, Moses in Greco- Roman Paganism (Nashville/New
York 1972) 96-98. Origenes hilt es seinerseits fiir notig, auf das hohe Alter Moses, der alter
sel als Homer, hinzuweisen, um damit grossere Autoritit dieser christlichen Referenzfigur zu
suggerieren, siche Orig. Cels. 4,21; 7,30.

25 M. Erler, a.0. (oben Anm. 18) 322.

26 Orig. Cels. 4,14. Der Kontext dieser Aussage ist die platonische Lehre von Gott (gemiss PL.
Phdr. 246d-e und PL. Resp. 380d-382e¢), der die Christen durch die Vorstellung vom Herab-
kommen Gottes zu den Menschen widersprechen.

27  Orng. Cels. 2,4;3,5-8;4,31; 5,33,

28 Vgl Orig. Cels. 1,16.



62 Matthias Becker

Bezug auf religiose Uberlieferungen entweder ignoriere oder grob verfilsche.
Das Christentum entbehrt somit aus Sicht des Kelsos jeglicher geistiger Wur-
zeln? und erscheint einzig als eine «verfehlte Rezeptionsform|...]» bzw. «Depra-
vierung der alten Lehre».>"

Kelsos degradiert das Kollektiv der Christen letztlich zu einer eigendynami-
schen und eigengesetzlichen Gruppe, die den anerkannten Vorstellungen, Briu-
chen und Werten der Gesellschaft entgegengesetzt ist.! Da die Christen — wie
vormals die Juden — ihre Neuerungen (xawotopia) in Form der Rebellion
(oraoig, srocialew) gegen das Gemeinwesen ausleben,® wird gerade diese Ve-
hemenz in der Durchsetzung ihrer Andersartigkeit zum eigentlich Bedrohlichen
an ihnen. Denn ihre Religion hat fiir Kelsos geradezu den Charakter einer Ver-
schworung gegen «die bewihrte religidse, moralische und politische Ordnung».*
Diese Diagnose sieht der Mittelplatoniker nicht zuletzt in den sozialen Abschot-
tungstendenzen und in der Misanthropie der Christen bestétigt.3* Es sind derar-
tige gesellschaftsgefahrdende Einfliisse, die zu den Hauptgriinden gezihlt haben
diirften, weshalb Kelsos seine Streitschrift in Angriff nahm. So konstatiert Ar-
thur J. Droge préignant:

«In response to the growing social and political threat posed by Christianity, Celsus undertook
the ambitious task of presenting a thorough-going refutation of the new religion.»*

Der Rekurs auf die althergebrachte Weisheit der nicht-griechischen Volker ist
bei Porphyrios ebenso prisent wie bei Kelsos. Obwohl in der Forschung strittig
1st, inwiefern seine Herkunft aus dem phonizischen Tyros, das seit dem spiiten
zweiten Jh. n. Chr. den Status einer rémischen colonia besass, zu seinem Inter-
esse an orientalischer Weisheit beigetragen hat,*® ist es doch bemerkenswert, dass
Porphyrios in seinen Schriften wiederholt den interkulturellen und intertempo-
ralen Wissensaustausch mit den nicht-griechischen Volkern der Vergangenheit
sucht. Zwar priift Porphyrios diese «barbarischen Traditionen» immer wieder

29  Orig. Cels. 5,33;5,63.

30 M. Fiedrowicz, «Einleitung», in: M. Fiedrowicz, C. Barthold (Hg.), Origenes: Contra Celsum/
Gegen Kelsos. Erster Teilband. Eingeleitet und kommentiert von M. Fiedrowicz, iibersetzt von
C. Barthold (Freiburg im Breisgau 2011) 9-122, hier 25. Zu dieser «Depravationstheorie» siehe
ausfithrlich C. Andresen, Logos und Nomos. Die Polemik des Kelsos wider das Christentum
(Berlin 1955) 146-166, ferner M. Baltes, a.0. (oben Anm. 18) 120.

31 Orig. Cels. 1,1; vgl. dazu Orig. Cels. 1,46; Onig. Princ. 4,1,1.

32 Orig. Cels. 3,5-8;3,14; 8,2; 8,49; 8,69.

33 M. Fiedrowicz, a.0. (oben Anm. 30) 26; vgl. dazu Onig. Cels. 1,1; 8,49.

34 Orig. Cels. 3,5;8,2.

35  A.J.Droge, a.O. (oben Anm. 19) 75 (kursiv im Orig.), so auch M. Frede, a.O. (oben Anm. 20)
5202-5203, und M. Fiedrowicz, a.0. (oben Anm. 30) 26.

36 Siche dazu F. Millar, «Porphyry: Ethnicity, Language, and Alien Wisdom», in: J. Barnes, M.
Grittin (Hg.), Philosophia Togata 11. Plato and Aristotle ar Rome (Oxford 1997) 241-262, bes.
244-254; J. M. Schott, «Porphyry on Christians and Others» (oben Anm. 2) 295-296; J. M.
Schott, Christianity, Empire (oben Anm. 2) 61-62.



Bedrohungskommunikation und der Faktor Zeit 63

nach dem Massstab der platonischen Philosophie und schreibt auch dezidiert aus
der Perspektive eines griechisch gebildeten Gelehrten.’” Doch in seinem Werk
wird ein universalistisches, nicht auf hellenische Kulturgiiter fixiertes Interesse
sichtbar,* das letztlich von einer philosophischen Programmatik beférdert wird,
welche die Heimat der Seele nicht im Diesseits sieht.*

Von dieser universalistischen Perspektive legen gerade seine religionsphilo-
sophischen Ansichten Zeugnis ab. In der Schrift De philosophia ex oraculis hau-
rienda findet sich jedenfalls die programmatische Ausserung: «Der Weg (636¢)
zu den Géttern ist mit Erz befestigt, steil und rau. Viele Pfade (dtparot), die
dorthin fithren, haben die Barbaren ausfindig gemacht [...].»*? Diese vom Gott
Apollon bestiitigte, heuristische Kulturleistung schreibt Porphyrios den Agyp-
tern, Phoniziern, Chalddern, Lvdern und — im Unterschied zu Kelsos, aber im
Einklang mit Numenios* — den Hebraern zu.*> Die Hebraer rechnet er nicht al-
lein zu den bedeutenden Urvdlkern, sondern zitiert ein Apollon-Orakel, das den
Hebriern zusammen mit den Chalddern gar eine religionsgeschichtliche Son-
derstellung einrdumt:

37 F. Millar, a.0. (oben Anm. 36) 256-258; GG. Clark, «I'ranslate into Greek. Porphyry of Tyre on
the New Barbarians», in: R. Miles (Hg.), Constructing Identities in Late Antiquity (London/
New York 1999) 112-132, hier 118; J. M. Schott, Chrisrianity, Empire (oben Anm. 2) 60-61.
Zur hellenisch gepriigten Perspektive des Porphyrios vgl. z.B. Porph. Abst. 4,2. Ahnlich wie
bei Kelsos zihlen auch bei Porphyrios die «alten Philosophen und Theologen» griechischer
Provenienz (Porph. Antr. 31) sowie Dichter wie Homer zu den Vertretern der «alten Weisheits,
vgl. z.B. Porph. Antr. 36.

38  A.P.Johnson, «Porphyry’s Hellenism», in: 8. Morlet (Hg.), Le traité de Porphyre (0ben Anm.
1) 165181, hier 168-176; A. P. Johnson, «Philosophy, Hellenicity, Law: Porphyry on Origen,
Againy, Journal of Hellenic Studies 132 (2012) 55-69, hier 65.

39  @G. Clark, a.0. (oben Anm. 37) 129-130; A. P. Johnson, «Porphyry’s Hellenism» (oben
Anm. 38) 175-176; A. P. Johnson, «Philosaphy, Hellenicity» (oben Anm. 38) 66.

40 Porph. fr. 324F.,4—6 Smith, vgl. dazu auch Porph. fr. 323F. Smith. Einschrankend scheint sich
Porphyrios in dieser Hinsicht im ersten Buch von De regressu animae zu dussern. Dort kon-
statiert er, dass seines Wissens keine einzige Schule (unam guandam sectam), auch nicht die
Inder oder Chaldier, den Anspruch auf einen «universalen Weg zur Befreiung der Seele» (uni-
versalem viam animae liberandae) erthoben habe und ihm ein solcher «Weg» durch historische
Forschung bisher nicht zur Kenntnis gekommen sei (Porph. fr. 302F. Smith). Trotz dieser la-
tenten Skepsis belegt der Text die religionsphilosophische Universalperspektive des Porphy-
rios, siche dazu G. Clark, a.O. (oben Anm. 37) 127; J. M. Schott, Christianity, Empire (oben
Anm. 2) 55-56.

41  Num. fr. la—c Des Places; vgl. dazu Chr. Riedweg, «Porphyrios tiber Christus und die Chris-
ten. De philosophia ex oraculis haurienda und Adversus Christianos im Vergleich», in: Entre-
tiens de la Fondation Hardt 51: L'apologétique chrétienne gréco-latine a l'époque prénicéni-
enne (Vandeeuvres/Genf 2005) 151-203, hier 185-186.

42 Porph. fr. 324F.7-9 Smith. In seinem Text De Abstinentia bietet Porphyrios v.a. im vierten
Buch reiches ethnographisches Material, das seine Thesen zur vegetarischen Erndhrung durch
das vorbildliche Beispiel anderer Volker stiitzen soll. Neben den Griechen, dgyptischen Pries-
tern, Syrern, Persern (Magern) und den Indern (Brahmanen und Samaniern) werden auch die
Juden, speziell die Essener, anerkennend behandelt (Porph. Abst. 4,2-20).



64 Matthias Becker

podvor Xaidaior copinv Adyov 18’ dp” “Efipaiot, | edtovéveBiov Gvaxta aefdlopevor Beov
dryvic.

«Einzig die Chaldéer und die Hebrier haben Anteil an der Weisheit erhalten, | weil sie den aus
sich selbst gewardenen Herrscher in Reinheit als Gott verchren».*

Zwei Kollektive werden im Kontext dieses Orakels den alten barbarischen Kul-
turvolkern gegeniibergestellt: einerseits die Griechen, die auf ihrem Weg zu den
Gottern in die Irre gegangen seien, und andererseits die anonyme Gruppe der
sogenannten «Machthabenden» bzw. «Michtigen» (ol 8¢ xparolvieg), die die
Pfade zu den Gottern bereits zerstort hiitten (Mdn kel dépleipav).** Zwar ist
nicht gesichert, wen Porphyrios mit den xpotobvieg genau im Blick hat. Neben
einem eher unwahrscheinlichen Bezug auf die barbarischen Volker® ist es je-
doch denkbar, dass Porphyrios hier indirekt von den Christen spricht.*® Sie als
die «Machthabenden» bzw. die «Michtigen» zu bezeichnen, legt laut Michel Tar-
dieu den Schluss nahe, dass Porphyrios eine Einflussexpansion und gesellschaft-
liche Dominanz des Christentums zu seiner Zeit konstatieren mochte.*” Mehr
noch: Durch die Wortwahl entsteht ein Bedrohungsszenario, in dem das Chris-
tentum als destruktiv etikettiert wird. Diese Destruktivitdt wurzelt in der von
Porphyrios ausgemalten christlichen Fundamentalopposition zu den polytheis-
tischen Traditionen der alten Kulturvélker einerseits und den religidsen Tradi-
tionen der Hebrier andererseits,*® insofern die christliche Heilsexklusivitit de-

43 Porph. fr. 324F.,,11-12 Smith. Ausserdem geht Parphyrios auf die Dimonologie der Hebrier
ein und bezeichnet in diesem Zusammenhang Jesus als einen der weisen Hebrier (Porph. fr.
346F.,10-12 Smith).

44 Porph. fr. 324F.4-7 Smith: yaAkédetoc yip | npde Beode 68d¢ aimewvn Te Kol Tpayeio, NG
ROAAGC Grparobe PapPapo pev eEedpoy, "Eldnvee 8t EndavnOnoay, ol 8 kparodviec Hdn xal
S1épBepav. Dass Parphyrios eine derartige religionsphilosophische Kritik an die Griechen
richtet, ist bemerkenswert, vgl. A. P. Johnson, «Porphyry’s Hellenism» {oben Anm. 38) 172;
A.P. Johnson, «Philosophy, Hellenicity» (oben Anm. 38) 65.

45 Siehe zur Forschungsdiskussion Chr. Riedweg, a.O. (cben Anm. 41) 177-178 Anm. 102.

46 So G. Wolff, Porphyrii de philosophia ex oraculis haurienda librorum reliquiae (Berlin 1856
[ND Hildesheim 1983]) 141 Anm. 4; M. Zambon, Porphyre et le Moyen- Platonisme (Paris
2002) 200-201; weitere Literatur dazu bei A. P. Johnson, «Porphyry’s Hellenism» (oben Anm.
38) 172 Anm. 38.

47 M. Tardieu, «L.es Gnostiques dans la Vie de Plotin», in: L. Brisson et al., Porphyre. La Vie de
Plotin. I11. Etudes d’introduction, texte grec et traduction francaise, commentaire, notes com-
plémentaires, bibliographie (Paris 1992) 503-563, hier 512-513. Noch um das Jahr 400 n. Chr.
bezicht Eunapios in seinen Virge philosophorum et sophistarum das Verb xpazsiv auf die
Christen, die er im Zusammenhang der Zerstorung des Serapeions zu Alexandria 391 n. Chr.
mit den Giganten vergleicht, die die Macht itbernommen hiitten: xed mévie éyiveto xkabdrep
&v momtkoig pibois 1év Trydviov kexpotnkdtev (Bunap. Vir phil. et soph. 6,11,1,p. 38,14-15
Giangrande); siche dazu M. Becker, Eunapios aus Sardes: Biographien iitber Philosophen und
Sophisten. Einleitung, Ubersetzung, Kommentar (Stuttgart 2013) 339.

48  Die positive Einschatzung der Juden, die in De philosophia ex oraculis haurienda greifbar ist,
scheint Porphyrios nicht immer beibehalten zu haben. In den einleitenden Worten zu einem
Zitat aus dem vierten Buch von Contra Christianos (Porph. Contr. Chr. fr. 41 H.) spricht Eu-



Bedrohungskommunikation und der Faktor Zeit 65

zidiert seiner inklusivistisch-universalen Argumentation widerspricht.*” So
nimmt es denn auch nicht wunder, dass in der Schrift iiber die Orakelphiloso-
phie die Christen nicht nur bezichtigt werden, einer Tduschung verfallen und ei-
nem Irrtum erlegen zu sein.> Vielmehr werden sie aufgrund ihrer abwegigen Je-
susverehrung als Gottverhasste (diis exosi)™! auch der Asebie (impiae naturae)™
angeklagt und von den Gottern als unrein (polluti), befleckt (contaminati} und
vernunftlos (Gvoua, dementia)’® verspottet.™

ITI

Wenn Porphyrios in seiner soeben skizzierten Orakelexegese davon spricht, dass
die Christen «schon» bzw. «nach kurzer Zeit» (§0n) die alten Uberlieferungen
zerstort hitten,” so zeigt sich darin, dass der Faktor Zeit fiir ihn bei der Kom-
munikation der christlichen Bedrohung eine zentrale Rolle spielt. Die Destruk-
tivitdt des Christentums wird gerade in der rasch eingetretenen Breitenwirkung
sichtbar, die die Christen laut Porphyrios bei ithrer Ablehnung der alten Tradi-
tionen erzielt hiitten. Neben der generellen Kontrastierung der alten religions-
philosophischen Uberlieferungen und Orakel mit der neuen Religion sind es
Temporalpartikel wie ndn, die eine Zeitreflexion deutlich bezeugen. Dabei hebt

sebios davon, dass Porphyrios in seinem Hass nicht nur die Christen, sondern auch die «Heb-
raer, Mose und die nach ihm wirkenden Propheten mit denselben Schmidhungen iiberzogen»
habe (Euseb. Praep. ev. 10,9,11). Dies belegt auch Porph. Consr. Chr. fr. 39 H., wo Porphyrios
sich abschitzig tiber die literarische Qualitiit der hebriischen Bibel am Beispiel des Pentateuchs
dussert (Euseb. Hist. eccl. 6,194). Ein Beispiel der porphyrianischen Prophetenkritik bieten die
Fragmente aus dem Daniel-Kommentar des Hieronymus (Porph. Contr. Chr. fr. 43 H.).

49 Auchin Contra Christianos kritisiert Porphyrios die exklusivistischen Tendenzen der christ-
lichen Lehre, die in Jesus den einzigen «Weg» zu Gott schen (vgl. Johannesevangelium 14,6),
siche Aug. Ep. 102.8 (= CSEL 34, p. 551): lrem alia proposuerunt, quae dicerent de Porphyrio
contra Christianos tamquam validiora decerpta: ,si Christus’, inquiunt, ,salutis se viam dicit,
gratiam et veritatent In sequie solo ponit animis sibi credentibus reditum, quid egerunt rot sae-
culorum homines ante Christum? (= Porph. Contr. Chr. fr. 8111).

50  Porph. fr. 343F. .14 Smith (inanibus fallaciis); Porph. fr. 345aF.,16 (errore implicari), 531-52 (er-
rore implicari) Smith.

51 Porph. fr. 345aF.,52-53 Smith.

52 Porph. fi. 346F.,17-18 Smith; vgl. auch Porph. fr. 343F.,13 Smith: poffutae [...] impiae uxoris
sensum (bezogen auf eine christliche Ehefrau).

53  Porph. fr. 345F.,45-46 Smith; Porph. fr. 345aF.,60-61 Smith.

54  Porph. fr. 345aF. 17-18 Smith: multis talibus adversus eos blasphemils utuntur [sc. dii; ebd.,
19-22 Smith: deinde subicit [sc. Porphyrius] velur oracula deorum blasphemantivim Christia-
nos. Zur herben Christenkritik in De philosophia ex oraculis haurienda siehe auch . Dorrie,
a.0. (oben Anm. 20) 171. Die Verehrung Jesu als Gott erscheint im Urteil paganer Gebildeter
als besonders befremdlich, vgl. S. Benko, «Pagan Criticism of Christianity During the First
Two Centuries A. D.», ANRW 11,23 2 (1980) 1055-1118; J. Ulrich, «Die Begegnung von Chris-
ten und Heiden im zweiten {und dritten) Jahrhundert», in: C. K. Rothschild, J. Schroter (Hg.),
The Rise and Expansion of Christianity in the First Three Centuries of the Common Eva (1'i-
bingen 2013) 457-485, hier 458-464.

55  Porph. fr. 324F.,6-7 Smith: o1 8¢ kpazoivisg 116M kol Siépbepoy.



66 Matthias Becker

non einerseits den Aspekt der Beschleunigung christlicher Einfliisse hervor, in-
sofern Porphyrios damit anzudeuten scheint, dass im Hinblick auf die antike Re-
ligiositit ein schnell sich vollziehender Wandel festzustellen ist. Andererseits im-
pliziert ndn die von Schirmer angesprochene Vorher-Nachher-Konstruktion.
Dieses bedeutende Charakteristikum der Bedrohungskommunikation entwirft
Porphyrios allerdings nicht nur in De philosophia ex oraculis haurienda, son-
dern auch in Contra Christianos, und zwar interessanterweise wiederum im Zu-
sammenhang der aus platonischer Sicht unangemessenen Jesusverchrung der
Christen. An einer Stelle schreibt Porphyrios:

Nuvi 8¢ Bovpdlovow si tocodtov étdv keteidneev 1y vicog v mdhv, Ackinmol utv
Emdnuiog kol v GAlev Bedv unkétt obong, Inood vap twopivon obdemibic dnpoaiag Tig
Beiv mpeieiog flolsro.

Nun aber wundert man sich, dass die Krankheit so viele Jahre die Stadt danieder hiilt, da es
eine Ankunft des Asklepios oder der anderen Gétter nicht mehr gibt. Weil namlich Jesus ver-
ehrt wird, hat niemand eine 6ffentliche Hilfe der Gotter wahrgenommen.s

Porphyrios konstatiert in nahezu resignativem Ton vom Standpunkt der Gegen-
wart aus (vovi), dass durch den Einfluss des Christentums in religioser Hinsicht
nichts mehr sei, wie es einmal war: Gétterepiphanien gebe es schlichtweg nicht
mehr (unkét), und zwar aufgrund der gegenwirtigen Jesusverehrung, die schon
in der Schrift iiber die Orakelphilosophie auf die Unwissenheit der Christen
tiber Jesu wahre Identitit zuriickgefiihrt wird.”® Demnach markiert die christli-
che Religion fiir Porphyrios eine klare Zéisur, welche die Kontinuitét paganer
Religiositiit in sehr grundsitzlicher Weise ungewiss macht. Denn durch das
Christentum sind die bisherigen religidsen Erfahrungen nicht nur in Frage ge-
stellt. Vielmehr sind sie aufgrund des Riickzugs der Gétter gewissermassen dem
Aussterben geweiht.

Auf welche «Krankheit» sich hier Porphyrios genau bezieht und welche
Stadt — womoglich Rom?* — gemeint ist, muss fraglich bleiben. John Granger
Cook erwiigt, ob die Epidemie gemeint sein konnte, die laut eigener Aussage des

56  Siehe W. Schirmer, a.O. {(oben Anm. 3) 104-105.

37 Euseb. Praep. ev. 51,10 = Porph. Contr. Chr. fr. 80H.

38 Porphyrios bekriftigt, dass Jesus nach den Orakeln der Gotter «dusserst fromm» (Porph. fr.
345F.,9-10.25 Smith) gewesen sei, dass seine Seele gleich jener von anderen herausragenden
Miinnern nach dem Tod der Unsterblichkeit fiir wiirdig befunden worden sei (Porph. fr.
345F.,11.25-30 Smith) und dass er wic alle Frommen in den Himmel aufgestiegen sei, weswe-
gen er auch nicht verspottet werden diirfe (Porph. fr. 345F.,40-44 Smith). Diese fromme, he-
roisierte Seele verehren die Christen aus Unwissenheit (dyvoobvrog), vgl. Porph. fr. 345F., 30~
32 Smith. Sehr wahrscheinlich wird in diesem Zusammenhang die kultische Verehrung Jesu
als Adyog und Gattessohn kritisiert, so Chr. Riedweg, a.0. {ocben Anm. 41) 174-175.

39 Vel M. Tardieu, a.0. (oben Anm. 47) 513.



Bedrohungskommunikation und der Faktor Zeit 67

Porphyrios kurz vor dem Tod Plotins ausgebrochen sein soll,*” bzw. diejenige,
der im Jahre 270 Kaiser Claudius II. zum Opfer gefallen sei.® Entscheidend an
diesem Text 1st jedenfalls, dass Porphyrios nicht nur eine offensichtliche Kon-
kurrenz zwischen der gottverhassten® Jesusverehrung von Christen und der pa-
ganen Religion konstruiert, sondern das Bedrohungspotential des Christentums
empirisch am Ausbleiben von Epiphanien paganer Gétter belegt. Die zwischen
Jesus und Asklepios postulierte Konkurrenz® ist dabei mehr als brisant, weil so
die Christen fiir die in Rede stehende «Pest» bzw. «<Epidemie» verantwortlich
gemacht werden.% Diese Siindenbockargumentation, wonach Pagane die Chris-
ten fiir allerlei negative und katastrophische Entwicklungen in natiirlicher (z.B.
Erdbeben, Hungersnéte, Diirreperioden), anthropologischer (z.B. Krankheiten,
Pest) und politischer Hinsicht {z.B. Krieg) verantwortlich machen, ist spitestens
seit Tertullian bezeugt® und fiihrt die dem Christentum angelastete Destrukti-
vitit sehr drastisch vor Augen. Neben der Deutung der vocog als eines realen
Geschehnisses ist dariiber hinaus eine metaphorische Interpretationsebene zu
bedenken. Bereits Kelsos hatte sich in gut platonischer Weise dieser Krankheits-
metaphorik bedient, um die «unkultivierte», «unreine» und «unverniinftige»
Gesinnung der Christen anzuprangern, die rebellisch und gesellschaftsgefiahr-
dend sei.® Nach Michel Tardieu versinnbildlicht die «<Krankheit» das starke, als
negativ bewertete Wachstum der Christen im Imperium Romanum.% Der Bruch
der Christen mit der traditionellen Goétterverehrung bedroht somit in den Au-
gen des Porphyrios den Bestand des Imperium Romanum im ganz physischen,
lebensgefihrlichen Sinne.

Eine ganz dhnliche Argumentation wird in einem Eusebios-Text verfolgt,
dessen Inhalt allerdings Porphyrios nicht sicher zugeschrieben werden kann.

60 Porph. VPlor. 2,7. Zu dieser Zeit, seit 268 n. Chr., hielt sich Porphyrios in Sizilien auf (Porph.
VPlor. 2,11-12;2,31-32; 6,1-4; 11,16-19).

61 ). G. Cook, The Interpreration of the New Testament in Greco- Roman Paganism (Tibingen
2000) 123-124 (mit Lit.). Zu den Konsequenzen, die diese Datierung der Pest fiir die Datie-
rung von Contra Christianos hat, siehe ebd., 124-125.

62 Vgl Parph. fr. 345aF.,46-56 Smith.

63 Siehe dazu F. J. Délger, «Der Heiland. 3. Asklepios als Gegensatz zu Christus bei Kelsos», An-
tike und Christentum 6 (1950) [ND Minster 1976] 250-257; J. G. Cook, a.0. (oben Anm. 61)
124 Anm. 105,

64 P F. Beatrice, a.0. (oben Anm. 2) 39,

65 Belege bei I. G. Cook, a.0. (oben Anm. 61) 123-124 Anm. 104; vgl. dazu auch Pietzner, a.O.
(oben Anm. 9) 5 mit Anm. 22. Noch Maximinus Daia bediente sich gemass Euseb. Hist. eccl.
9,7,8-9 dieser Argumentation.

66  Orig. Cels. 8,49: obro1 yip eigiv ol kei 16 GAAa Gyporkor kai dxdbopror kol yopic Adyov TH
ottoel ovvvoaobvieg. Im Hintergrund steht Platons Politeia, wo der Staat mit einem Korper
verglichen und der politische Aufstand bzw. die Rebellion als eine Krankheit des Staates ge-
deutet wird (Plat. Resp. 536¢), vgl. auch Plat. Pror. 322d.

67 M. Tardieu, a.0. (oben Anm. 47) 513. Noch bei Maximinus Daia erscheint die christliche Re-
ligion als «unerwarteter Gewittersturms» (yeiuomv arnpogddxntoc) und «schwere Krankheit»
(véooc Bopein), apud Euseb. Hisr. ecel. 9,7,11.



68 Matthias Becker

Aus der Perspektive des dort sprechenden anonymen Griechen sind die Chris-
ten durch ihren Atheismus und ihre Asebie Staatsfeinde, die dhnlich wie im bis-
her diskutierten Fragment aus Contra Christianos (fr. 80 H.) den Zusammenhalt
der Gesellschaft gefihrden. Aufgrund ihrer umstiirzlerischen «Neuerungen in
der Lebensweise» (vemtepionog 100 Pilov) miissen sie als Religionsvergessene
(duooefeic), Gottlose (&Beo1) und Abtriinnige angesehen werden, da sie mit dem
althergebrachten polytheistischen Gotterkult gebrochen hitten (oi 16dv rotpmov
Oedv drooctdviec), der die Grundlage jeder Volks- und Stadtgemeinschaft sei.®
Der an die Christen gerichtete pagane Atheismusvorwurf wurde bereits seit dem
zweiten Jh. n. Chr. von Philosophen wie dem Kyniker Crescens® und dem Mit-
telplatoniker Kelsos,” aber auch von Literaten wie Lukian von Samosata”™ erho-
ben und aufgegriffen. Zu Lebzeiten des Porphyrios argumentiert — wenn auch
indirekt — Jamblich ebenfalls in diese Richtung.”? Aufgrund der Prasenz dieses
Arguments im innerpaganen Diskurs besteht eine grosse Wahrscheinlichkeit,
dass Porphyrios den gesellschaftspolitisch und religionssoziologisch hoch bri-
santen Atheismusvorwurf in Contra Christianos rezipiert hat. Die traditionelle
und philosophisch reflektierte Verehrung des Gottlichen betont Porphyrios je-
denfalls auch an anderer Stelle, wenn er «die Verehrung des Géttlichen gemdss
althergebrachter Sitte» (tipav 10 Oelov koo T maTproy) als «grosste Frucht der
Frommigkeit» (uéyisrog koprog evoePelioc) hervorhebt.”

Diese Berufung auf ta razpie ist im Denken des Porphyrios fest verankert
und wird als argumentative Strategie auch in innerpaganen Auseinandersetzun-
gen angewendet. Im Introitus zu De Abstinentia wertet Porphyrios die Entschei-
dung seines Adressaten Firmus Castricius gegen den Vegetarismus als eine Ge-
ringschitzung der «althergebrachten Richtlinien der Philosophie» (xatagppovijcon
dv rotpiov Ng Elnhokag priocopiog vopmv).* Auf diese Weise werden té nédtpio

68 Euseb. Praep. ev. 1,2,2 = Parph. (?) Conir. Chr. fr. 1 H., vgl. auch Euseb. Praep. ev. 1,2,3 (oi
tév matplev puyadeg). Der anonyme Grieche (tig EAANvev) wird am Ende des Passus (Eu-
seb. Praep. ev. 1,2,5) als imaginirer Sprecher des von Eusebios Referierten genannt; siche dazu
auch unten Anm. 93.

69 Dies berichtet Justin der Mirtyrer gemiiss einem Zeugnis bei Eusebios (Euseb. Hist. eccl.
4,16,3), siche dazu S. Benko, a.0. (oben Anm. 54) 1078. Justin selbst geht im sechsten Kapitel
seiner Apologia maior niher auf diese Anschuldigung ein. Die christliche Apologetik setzt
sich wiederholt mit dem Vorwurf auseinander, siche dazu die Quellenbelege bei M. Marcovich
(Hg.), lustini Martyris Apologiae pro Christianis (Berlin/New York 1994) 40, sowie G. Busch-
mann, Das Martyrium des Polykarp. Ubersetzt und erklirt von G. Buschmann (Gottingen
1998) 186-187 mit Anm. 70.

70 Orig. Cels. 4,72;6,42.

71  Lucian. Alex. 25.38.

72 Jamb. Mysr. 3,31 [179.12 P, vgl. dazu E. C. Clarke et al. (Hg.), Jamblichus: De mysteriis/On
the mysteries. Translated with an Introduction and Notes by E. C. Clarke, J. M. Dillon and J.
P. Hershbell (Atlanta 2003) xxviii—xxix.201 Anm. 246.

73 Porph. Marc. 18.

74 Porph. Abst. 1,2. Vgl. auch Porph. Abst. 2,20, wo téx néditpu als Argument dafiir angefiihrt wer-
den, dass das Opfern von Friichten ilter sei als das Tieropfer. Vorausgesetzt ist dabei im Den-



Bedrohungskommunikation und der Faktor Zeit 69

zu einem autoritétsstiftenden Referenzpunkt, wodurch Sitte und Brauchtum der
Gegenwart in der weiter zuriickliegenden Vergangenheit verankert werden. Mit-
hin ist das Althergebrachte damit synonym zum Vorchristlichen, und speziell die
soeben zitierte «Verehrung des Goéttlichen gemiss althergebrachter Sitte» kann
als eine Spitze gegen die Christen interpretiert werden, die den traditionellen
Frommigkeitspraktiken und Glaubensvorstellungen den Riicken kehrten.

L]

Zu Beginn des 16. Kapitels der Vita Plotini spricht Porphyrios davon, dass es zu
Lebzeiten Plotins in Rom neben gnostischen Hiretikern «viele Christen» gege-
ben habe. Dies belegt einerseits, dass die Gnostiker von Porphyrios als eine
christliche Teilgruppe wahrgenommen wurden, insofern ,die Hiretiker™
(aipetikol 8€) aus der Masse der Christen (thv XpioTiovdy moAhol uev kel
aAriot) bewusst herausgehoben werden.” Andererseits bietet die vorliegende
Stelle einen Beleg dafiir, dass die Christen im Rom des dritten Jhs. n. Chr. einen
Bevolkerungsanteil stellten, der beachtlich war.”® Porphyrios war die Présenz der
Christen in Rom spétestens seit ca. 263 n. Chr. auch aufgrund von Autopsie be-
kannt, als er im zehnten Regierungsjahr des Gallienus ebendort ein Schiiler Plo-
tins wurde.”” Nun diirfte aufgrund der bisherigen Erorterungen hinreichend
deutlich geworden sein, dass Porphyrios zwischen den Christen und den Weis-

ken des Porphyrios, dass das Altere auch das Bessere sei —ein Gedanke, dem er mit Blick auf
das «alte Opfergesetz» und unter Berufung auf Hesiod an anderer Stelle Ausdruck verleiht:
vopog & dpyeiog ématog (Porph. Absi. 2,18). Ahnlich dussert sich Parphyrios in Abst. 4,2,
wenn er den Peripatetiker Dikaiarch zustimmend zitiert, der das Leben der Menschen in der
Friihzeit als gliicklicher und besser im Vergleich zur heutigen Welt beschrieben habe.

75 Die in der griechischen Literatur durchaus tibliche Formulierung moAAoci pgv ko &AAoL mit
angeschlossenem 6 stellt, wie P.-H. Poirier und Th. S. Schmidt jiingst gezeigt haben, eine Ge-
geniiberstellung des Allgemeinen und eines Teilaspekts des Allgemeinen dar. Im vorliegenden
Kontext wird demnach das Grosskollektiv der Christen in Rom dem Teilkollektiv der zu den
Christen gerechneten Gnostiker gegeniibergestellt, siche P.-H. Poirier, Th. S. Schmidt, «Chré-
tiens, hérétiques et gnostiques chez Porphyre. Quelques précisions sur la Vie de Plotin 16,1-9»,
Comptes rendus de UAcadémie des Inscriptions (2010) 913-942, hier 918-923.

76 Mit welcher Zahl der Bevolkerungsanteil der stadtromischen Christen im dritten Jh. n. Chr.
zu beziffern ist, bleibt Spekulation. Schitzungen belaufen sich auf ca. 20'000 Christen in der
Mitte des dritten Jhs. n. Chr., siche dazu G. Liidemann, «Zur Geschichte des iltesten Chris-
tentums in Rom. I. Valentin und Marcion. I1. Ptoleméus und Justine, Zeitschrift fiir die Neu-
testamentliche Wissenschaft und die Kunde der Alteren Kirche 70 (1979) 86-114, hier 102 Anm.
44 (mit Lit.). Die literarischen Quellen der ersten beiden Jahrhunderte sowie die um 200 n.
Chr. einsetzende Katakombenbestattung lassen jedenfalls auf ein stindiges Wachstum der
christlichen Religion in Rom schliessen, siche P. Lampe, Die sradrrdmischen Christen in den
ersien beiden Jahrhunderten. Untersuchungen zur Sozialgeschichie. 2. Aufl., iiberarbeitet und
erganzt (Tiibingen 1989) 115-116.

77 Porph. VPlor. 4,1-14; 51-5, vgl. dazu K. Pietzner, a.O. (oben Anm. 9) 292-293. Laut Eunapios
soll Porphyrios auch in Rom gestorben sein, siche Eunap. Vir. phil. et soph. 4,26, p. 10,10 Gian-
grande = Porph. fr. 1T.,105-106 Smith.



70 Matthias Becker

heitslehren des Altertums keinerlei Verbindungen zieht. Interessanterweise
schreibt er aber der christlichen Sekte der Gnostiker exakt diesen Anspruch zu:

Teyovaot 8t kot abTov Tév XpLotiavdyv moAiol pev kel GAAoL, aipetikol 88 £k TG moAaudig
priogoplag dvnyuévor ol mepl Adéhpov kol Axviivoy [..].

Es gab zu seiner [sc. Plotins] Zeit viele unterschiedliche Christen, [darunter] aber [auch] die
Sektierer um Adelphios und Aquilinus, die sich von der alten Philosophie herleiteten [...].7

Speziell der Satzteil aipetikol 8¢ €k Thi¢ malaidg rhocoplas dvnyuevor ist
schwer verstiindlich. Vor dem Hintergrund des oben skizzierten Respekts fiir die
althergebrachte Barbarenweisheit diirfte Porphyrios hier unter der «alten Phi-
losophie» neben der griechischen auch die persische Tradition verstanden ha-
ben.” Diese hitten die Gnostiker angeblich bewusst gegen Platon ausgespielt,
der threm von Porphyrios angefiihrten Postulat zufolge «nicht zur Tiefe des in-
telligiblen Seins vorgedrungen» sei.’ Was das mit der Priposition ¢x konstru-
ierte Partizip dvnypévor anbetrifft, sind widerspriichliche Erkldrungsversuche
unternommen worden: Ist gemeint, dass die Gnostiker sich von der «alten Phi-
losophie» hergeleitet haben bzw. aus ithr hervorgegangen sind, oder aber ist ge-
meint, dass sie von der «alten Philosophie» abgefallen bzw. weggefiihrt worden
sind?¥! Sowohl die Grammatik als auch der Kontext sprechen meines Erachtens
fiir die erste Variante,* wenngleich die zweite Interpretation bis heute vertreten
wird.®* Barbara Aland dussert die Vermutung, dass Porphyrios den Umgang der
Gnostiker mit Texten der griechischen Philosophie und der persischen Tradition

78  Porph. VPior. 16,1-3. Meine Ubersetzung greift Vorschliige von P.-H. Poirier, Th. S. Schmidt,
a.0. (oben Anm. 75) 923, auf. Zur Identifikation der hier genannten Hiretiker Adelphios und
Aquilinus siehe M. Tardieu, a.0. (oben Anm. 47) 518-520; K. Pietzner, a.0. {(oben Anm. 9)
292-293 Anm. 95 (mit Lit.).

79 So I Igal, «The Gnostics and “The Ancient Philosophy’ in Porphyry and Plotinus», in: H. T.
Blumenthal, R. A. Markus (Hg.), Neoplatonism and Early Christian Thoughr. Essaysin Ho-
nour of A. H. Armstrong (London 1981) 138-149, hier 145-146. Die iiltere Forschung verstand
unter der «alten Philosophie» teils nur «les doctrines de I'Orient» unter Ausblendung der grie-
chischen Philosophie, so M. J. Matter, Histoire critique du grosticisme et de son infiuence sur
les sectes religieuses et philosophiques des six premiers siécles de l'ére chrétienne, Tome 11 (Pa-
ris 1828) 461 Anm. 2, vgl. auch ebd., 474. Demgegeniiber beziehen viele Ausleger die «alte Phi-
losophie» ausschliesslich auf die griechische Philosophie, so z.B. R. L. Wilken, The Christians
as the Romans Saw Them (New Haven/London 1984) 133; M. Tardieu, a.O. (oben Anm. 47)
515-516; P.-H. Poairier, Th. S. Schmidt, a.0. (oben Anm. 75) 926.

80  Porph. VPlor. 16,5-9 (Zitat 16,8-9); vel. dazu G. Clark, a.O. (oben Anm. 37) 129.

81  Zuden divergierenden Ubersetzungen siehe H.-Ch. Puech, «Plotin et les Gnostiques (1960)»,
in: Ders., I'n quéte de la Grose I. La Grose et le remps et autres essais (Paris 1978) 85 Anm. 1;
J. Igal, a.0. (oben Anm. 79) 147 Anm. 10 (Lit.); M. Tardieu, a.0. (oben Anm. 47) 515 mit Anm.
21 (Lit.); P.-H. Poirier, Th. S. Schmidt, a.0. (oben Anm. 75) 925-926.

82  SoschonJ. Igal, a.0. (oben Anm. 79) 139.

83  Siehe z.B. L. Brisson, «I'he Platonic Background in the Apocalypse of Zostrianos. Numenius
and Letter IT attributed to Platox, in: J. J. Cleary (Hg.), a.0. (oben Anm. 18) 173-188, hier 173;
J. G. Cook, «Porphyry’s Attempted Demolition of Christian Allegory», The International



Bedrohungskommunikation und der Faktor Zeit 71

«absichtlich [...] missverstand», um sich selbst erst die Grundlage fiir seine Pole-
mik schaffen zu kénnen. Denn er habe wahrscheinlich gewusst, dass die Gnos-
tiker «weder aus klassischer Philosophie noch von Zoroaster herkamen. Seine
Widerlegungsweise entspricht aber antikem Stil.»*

Mit anderen Worten: Die christliche Splittergruppe hat sich in der polemi-
schen Einschitzung des Porphyrios dazu verstiegen, einen Anspruch auf hohes
Alter und folglich grosse Autoritit zu postulieren. Wie bereits bei Kelsos zu be-
obachten war, der die Perser im Allgemeinen und Zoroaster im Besonderen als
Bewahrer der alten Weisheit und Theologie hoch schitzt,® finden sich auch bei
Porphyrios anerkennende Ausserungen iiber die Perser® und Zoroaster. Letz-
terem verleiht er durch die Bezeichnung «alter Zoroaster» (moioiob
Zopodorpov) einen besonderen Wiirdestatus in der Vita Plotini,¥” der auch da-
durch bestitigt wird, dass der von Porphyrios verehrte Pythagoras ein Schiiler
Zoroasters gewesen sein soll.*® Da die gnostischen Sektierer laut Porphyrios den
Eindruck erwecken wollten, altehrwiirdige L.ehren zur Grundlage zu haben, for-
mierte sich in der Plotinschule ein heftiger Widerstand gegen diesen als miss-
bréuchlich empfundenen Rekurs auf die «alte Weisheit». Neben Plotin und
Amelios beteiligte sich auch Porphyrios an dieser intellektuellen Opposition.®®
Wihrend Porphyrios im 16. Kapitel der Viia Ploiini die antignostischen Texte
seines Meisters und des Amelios nur summarisch auflistet, geht er im Falle sei-
ner eigenen Kampfschriften niher auf die Methode ein:

Journal of the Platonic Tradition 2 (2008) 1-27, hier 8; M. Liitge, Iranische Spuren im Zostri-
anos vor Nag Hammadi (Frankfurt a. M. 2010) 23.

84 B. Aland, «Die frithe Gnosis zwischen platonischem und christlichem Glauben. Kosmosfrom-
migkeit versus Erldsungstheologie», in: D. Wyrwa, B. Aland, Chr. Schiublin (Hg.), Die Welr-
lichkeit des Glaubens in der Alten Kirche. FS U. Wickert (Berlin/New York 1997) 1-24, hier
11 mit Anm. 24. Bereits bei Plotins antignostischer Argumentation in Fnn. 2,9 ist die Tendenz
festzustellen, «Phinomene der gnostischen Lehre mit Begriffen aus der eigenen Philosophie
zu umschreiben und sich damit eine Basis zu verschaffen, von der aus er sie kritisieren und wi-
derlegen kann», so B. Aland, Frithe direkte Auseinandersetzung gwischen Christen, Heiden
und Hivetikern (Berlin/New York 2005) 36, unter Verweis auf K. Alt, Philosophie gegen Gro-
sis. Plotins Polemik in seiner Schrift 11 ¢ (Stuttgart 1990) 43-44.53.55.60-61.

85 Orig. Cels. 1,5; 1,14; 1,16; 6,22-24.

86 Vgl Porph. Abst. 4,16 (persische Askesepraktiken); Porph. Antr. 6 (persische Mysterien und
Seelenlehre). Wertschiitzung fiir die Perser driickt sich auch darin aus, dass Porphyrios vom
Bestreben Plotins berichtet, nach seinem Studium bei Ammeonios in Alexandria die Philoso-
phie der Perser und Inder kennenzulernen (Porph. VPlor. 3,15-17), vgl. dazu I. Miinnlein-Ro-
bert, a.0. (oben Anm. 18) 349-350.

87 Porph. VPlot. 16,17-18. Neben dem 16. Kapitel der Vira Plotini (16,6; 16,14-15; 16,18) wird Zo-
roaster noch in De Antro Nympharum erwihnt. Dort ist im Kontext von persischen Mysteri-
enweihen davon die Rede, dass Zoroaster Mithras cine Hohle geweiht und sie als ein «Bild»
der von Mithras geschatfenen Welt bezeichnet habe (Porph. Antr. 6).

88 Porph. VPyth. 12.

89 Plot. Enn. 2.9; Porph. VPlor. 16,9-18.



75 Matthias Becker

IMopplprog 82 Evd npdg 6 Zopodotpon guyvobs tenoinuat EALyyoug, Sheg vollov Te xai véov
10 Pifiiiov Ropadetkvig RERAMGILEVOVY T8 DO THY TV ailpesy cvatnouuévoy eig 86Zav 100
£lven o1 zodanot Zopotatpon i Soyuata, & adtol elhovio tpeaBebev.

Ich aber, Porphyrios, habe zahlreiche Untersuchungen iiber das Buch Zoroasters angestellt,
um zu zeigen, dass dieses Buch ginzlich unecht und neu ist, eine Fiktion, die von den Sekten-
griindern geschaffen wurde, um den Eindruck zu erwecken, dass die Lehren vom alten Zoro-
aster stamimen, die sie ja selbst zu vertreten sich entschieden hatten.*

Durch diese Literaturkritik, welche die Lehrgrundlagen als neu und gefélscht
erweist, spricht Porphyrios den Gnostikern jegliche legitime Berufung auf die
«alte Philosophie» als Autoritidtsbeweis ab. Dieser Vorwurf der Unwahrheit lebt
von einem platonischen Traditionalismus, wie 1thn bereits Plotin verficht, der die
neuen Lehren der Gnostiker (660, xorvotopotow) als «eigene Philosophie» (18l
piocopia) bezeichnet, die ob ihrer Neuheit unméglich wahr sein kénnen (zabto
£Ew g dAnBeiog sbpnron).?!

Mogen die Anstrengungen der Gnostiker, die eigenen Lehren in der alten
Weisheit zu verwurzeln, auch entscheidend durch das pagane Fremdbild eines
Plotin und Porphyrios verzerrt sein: In nicht-gnostischen Texten der Christen
sind seit dem zweiten Jh. n. Chr. dhnliche Tendenzen zu beobachten. Apologe-
tisch ausgerichtete Theologen wie Justin, Tatian, Theophilus, Klemens von Ale-
xandria, Origenes und dann Eusebios von Cisarea zeigen sich sichtlich bemiiht,
durch einen Bezug auf die Schriften der Hebréer, in Sonderheit auf Mose und
die Propheten, ein Pendant zum philosophisch-platonischen Traditionalismus
zu schaffen.”” Wenn etwa Eusebios zu Beginn seiner Kirchengeschichte das hohe
Alter des Christentums nachweisen méchte und in diesem Zusammenhang von
nicht namentlich genannten Gegnern spricht, die das Christentum fiir «neu»
(véo} und «fremd» (€xzetomouévn) erachten, weil es erst «gestern und nicht
schon friither in Erscheinung getreten sei» (x0&¢ kai 00 rpdTepov paveicn), dann
zdhlt Porphyrios sicherlich zu den Adressierten dazu.”

90 Porph. VPlor. 16,14-18.

91  Plot. Enn. 2,9,6[11-12], vgl. dazu H. Dorrie, a.0. (oben Anm. 16) 4. Plotin selbst stellt sich nicht
als Lehrer neuer Lehren dar, sondern als Ausleger von «alten» und bekriftigt dadurch die Vor-
stellung, dass nur das Alte wahr sein konne (Plot. Enr. 5,1,8[10-14]). Wiederholt verwendet der
anonyme Grieche bei Makarios Magnes das Verb kcavotopeiv («Neuerungen einfithren») in
Bezug auf die Christen, siche Macar. Mgn. Apecr. 3,15,1;3,15.5, p. 140-142 Goulet = Porph. (?)
Contr. Chr. fr. 69 H.

92  Siche dazu A. J. Droge, a.O. (oben Anm. 19); P. Pilhofer, Presbyteron kreitton. Der Altersbe-
weis der jiidischen und chrisdichen Apologeten und seine Vorgeschichte (Tubingen 1990); W.
Laéhr, «Christianity as Philosophy. Problems and Perspectives of an Ancient Intellectual Pro-
ject», Vigiliae Christianae 64 (2010) 160-188, hier 178-179.

93 Euseb. Hist. eccl. 1,2,1. Das von Eusebios verwendete Verb ¢xronifev ist bei Porphyrios be-
legt (Porph. Absr. 3,23), ebenso wie das dazugehdrige Adverb éxtormc (Porph. Abst. 2,16).
Zum Adverb vgl. auch einen Text aus dem Apokritikos des Makarios Magnes, wo der anonyme
Grieche die Abendmahlslehre als unkultiviert, fremd und unmenschlich kritisiert: O
@épovcy dxowl, o0 Afyon Ty mpiy, GAXN 00dE 10 Aeyduevov vedtepov 0ito kol Lévov



Bedrohungskommunikation und der Faktor Zeit 73

Es ist jedenfalls nachvollziehbar, weshalb sich Porphyrios in Contra Chris-
tianos derselben Methoden bediente, mit denen er bereits gnostische Texte als
neu und verfélscht brandmarkte. Die Notiz des Eusebios, wonach Porphyrios in
Contra Christianos die Hebrier, Mose und die nach ihm wirkenden Propheten
geschmiht habe,’ spielt hochstwahrscheinlich auf jene Attacke gegen den apo-
logetischen Versuch an, den christlichen Innovationsanspruch in der fernen Ver-
gangenheit zu verankern. Im zwolften Buch seiner christenverachtenden Schrift
jedenfalls unternahm es Porphyrios, die christliche Uberzeugung vom altehr-
wiirdigen Charakter der alttestamentlichen Schriften am Beispiel des Danielbu-
ches zu konterkarieren: Mit der Methode historischer und philologischer Kritik
wies er dort nach, dass das Buch Daniel nicht im sechsten Jh. v. Chr., sondern
erst in der Makkabierzeit abgefasst wurde.* Indem Porphyrios die scheinbaren
Prophetien des Buches als Historiographie ex eventu deutete, destruierte er den
prophetischen Anspruch des Textes. Hier wie dort — bei Zoroaster wie bei Da-
niel — korreliert die Spatdatierung eines als «heilig» geltenden und damit norma-
tiven Textes mit dem platonischen Verdikt der Unwahrheit. Die philologische
Kritik des Porphyrios sowohl an gnostischen Texten als auch am Alten Testa-
ment untergrub damit die gnostischen und christlichen Anspriiche, im Besitz
«alter Weisheit» zu sein. Mit ithrer Hilfe stellte er stattdessen die Neuheit und
folglich mangelnde Autoritit der christlichen Lehren heraus und grenzte die am
Massstab von Platons Lehren beurteilte «alte Philosophie» scharf davon ab.

v

Wie dieser Gang durch einschligige Texte gezeigt hat, spielt die Zeitreflexion
eine bedeutende Rolle im Hinblick auf die Frage, inwiefern Porphyrios die
christliche Religion als bedrohlich wahrgenommen hat. Dass Bedrohungskom-
munikation in entscheidendem Masse von einer Zeitdimension geprigt ist, durch
die Zeitgenossen auch in vergangenen Epochen auf einen drohenden soziokul-
turellen Wandel aufmerksam gemacht werden sollen, trifft trotz des iiberwie-
gend fragmentarischen Charakters der Quellenlage auf die antichristlichen Au-
sserungen des Porphyrios zu. Zusammenfassend lisst sich sagen, dass Porphyrios

avoaobpynue, 008e tiv Eptvvimv ol govias el ToTE 101 £kT0Rm¢ (o1 10010 Katepuivuoay
[...] (Macar. Mgn. Apocr. 3,15,2, p. 140 Goulet = Porph. (?) Contr. Chr. fr. 69 H.). Vgl. dazu
auch Euseb. Praep. ev. 1,2,2 = Porph. (?) Contr. Chr. fr. 1 H., wo der anonyme Grieche das
Christentum als «etwas Fremdes» (&évov) und als eine «Neuerung in der Lebensweise»
(vetepiopog 1o Piow) bezeichnet. An spiiterer Stelle erscheint die christliche Religion als
«neuer, cinsamer Weg durch unwegsames Gebiet» (kotwvi] Tig kool Epnpun dvodie), siche Euseb.
Praep. ev. 1,24 = Porph. (7) Contr. Chr. fr. 1H.

94  Euseb. Praep. ev. 10,9,11.

95  Porph. Contr. Chr. fr. 43 H. Zur Kritik des Porphyrios am Buch Daniel siche R. Courtray,
«Porphyre et le livre de Daniel au travers du Commentaire sur Daniel de Jéréme», in: S. Mor-
let (Hg.), Le traité de Porphyre (oben Anm. 1) 329-356 (mit alterer Lit.).



74 Matthias Becker

die bedrohungskommunikative Zeitdimension in dreifacher Weise verhandelt,
wobei die Kontrastierung von Alt und Neu den Grundansatz markiert:

Erstens exkludiert Porphyrios in De philosophia ex oraculis haurienda die
Christen von der alten Barbarenweisheit und deutet dabei die neue Religion als
Destruktion uralter paganer Traditionen. Zweitens entwirft Porphyrios in Con-
tra Christianos eine Einst-Jetzt-Dichotomie im Hinblick auf das Wirken der
Gotter. Dabei wird das von Porphyrios konstatierte Faktum der Jesusverehrung
bewusst als Bedrohung der gewohnten Gétterepiphanien gedeutet. Vor dem
Hintergrund des konservativen Denkhorizonts des Porphyrios in Sachen Reli-
gion (z& mdtpier) wird die Bedrohlichkeit des Christentums erst in ihrer Trag-
weite fassbar. Charakteristisch fiir die Bedrohungskommunikation in den bei-
den genannten Texten ist, dass sie das Neue als das Destruktive und Bedrohliche
darstellen. Dadurch entsteht der Eindruck, dass Porphyrios den zunehmenden
Einfluss des Christentums auf die althergebrachte gesellschaftliche und kultu-
rell-religidse Ordnung resignativ beurteilt. Diese emotionale Komponente der
Christenkritik sollte nicht vernachlidssigt werden.”

Dem steht allerdings ein dritter Aspekt entgegen, der seinerseits nicht un-
terschitzt werden darf. Denn neben dem Eindruck von Resignation, der auf-
grund der Liickenhaftigkeit der Uberlieferung speziell von Contra Christianos
nicht iberbewertet werden sollte, gelingt es Porphyrios auch, das christliche In-
novationshewusstsein als Waffe gegen die Christen einzusetzen. Da dem Neuen
aus platonischer Perspektive auch die Komponente des Unwahren anhaftet,
dient Porphyrios die Bestéitigung des christlichen Innovationsbewusstseins dazu,
die mangelnde Autoritiit der neuen Lehre zu erweisen. Er streitet in der Vita
Plotini der christlichen Sekte der Gnostiker das Recht ab, sich von der alten Phi-
losophie herzuleiten, und widerlegt in Contra Christianos anderweitige Ansprii-
che des Mainstream- Christentums auf das hohe Alter ihrer Religion. Dadurch
wird das Christentum aufgrund seiner Neuheit als unwahr diffamiert. Der Re-
kurs auf das Neue wird damit seinerseits zu einem Kampfmittel, wodurch Apo-
logeten wie Eusebios dazu gezwungen sind, das hohe Alter des Christentums in
ausfiihrlichen Beweisen zu belegen.””

Es zeichnet sich somit ab, dass zeitdimensionale Aussagen in der histori-
schen Bedrohungskommunikation nicht nur dazu dienen kénnen, eine wahrge-
nommene Bedrohung einem — im vorliegenden Falle: innerpaganen — Adressa-

96 Vgl dazu A. Smith, «Philosophical Objections to Christianity on the Eve of the Great Perse-
cution», in: D. V. Twomey, M. Humphries (Hg.), The Great Persecution. The Proceedings of
the Fifth Parristic Conference, Maynooth, 2003 (Dublin 2009) 33-48, hier 38. Zum Pessimis-
mus als Signum von Bedrohungskommunikation siehe auch S. Patzold, «Bedrohte Ordnungen,
mediavistische Konfliktforschung, Kommunikation: Uberlegungen zu Chancen und Perspek-
tiven eines neuen Forschungskonzepts», in: E. Frie, M. Meier (Hg.), a.0. (oben Anm. 3) 31-60,
hier 54.

97 Siche z.B. Euseb. Hist. eccl. 1,2-4. In einem anderen Passus wird das hohe Alter der Hebriier
als weises Barbarenvolk und Wurzel des Christentums mit extensivem Belegmaterial nachge-
wiesen (Euseb. Praep. ev. 10,1-14).



Bedrohungskommunikation und der Faktor Zeit 75

tenkreis als solche zu vermitteln. Vielmehr konnen sie auch zur Polemik gegen
die Bedrohungsquelle werden. Dadurch haben sie den Charakter eines offensi-
ven verbalen Bewiltigungshandelns im Angesicht der Bedrohung, das wiederum
fiir die Bedrohungsquelle — im vorliegenden Fall: die Christen — bedrohlich wer-
den kann. Speziell an der Zeitdimension der Bedrohungskommunikation wird
damit deutlich, dass es sich beim christlich-paganen Konflikt der Spétantike um
eine veritable Konkurrenz der Weltanschauungen handelt, deren jeweiliger Au-
toritdtsanspruch entscheidend dadurch geprégt ist, wo und wie die Konkurren-
ten sich auf dem Zeitstrahl der menschlichen Geistesgeschichte verorten. Die
wechselseitigen Szenarien der Polemik zwischen Christen und Heiden® sind zu
einem Gutteil durch diese temporale Selbst- und Fremdverortung bestimmt, wie
dem Werk des Porphyrios und seiner Gegner deutlich zu entnehmen ist.

Korrespondenz:

Matthias Becker

Universitét Tiibingen

Philologisches Seminar

Wilhelmstr. 36

D-72074 Tiibingen
matthias.becker@philologie.uni-tuebingen.de

98 Siehe dazu jetzt I. Miannlein-Robert, «Ordnungskonkurrenz: Polemik und Feindbild in kon-
kurrierenden Ordnungen. Der platonische Philosoph Porphyrios und sein Kampf gegen die
Christen», in: E. Frie, M. Meier (Hg.), a.0. (oben Anm. 3) 117-138; M. Becker, «Bedeutungs-
zuschreibung in konkurrierenden Textgemeinschaften — Uberlegungen zu einem Porphyrios-
Zitat bei Eusebios (Hist. eccl. 6,19,1-11)», in: C. D. HaB3, E. M. Noller (Hg.), Was bedeuter Ord-
nung — was ordnet Bedeutung? Zu bedewtungskonstituierenden Ordnungsleistungen in
Geschriebenem (Berlin/Boston 2015) 25-50 (im Druck).



	Bedrohungskommunikation und der Faktor Zeit : Überlegungen zu den christenfeindlichen Äusserungen des Porphyrios

