
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 72 (2015)

Heft: 1

Artikel: Bedrohungskommunikation und der Faktor Zeit : Überlegungen zu den
christenfeindlichen Äusserungen des Porphyrios

Autor: Becker, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-514045

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-514045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bedrohungskommunikation und der Faktor Zeit
Überlegungen zu den christenfeindlichen Äusserungen

des Porphyrios
Matthias Becker, Tübingen

Abstract: Der Faktor Zeit spielt gemäss dem Soziologen Werner Schirmer bei der
Kommunikation einer gesellschaftlichen Bedrohung eine signifikante Rolle. Indem Akteure
in einer Bedrohungssituation die Vergangenheit mit einer ungewissen Zukunft kontrastieren

und damit einen sich in der Gegenwart vollziehenden sozialen Wandel andeuten,
fungieren zeitdimensionale Aussagen als Bedrohungsindikator. Diese Zeitdimension
lässt sich in den christenfeindlichen Äusserungen des Porphyrios verschiedentlich
nachweisen. In der vorliegenden Studie wird argumentiert, dass zeitdimensionale Äusserungen

in De philosophia ex oraculis haurienda, Contra Christianos und in der Vita Plotini
einerseits dazu dienen, die Bedrohlichkeit des Christentums in ihrer gesellschaftlichen
Breitenwirkung zu verdeutlichen. Andererseits setzt Porphyrios das Innovationsbewusst-
sein der Christen auch als Kampfmittel ein, um in der Neuheit des Christentums zugleich
dessen Unwahrheit zu erweisen. Die Bedrohungskommunikation des Porphyrios erhält
dadurch eine polemische Komponente.

I
Ein Aspekt, dem in der Debatte um die mentalitätsgeschichtlichen Hintergründe

der christenfeindlichen Äusserungen des Porphyrios speziell in Contra
Christianos1 wiederholt Aufmerksamkeit gewidmet wird, ist das Szenario einer

* Der vorliegende Beitrag steht im Zusammenhang mit den Forschungen im Teilprojekt D01 des

Sonderforschungsbereichs 923 «Bedrohte Ordnungen» (Universität Tübingen): «Piatonismus
und Christentum. Philosophische und literarische Bedrohungskonstellationen in der Spätantike»

(Teilprojektleiterin: Prof. Dr. Irmgard Männlein-Robert). Die Zählung der Fragmente
aus Contra Christianos orientiert sich an der Ausgabe von A. von Harnack (Hg.), Porphyrius
«Gegen die Christen», 15 Bücher. Zeugnisse, Fragmente und Referate. Abhandlungen der Kö-
nigl. Preuss. Akademie der Wissenschaften/Phil.-Hist. Klasse Nr. 1 (Berlin 1916). Alle
Übersetzungen altsprachlicher Zitate in diesem Beitrag stammen vom Verfasser.

1 Seit der Erstkompilation der Fragmente und Testimonien durch Adolf von Harnack sind ei¬

nige neue Fragmentfunde publiziert worden. Bilanzierende Literatur hierzu bis 2008 wird
aufgelistet bei S. Morlet, «Un nouveau temoignage sur le Contra Christianos de Porphyre?», Se-

mitica et Classica 1 (2008) 157-166, hier 157 Anm. 4. In der Appendix seiner italienischen
Übersetzung der Harnack-Ausgabe druckt Giuseppe Muscolino alle Textfunde und Textvorschläge,

die zwischen 1921 und 1998 veröffentlicht worden sind, mit italienischer Übersetzung
ab, siehe G. Muscolino (Hg.), Porfirio, Contro i cristiani. Nella raccolta di Adolfvon Harnack
con tutti i nuovi frammenti in appendice. Testi greci, latini e tedeschi a fronte. Introduzione,
traduzione, note e apparati di Giuseppe Mucolino. Notizia biografica su Harnack diA. Ardiri.
Presentazione di G. Girgenti (Mailand 2009) 399-445. Im Jahre 2010 hat Richard Goulet fünf
weitere Fragmente vorgeschlagen, siehe R. Goulet, «Cinq nouveaux fragments nominaux du
traite de Porphyre Contre les chretiens», Vigiliae Christianae 64 (2010) 140-159, und J. G.

Museum Helveticum 72 (2015) 55-75



56 Matthias Becker

christlichen Bedrohung. Dabei wird aus verschiedenen Blickwinkeln der Frage
nachgegangen, inwiefern die Anhänger der neuen Religion aus Sicht des Por-
phyrios für die pagane Kultur und Religion, aber auch für die innere Sicherheit
des Imperium Romanum eine Gefahr darstellten.2 Vor dem Hintergrund dieser
Forschungstendenzen erscheint es angemessen, die Attacken des Plotin-Schü-
lers gegen die Christen zugleich als Ausdruck einer Bedrohungswahrnehmung
zu interpretieren. Neben Angriffs- und Widerlegungsstrategien, die gegen die
weltanschaulichen Gegner eingesetzt werden, ist deshalb auch mit einer inner-

paganen Kommunikationsstrategie seitens Porphyrios zu rechnen. Diese hat die
Intention, die durch die Christen bewirkte Bedrohung, die Porphyrios als
Beobachter zeitgeschichtlicher Entwicklungen wahrnimmt, auf literarischem Wege
innerhalb eines paganen Milieus öffentlich zu kommunizieren.

Durch eine derartige, auf selektiver Wahrnehmung basierende
«Bedrohungskommunikation» (Werner Schirmer) wird aktuellen Forschungen der
Soziologie und Politikwissenschaft zufolge ein Bedrohungsszenario in einem sozialen

Kontext zuallererst konstruiert und etabliert.3 Diese konstruktivistische

Cook, «Porphyry's Critique of the Jewish Scriptures: Three New Fragments», in: S. Kreuzer,
M. Meiser, M. Sigismund (Hg.), Die Septuaginta - Enstehung, Sprache, Geschichte. 3.
Internationale Fachtagung von Septuaginta Deutsch (LXX.D), Wuppertal 22.-25. Juli 2010
(Tübingen 2012) 561-581. Der aktuellste Vorschlag eines neuen <Fragments> stammt von S. Mor-
let, «Encore un nouveau fragment du traite de Porphyre contre les chretiens (Marcel d'Ancyre,
fr. 88 Klostermann fr. 22 Seibt/Vinzent)?», in: M. Vinzent (Hg.), Studia Patristica LXIII.
Papers presented at the Sixteenth International Conference on Patristic Studies held in Oxford
2011. Vol. 11: Biblica, Philosophica, Theologica, Ethica (Leuven 2013) 179-185. Zum Stand
der Forschung zu Contra Christianos siehe S. Morlet (Hg.), Le traite de Porphyre contre les

Chretiens. Un siecle de recherches, nouvelles questions. Actes du colloque international orga-
nise les 8 et 9 septembre 2009 ä TUniversite de Paris IV-Sorbonne (Paris 2011). Meine Neuausgabe

von Contra Christianos beündet sich derzeit im Druck und wird in der Reihe «Texte und
Kommentare» bei De Gruyter erscheinen: M. Becker, Porphyrios: «Contra Christianos». Neue

Sammlung der Fragmente, Testimonien und Dubia mit Einleitung, Übersetzung und Anmerkungen

(Berlin/Boston, voraussichtlich 2016).
2 Siehe z.B. P. F. Beatrice, «Antistes philosophiae. Ein christenfeindlicher Propagandist am Hofe

Diokletians nach dem Zeugnis des Laktanz», Augustinianum 33 (1993) 31-47, hier 38; J. W.

Hargis, Against the Christians. The Rise ofEarly Anti-Christian Polemic (New York 1999) 64;
H. Whittaker, «The Purpose of Porphyry's Letter to Marcella», Symbolae Osloenses 76 (2001)
150-168, hier 156; R. M. Berchman, Porphyry Against the Christians (Leiden/Boston 2005)
71; J. M. Schott, «Porphyry on Christians and Others: <Barbarian Wisdom>, Identity Politics,
and Anti-Christian Polemics on the Eve of the Great Persecution», Journal ofEarly Christian
Studies 13 (2005) 277-314, hier 280-281.301-312; J. M. Schott, Christianity, Empire, and the

Making ofReligion in Late Antiquity (Philadelphia 2008) 53.67-74; W. Schröder, Athen und
Jerusalem. Die philosophische Kritik am Christentum in Antike und Neuzeit (Stuttgart 2011)
85; E. DePalma Digeser, A Threat to Public Piety. Christians, Platonists, and the Great Persecution

(Ithaca/London 2012) 164-191.
3 W. Schirmer, Bedrohungskommunikation. Eine gesellschaftstheoretische Studie zu Sicherheit

und Unsicherheit (Wiesbaden 2008) bes. 83-122. Siehe dazu jetzt auch F. Fechner, T. Gran-
zow, J. Klimek, R. Krawielicki, B. von Lüpke, R. Nöcker, «<We are Gambling with our Survi-
val>. Bedrohungskommunikation als Indikator für bedrohte Ordnungen», in: E. Frie, M. Meier



Bedrohungskommunikation und der Faktor Zeit 57

Komponente wird - dies sei am Rande bemerkt - durch neue linguistische
Forschungen zu Sprachphänomenen in Krisensituationen bestätigt. So werden laut
Heidrun Kämper gesellschaftliche Krisen in einer ganz spezifischen Form
sprachlich repräsentiert und konstruiert, indem bestimmte «Zeitphänomene»
als «Krisenphänomene» wahrgenommen und als solche konstituiert werden.4

«Bedrohung» ist nun nach Werner Schirmer «die (kontingente) Beziehung
zwischen einem Objekt, das als bedroht beobachtet wird Referenzobjekt) und
einem Objekt, das als Quelle der Bedrohung ausgemacht wird.»5 Dazu braucht es

gemäss Schirmer einen sogenannten Beobachter («Alter»), der einem Adressaten

(«Ego») die Bedrohung eines Referenzobjekts kommunikativ vermittelt. Unter

«Bedrohungskommunikation» versteht Schirmer konkret «die Kommunikation

einer Bedrohung [...], die (aus Sicht des Beobachters) sowohl den
Beobachter selbst als auch den Adressaten der Kommunikation betrifft. Mit der
Kommunikation wird eine Handlungserwartung an den Adressaten mitkommuniziert,

nämlich die Erwartung, dass der Adressat etwas gegen diese Bedrohung
unternimmt.»6 Neben der Sozialdimension, d. h. der Frage, wer genau bedroht
wird, und der Sachdimension, d. h. der Frage, was genau bedroht wird,7 ist nach
Schirmer die sogenannte Zeitdimension konstitutiv für Bedrohungskommunikation.

Dieser Temporalaspekt beinhaltet, dass Bedrohungskommunikation
prinzipiell «auf die Zukunft ausgerichtet» sei: Obgleich sie in der Gegenwart
artikuliert werde, stelle sie mögliche Auswirkungen einer beobachteten Bedrohung

in einer «unbekannten Zukunft» in Aussicht. Damit einher gehe die
Aufspaltung des Zeithorizonts in ein Vorher und ein Nachher, wodurch den
Adressaten der Kommunikation erst zu Bewusstsein komme, dass die gegenwärtige

Bedrohung Konsequenzen in der Zukunft haben werde.8
Wenn es demnach zur Bedrohungskommunikation gehört, eine als bedroht

wahrgenommene und gedeutete Gegenwart einer abgeschlossenen Vergangenheit

einerseits und einer ungewissen Zukunft andererseits gegenüber zu stellen,
dann wäre vor dem Hintergrund des eingangs skizzierten Ansatzes der Porphy-
rios-Forschung zu fragen, ob und inwiefern der Faktor Zeit bei der antichristlichen

Argumentation des Porphyrios eine Rolle spielt. Zwar ist Werner Schirmers

Konzept in seinem soziologisch-politikwissenschaftlichen Zuschnitt für
Bedrohungsszenarien der Gegenwart konzipiert. Gleichwohl bietet es wichtige
heuristische Impulse für die Auseinandersetzung mit Bedrohungskommunika-

(Hg.), Aufruhr - Katastrophe - Konkurrenz - Zerfall. Bedrohte Ordnungen als Thema der
Kulturwissenschaften (Tübingen 2014) 141-173.

4 H. Kämper, «Krise und Sprache. Theoretische Anmerkungen», in: Th. Mergel (Hg.), Krisen
verstehen. Historische und kulturwissenschaftliche Annäherungen (Frankfurt a. M. 2012) 241-
255.

5 W. Schirmer, a.O. (oben Anm. 3) 103 (kursiv im Orig.).
6 Ebd., 89.

7 Ebd., 103-104 und 105-107.
8 Ebd., 104-105.



58 Matthias Becker

tion in der Vergangenheit.9 Im Folgenden soll daher empirisch geprüft werden,
inwiefern sich in der historischen Bedrohungskommunikation des Porphyrios,
die sich aller Wahrscheinlichkeit nach an ein philosophisch gebildetes, paganes
Adressatenmilieu richtet,10 die Zeitdimension nachweisen lässt. Wie sich zeigen
wird, kontrastiert Porphyrios im Wesentlichen die Vergangenheit mit der
Gegenwart, indem er die neue christliche Religion von den alten paganen
Überlieferungen abgrenzt. Dass er damit auch den zukünftigen Bestand paganer Religion

und Kultur bedroht sieht, liegt trotz mancher kämpferischer Aussagen auf
der Hand. Die Zeitdimension seiner Bedrohungskommunikation gestaltet sich
im Detail jedoch sehr facettenreich. Den Hintergrund bildet dabei ein seit den
urchristlichen Schriften greifbares Innovationsbewusstsein christlicher Gruppen,

dem pagane Philosophen aufgrund ihres Traditionalismus von Anfang an
skeptisch und mit Befremden begegnen.11 So wird die christliche Religion, die
sich als Offenbarung eines neuen göttlichen Bundes (kocivr 8ioc0riKr|) versteht,12
schon früh als «neue Lehre» bezeichnet, während die Christen sich selbst im
zweiten und dritten Jh. n. Chr. als «neues Volk» und «drittes Geschlecht»
zwischen Juden und Hellenen profilieren.13

9 Auf den heuristischen Wert moderner soziologischer Theorien bei der Erforschung des pagan-
christlichen Konflikts der Antike weist auch K. Pietzner, Bildung, Elite und Konkurrenz. Heiden

und Christen vor der Zeit Constantins (Tübingen 2013) 9, hin.
10 Die soziale Zusammensetzung der Plotinschule einerseits, die politisch aktive Mitglieder und

Senatoren umfasste (vgl. Porph. VPlot. 7), und die Kontakte seiner Schüler in höchste politische

Kreise andererseits (vgl. Porph. VPlot. 12) vermitteln nicht nur eine Vorstellung von der
Verbindung zwischen Philosophen und politischen Amtsträgern zur Zeit des Kaisers Galli-
enus, sondern auch davon, mit wem Porphyrios in Kontakt stand, vgl. dazu D. J. O'Meara, Pla-
tonopolis. Piatonic Political Philosophy in Late Antiquity (Oxford 2003 [ND 2007]) 13-16; K.
Pietzner, a.O. (oben Anm. 9) 286-288. Ob Porphyrios nach Plotins Tod selbst eine philosophische

Schule leitete, ist mangels Anhaltspunkten ungewiss. Denkbar ist nach Andrew Smith
allenfalls ein inoffizieller Schulzirkel mit einigen Anhängern, siehe A. Smith, «Porphyry and his
School», in: L. P. Gerson (Hg.), The Cambridge History ofPhilosophy in Late Antiquity. Vol.
1 (Cambridge 2010) 325-357, hier 355. Neben Philosophieadepten und politischen Amtsträgern

sind auch Priesterkreise als Adressaten bzw. Rezipienten der porphyrianischen
Bedrohungskommunikation zu vermuten, vgl. E. DePalma Digeser, a.O. (oben Anm. 2) 174.

11 A. H. Armstrong, «Pagan and Christian Traditionalism in the First Three Centuries A. D.»,
in: E. A. Livingstone (Hg.), Studia Patristica XV. Papers presented to the Seventh International

Conference on Patristic Studies held in Oxford 1975. Part I (Berlin 1984) 414-431; W.

Schröder, a.O. (oben Anm. 2) 55-57.
12 Vgl. hierzu z.B. im Neuen Testament Lk 22,20; 1 Kor 11,25; 2 Kor 3,6; Hebr 8,6-13.
13 Siehe dazu W. Nestle, «Die Haupteinwände des antiken Denkens gegen das Christentum», Ar¬

chiv für Religionswissenschaft 37/1 (1941) 51-100, hier 58 mit Anm. 2 (mit Belegen). Im narra-
tiven Introitus zur Areopagrede (Apg 17,18-20) legt der Verfasser der Apostelgeschichte den
Athener Philosophen in den Mund, dass Paulus «fremde Dämonen» bzw. «fremde Götter»
(^eva Saipovia) einführen wolle und eine «fremde» (^evi^ovia) und «neue Lehre» verbreite
(r\ Kaivri aikrj r\ vnö oob taAoupevri SiSaxri)- Weitere Belege sind z.B.: Acta Pauli et Theclae
14 Acta Apostolorum Apocrypha 1, p. 245 Lipsius): dx; dvocTteiOovToc [sc. Paulus] xonq
87ii Kaivri SiSoc%fi Xpionavwv; Acta Ioannis 3 Acta Apostolorum Apocrypha 2,1, p. 152 Bonnet):

kocivov Kai ^evov eOvoq / ^evov ovopa xp^navcbv; Kerygma Petrifr. 5 Cambe Clem.



Bedrohungskommunikation und der Faktor Zeit 59

Zu Lebzeiten des Porphyrios verteidigt in den 240er Jahren insbesondere
Origenes diesen Anspruch dezidiert. Dies ist deshalb bedeutsam, da Origenes
zu den Hauptgegnern gehört, die Porphyrios mit Contra Christianos, seinem
christenfeindlichen Opus Magnum, attackieren will.14 Reagierend auf die
Angriffe des Kelsos, setzt Origenes das Christentum in Contra Celsum als die grosse

Innovation der Menschheitsgeschichte in Szene. So habe sich Jesus der
«Vermittlung neuer Lehren» (8i8aoKa^ia Kaivcov Soypdxcov) gewidmet, die einerseits
die Bräuche der Juden, andererseits die Gesetze der Griechen, und hier speziell
jene über die Götter, abgeschafft hätten (1,29: xovq 'E^Arvcov vopouc; jad^ioxa
7iepi tou 08ior) KaBaipouvTa). Jesus sei als Neuerer (KocivoTopeiv) in die Welt
gekommen, um seine Lehre bei Juden, Griechen und Barbaren einzuführen (1,59).
Die Mission der Jünger Jesu habe die inhaltliche Ausrichtung gehabt, unter
Lebensgefahr «an allen Orten und bei allen Menschen neue Ansichten einzuführen»

(7tocvToc%o{) Kai 7ipoc; 7idvTac; Kaivoxopeiv), die den «bisherigen Meinungen
und Verhaltensweisen» (xoiq 7ipoT8poic; Soyjaaoi Kai eBecn) entgegengestanden
hätten (1,31).15 Ganz analog dazu bezeichnet Origenes den Inhalt der Apostellehren

als «neu» (1,46: Kaivoi ^oyoi bzw. Kaiva paBijpaTa). Das Christentum sei

nützlich für das ganze Menschgeschlecht, weil es «durch eine neue Methode»
(Kaivrj pe06S(p) Menschen von Übeln befreit habe (1,64). Die «neuen Gesetze»
(vopoi Kaivoi), die die Christen erhalten hätten, seien einer «Lebensform»
angemessen, die mittlerweile «überall etabliert sei» (4,22: xr\ Kavxa%ox) KaBeoTcociri

7io^iT8ia). Während dieses Innovationsbewusstsein für die Christen positiv
konnotiert ist, stellt es für einen traditionsbewussten16 Platoniker wie Porphyrios ein
Problem dar, mit dem er allerdings differenziert umgeht.17

Strom. 6,5,41,4-6: [...] Kaivcoq tov 0e6v 8ia tou XpioTou oeßopevoi. Eüpopev yap ev xaiq
ypacpaiq Kaöroq o Kupioq Xiyzv <'1606 8iaii0£pai upiv Kaivfjv 8ia0f|Kr|v, oux a><; 8i£0£gr|v xoiq
7raTpaoiv upcov ev opei Xcopfjß» Neav upiv 8i£0£io- xa yap TÄAfjvcov Kai 'Iou8aicov naXaxa,
\)jLteiq Se 01 Kaivcoq auiov Tpfutp yevei oeßopevoi Xpionavoi; Euseb. Hist. eccl. 5,1,63: ^evriv
iiva Kai Kaivryv doayouoiv fipTv 0pfjoK£iav; Euseb. Dem. ev. 1,2,10: der %pioTiaviopo(; sei weder

ein eÄArjviopoq noch ein louSa'iopoq, sondern liege dazwischen (peia^h toutcov).
14 T. Barnes, «Pagan Perceptions of Christianity», in: I. Hazlett (Hg.), Early Christianity. Origins

and Evolution to AD 600. In Honour of. W. H. C. Frend (London 41995 [11991]) 231-243, hier
239. Eine persönliche Kritik des Porphyrios an Origenes, den er in seiner Jugend persönlich
kennenlernte (siehe Euseb. Hist. eccl. 6,19,5), ist überliefert bei Euseb. Hist. eccl. 6,19,5-8
Porph. Contr. Chr. fr. 39 H.

15 Siehe auch Orig. Cels. 1,38 (Kaivov 8i8aoK£iv Xoyov; EKaivoiopouv [sc. die Jünger]).
16 Vgl. H. Dörrie, «Die Schultradition im Mittelplatonismus und Porphyrios», in: Entretiens de

la Fondation Hardt 12: Porphyre (Genf 1966) 3-32, hier 17.

17 Das einschlägige Untersuchungsmaterial der vorliegenden Studie umfasst die Texte Dephilo-
sophia ex oraculis haurienda, Contra Christianos sowie die Vita Plotini. Der methodische
Zugriff auf die Fragmente aus Contra Christianos orientiert sich daran, ob Texte durch Namensoder

Titelerwähnung dem Verfasser Porphyrios sicher zugewiesen werden können.
Textbruchstücke, deren Zugehörigkeit zu Contra Christianos zwar nicht mit Sicherheit zu
belegen ist, die jedoch für das Thema der Bedrohungskommunikation insgesamt von Relevanz
sind, werden flankierend zitiert. Derartige Texte sind z.B. das Corpus der Makariosfragmente
sowie das erste Fragment der Harnackausgabe Euseb. Praep. ev. 1,2,1-5), dessen Echtheit



60 Matthias Becker

II
Seit dem zweiten Jh. n. Chr. ist in Teilen des Mittelplatonismus und dann auch
im Neuplatonismus die Tendenz festzustellen, Piatons Lehre mit den Bräuchen
und theologischen Ansichten fremder, barbarischer Völker in Bezug zu setzen.
Plutarch, Numenios und Kelsos, aber auch Porphyrios zollen den Kulturvölkern
des Orients und Indiens nicht nur Respekt, sondern legen in ihren Schriften
grossen Wert darauf, die philosophische und theologische Weisheit der Barbaren

am Massstab der platonischen Philosophie positiv zu rezipieren.18 Es ist in
diesem Zusammenhang mit Blick auf Kelsos und Porphyrios als ein Spezifikum
zu werten, dass sie auf die theologischen Traditionen der Barbarenweisheit auch
dezidiert deshalb rekurrieren, um die neuartige christliche Religion zu attackieren.

Kelsos geht in seinem um 178 n. Chr. entstandenen AArjBriq Äoyoq davon aus,
dass es ein sogenanntes Urwissen bzw. eine alte theologische Lehre bei den
barbarischen Völkern gebe, die noch älter sei als die platonische Philosophie.19 Im
zweiten Jh. n. Chr. ist diese anerkennende Haltung griechisch gebildeter
Intellektueller gegenüber barbarischer Philosophie und Weisheit bereits ein

in jüngster Zeit in Zweifel gezogen wird, siehe J. Walter, Pagane Texte und Wertvorstellungen
bei Lactanz (Göttingen 2006) 314; S. Morlet, La Demonstration evangelique d'Eusebe de Cesa-

ree. Etüde sur Vapologetique chretienne a l'epoque de Constantin (Paris 2009) 41-48; A. P.

Johnson, «Rethinking the Authenticity of Porphyry, Contra Christianos, fr. 1», in: J. Baun, A.
Cameron, M. Edwards, M. Vinzent (Hg.), Studia Patristica 46. Papers presented at the Fif-
teenth International Conference on Patristic Studies held in Oxford 2007 (Leuven 2010) 53-58;
vgl. dazu auch A. Magny, Porphyry in Fragments. Reception ofan Anti-Christian Text in Late
Antiquity (Farnham/Burlington 2014) 36-40. Der Apokritikos des Makarios Magnes liegt
übrigens jetzt in einer neuen kritischen Edition vor, siehe U. Volp (Hg.), Makarios Magnes:
Apokritikos. Kritische Ausgabe mit deutscher Übersetzung (Berlin/Boston 2013).

18 M. Baltes, «Der Piatonismus und die Weisheit der Barbaren», in: J. J. Cleary (Hg.), Traditions
ofPlatonism. Essays in Honour ofJ. Dillon (Aldershot/Brooküeld 1999) 115-138; M. Erler,
«Legitimation und Projektion. Die <Weisheit der Altem im Piatonismus der Spätantike», in:
D. Kuhn, H. Stahl (Hg.), Die Gegenwart des Altertums. Formen und Funktionen des

Altertumsbezugs in den Hochkulturen der Alten Welt (Heidelberg 2001) 313-326; A. P. Johnson,
Religion and Identity in Porphyry of Tyre. The Fimits ofHellenism in Fate Antiquity
(Cambridge 2013) 224-231.243-286. Das Bestreben, die fremden Überlieferungen in die eigene
Philosophie zu integrieren und somit auch hinter Piaton zurückzugreifen, hat sich auch in der
kaiserzeitlichen Philosophenbiographik niedergeschlagen. Zwischen dem zweiten und vierten Jh.

n. Chr. erwähnen Apuleius, Diogenes Laertios, Philostratos, Porphyrios und Jamblich in ihren
biographischen Texten mehrfach, dass ihre Protagonisten - Piaton, Pythagoras, Apollonios
von Tyana und Plotin - entweder weite Studienreisen nach Syrien, Ägypten, Persien, Babylo-
nien und Indien unternommen oder solche zumindest geplant haben, siehe dazu I. Männlein-
Robert, «Griechische Philosophen in Indien? Reisewege zur Weisheit», Gymnasium 116 (2009)
331-357.

19 A. J. Droge, Homer or Moses? Early Christian Interpretations ofthe History ofCulture (Tü¬
bingen 1989) 78-81; M. Baltes, a.O. (oben Anm. 18) 119-122; M. Erler, a.O. (oben Anm. 18)
321-322.



Bedrohungskommunikation und der Faktor Zeit 61

«kulturelle[r] Topos, der auf eine lange Vorgeschichte zurückgeht».20 Die «alte
Lehre von Urzeit her» (ocp^aioq avcoBev Xoyoq)21 sei bewahrt worden von den
weisen Völkern der Ägypter, Arkader, Assyrer, Athener, Chaldäer, Druiden,
Eleusinier, Galaktophagen, Geten, Hyperboreer, Inder, Kelten, Odrysen, Perser,

Phryger und Samothraker, aber auch von einzelnen «alten und weisen
Männern» (ocvdpec; ap%ouoi Kai ciocpoi)22 wie Heraklit, Hesiod, Homer, Musaios,
Orpheus, Linos, Pherekydes, Piaton, Pythagoras und Zoroaster.23 Das jüdische
Volk bzw. das Volk der Hebräer ist von diesem besonderen Wissensstatus be-
wusst ausgeschlossen, und zwar ausdrücklich auch der Gesetzgeber Mose.24 Die
alte Weisheit muss zwar erst durch rationale Begründung, d.h. durch philosophische

Prüfung, zu fundiertem Wissen werden, worin Kelsos die grosse Leistung
Piatons sieht, den er «[njicht als originellen Denker, sondern als herausragenden
Verteidiger alten Wissens schätzt».25 Doch der wiederholte Bezug auf die Weisheit

der Alten bei Kelsos zeigt, welch autoritativen Stellenwert die kulturellen
Hinterlassenschaften der Vergangenheit für den Piatonismus der Kaiserzeit und
Spätantike besassen. Als Anhänger einer platonischen Philosophie, die ihren
Wahrheitsanspruch entscheidend durch den Rekurs auf die Tradition untermauert,

sieht er es folgerichtig als entscheidendes Wahrheitskriterium seiner eigenen
Aussagen an, nichts Neues zu sagen.26 Indem er hervorhebt, dass die Juden von
den Ägyptern und die Christen von den Juden abgefallen seien,27 attackiert er
das Christentum als eine rebellische Religion, die nicht nur keine ernstzunehmenden

Weisheitslehren vorweisen könne,28 sondern auch die alte Weisheit in

20 H. E. Lona, Die «Wahre Lehre» des Kelsos. Übersetzt und erklärt von H. E. Lona (Freiburg
im Breisgau 2005) 74-75, siehe auch H. Dörrie, «Die Wertung der Barbaren im Urteil der Griechen.

Knechtsnaturen? Oder Bewahrer und Künder heilbringender Weisheit?», in: R. Stiehl,
G. A. Lehmann (Hg.), Antike und Universalgeschichte. FS H. E. Stier (Münster 1972) 146-175,
hier 152-172; M. Frede, «Celsus philosophus Platonicus», ANRW 11,36,7 (1994) 5183-5213,
hier 5193-5196.

21 Orig. Geis. 1,14.
22 Orig. Gels. 1,16.

23 Orig. Cels. 1,14; 1,16; 1,18; 6,42; 6,47; 7,28; 7,41-42; 8,68. Der ebenfalls im zweiten Jh. n. Chr.
wirkende Numenios erwähnt eine ähnliche Liste «berühmter Völker», deren Lehren von
Philosophen zu studieren seien, da sie mit Piaton übereinstimmten. Anders als Kelsos nennt
Numenios neben den Brahmanen, Magern und Ägyptern auch die Juden, siehe Num .fr. la-c Des
Places. Vergleichbar positiv werden die Juden bei Porphyrios in De philosophia ex oraculis
haurienda beurteilt, wie weiter unten ausgeführt werden wird.

24 Orig. Cels. 1,14; 1,16, vgl. dazu J. G. Gager, Moses in Greco-Roman Paganism (Nashville/New
York 1972) 96-98. Origenes hält es seinerseits für nötig, auf das hohe Alter Moses, der älter
sei als Homer, hinzuweisen, um damit grössere Autorität dieser christlichen Referenzügur zu
suggerieren, siehe Orig. Cels. 4,21; 7,30.

25 M. Erler, a.O. (oben Anm. 18) 322.
26 Orig. Cels. 4,14. Der Kontext dieser Aussage ist die platonische Lehre von Gott (gemäss PI.

Phdr. 246d-e und PI. Resp. 380d-382e), der die Christen durch die Vorstellung vom
Herabkommen Gottes zu den Menschen widersprechen.

27 Orig. Cels. 2,4; 3,5-8; 4,31; 5,33.
28 Vgl. Orig. Cels. 1,16.



62 Matthias Becker

Bezug auf religiöse Überlieferungen entweder ignoriere oder grob verfälsche.
Das Christentum entbehrt somit aus Sicht des Kelsos jeglicher geistiger
Wurzeln29 und erscheint einzig als eine «verfehlte Rezeptionsform[...]» bzw. «Depra-
vierung der alten Lehre».30

Kelsos degradiert das Kollektiv der Christen letztlich zu einer eigendynamischen

und eigengesetzlichen Gruppe, die den anerkannten Vorstellungen, Bräuchen

und Werten der Gesellschaft entgegengesetzt ist.31 Da die Christen - wie
vormals die Juden - ihre Neuerungen (kocivotojuioc) in Form der Rebellion
(otocok;, oraoid^eiv) gegen das Gemeinwesen ausleben,32 wird gerade diese
Vehemenz in der Durchsetzung ihrer Andersartigkeit zum eigentlich Bedrohlichen
an ihnen. Denn ihre Religion hat für Kelsos geradezu den Charakter einer
Verschwörung gegen «die bewährte religiöse, moralische und politische Ordnung».33
Diese Diagnose sieht der Mittelplatoniker nicht zuletzt in den sozialen
Abschottungstendenzen und in der Misanthropie der Christen bestätigt.34 Es sind derartige

gesellschaftsgefährdende Einflüsse, die zu den Hauptgründen gezählt haben
dürften, weshalb Kelsos seine Streitschrift in Angriff nahm. So konstatiert
Arthur J. Droge prägnant:

«In response to the growing social and political threat posed by Christianity, Celsus undertook
the ambitious task of presenting a thorough-going refutation of the new religion.»35

Der Rekurs auf die althergebrachte Weisheit der nicht-griechischen Völker ist
bei Porphyrios ebenso präsent wie bei Kelsos. Obwohl in der Forschung strittig
ist, inwiefern seine Herkunft aus dem phönizischen Tyros, das seit dem späten
zweiten Jh. n. Chr. den Status einer römischen colonia besass, zu seinem Interesse

an orientalischer Weisheit beigetragen hat,36 ist es doch bemerkenswert, dass

Porphyrios in seinen Schriften wiederholt den interkulturellen und intertemporalen

Wissensaustausch mit den nicht-griechischen Völkern der Vergangenheit
sucht. Zwar prüft Porphyrios diese «barbarischen Traditionen» immer wieder

29 Orig. Cels. 5,33; 5,65.
30 M. Fiedrowicz, «Einleitung», in: M. Fiedrowicz, C. Barthold (Hg.), Origenes: Contra Celsum/

Gegen Kelsos. Erster Teilband. Eingeleitet und kommentiert von M. Fiedrowicz, übersetzt von
C. Barthold (Freiburg im Breisgau 2011) 9-122, hier 25. Zu dieser «Depravationstheorie» siehe

ausführlich C. Andresen, Logos und Nomos. Die Polemik des Kelsos wider das Christentum
(Berlin 1955) 146-166, ferner M. Baltes, a.O. (oben Anm. 18) 120.

31 Orig. Cels. 1,1; vgl. dazu Orig. Cels. 1,46; Orig. Princ. 4,1,1.
32 Orig. Cels. 3,5-8; 3,14; 8,2; 8,49; 8,69.
33 M. Fiedrowicz, a.O. (oben Anm. 30) 26; vgl. dazu Orig. Cels. 1,1; 8,49.
34 Orig. Cels. 3,5; 8,2.
35 A. J. Droge, a.O. (oben Anm. 19) 75 (kursiv im Orig.), so auch M. Frede, a.O. (oben Anm. 20)

5202-5203, und M. Fiedrowicz, a.O. (oben Anm. 30) 26.
36 Siehe dazu F. Miliar, «Porphyry: Ethnicity, Language, and Alien Wisdom», in: J. Barnes, M.

Grifün (Hg.), Philosophia Togata II. Plato and Aristotle atRome (Oxford 1997) 241-262, bes.

244-254; J. M. Schott, «Porphyry on Christians and Others» (oben Anm. 2) 295-296; J. M.
Schott, Christianity, Empire (oben Anm. 2) 61-62.



Bedrohungskommunikation und der Faktor Zeit 63

nach dem Massstab der platonischen Philosophie und schreibt auch dezidiert aus
der Perspektive eines griechisch gebildeten Gelehrten.37 Doch in seinem Werk
wird ein universalistisches, nicht auf hellenische Kulturgüter fixiertes Interesse
sichtbar,38 das letztlich von einer philosophischen Programmatik befördert wird,
welche die Heimat der Seele nicht im Diesseits sieht.39

Von dieser universalistischen Perspektive legen gerade seine religionsphilosophischen

Ansichten Zeugnis ab. In der Schrift De philosophia ex oraculis hau-
rienda findet sich jedenfalls die programmatische Äusserung: «Der Weg (oSoq)

zu den Göttern ist mit Erz befestigt, steil und rau. Viele Pfade (6cTpoc7toi), die
dorthin führen, haben die Barbaren ausfindig gemacht [...].»40 Diese vom Gott
Apollon bestätigte, heuristische Kulturleistung schreibt Porphyrios den Ägyptern,

Phöniziern, Chaldäern, Lydern und - im Unterschied zu Kelsos, aber im
Einklang mit Numenios41 - den Hebräern zu.42 Die Hebräer rechnet er nicht
allein zu den bedeutenden Urvölkern, sondern zitiert ein Apollon-Orakel, das den
Hebräern zusammen mit den Chaldäern gar eine religionsgeschichtliche
Sonderstellung einräumt:

37 F. Miliar, a.O. (oben Anm. 36) 256-258; G. Clark, «Translate into Greek. Porphyry of Tyre on
the New Barbarians», in: R. Miles (Hg.), Constructing Identities in Late Antiquity (London/
New York 1999) 112-132, hier 118; J. M. Schott, Christianity, Empire (oben Anm. 2) 60-61.
Zur hellenisch geprägten Perspektive des Porphyrios vgl. z.B. Porph. Abst. 4,2. Ähnlich wie
bei Kelsos zählen auch bei Porphyrios die «alten Philosophen und Theologen» griechischer
Provenienz (Porph. Antr. 31) sowie Dichter wie Homer zu den Vertretern der «alten Weisheit»,
vgl. z.B. Porph. Antr. 36.

38 A. P. Johnson, «Porphyry's Hellenism», in: S. Morlet (Hg.), Le traite de Porphyre (oben Anm.
1) 165-181, hier 168-176; A. P. Johnson, «Philosophy, Hellenicity, Law: Porphyry on Origen,
Again», Journal ofHellenic Studies 132 (2012) 55-69, hier 65.

39 G. Clark, a.O. (oben Anm. 37) 129-130; A. P. Johnson, «Porphyry's Hellenism» (oben
Anm. 38) 175-176; A. P. Johnson, «Philosophy, Hellenicity» (oben Anm. 38) 66.

40 Porph. fr. 324F.,4-6 Smith, vgl. dazu auch Porph. fr. 323F. Smith. Einschränkend scheint sich

Porphyrios in dieser Hinsicht im ersten Buch von De regressu animae zu äussern. Dort
konstatiert er, dass seines Wissens keine einzige Schule (unam quandam sectam), auch nicht die
Inder oder Chaldäer, den Anspruch auf einen «universalen Weg zur Befreiung der Seele»
(universalem viam animae liberandae) erhoben habe und ihm ein solcher «Weg» durch historische
Forschung bisher nicht zur Kenntnis gekommen sei (Porph. fr. 302F. Smith). Trotz dieser
latenten Skepsis belegt der Text die religionsphilosophische Universalperspektive des Porphyrios,

siehe dazu G. Clark, a.O. (oben Anm. 37) 127; J. M. Schott, Christianity, Empire (oben
Anm. 2) 55-56.

41 Num. fr. la-c Des Places; vgl. dazu Chr. Riedweg, «Porphyrios über Christus und die Chris¬
ten. De philosophia ex oraculis haurienda und Adversus Christianos im Vergleich», in: Entre-
tiens de la Fondation Hardt 51: L'apologetique chretienne greco-latine ä Vepoque preniceni-
enne (Vandoeuvres/Genf 2005) 151-203, hier 185-186.

42 Porph. fr. 324F.,7-9 Smith. In seinem Text De Abstinentia bietet Porphyrios v.a. im vierten
Buch reiches ethnographisches Material, das seine Thesen zur vegetarischen Ernährung durch
das vorbildliche Beispiel anderer Völker stützen soll. Neben den Griechen, ägyptischen Priestern,

Syrern, Persern (Magern) und den Indern (Brahmanen und Samanäern) werden auch die
Juden, speziell die Essener, anerkennend behandelt (Porph. Abst. 4,2-20).



64 Matthias Becker

ponvoi Xa^Saioi oocpvrjv Xa%ov f\8' ap' 'Eßpaioi, I ahxoyeveö^ov avaKia oeßa^opevoi 0e6v

ayvcbq.

«Einzig die Chaldäer und die Hebräer haben Anteil an der Weisheit erhalten, | weil sie den aus
sich selbst gewordenen Herrscher in Reinheit als Gott verehren».43

Zwei Kollektive werden im Kontext dieses Orakels den alten barbarischen
Kulturvölkern gegenübergestellt: einerseits die Griechen, die auf ihrem Weg zu den
Göttern in die Irre gegangen seien, und andererseits die anonyme Gruppe der
sogenannten «Machthabenden» bzw. «Mächtigen» (01 Se KpaTouvieq), die die
Pfade zu den Göttern bereits zerstört hätten (rjSr| Kai SiicpBeipav).44 Zwar ist
nicht gesichert, wen Porphyrios mit den KpaTowreq genau im Blick hat. Neben
einem eher unwahrscheinlichen Bezug auf die barbarischen Völker45 ist es
jedoch denkbar, dass Porphyrios hier indirekt von den Christen spricht.46 Sie als
die «Machthabenden» bzw. die «Mächtigen» zu bezeichnen, legt laut Michel Tar-
dieu den Schluss nahe, dass Porphyrios eine Einflussexpansion und gesellschaftliche

Dominanz des Christentums zu seiner Zeit konstatieren möchte.47 Mehr
noch: Durch die Wortwahl entsteht ein Bedrohungsszenario, in dem das
Christentum als destruktiv etikettiert wird. Diese Destruktivität wurzelt in der von
Porphyrios ausgemalten christlichen Fundamentalopposition zu den polytheistischen

Traditionen der alten Kulturvölker einerseits und den religiösen
Traditionen der Hebräer andererseits,48 insofern die christliche Heilsexklusivität de-

43 Porph. fr. 324E,11-12 Smith. Ausserdem geht Porphyrios auf die Dämonologie der Hebräer
ein und bezeichnet in diesem Zusammenhang Jesus als einen der weisen Hebräer (Porph. fr.
346E,10-12 Smith).

44 Porph. fr. 324F.,4-7 Smith: xoc^Koöexoq yap r\ Trpoq 0eohq 080q ai7r8ivf| xe Kai ipa^eia,
noXXaq aipaTtorx; ßapßapoi pev e^eupov, "EXXriveq 8e enXavr\dr\aav, 01 8e KpaTouvieq f\8r\ Kai
6is(p08ipav. Dass Porphyrios eine derartige religionsphilosophische Kritik an die Griechen
richtet, ist bemerkenswert, vgl. A. P. Johnson, «Porphyry's Hellenism» (oben Anm. 38) 172;

A.P. Johnson, «Philosophy, Hellenicity» (oben Anm. 38) 65.

45 Siehe zur Forschungsdiskussion Chr. Riedweg, a.O. (oben Anm. 41) 177-178 Anm. 102.

46 So G. Wolff, Porphyrii de philosophia ex oraculis haurienda librorum reliquiae (Berlin 1856

[ND Hildesheim 1983]) 141 Anm. 4; M. Zambon, Porphyre et le Moyen-Platonisme (Paris
2002) 200-201; weitere Literatur dazu bei A. P. Johnson, «Porphyry's Hellenism» (oben Anm.
38) 172 Anm. 38.

47 M. Tardieu, «Les Gnostiques dans la Vie de Plotin», in: L. Brisson et al., Porphyre. La Vie de

Plotin. II. Etudes d'introduction, texte grec et traduction frangaise, commentaire, notes com-
plementaires, bibliographie (Paris 1992) 503-563, hier 512-513. Noch um das Jahr 400 n. Chr.
bezieht Eunapios in seinen Vitae philosophorum et sophistarum das Verb Kpaieiv auf die
Christen, die er im Zusammenhang der Zerstörung des Serapeions zu Alexandria 391 n. Chr.
mit den Giganten vergleicht, die die Macht übernommen hätten: Kai nävza eyiveio KaOtmep
8V TioirixiKoiq pnOoiq tcov riyavicov KCKparriKoicov (Eunap. Vit. phil. etsoph. 6,11,1, p. 38,14-15
Giangrande); siehe dazu M. Becker, Eunapios aus Sardes: Biographien über Philosophen und
Sophisten. Einleitung, Übersetzung, Kommentar (Stuttgart 2013) 339.

48 Die positive Einschätzung der Juden, die in De philosophia ex oraculis haurienda greifbar ist,
scheint Porphyrios nicht immer beibehalten zu haben. In den einleitenden Worten zu einem
Zitat aus dem vierten Buch von Contra Christianos (Porph. Contr. Chr. fr. 41 H.) spricht Eu-



Bedrohungskommunikation und der Faktor Zeit 65

zidiert seiner inklusivistisch-universalen Argumentation widerspricht.49 So

nimmt es denn auch nicht wunder, dass in der Schrift über die Orakelphilosophie
die Christen nicht nur bezichtigt werden, einer Täuschung verfallen und

einem Irrtum erlegen zu sein.50 Vielmehr werden sie aufgrund ihrer abwegigen
Jesusverehrung als Gottverhasste (diis exosi)51 auch der Asebie {impiae naturae)52
angeklagt und von den Göttern als unrein (polluti), befleckt (contaminati) und
vernunftlos (ocvoia, dementia)53 verspottet.54

III
Wenn Porphyrios in seiner soeben skizzierten Orakelexegese davon spricht, dass

die Christen «schon» bzw. «nach kurzer Zeit» (ü8r|) die alten Überlieferungen
zerstört hätten,55 so zeigt sich darin, dass der Faktor Zeit für ihn bei der
Kommunikation der christlichen Bedrohung eine zentrale Rolle spielt. Die Destruk-
tivität des Christentums wird gerade in der rasch eingetretenen Breitenwirkung
sichtbar, die die Christen laut Porphyrios bei ihrer Ablehnung der alten
Traditionen erzielt hätten. Neben der generellen Kontrastierung der alten
religionsphilosophischen Überlieferungen und Orakel mit der neuen Religion sind es

Temporalpartikel wie rSr, die eine Zeitreflexion deutlich bezeugen. Dabei hebt

sebios davon, dass Porphyrios in seinem Hass nicht nur die Christen, sondern auch die «Hebräer,

Mose und die nach ihm wirkenden Propheten mit denselben Schmähungen überzogen»
habe (Euseb. Praep. ev. 10,9,11). Dies belegt auch Porph. Contr. Chr. fr. 39 H., wo Porphyrios
sich abschätzig über die literarische Qualität der hebräischen Bibel am Beispiel des Pentateuchs
äussert (Euseb. Hist. eccl. 6,19,4). Ein Beispiel der porphyrianischen Prophetenkritik bieten die
Fragmente aus dem Daniel-Kommentar des Hieronymus (Porph. Contr. Chr. fr. 43 H.).

49 Auch in Contra Christianos kritisiert Porphyrios die exklusivistischen Tendenzen der christ¬
lichen Lehre, die in Jesus den einzigen «Weg» zu Gott sehen (vgl. Johannesevangelium 14,6),
siehe Aug. Ep. 102,8 CSEL 34, p. 551): Item aliaproposuerunt, quae dicerent de Porphyrio
contra Christianos tamquam validiora decerpta: ,si Christusinquiunt, ,salutis se viam dicit,
gratiam et veritatem in seque solo ponit animis sibi credentibus reditum, quid egerunt tot sae-
culorum homines ante Christum? Porph. Contr. Chr. fr. 81 H.).

50 Porph. fr. 343F.,14 Smith (inanibus fallaciis); Porph .fr. 345aF.,16 (errore implicati), 51-52 (er-
rore implicari) Smith.

51 Porph. fr. 345aF.,52-53 Smith.
52 Porph. fr. 346F.,17-18 Smith; vgl. auch Porph. fr. 343F.,13 Smith: pollutae [...] impiae uxoris

sensum (bezogen auf eine christliche Ehefrau).
53 Porph. fr. 345F.,45-46 Smith; Porph. fr. 345aF.,60-61 Smith.
54 Porph. fr. 345aF.,17-18 Smith: multis talibus adversus eos blasphemiis utuntur [sc. dii]; ebd.,

19-22 Smith: deinde subicit [sc. Porphyrius] velut oracula deorum blasphemantium Christianos.

Zur herben Christenkritik in Dephilosophia ex oraculis haurienda siehe auch H. Dörrie,
a.O. (oben Anm. 20) 171. Die Verehrung Jesu als Gott erscheint im Urteil paganer Gebildeter
als besonders befremdlich, vgl. S. Benko, «Pagan Criticism of Christianity Düring the First
Two Centuries A. D.», ANRW 11,23,2 (1980) 1055-1118; J. Ulrich, «Die Begegnung von Christen

und Heiden im zweiten (und dritten) Jahrhundert», in: C. K. Rothschild, J. Schröter (Hg.),
The Rise and Expansion of Christianity in the First Three Centuries ofthe Common Era
(Tübingen 2013) 457-485, hier 458-464.

55 Porph. fr. 324F.,6-7 Smith: ol Se Kpaiouvieq r)Sr| Kai 8ie(p0eipav.



66 Matthias Becker

b8t| einerseits den Aspekt der Beschleunigung christlicher Einflüsse hervor,
insofern Porphyrios damit anzudeuten scheint, dass im Hinblick auf die antike
Religiosität ein schnell sich vollziehender Wandel festzustellen ist. Andererseits
impliziert i\5r\ die von Schirmer angesprochene Vorher-Nachher-Konstruktion.56
Dieses bedeutende Charakteristikum der Bedrohungskommunikation entwirft
Porphyrios allerdings nicht nur in De philosophia ex oraculis haurienda,
sondern auch in Contra Christianos, und zwar interessanterweise wiederum im
Zusammenhang der aus platonischer Sicht unangemessenen Jesusverehrung der
Christen. An einer Stelle schreibt Porphyrios:

Nuvi 8e Oaupa^onoiv el togoütov eicov Kociei^ricpev r\ voooq irjv tco^iv, ÄoK^rjTrioü jaev
eTriöriiaiaq Kai tcov aÄAcov 08cov pr|K8Ti ouorjq. Trioon yap npcopevou ohSepiaq Srjgooiaq in;
08cbv cbcpe^eiaq rjoOem

Nun aber wundert man sich, dass die Krankheit so viele Jahre die Stadt danieder hält, da es

eine Ankunft des Asklepios oder der anderen Götter nicht mehr gibt. Weil nämlich Jesus
verehrt wird, hat niemand eine öffentliche Hilfe der Götter wahrgenommen.57

Porphyrios konstatiert in nahezu resignativem Ton vom Standpunkt der Gegenwart

aus (vuvi), dass durch den Einfluss des Christentums in religiöser Hinsicht
nichts mehr sei, wie es einmal war: Götterepiphanien gebe es schlichtweg nicht
mehr (pr|K£Ti), und zwar aufgrund der gegenwärtigen Jesusverehrung, die schon
in der Schrift über die Orakelphilosophie auf die Unwissenheit der Christen
über Jesu wahre Identität zurückgeführt wird.58 Demnach markiert die christliche

Religion für Porphyrios eine klare Zäsur, welche die Kontinuität paganer
Religiosität in sehr grundsätzlicher Weise ungewiss macht. Denn durch das
Christentum sind die bisherigen religiösen Erfahrungen nicht nur in Frage
gestellt. Vielmehr sind sie aufgrund des Rückzugs der Götter gewissermassen dem
Aussterben geweiht.

Auf welche «Krankheit» sich hier Porphyrios genau bezieht und welche
Stadt - womöglich Rom?59 - gemeint ist, muss fraglich bleiben. John Granger
Cook erwägt, ob die Epidemie gemeint sein könnte, die laut eigener Aussage des

56 Siehe W. Schirmer, a.O. (oben Anm. 3) 104-105.
57 Euseb. Praep. ev. 5,1,10 Porph. Contr. Chr. fr. 80 H.
58 Porphyrios bekräftigt, dass Jesus nach den Orakeln der Götter «äusserst fromm» (Porph. fr.

345F.,9-10.25 Smith) gewesen sei, dass seine Seele gleich jener von anderen herausragenden
Männern nach dem Tod der Unsterblichkeit für würdig befunden worden sei (Porph. fr.
345E,11.25-30 Smith) und dass er wie alle Frommen in den Himmel aufgestiegen sei, weswegen

er auch nicht verspottet werden dürfe (Porph. fr. 345F.,40-44 Smith). Diese fromme,
heroisierte Seele verehren die Christen aus Unwissenheit (ayvooüviaq), vgl. Porph. fr. 345F.,30-
32 Smith. Sehr wahrscheinlich wird in diesem Zusammenhang die kultische Verehrung Jesu
als Xoyoc, und Gottessohn kritisiert, so Chr. Riedweg, a.O. (oben Anm. 41) 174-175.

59 Vgl. M. Tardieu, a.O. (oben Anm. 47) 513.



Bedrohungskommunikation und der Faktor Zeit 67

Porphyrios kurz vor dem Tod Plotins ausgebrochen sein soll,60 bzw. diejenige,
der im Jahre 270 Kaiser Claudius II. zum Opfer gefallen sei.61 Entscheidend an
diesem Text ist jedenfalls, dass Porphyrios nicht nur eine offensichtliche
Konkurrenz zwischen der gottverhassten62 Jesusverehrung von Christen und der pa-
ganen Religion konstruiert, sondern das Bedrohungspotential des Christentums
empirisch am Ausbleiben von Epiphanien paganer Götter belegt. Die zwischen
Jesus und Asklepios postulierte Konkurrenz63 ist dabei mehr als brisant, weil so
die Christen für die in Rede stehende «Pest» bzw. «Epidemie» verantwortlich
gemacht werden.64 Diese Sündenbockargumentation, wonach Pagane die Christen

für allerlei negative und katastrophische Entwicklungen in natürlicher (z.B.
Erdbeben, Hungersnöte, Dürreperioden), anthropologischer (z.B. Krankheiten,
Pest) und politischer Hinsicht (z.B. Krieg) verantwortlich machen, ist spätestens
seit Tertullian bezeugt65 und führt die dem Christentum angelastete Destrukti-
vität sehr drastisch vor Augen. Neben der Deutung der voaoq als eines realen
Geschehnisses ist darüber hinaus eine metaphorische Interpretationsebene zu
bedenken. Bereits Kelsos hatte sich in gut platonischer Weise dieser Krankheits-
metaphorik bedient, um die «unkultivierte», «unreine» und «unvernünftige»
Gesinnung der Christen anzuprangern, die rebellisch und gesellschaftsgefähr-
dend sei.66 Nach Michel Tardieu versinnbildlicht die «Krankheit» das starke, als

negativ bewertete Wachstum der Christen im Imperium Romanum.67 Der Bruch
der Christen mit der traditionellen Götterverehrung bedroht somit in den Augen

des Porphyrios den Bestand des Imperium Romanum im ganz physischen,
lebensgefährlichen Sinne.

Eine ganz ähnliche Argumentation wird in einem Eusebios-Text verfolgt,
dessen Inhalt allerdings Porphyrios nicht sicher zugeschrieben werden kann.

60 Porph. VPlot. 2,7. Zu dieser Zeit, seit 268 n. Chr., hielt sich Porphyrios in Sizilien auf (Porph.
VPlot. 2,11-12; 2,31-32; 6,1-4; 11,16-19).

61 J. G. Cook, The Interpretation ofthe New Testament in Greco-Roman Paganism (Tübingen
2000) 123-124 (mit Lit.). Zu den Konsequenzen, die diese Datierung der Pest für die Datierung

von Contra Christianos hat, siehe ebd., 124-125.
62 Vgl. Porph. fr. 345aF.,46-56 Smith.
63 Siehe dazu F. J. Dölger, «Der Heiland. 3. Asklepios als Gegensatz zu Christus bei Kelsos», An¬

tike und Christentum 6 (1950) [ND Münster 1976] 250-257; J. G. Cook, a.O. (oben Anm. 61)
124 Anm. 105.

64 P. F. Beatrice, a.O. (oben Anm. 2) 39.

65 Belege bei J. G. Cook, a.O. (oben Anm. 61) 123-124 Anm. 104; vgl. dazu auch Pietzner, a.O.

(oben Anm. 9) 5 mit Anm. 22. Noch Maximinus Daia bediente sich gemäss Euseb. Hist. eccl.

9,7,8-9 dieser Argumentation.
66 Orig. Cels. 8,49: oütoi yap eloiv oi Kai xa aXXa aypoiKoi Kai aKaOapioi Kai ^oyou irj

oiaoei GnvvoGohvieq. Im Hintergrund steht Piatons Politeia, wo der Staat mit einem Körper
verglichen und der politische Aufstand bzw. die Rebellion als eine Krankheit des Staates
gedeutet wird (Plat. Resp. 556e), vgl. auch Plat. Prot. 322d.

67 M. Tardieu, a.O. (oben Anm. 47) 513. Noch bei Maximinus Daia erscheint die christliche Re¬

ligion als «unerwarteter Gewittersturm» (xeiprov aTrpoGÖoKrjioq) und «schwere Krankheit»
(vogoq ßapeia), apud Euseb. Hist. eccl. 9,7,11.



68 Matthias Becker

Aus der Perspektive des dort sprechenden anonymen Griechen sind die Christen

durch ihren Atheismus und ihre Asebie Staatsfeinde, die ähnlich wie im bisher

diskutierten Fragment aus Contra Christianos (fr. 80 H.) den Zusammenhalt
der Gesellschaft gefährden. Aufgrund ihrer umstürzlerischen «Neuerungen in
der Lebensweise» (vecoTepiopoc; tou ßiou) müssen sie als Religionsvergessene
(duooeßeic;), Gottlose (ocBeoi) und Abtrünnige angesehen werden, da sie mit dem

althergebrachten polytheistischen Götterkult gebrochen hätten (01 tcüv 7tocTp(pcov
Becov 6c7to<jT(xvT£(;), der die Grundlage jeder Volks- und Stadtgemeinschaft sei.68

Der an die Christen gerichtete pagane Atheismusvorwurf wurde bereits seit dem
zweiten Jh. n. Chr. von Philosophen wie dem Kyniker Crescens69 und dem Mit-
telplatoniker Kelsos,70 aber auch von Literaten wie Lukian von Samosata71 erhoben

und aufgegriffen. Zu Lebzeiten des Porphyrios argumentiert - wenn auch
indirekt - Jamblich ebenfalls in diese Richtung.72 Aufgrund der Präsenz dieses

Arguments im innerpaganen Diskurs besteht eine grosse Wahrscheinlichkeit,
dass Porphyrios den gesellschaftspolitisch und religionssoziologisch hoch
brisanten Atheismusvorwurf in Contra Christianos rezipiert hat. Die traditionelle
und philosophisch reflektierte Verehrung des Göttlichen betont Porphyrios
jedenfalls auch an anderer Stelle, wenn er «die Verehrung des Göttlichen gemäss
althergebrachter Sitte» (tirocv to BeTov koctoc toc 7tdcTpioc) als «grösste Frucht der
Frömmigkeit» (peyioToc; Kap7ioc; eüoeßeiocc;) hervorhebt.73

Diese Berufung auf toc 7tdcTpioc ist im Denken des Porphyrios fest verankert
und wird als argumentative Strategie auch in innerpaganen Auseinandersetzungen

angewendet. Im Introitus zu De Abstinentia wertet Porphyrios die Entscheidung

seines Adressaten Firmus Castricius gegen den Vegetarismus als eine
Geringschätzung der «althergebrachten Richtlinien der Philosophie» (KocToccppovRcoci

tcüv 7tocTpicöv s^r^cokocc; cpiAooocpiocc; vojlicov).74 Auf diese Weise werden toc 7tdcTpioc

68 Euseb. Praep. ev. 1,2,2 Porph. Contr. Chr. fr. 1 H., vgl. auch Euseb. Praep. ev. 1,2,3 (ol
Tcöv 7raipicov (puyaöeq). Der anonyme Grieche (in; TÄAfjvcov) wird am Ende des Passus (Euseb.

Praep. ev. 1,2,5) als imaginärer Sprecher des von Eusebios Referierten genannt; siehe dazu
auch unten Anm. 93.

69 Dies berichtet Justin der Märtyrer gemäss einem Zeugnis bei Eusebios (Euseb. Hist. eccl.

4,16,3), siehe dazu S. Benko, a.O. (oben Anm. 54) 1078. Justin selbst geht im sechsten Kapitel
seiner Apologia maior näher auf diese Anschuldigung ein. Die christliche Apologetik setzt
sich wiederholt mit dem Vorwurf auseinander, siehe dazu die Quellenbelege bei M. Marcovich
(Hg.), Iustini Martyris Apologiae pro Christianis (Berlin/New York 1994) 40, sowie G. Buschmann,

Das Martyrium des Polykarp. Übersetzt und erklärt von G. Buschmann (Göttingen
1998) 186-187 mit Anm. 70.

70 Orig. Cels. 4,72; 6,42.
71 Lucian. Alex. 25.38.
72 Jamb. Myst. 3,31 [179.12 P.], vgl. dazu E. C. Clarke et al. (Hg.), Iamblichus: De mysteriis/On

the mysteries. Translated with an Introduction and Notes by E. C. Clarke, J. M. Dillon and J.

P. Hershbell (Atlanta 2003) xxviii-xxix.201 Anm. 246.
73 Porph. Marc. 18.

74 Porph. Abst. 1,2. Vgl. auch Porph. Abst. 2,20, wo toc Ttocipia als Argument dafür angeführt wer¬

den, dass das Opfern von Früchten älter sei als das Tieropfer. Vorausgesetzt ist dabei im Den-



Bedrohungskommunikation und der Faktor Zeit 69

zu einem autoritätsstiftenden Referenzpunkt, wodurch Sitte und Brauchtum der
Gegenwart in der weiter zurückliegenden Vergangenheit verankert werden. Mithin

ist das Althergebrachte damit synonym zum Vorchristlichen, und speziell die
soeben zitierte «Verehrung des Göttlichen gemäss althergebrachter Sitte» kann
als eine Spitze gegen die Christen interpretiert werden, die den traditionellen
Frömmigkeitspraktiken und Glaubensvorstellungen den Rücken kehrten.

IV
Zu Beginn des 16. Kapitels der Vita Plotini spricht Porphyrios davon, dass es zu
Lebzeiten Plotins in Rom neben gnostischen Häretikern «viele Christen» gegeben

habe. Dies belegt einerseits, dass die Gnostiker von Porphyrios als eine
christliche Teilgruppe wahrgenommen wurden, insofern „die Häretiker"
(odpeTiKoi Se) aus der Masse der Christen (tcov Xpiaziavcbv 7toÄÄoi jiev Kai
aÄÄoi) bewusst herausgehoben werden.75 Andererseits bietet die vorliegende
Stelle einen Beleg dafür, dass die Christen im Rom des dritten Jhs. n. Chr. einen
Bevölkerungsanteil stellten, der beachtlich war.76 Porphyrios war die Präsenz der
Christen in Rom spätestens seit ca. 263 n. Chr. auch aufgrund von Autopsie
bekannt, als er im zehnten Regierungsjahr des Gallienus ebendort ein Schüler Plotins

wurde.77 Nun dürfte aufgrund der bisherigen Erörterungen hinreichend
deutlich geworden sein, dass Porphyrios zwischen den Christen und den Weis¬

ken des Porphyrios, dass das Ältere auch das Bessere sei - ein Gedanke, dem er mit Blick auf
das «alte Opfergesetz» und unter Berufung auf Hesiod an anderer Stelle Ausdruck verleiht:
vopoc; 6' apxocioq apioxoq (Porph. Abst. 2,18). Ähnlich äussert sich Porphyrios in Abst. 4,2,

wenn er den Peripatetiker Dikaiarch zustimmend zitiert, der das Leben der Menschen in der
Frühzeit als glücklicher und besser im Vergleich zur heutigen Welt beschrieben habe.

75 Die in der griechischen Literatur durchaus übliche Formulierung 7roÄAoi pev Kai aÄAoi mit
angeschlossenem 8e stellt, wie P.-H. Poirier und Th. S. Schmidt jüngst gezeigt haben, eine
Gegenüberstellung des Allgemeinen und eines Teilaspekts des Allgemeinen dar. Im vorliegenden
Kontext wird demnach das Grosskollektiv der Christen in Rom dem Teilkollektiv der zu den
Christen gerechneten Gnostiker gegenübergestellt, siehe P.-H. Poirier, Th. S. Schmidt, «Chre-
tiens, heretiques et gnostiques chez Porphyre. Quelques precisions sur la Vie de Plotin 16,1-9»,
Comptes rendus de lÄcademie des Inscriptions (2010) 913-942, hier 918-923.

76 Mit welcher Zahl der Bevölkerungsanteil der stadtrömischen Christen im dritten Jh. n. Chr.
zu beziffern ist, bleibt Spekulation. Schätzungen belaufen sich auf ca. 20'000 Christen in der
Mitte des dritten Jhs. n. Chr., siehe dazu G. Lüdemann, «Zur Geschichte des ältesten
Christentums in Rom. I. Valentin und Marcion. II. Ptolemäus und Justin», Zeitschrift für die Neu-
testamentliche Wissenschaft und die Kunde der Älteren Kirche 70 (1979) 86-114, hier 102 Anm.
44 (mit Lit.). Die literarischen Quellen der ersten beiden Jahrhunderte sowie die um 200 n.
Chr. einsetzende Katakombenbestattung lassen jedenfalls auf ein ständiges Wachstum der
christlichen Religion in Rom schliessen, siehe P. Lampe, Die stadtrömischen Christen in den

ersten beiden Jahrhunderten. Untersuchungen zur Sozialgeschichte. 2. Aufl., überarbeitet und

ergänzt (Tübingen 1989) 115-116.
77 Porph. VPlot. 4,1-14; 5,1-5, vgl. dazu K. Pietzner, a.O. (oben Anm. 9) 292-293. Laut Eunapios

soll Porphyrios auch in Rom gestorben sein, siehe Eunap. Vit. phil. etsoph. 4,2,6, p. 10,10 Gian-
grande Porph. fr. IT.,105-106 Smith.



70 Matthias Becker

heitslehren des Altertums keinerlei Verbindungen zieht. Interessanterweise
schreibt er aber der christlichen Sekte der Gnostiker exakt diesen Anspruch zu:

Teyovaoi 8e Kai' auiov tcov Xpionavcov 7roÄAoi pev Kai aXkoi, aipeiiKoi 8e ek iriq jra^aiaq
(pAoöocpiaq avrjypevoi 017repi A8e^(piov Kai äkoAivov [...].

Es gab zu seiner [sc. Plotinsl Zeit viele unterschiedliche Christen, [darunter] aber [auch] die
Sektierer um Adelphios und Aquilinus, die sich von der alten Philosophie herleiteten [...].78

Speziell der Satzteil ocipeTiicoi Se 8K xr\q naXaiaq (piAoaocpiocq avriypivoi ist
schwer verständlich. Vor dem Hintergrund des oben skizzierten Respekts für die
althergebrachte Barbarenweisheit dürfte Porphyrios hier unter der «alten
Philosophie» neben der griechischen auch die persische Tradition verstanden
haben.79 Diese hätten die Gnostiker angeblich bewusst gegen Piaton ausgespielt,
der ihrem von Porphyrios angeführten Postulat zufolge «nicht zur Tiefe des in-
telligiblen Seins vorgedrungen» sei.80 Was das mit der Präposition 8K konstruierte

Partizip ocvriypivoi anbetrifft, sind widersprüchliche Erklärungsversuche
unternommen worden: Ist gemeint, dass die Gnostiker sich von der «alten
Philosophie» hergeleitet haben bzw. aus ihr hervorgegangen sind, oder aber ist
gemeint, dass sie von der «alten Philosophie» abgefallen bzw. weggeführt worden
sind?81 Sowohl die Grammatik als auch der Kontext sprechen meines Erachtens
für die erste Variante,82 wenngleich die zweite Interpretation bis heute vertreten
wird.83 Barbara Aland äussert die Vermutung, dass Porphyrios den Umgang der
Gnostiker mit Texten der griechischen Philosophie und der persischen Tradition

78 Porph. VPlot. 16,1-3. Meine Übersetzung greift Vorschläge von P.-H. Poirier, Th. S. Schmidt,
a.O. (oben Anm. 75) 923, auf. Zur Identiükation der hier genannten Häretiker Adelphios und
Aquilinus siehe M. Tardieu, a.O. (oben Anm. 47) 518-520; K. Pietzner, a.O. (oben Anm. 9)
292-293 Anm. 95 (mit Lit.).

79 So J. Igal, «The Gnostics and 'The Ancient Philosophy' in Porphyry and Plotinus», in: H. J.

Blumenthal, R. A. Markus (Hg.), Neoplatonism and Early Christian Thought. Essays in
Honour ofA. H. Armstrong (London 1981) 138-149, hier 145-146. Die ältere Forschung verstand
unter der «alten Philosophie» teils nur «les doctrines de l'Orient» unter Ausblendung der
griechischen Philosophie, so M. J. Matter, Histoire critique du gnosticisme et de son influence sur
les sectes religieuses et philosophiques des six premiers siecles de Tere chretienne, Tome II (Paris

1828) 461 Anm. 2, vgl. auch ebd., 474. Demgegenüber beziehen viele Ausleger die «alte
Philosophie» ausschliesslich auf die griechische Philosophie, so z.B. R. L. Wilken, The Christians
as the Romans Saw Them (New Häven/London 1984) 133; M. Tardieu, a.O. (oben Anm. 47)
515-516; P.-H. Poirier, Th. S. Schmidt, a.O. (oben Anm. 75) 926.

80 Porph. VPlot. 16,5-9 (Zitat 16,8-9); vgl. dazu G. Clark, a.O. (oben Anm. 37) 129.

81 Zu den divergierenden Übersetzungen siehe H.-Ch. Puech, «Plotin et les Gnostiques (i960)»,
in: Ders., En quete de la Gnose I. La Gnose et le temps et autres essais (Paris 1978) 85 Anm. 1;

J. Igal, a.O. (oben Anm. 79) 147 Anm. 10 (Lit.); M. Tardieu, a.O. (oben Anm. 47) 515 mit Anm.
21 (Lit.); P.-H. Poirier, Th. S. Schmidt, a.O. (oben Anm. 75) 925-926.

82 So schon J. Igal, a.O. (oben Anm. 79) 139.

83 Siehe z.B. L. Brisson, «The Piatonic Background in the Apocalypse of Zostrianos. Numenius
and Letter II attributed to Plato», in: J. J. Cleary (Hg.), a.O. (oben Anm. 18) 173-188, hier 173;
J. G. Cook, «Porphyry's Attempted Demolition of Christian Allegory», The International



Bedrohungskommunikation und der Faktor Zeit 71

«absichtlich [...] missverstand», um sich selbst erst die Grundlage für seine Polemik

schaffen zu können. Denn er habe wahrscheinlich gewusst, dass die Gnos-
tiker «weder aus klassischer Philosophie noch von Zoroaster herkamen. Seine

Widerlegungsweise entspricht aber antikem Stil.»84

Mit anderen Worten: Die christliche Splittergruppe hat sich in der polemischen

Einschätzung des Porphyrios dazu verstiegen, einen Anspruch auf hohes
Alter und folglich grosse Autorität zu postulieren. Wie bereits bei Kelsos zu
beobachten war, der die Perser im Allgemeinen und Zoroaster im Besonderen als

Bewahrer der alten Weisheit und Theologie hoch schätzt,85 finden sich auch bei
Porphyrios anerkennende Äusserungen über die Perser86 und Zoroaster.
Letzterem verleiht er durch die Bezeichnung «alter Zoroaster» (naXaiov
ZcopodoTpou) einen besonderen Würdestatus in der Vita Plotini,87 der auch
dadurch bestätigt wird, dass der von Porphyrios verehrte Pythagoras ein Schüler
Zoroasters gewesen sein soll.88 Da die gnostischen Sektierer laut Porphyrios den
Eindruck erwecken wollten, altehrwürdige Lehren zur Grundlage zu haben,
formierte sich in der Plotinschule ein heftiger Widerstand gegen diesen als miss-
bräuchlich empfundenen Rekurs auf die «alte Weisheit». Neben Plotin und
Amelios beteiligte sich auch Porphyrios an dieser intellektuellen Opposition.89
Während Porphyrios im 16. Kapitel der Vita Plotini die antignostischen Texte
seines Meisters und des Amelios nur summarisch auflistet, geht er im Falle seiner

eigenen Kampfschriften näher auf die Methode ein:

Journal ofthe Piatonic Tradition 2 (2008) 1-27, hier 8; M. Lütge, Iranische Spuren im Zostri-
anos von Nag Hammadi (Frankfurt a. M. 2010) 23.

84 B. Aland, «Die frühe Gnosis zwischen platonischem und christlichem Glauben. Kosmosfröm¬
migkeit versus Erlösungstheologie», in: D. Wyrwa, B. Aland, Chr. Schäublin (Hg.), Die
Weltlichkeit des Glaubens in der Alten Kirche. FS U. Wickert (Berlin/New York 1997) 1-24, hier
11 mit Anm. 24. Bereits bei Plotins antignostischer Argumentation in Enn. 2,9 ist die Tendenz
festzustellen, «Phänomene der gnostischen Lehre mit Begriffen aus der eigenen Philosophie
zu umschreiben und sich damit eine Basis zu verschaffen, von der aus er sie kritisieren und
widerlegen kann», so B. Aland, Frühe direkte Auseinandersetzung zwischen Christen, Heiden
und Häretikern (Berlin/New York 2005) 36, unter Verweis auf K. Alt, Philosophie gegen Gnosis.

Plotins Polemik in seiner Schrift 119 (Stuttgart 1990) 43-44.53.55.60-61.
85 Orig. Cels. 1,5; 1,14; 1,16; 6,22-24.
86 Vgl. Porph. Abst. 4,16 (persische Askesepraktiken); Porph. Antr. 6 (persische Mysterien und

Seelenlehre). Wertschätzung für die Perser drückt sich auch darin aus, dass Porphyrios vom
Bestreben Plotins berichtet, nach seinem Studium bei Ammonios in Alexandria die Philosophie

der Perser und Inder kennenzulernen (Porph. VPlot. 3,15-17), vgl. dazu I. Männlein-Robert,

a.O. (oben Anm. 18) 349-350.
87 Porph. VPlot. 16,17-18. Neben dem 16. Kapitel der Vita Plotini (16,6; 16,14-15; 16,18) wird Zo¬

roaster noch in De Antro Nympharum erwähnt. Dort ist im Kontext von persischen
Mysterienweihen davon die Rede, dass Zoroaster Mithras eine Höhle geweiht und sie als ein «Bild»
der von Mithras geschaffenen Welt bezeichnet habe (Porph. Antr. 6).

88 Porph. VPyth. 12.

89 Plot. Enn. 2,9; Porph. VPlot. 16,9-18.



72 Matthias Becker

riopcphpioq 8e eyoo 7tp6<; io ZcopoaoTpou ov%vohq 7T87roiripai kXzyxovc,, o^coq vo0ov xe Kai veov
To ßißMov TrapaöeiKvix; 7t87iAao|a8Vov T8 vnb tcov Trjv ai'peoiv ouoTrjoapevcov 8iq So^av tou
eivai tou 7ta^aiou ZcopoaoTpou xd Soypaxa, a amoi ei^ovTO Ttpeoßeueiv.

Ich aber, Porphyrios, habe zahlreiche Untersuchungen über das Buch Zoroasters angestellt,
um zu zeigen, dass dieses Buch gänzlich unecht und neu ist, eine Fiktion, die von den
Sektengründern geschaffen wurde, um den Eindruck zu erwecken, dass die Lehren vom alten Zoro-
aster stammen, die sie ja selbst zu vertreten sich entschieden hatten.90

Durch diese Literaturkritik, welche die Lehrgrundlagen als neu und gefälscht
erweist, spricht Porphyrios den Gnostikern jegliche legitime Berufung auf die
«alte Philosophie» als Autoritätsbeweis ab. Dieser Vorwurf der Unwahrheit lebt
von einem platonischen Traditionalismus, wie ihn bereits Plotin verficht, der die
neuen Lehren der Gnostiker (ooa KaivoToponoiv) als «eigene Philosophie» (1810c

(piAooocpioc) bezeichnet, die ob ihrer Neuheit unmöglich wahr sein können (tocutoc

e^co TT\(g cAriBeiocc; eupiycai).91

Mögen die Anstrengungen der Gnostiker, die eigenen Lehren in der alten
Weisheit zu verwurzeln, auch entscheidend durch das pagane Fremdbild eines
Plotin und Porphyrios verzerrt sein: In nicht-gnostischen Texten der Christen
sind seit dem zweiten Jh. n. Chr. ähnliche Tendenzen zu beobachten. Apologetisch

ausgerichtete Theologen wie Justin, Tatian, Theophilus, Klemens von
Alexandria, Origenes und dann Eusebios von Cäsarea zeigen sich sichtlich bemüht,
durch einen Bezug auf die Schriften der Hebräer, in Sonderheit auf Mose und
die Propheten, ein Pendant zum philosophisch-platonischen Traditionalismus
zu schaffen.92 Wenn etwa Eusebios zu Beginn seiner Kirchengeschichte das hohe
Alter des Christentums nachweisen möchte und in diesem Zusammenhang von
nicht namentlich genannten Gegnern spricht, die das Christentum für «neu»
(veoc) und «fremd» (8KT£T07UO|uivr|) erachten, weil es erst «gestern und nicht
schon früher in Erscheinung getreten sei» (%08c; Kai ou 7ipox8pov (paveioa), dann
zählt Porphyrios sicherlich zu den Adressierten dazu.93

90 Porph. VPlot. 16,14-18.
91 Plot. Enn. 2,9,6[11-12], vgl. dazu H. Dörrie, a.O. (oben Anm. 16) 4. Plotin selbst stellt sich nicht

als Lehrer neuer Lehren dar, sondern als Ausleger von «alten» und bekräftigt dadurch die
Vorstellung, dass nur das Alte wahr sein könne (Plot. Enn. 5,1,8[10—14]). Wiederholt verwendet der

anonyme Grieche bei Makarios Magnes das Verb KaivoTopeiv («Neuerungen einführen») in
Bezug auf die Christen, siehe Macar. Mgn. Apocr. 3,15,1; 3,15,5, p. 140-142 Goulet Porph.
Contr. Chr. fr. 69 H.

92 Siehe dazu A. J. Droge, a.O. (oben Anm. 19); P. Pilhofer, Presbyteron kreitton. Der Altersbe¬
weis der jüdischen und christlichen Apologeten und seine Vorgeschichte (Tübingen 1990); W.

Lohr, «Christianity as Philosophy. Problems and Perspectives of an Ancient Intellectual Pro-
ject», Vigiliae Christianae 64 (2010) 160-188, hier 178-179.

93 Euseb. Hist. eccl. 1,2,1. Das von Eusebios verwendete Verb eKT07U^8iv ist bei Porphyrios be¬

legt (Porph. Abst. 3,23), ebenso wie das dazugehörige Adverb 8kto7tco(; (Porph. Abst. 2,16).
Zum Adverb vgl. auch einen Text aus dem Apokritikos des Makarios Magnes, wo der anonyme
Grieche die Abendmahlslehre als unkultiviert, fremd und unmenschlich kritisiert: On

(pepouoiv aKoai, on ^eyco iriv 7rpa^iv, äXX o68e to ^eyopevov vecoTepov touto Kai ^evov



Bedrohungskommunikation und der Faktor Zeit 73

Es ist jedenfalls nachvollziehbar, weshalb sich Porphyrios in Contra Chris-
tianos derselben Methoden bediente, mit denen er bereits gnostische Texte als

neu und verfälscht brandmarkte. Die Notiz des Eusebios, wonach Porphyrios in
Contra Christianos die Hebräer, Mose und die nach ihm wirkenden Propheten
geschmäht habe,94 spielt höchstwahrscheinlich auf jene Attacke gegen den
apologetischen Versuch an, den christlichen Innovationsanspruch in der fernen
Vergangenheit zu verankern. Im zwölften Buch seiner christenverachtenden Schrift
jedenfalls unternahm es Porphyrios, die christliche Überzeugung vom
altehrwürdigen Charakter der alttestamentlichen Schriften am Beispiel des Danielbuches

zu konterkarieren: Mit der Methode historischer und philologischer Kritik
wies er dort nach, dass das Buch Daniel nicht im sechsten Jh. v. Chr., sondern
erst in der Makkabäerzeit abgefasst wurde.95 Indem Porphyrios die scheinbaren
Prophetien des Buches als Historiographie ex eventu deutete, destruierte er den

prophetischen Anspruch des Textes. Hier wie dort - bei Zoroaster wie bei Daniel

- korreliert die Spätdatierung eines als «heilig» geltenden und damit normativen

Textes mit dem platonischen Verdikt der Unwahrheit. Die philologische
Kritik des Porphyrios sowohl an gnostischen Texten als auch am Alten Testament

untergrub damit die gnostischen und christlichen Ansprüche, im Besitz
«alter Weisheit» zu sein. Mit ihrer Hilfe stellte er stattdessen die Neuheit und
folglich mangelnde Autorität der christlichen Lehren heraus und grenzte die am
Massstab von Piatons Lehren beurteilte «alte Philosophie» scharf davon ab.

V

Wie dieser Gang durch einschlägige Texte gezeigt hat, spielt die Zeitreflexion
eine bedeutende Rolle im Hinblick auf die Frage, inwiefern Porphyrios die
christliche Religion als bedrohlich wahrgenommen hat. Dass Bedrohungskommunikation

in entscheidendem Masse von einer Zeitdimension geprägt ist, durch
die Zeitgenossen auch in vergangenen Epochen auf einen drohenden soziokul-
turellen Wandel aufmerksam gemacht werden sollen, trifft trotz des überwiegend

fragmentarischen Charakters der Quellenlage auf die antichristlichen
Äusserungen des Porphyrios zu. Zusammenfassend lässt sich sagen, dass Porphyrios

avoGio\)pyriiLia, oböe tcov 'Epivvucov od (paviaoioci tcotc xoiq eKTOTrcoq ^cooi touto KaT8pf|vuoav
[...] (Macar. Mgn. Apocr. 3,15,2, p. 140 Goulet Porph. Contr. Chr. fr. 69 FL). Vgl. dazu
auch Euseb. Praep. ev. 1,2,2 Porph. Contr. Chr. fr. 1 FL, wo der anonyme Grieche das

Christentum als «etwas Fremdes» (^evov) und als eine «Neuerung in der Lebensweise»
(vecoTepiopoq lob ßiou) bezeichnet. An späterer Stelle erscheint die christliche Religion als

«neuer, einsamer Weg durch unwegsames Gebiet» (Kocivf| in; Kai epf|pr| avoöia), siehe Euseb.

Praep. ev. 1,2,4 Porph. Contr. Chr. fr. 1 H.
94 Euseb. Praep. ev. 10,9,11.
95 Porph. Contr. Chr. fr. 43 H. Zur Kritik des Porphyrios am Buch Daniel siehe R. Courtray,

«Porphyre et le livre de Daniel au travers du Commentaire sur Daniel de Jeröme», in: S. Mor-
let (Hg.), Le traite de Porphyre (oben Anm. 1) 329-356 (mit älterer Lit.).



74 Matthias Becker

die bedrohungskommunikative Zeitdimension in dreifacher Weise verhandelt,
wobei die Kontrastierung von Alt und Neu den Grundansatz markiert:

Erstens exkludiert Porphyrios in De philosophia ex oraculis haurienda die
Christen von der alten Barbarenweisheit und deutet dabei die neue Religion als

Destruktion uralter paganer Traditionen. Zweitens entwirft Porphyrios in Contra

Christianos eine Einst-Jetzt-Dichotomie im Hinblick auf das Wirken der
Götter. Dabei wird das von Porphyrios konstatierte Faktum der Jesusverehrung
bewusst als Bedrohung der gewohnten Götterepiphanien gedeutet. Vor dem
Hintergrund des konservativen Denkhorizonts des Porphyrios in Sachen Religion

(toc 7iocTpia) wird die Bedrohlichkeit des Christentums erst in ihrer Tragweite

fassbar. Charakteristisch für die Bedrohungskommunikation in den beiden

genannten Texten ist, dass sie das Neue als das Destruktive und Bedrohliche
darstellen. Dadurch entsteht der Eindruck, dass Porphyrios den zunehmenden
Einfluss des Christentums auf die althergebrachte gesellschaftliche und
kulturell-religiöse Ordnung resignativ beurteilt. Diese emotionale Komponente der
Christenkritik sollte nicht vernachlässigt werden.96

Dem steht allerdings ein dritter Aspekt entgegen, der seinerseits nicht
unterschätzt werden darf. Denn neben dem Eindruck von Resignation, der
aufgrund der Lückenhaftigkeit der Überlieferung speziell von Contra Christianos
nicht überbewertet werden sollte, gelingt es Porphyrios auch, das christliche In-
novationsbewusstsein als Waffe gegen die Christen einzusetzen. Da dem Neuen
aus platonischer Perspektive auch die Komponente des Unwahren anhaftet,
dient Porphyrios die Bestätigung des christlichen Innovationsbewusstseins dazu,
die mangelnde Autorität der neuen Lehre zu erweisen. Er streitet in der Vita
Plotini der christlichen Sekte der Gnostiker das Recht ab, sich von der alten
Philosophie herzuleiten, und widerlegt in Contra Christianos anderweitige Ansprüche

des Mainstream-Christentums auf das hohe Alter ihrer Religion. Dadurch
wird das Christentum aufgrund seiner Neuheit als unwahr diffamiert. Der
Rekurs auf das Neue wird damit seinerseits zu einem Kampfmittel, wodurch
Apologeten wie Eusebios dazu gezwungen sind, das hohe Alter des Christentums in
ausführlichen Beweisen zu belegen.97

Es zeichnet sich somit ab, dass zeitdimensionale Aussagen in der historischen

Bedrohungskommunikation nicht nur dazu dienen können, eine
wahrgenommene Bedrohung einem - im vorliegenden Falle: innerpaganen - Adressa-

96 Vgl. dazu A. Smith, «Philosophical Objections to Christianity on the Eve of the Great Perse-
cution», in: D. V. Twomey, M. Humphries (Hg.), The Great Persecution. The Proceedings of
the Fifth Patristic Conference, Maynooth, 2003 (Dublin 2009) 33-48, hier 38. Zum Pessimismus

als Signum von Bedrohungskommunikation siehe auch S. Patzold, «Bedrohte Ordnungen,
mediävistische Konfliktforschung, Kommunikation: Überlegungen zu Chancen und Perspektiven

eines neuen Forschungskonzepts», in: E. Frie, M. Meier (Hg.), a.O. (oben Anm. 3) 31-60,
hier 54.

97 Siehe z.B. Euseb. Hist. eccl. 1,2-4. In einem anderen Passus wird das hohe Alter der Hebräer
als weises Barbarenvolk und Wurzel des Christentums mit extensivem Belegmaterial nachgewiesen

(Euseb. Praep. ev. 10,1-14).



Bedrohungskommunikation und der Faktor Zeit 75

tenkreis als solche zu vermitteln. Vielmehr können sie auch zur Polemik gegen
die Bedrohungsquelle werden. Dadurch haben sie den Charakter eines offensiven

verbalen Bewältigungshandelns im Angesicht der Bedrohung, das wiederum
für die Bedrohungsquelle - im vorliegenden Fall: die Christen - bedrohlich werden

kann. Speziell an der Zeitdimension der Bedrohungskommunikation wird
damit deutlich, dass es sich beim christlich-paganen Konflikt der Spätantike um
eine veritable Konkurrenz der Weltanschauungen handelt, deren jeweiliger
Autoritätsanspruch entscheidend dadurch geprägt ist, wo und wie die Konkurrenten

sich auf dem Zeitstrahl der menschlichen Geistesgeschichte verorten. Die
wechselseitigen Szenarien der Polemik zwischen Christen und Heiden98 sind zu
einem Gutteil durch diese temporale Selbst- und Fremdverortung bestimmt, wie
dem Werk des Porphyrios und seiner Gegner deutlich zu entnehmen ist.

Korrespondenz:
Matthias Becker
Universität Tübingen
Philologisches Seminar
Wilhelmstr. 36

D-72074 Tübingen
matthias.becker@philologie.uni-tuebingen.de

98 Siehe dazu jetzt I. Männlein-Robert, «Ordnungskonkurrenz: Polemik und Feindbild in kon¬

kurrierenden Ordnungen. Der platonische Philosoph Porphyrios und sein Kampf gegen die
Christen», in: E. Frie, M. Meier (Hg.), a.O. (oben Anm. 3) 117-138; M. Becker, «Bedeutungs-
zuschreibung in konkurrierenden Textgemeinschaften - Überlegungen zu einem Porphyrios-
Zitat bei Eusebios (Hist. eccl. 6,19,1-11)», in: C. D. Haß, E. M. Noller (Hg.), Was bedeutet

Ordnung - was ordnet Bedeutung? Zu bedeutungskonstituierenden Ordnungsleistungen in
Geschriebenem (Berlin/Boston 2015) 25-50 (im Druck).


	Bedrohungskommunikation und der Faktor Zeit : Überlegungen zu den christenfeindlichen Äusserungen des Porphyrios

