
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 72 (2015)

Heft: 1

Artikel: Virgilio, Licofrone e la tradizione su Alessandro Magno

Autor: Coppola, Alessandra

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-514042

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-514042
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Virgilio, Licofrone e la tradizione su Alessandro Magno
Alessandra Coppola, Padova

Abstract: Virgil's Helen in Aen. 6 seems to evoke the hetaira Thais, who burned Perse-

polis with Alexander the Great, waving a torch in a sort of Bacchic cortege. According
to Lycophron, in the last night of Troy a torch is held by Antenor, the betrayer, who
might also have been a model for Virgil. Furthermore, the voyage of Aeneas to Italy
echoes the voyage of Helen's husband Menelaus, as Lycophron describes it, and Aeneas'
last wounding recalls a similar incident occurred to Alexander the Great among the
Malloi and to Menelaus in the Iliad. Interesting parallels can be found in Curtius Ru-
fus. All these references to Alexander the Great are to be read in the context of Augus-
tan propaganda.

Nell'etä di Virgilio il ricordo di Alessandro Magno era entrato nella lotta poli-
tica fra Ottaviano e Antonio, nelle varie forme della propaganda dei due con-
tendenti. Questa riattualizzazione del Macedone, le cui vicende avevano ampia
diffusione storiografiea, sembra aver ispirato anche alcune immagini ed episodi
&e\YEneide.

1. Cleopatra - Didone - Elena: anche Thais?

E ormai noto e chiarito che l'immagine virgiliana di Didone allude a quella di
Cleopatra: l'accostamento risulta immaginabile anche solo pensando che en-
trambe sono regine di una cittä africana nemica di Roma (Cartagine e Alessandria)

e che entrambe accolgono, e sposano, un Troiano-Romano.1 In piü, anche
l'allusione a temi e figure regali femminili della poesia eulogistica alessandrina
puö illuminare e perfezionare Didone in quanto regina Orientale, ricollegabile
all'Egitto e quindi, appunto, a Cleopatra. Per esempio, nel descrivere Didone e

scene a lei relative, Virgilio impiega piü versi e immagini della Coma Berenices,
cioe della traduzione di Catullo delFopera scritta da Callimaco per Berenice II,
moglie di Tolomeo III, e doWApoteosi di Arsinoe.2 L'accostamento allusivo a

1 Per es. Verg. Aen. 4.644: pallida morte futura (Dido); 8.709: pallentem morte futura (Cleopa¬
tra). Vd. A. A. Barrett, Dido's Child. A Note on Aeneis 4.327-30, «Maia» 25 (1973) 51-53;
S. Bertman, Cleopatra and Antony as Models for Dido and Aeneas, «EMC» 19 (2000) 395-398;
Ph. Hardie, Virgil's Ptolemaic Relations, «JRS» 96 (2006) 25-41. In un piü ampio contesto vd.
anche J. Griffin, Latin Poets and Roman Life (London 1985) 193-194. Didone torna ad essere
la reale Cleopatra nella Pharsalia di Lucano: R. A. Tucker, The Banquets ofDido and
Cleopatra, «CB» 52 (1975) 17-20.

2 Y. Nadeau, Safe and Subsidized. Vergil and Horace Sing Augustus (Bruxelles 2004) 298-299;
J. Wills, Divided Allusion: Virgil and the Coma Berenices, «HSCPh» 98 (1998) 277-305; P. A.
Johnston, Dido, Berenice and Arsinoe: Aeneid 6.460, «AJPh» 108 (1987) 649-654. Vd. Hardie,

op. cit. (n. 1) 33. Cleopatra scelse di legarsi aH'immagine di Arsinoe con la doppia cornu-

Museum Helveticum 72 (2015) 21-33



22 Alessandra Coppola

regine tolemaiche rende esplicita la funzione di Didone quäle specchio di
Cleopatra.

Didone e soprattutto la regina legata a Enea con amori non voluti dal fato e

quindi illeciti. Fra i doni che Enea le offre ei sono un manto e un velo di Elena,
portati a Troia in occasione degli inconcessi hymenaei.3 Elena rappresenta in-
nanzitutto il tema dell'adulterio, o della relazione illecita, e per questo puö con-
notare non solo Didone, ma soprattutto il suo punto di riferimento, cioe Cleopatra,

la meretrix regina.4 II tema dell'adulterio, contrapposto a quello della
concordia tra i coniugi, ricorre molto nella poesia augustea, a volte con
riferimento esplicito al legame adulterino fra Antonio e Cleopatra; altre volte il
riferimento si puö cogliere dal modello, quando questo e la poesia alessandrina che

elogia la concordia tra i coniugi, specialmente nel contesto della pax tolemaica,
molto simile a quella augustea.5

Elena, poi, e strettamente legata all'Egitto, sulla base della tradizione che
troviamo in Stesicoro, in Erodoto e nell'Elena di Euripide. Infatti divenne
modello delle regine tolemaiche, proprio secondo la tradizione che la voleva sana e

salva, nonche fedele, in Egitto.6 La Spartana si prestava dunque a rappresentare
le regine egiziane, nel bene o nel male, e anche l'ultima regina tolemaica,
Cleopatra, poteva essere accostata a Elena nella poesia augustea, ma per il motivo
opposto rispetto alle regine sue antenate.

Non a caso anche Antonio si fa Paride: cosi in Orazio, il quäle attacca l'eroe
troiano tramite le parole del dio marino Nereo, che condanna fortemente l'adul-
terio con Elena, come fa anche Proteo per Erodoto e Licofrone, in un contesto
egiziano.7 In Virgilio, nelPEneide, il re Iarba, innamorato di Didone e geloso di
Enea, paragona Enea a Paride cum semiviro comitatu, confermando da un lato

copia, con modello imitato in etä giulio-claudia: S. A. Ashton, Deificazione delle regine
tolemaiche in stile egizio, in S. Walker/Peter Higgs (ed.), Cleopatra, regina d'Egitto (Milano 2001)
102-108; S. Walker, From Empire to Empire, in S. Walker/S. A. Ashton (ed.), Cleopatra Reas-
sessed (London 2003) 81-86; D. E. Kleiner, Cleopatra and Rome (Cambridge/London 2005)
140.

3 Verg. Aen. 1.647-655 (v. 651: inconcessosque hymenaeos).
4 Prop. 3.11.39. Cf. Luc. 10.105.137. Plin. H.N. 9.58.119. La delinizione e applicata anche alla re¬

gina Cleophis, che si uni ad Alessandro, in Just. 12.7.11, con chiara derivazione da Cleopatra.
5 Vd. Hör. Carm. 4.5.21 (casta domus stupris) nel contesto della pax Augusta, paragonabile a

quella tolemaica di Theoer. Id. 17.128-130, dove si elogia la concordia tra i coniugi (come in
Coma Berenices 85). Cf. Ov. Met. 15.826-836, dove si contrappone la saneta coniunx di Au-
gusto alla Romani ducis Aegyptia coniunx, nel medesimo contesto della pace augustea. Cf.
Verg. Aen. 8.688 (Aegyptia coniunx di Antonio). Vd. anche Hör. Carm. 3.14.5 (elogio della
sposa devota del principe e del nuovo corso augusteo); cf. 3.5.5-6 (disprezzo per la coniuge bar-
bara di un soldato romano).

6 Stesich. 192 Page. Hdt. 2.112-119. Su Elena e le regine egizie vd. per es. J. A. Foster, Arsinoe
as Epic Queen: Encomiastic Allusion in Theocritus Idyll. 15, «TAPhA» 136 (2006) 133-148.
Per Euripide e Virgilio vd. H. Jacobson, Vergil's Dido and Euripides' Helen, «AJPh» 108

(1987)167-168.
7 Hör. Carm. 1.15, su cui Nadeau, op. cit. (n. 2) 179-191: il tema di Proteo che condanna Paride

ed Elena e reimpiegato anche da Virgilio nelle Georgiche (libro IV). Vd. anche L.



Virgilio, Licofrone e la tradizione su Alessandro Magno 23

il collegamento fra Didone ed Elena e dall'altro quell'atteggiamento molle che

giä in Orazio nasconde Antonio dietro Paride: Orazio, infatti, nell'ode 15 del I
libro, presenta un Paride un po' vigliacco ed effeminato, che si pettina e suona
la cetra, mentre nel nono epodo, parlando proprio di Antonio, dice esplicita-
mente spadonibus servire rugosis potest, con immagine molto simile a quella del
Paride virgiliano.8

E noto che Virgilio torna due volte su Elena nella notte fatale di Troia, nel
II e nel VI libro. Nel II libro Elena e impaurita, se ne sta sola in disparte quando
la vede Enea, che vaga per la cittä in flamme alla ricerca prima del padre poi
della moglie. Questi versi, riecheggiati in Lucano a proposito di Cleopatra, sono
oggetto di ampio dibattito a proposito della loro sospetta inautenticitä.9 Enea
freme pensando a Elena che tornava in trionfo in Grecia ed e tentato di ucci-
derla, ma ne e poi distolto da Venere: la scena potrebbe avere un confronto
nell'atteggiamento di Ottaviano, che evitö di uccidere Cleopatra, forse proprio
per portarla in trionfo a Roma.10 Comunque, se i versi virgiliani non sono auten-
tici sono certo ben architettati, e in linea con il discorso successivo di Venere ad
Enea. In ogni caso, se nel libro II Elena e tranquilla e in disparte, sentendosi
quasi in colpa, nel libro VI ben diverso e il suo atteggiamento. Qui, nella descri-
zione della fine di Troia che Virgilio mette in bocca a Deifobo, Virgilio presenta
Elena attiva nelFincitare gli Achei e nello spingerli all'azione:

illa chorum simulans euhantis orgia circum
ducebat Phrygias; flammam media ipsa tenebat

ingentem et summa Danaos ex arce vocabat

Elena si agita scompostamente e tiene personalmente una torcia enorme, mentre

chiama i Danai dalla rocca. L'immagine di Elena con la torcia non e omerica,
oltre ad essere in contrasto con il libro II: quando Troia cadde, per Omero Elena
imitava suadente le voci delle mogli degli Achei, ma non agitava fiaccole.11 Que-
sta e un'Elena menade, come Cleopatra, presentata ebbra in Orazio 1.37 e in
Properzio 3.11, secondo le linee della Propaganda anti-antoniana, anche a causa
dello stretto rapporto che Antonio volle istituire con Dioniso.12 Ne esce dunque
un'Elena inedita.

Fratantuono/J. Braff, Communis Erynis. The Image of Helen in the Latin Poets, «AC» 81

(2012) 43-60.
8 Verg. Aen. 4.215-217; Hör. Od. 1.15.13-20; Ep. 9.13-14.
9 Verg. Aen. 2.567-603. Luc. 10.60-61: ampia discussione in N. Horsfall, Virgil, Aeneid 2. A

Commentary (Leiden 2008) 553-567, che nega l'autenticitä dei versi virgiliani.
10 Verg. Aen. 2.567-588; Plut. Ant. 78.4,83.7; Dio 51.13.2-4. Cf. Prop. 4.6.65-66. Vd. Nadeau, op.

cit. (n. 2) 294.
11 Horn. Od. 4.277-279.
12 Per Cleopatra menade vd. R. Hunter, The Shadow of Callimachus (Cambridge 2006) 48-50.

Su Antonio: Plut. Ant. 24.4-5; K. Scott, Octavian's Propaganda and Antony's De sua ebrietate,
«ClPh» 24 (1929) 133-141. In Aen. 7.389 anche la regina Amata avvia una processione bac-



24 Alessandra Coppola

L'immagine della donna che reca la torcia nell'imminenza della presa della
cittä, con relativo incendio, ha un interessante parallelo nel racconto dell'incen-
dio di Persepoli da parte di Alessandro. Come narrava Clitarco, un gran ruolo
nello spronare il re alPincendio fu rivestito dall'etera Thais, ateniese, che avrebbe

spinto Alessandro a mettere in atto la Vendetta contro la distruzione di Atene
operata da Serse, con incendi e occupazione dell'acropoli. Plutarco e Diodoro
narrano estesamente il fatto, derivando appunto da Clitarco, che e esplicita-
mente citato in Ateneo per il coinvolgimento di Thais.13 Plutarco e Diodoro ag-
giungono che Thais fu poi l'amante di Tolomeo: l'etera incendiaria ha dunque un
forte contatto con il fondatore di Alessandria e con il suo primo re, Tolomeo.
Non solo, ma l'azione si svolse nel pieno di un corteggio dionisiaco, un vero bac-
canale guidato proprio da Thais:

«Allora una delle donne presenti, di nome Thais e di origine ateniese, disse che Alessandro
avrebbe compiuto la migliore delle imprese in Asia se, formato un corteo dionisiaco, avesse
bruciato il palazzo reale e mani di donna in un breve attimo avessero distrutto la potenza dei
Persiani. Questo fu detto a giovani ubriachi e, ovviamente, uno gridö di muoversi e accendere
le torce per vendicare l'offesa fatta ai templi dei Greci. Anche gli altri acclamavano dicendo
che questa azione spettava al solo Alessandro: il re fu eccitato dalle loro parole sieche tutti ab-
bandonarono il banchetto e formarono un corteo trionfale in onore di Dioniso. Si radunö
subito una gran quantitä di üaccole e, siccome erano State invitate al banchetto delle suonatrici,
il re avanzö per formare un corteo tra canti e suoni di flauti e zampogne sotto la guida dell'e-
tera Thais: essa fu la prima, dopo il re, a lanciare la üaccola accesa contro il palazzo reale ,».14

Tanto la fiaccola di Elena quanto quella di Thais portano all'incendio della cittä:
Persepoli come Troia, e Troia come Persepoli. Come Elena e in preda a un'estasi
dionisiaca guidando altre donne in corteo, cosi nell'episodio clitarcheo Alessan-

chica, guidando alcune donne e reggendo una torcia, contro il matrimonio fra Lavinia ed Enea,
paragonando Enea a Paride. La regina menade agisce dunque come Elena per sottrarre a sua

üglia il ruolo della Spartana. In generale vd. L. Bocciolini Palagi, La trottola di Dioniso
(Bologna 2007). Anche il Paride delYIliade sembra avere un particolare contatto con Dioniso: A.
Suter, Paris and Dionysos. Iambos in the Iliad, «Arethusa» 26 (1993) 1-18.

13 Clit. FGrHist 137 F 11 Athen. 13.37.576d-e; Diod. 17.72; Plut. Alex. 38.
14 Diod. 17.72.2-5: oxe Sf| Kai pia xcbv 7capoa)ocbv yuvaiKcbv, ovopa psv Oa'i'q, Annen Ss xo ysvoq,

817T8V koAAigtov AAe^avSptp xcbv Kaxa xfjv Äoiav 7C£7cpayp£Vcov eoeoOai, eav Ktopaoaq pex'
auxcbv 8p7rpf|or| xa ßaoiAeia Kai xa üepocöv 7C£pißor|Ta yuvaiKcöv x£ip£(^ £V ßp°0C£i Kaipw
7roif|ocooiv acpavxa. toutcov 8s pr|0svicov siq avSpaq vsonq Kai 8ia xfjv psOrjv aAoycoq

psiscopi^opsvonq, obq siKoq, aysiv in; aveßorjoe Kai SaSaq d7CT£iv Kai xfjv siq xa xcbv TAAfjvcov
ispa 7capavopiav apuvaoOai TrapsKsAsnsio. ouveTceucpripouvTcov 8s Kai aAAcov Kai Asyovicov

povtp xfjv 7rpa^iv xaniriv 7cpoof|K£iv AAs^avSptp Kai tou ßaoiAscoq ouvs^apOsvioq xoiq Aoyon;
7rdvi£(; dv£7cf|Sr|oav 8K tou ttotou Kai tov 87tiv(kiov Kcbpov ayeiv Aiovuoq) 7capf|yy£iAav. la^o)
8s 7cAf|0oa)(; Aap7caScov aOpoioOsvioq Kai yuvaiKcbv pouooupycbv £iq tov 7cotov 7cap£iAr|pp£Vcov

pex' (bSqq Kai auAcbv Kai G0)piyycov 7cpof|y£V o ßaoiAeox; £7ci tov Kcbpov, KaOriyoupsvriq Tqq
Tcpd^eax; Oa'iSoq tt\q exaipaq. auxr| Se pexa tov ßaaiAea Trptbxri xryv SaSa Kaiopevriv fiKovxiaev
eiq xa ßaoiAeia Cf. Plut. Alex. 38; Curt. 5.7.3 (ebrium scortum).



Virgilio, Licofrone e la tradizione su Alessandro Magno 25

dro e convinto dall'etera-menade e avanza con lei e con le suonatrici in una pro-
cessione di tipo dionisiaco.15

In Virgilio chi racconta il comportamento di Elena nella notte fatale e Dei-
fobo, uno dei mariti di Elena. Questa tradizione sul matrimonio tra Elena e Dei-
fobo era giä nota a Licofrone, che, fra l'altro, a questo proposito, definisce Elena
"menade" ed era presente nella Parva Ilias.16 Deifobo segue Elena, in Omero,
proprio mentre la Spartana lancia segnali agli Achei imitando le voci delle loro
mogli.17 Nella casa di Deifobo si precipitarono Odisseo e Menelao nella notte
fatale di Troia:18 Deifobo racconta a Enea, sceso nelFAde, come Elena lo aveva
consegnato a Menelao, che lo uccise in quanto nemico e nuovo marito di Elena.
Proprio per questo Deifobo viene presentato orrendamente mutilato, privo cioe
di narici, orecchie e mani: si e notato che le mutilazioni in questione sembrano
essere del tipo di quelle inflitte proprio agli adulteri, dato il suo matrimonio con
la sposa di Menelao; si e anche notato che e un tipo di punizione tipicamente per-
siano.19 In piü, perö, va aggiunto che nel racconto di Diodoro, cosi come in Cur-
zio Rufo e Giustino, poco prima di incendiare la reggia di Persepoli Alessandro
aveva incontrato numerosi Greci, prigionieri dei Persiani, che erano stati
orrendamente mutilati secondo il costume persiano, privati cioe di mani, orecchie,
narici e piedi.20 L'incontro avviene prima della decisione di incendiare la reggia
persiana: insomma, nello stesso racconto, Diodoro, Curzio Rufo e Giustino
(cioe, molto probabilmente Clitarco), presentavano tanto Fincendio della reggia

15 E interessante notare come Curzio Rufo termini la descrizione della distruzione di Persepoli:
hunc exitum habuit regia totius orientis, unde totgentes antea iura petebant, patria tot regum,
unicus quondam Graeciae terror (5.7.8), fräse che ricorda il commento di Virgilio alla morte
di Priamo in Aen. 2.554: hic exitus illum /sorte tulit, Troiam incensam etprolapsa videntem /
Pergama, tot quondam populis terrisque superbum/ regnatorem Asiae. Dato che Priamo sig-
niüca Troia, Curzio puö aver facilmente collegato le due cittä, confermando la possibilitä di
un parallelo Troia-Persepoli. Su Curzio e Virgilio vd. R. B. Steele, Quintus Curtius Rufus,
«AJPh» 36 (1915) 402-423 (409-410).

16 Lycoph. Alex. 143.168-171. Cf. 106-107, dove Elena e rapita da Paride mentre sacriüca alle
Baccanti e Leucotea. Parva Ilias: EGT fr. 4 Bernabe (Paus. 10.25.8); cf. Apollod. Ep. 5.9.

17 Horn. Od. 4.276.
18 Horn. Od. 8.516-518. Anche Accio scrisse un Deiphobus (248-255 Warmington), in cui si par-

lava di Sinone, e cioe della notte fatale di Troia, e che forse influenzö Virgilio.
19 Nadeau, op. cit. (n. 2) 290-291, vede in questi passi allusioni ad Antonio e alla sua relazione

con Cleopatra. Sülle mutilazioni persiane vd. G. Scafoglio, E'episodio di Deiphobus nellAde
virgiliano, «Hermes» 132 (2004) 167-186. Vd. anche Ch. Fuqua, Hector, Sychaeus and Deiphobus:

Three Mutilated Figures in Aeneid 1-6, «ClPh» 77 (1982) 235-240. In Hör. Carm. 4.9
Deifobo ed Ettore sono esempi di eroi che soffrono per la moglie e i ügli (e diventano celebri per
questo): non ferox/ Hector vel acer Deiphobus gravis / excepit ictus pro pudicis / coniugibus
puerisque primus: vd. M. C. J. Putnam, Artifices ofEternity. Horace's Fourth Book ofOdes
(Ithaca/London 1986) 163. Vd. anche Th. Kinsey, Helen at the Sack of Troy, «PP» 42 (1987)
197-198.

20 Diod. 17.69.3: fiKpcoirjpiaopevoi Se navxec,, ol pev %eipaq, ol Se noöaq, ol Se obia Kai pivaq;
Curt. 5.5.5: aliospedibus, quosdam manibus auribusque amputatis; Iust. 11.14.11-12: quipo-
enam captivitatis truncata corporis parte tulerant.



26 Alessandra Coppola

di Persepoli a opera della menade Thais quanto un'immagine di mutilazioni ri-
guardanti il volto e le estremitä. E probabile che Virgilio conoscesse Clitarco,
perche lo storico di etä tolemaica era noto a Roma anche perche, a detta di Pli-
nio, aveva parlato di Roma.21 Gli episodi relativi ad Alessandro erano molto noti
e potevano circolare in altre forme di trasmissione non esattamente ricostruibili,
ma riconducibili, in ultima analisi, a Clitarco.

Sembra quindi che l'immagine di Persepoli incendiata da Thais, etera e
menade, sia stata un modello per l'Elena incendiaria di Virgilio. Elena che, oltre ad

essere Pemblema dell'adulterio, era giä un doppio delle regine tolemaiche nella
poesia di corte, e poteva facilmente diventare un'immagine di Cleopatra. Tanto
piü che Thais era stata se non proprio regina almeno concubina di Tolomeo I, a

cui diede tre figli.22 Anche Thais era quindi legata all'Egitto e a nozze illecite,
come Elena, come Cleopatra. E noto poi che Antonio usö spesso la figura di
Alessandro come modello di dominio in Oriente, il che puö giustificare ulterior-
mente la connessione: del Macedone imitava anche le stravaganze, come quando,
a Efeso, organizzö una specie di corteo dionisiaco, con baccanti, edera, flauti e

lire, impersonando egli stesso il dio Dioniso.23

2. La torcia e il tradimento: Antenore e Antonio (Virgilio e Licofrone)

II tema di una torcia agitata Fultima notte di Troia non e un'invenzione totale di
Virgilio. Esso era presente in un'altra tradizione che conosciamo da Licofrone,
e cioe quella che voleva che la torcia agitata per gli Achei fosse tenuta da Antenore,

il traditore Antenore:

otocv 7tt>poov cbpoOpiS, ßocpuv

dc7rejLi7roX,riTriq iriq (puioApiaq xöovoq

tov cböivovia poppcoiov Xo%ov

ava\|/oAd^r| yaoipoq etacüoaq £uya.24

21 Clit. FGrHist 137 F 31: la tradizione forse risale al tempo dell'ambasceria romana in Egitto nel
273. Sul tema vd. A. Momigliano, Terra marique, «JRS» 32 (1942) 53-64 Secondo contributo
alla storia degli studi classici (Roma 1960) 431-446; M. Sordi, Alessandro e i Romani, «RIL»
99 (1965) 435-452; L. Braccesi, L'ultimo Alessandro (Padova 1986) 13-24; A. Lampela, Rome
and the Ptolemies ofEgypt. The Development oftheir Political Relations 273-80 B.C. (Helsinki

1998) 29-56. Sulla datazione di Clitarco cf. R. A. Hazzard, Imagination ofa Monarchy.
Studies in Ptolemaic Propaganda (Toronto 2000) 8-15. Per Clitarco a Roma vd. L. Prandi,
Fortuna e realtä dell'opera di Clitarco (Stuttgart 1996) 86-88.

22 Infatti Arr. Anab. 3.18, che si basava su Tolomeo, non accenna ne a Thais ne alla processione
dei mutilati: F. Sisti, Arriano, Anabasi di Alessandro, vol. I (libri I-III) (Milano 2001) 518-
519. Su questo e sulla fortuna dell'immagine di Thais vd. C. Ravazzolo, Thais, etera di
Alessandro (Padova 2009). Una donna con una torcia era anche in un famoso quadro di Apelle, il
pittore preferito di Alessandro che passö poi alla corte di Tolomeo: qui, offeso da un rivale e

dallo stesso re, cosi rappresentö la Calumnia (Lucian. Cal. 3-5).
23 Plut. Ant. 24.4-5.
24 Lycoph. Alex. 340-343: «Quando il serpente dalla cresta irsuta, venditore della patria, accen-

dendo la üaccola funesta, percuotendo il cavallo gravido di terribili nemici, tirerä fuori le



Virgilio, Licofrone e la tradizione su Alessandro Magno 27

Antenore aveva giä accolto Odisseo e Menelao quando si erano recati a Troia
per chiedere la restituzione pacifica di Elena, e questo facilitö le accuse sul suo
tradimento, note forse giä nel V secolo.25 La tradizione ellenistica ostile a Roma
giocö molto sul tema del tradimento di Antenore, che finirä per coinvolgere
Enea - traditore perche si salva - nella totale denigrazione politica dei Troiani-
Romani.26 Virgilio conosce quella tradizione e la fa slittare nella direzione di
Elena, proprio attraverso il particolare della torcia, che e presente in Licofrone
per Antenore. Fra Paltro sono proprio Menelao e Odisseo, giä ospitati da Antenore,

coloro che irrompono da nemici nella casa di Deifobo, da cui veniamo a

sapere di Elena e della torcia.
Qui, in Licofrone, il cavallo di Troia e presentato con le doglie, cioe «gra-

vido» di armati (cb8(vovxa). La stessa immagine e presente nelle parole di
Deifobo a Enea (6.515-516):

Cum fatalis ecus saltu super ardua venit
Pergama et armatum peditem gravis attulit alvo

E cosi nel secondo libro: scandit fatalis machina muros /feta armis (237-238).

Un particolare simile e nelYAlexander di Ennio, possibile modello virgiliano,
dato che trattava della fine di Troia.27 Nell'opera di Ennio Elena e descritta come
una furia, figura mitica e simbolica (la greca Erinni), solitamente armata di fiac-
cola.28 Virgilio poteva avere in mente sia un'opera su Paride sia FAntenore di
Licofrone, accomunati dal tema del cavallo gravido, il che sarebbe particolarmente
utile per un legame fra la torcia di Elena e quella di Antenore.

schiere dal ventre».
25 Horn. II. 3.203-222. Apollod. Ep. 3.28; Strab. 13.1.53 (608) Soph. 137-139 Radt; Paus. 10.27.3.

Sofocle e Polignoto, nella lesche degli Cnidi a Delli, devono aver considerato la pelle di leo-
pardo come un segnale ai nemici, dice Pausania. Virgilio conosceva la tradizione rafligurata
da Polignoto, nel particolare di Teseo seduto nellAde (Aen. 6.617-618), e per il nome della mo-
glie di Enea come Euridice: infatti quando l'eroe vede il fantasma di Creusa (Aen. 2.792-794)
cerca invano di prenderla come fece Orfeo con la piü famosa Euridice.

26 R. Scuderi, II tradimento di Antenore: evoluzione di un mito attraverso la Propaganda politica,
in M. Sordi (ed),I canali della Propaganda nel mondo antico (Milano 1976) 28-49; L. Brac-
cesi, La leggenda di Antenore (Padova 1984) 123-146.

27 Enn. 76-77 Vahlen2 72-73 Jocelyn: nam maximo saltu superavit gravidus armatis equus/qui
suo partu ardua perdat Pergama. Per il cavallo gravido e per il balzo che compie vd. A. La
Penna, Deifobo ed Enea (Aen. VI 494-547), «RCCM» 20 (1978) 987-1004; cf. P. Vergili Ma-
ronis, Aeneidos, Uber sextus. With a commentary by R. G. Austin (Oxford 1986) 175.

28 Su Licofrone nella poesia augustea vd. S. West, Notes on the Text of Lycophron, «CQ» 33

(1983) 114-135; V. Gigante Lanzara, Echi dell Alessandra nella poesia latina, «Maia» 21 (1999)
331-347; F. Klein, La reception de Lycophron dans la poesie augusteenne: le point de vue de

Cassandre et le dispositifpoetique de TAlexandra, in C. Cusset/E. Prioux (ed.), Lycophron:
eclats d'obscurite (Saint-Etienne 2009) 561-592. Sul poeta vd. ora A. Hurst, Sur Lycophron
(Geneve 2012). Sul tema della Furia vd. F. R. Berno, La furia di Clodio in Cicerone, «BSL» 37

(2007) 69-90; M. De Poli, Le Erinni e le torce nella tragedia greca, ibid. 99-115.



28 Alessandra Coppola

Torniamo ad Antenore. L'eroe e descritto come <venditore della terra nu-
trice>, cioe della patria. Proprio nel medesimo libro VI, quello della discesa agli
inferi, Virgilio colloca nell'Ade, fra gli altri, coloro che vendettero la patria o la
asservirono (vv. 621-622):

venditurhic auro patriam dominumque potentem
imposuit, fixit leges pretio atque refixit

E un interessante catalogo di nefandezze, con espressioni riprese dal catalogo
omerico delle navi.29 Ebbene, secondo Servio questi versi erano riferiti ad Antonio,

anche perche simili concetti si trovano in Cicerone contro Antonio.30 Sap-
piamo da Macrobio che questi versi riprendevano quelli del poeta amico di
Virgilio, Vario, autore di un De morte:

Vendidit hie Latium populis agrosque Quiritum
eripuit, fixit leges pretio atque refixit.31

Forse giä Vario aveva utilizzato questi versi per alludere ad Antonio;32 quanto a

Virgilio, il richiamo al tradimento della patria e anticipato un centinaio di versi
prima proprio nelFimmagine di Elena che tradisce il marito e poi la sua nuova
patria, agitando la fiaccola, cioe con lo stesso gesto di Antenore nella versione
che lo vuole traditore: il traditore e dunque Elena, la sposa straniera, non il tro-
iano Antenore. Virgilio spazza via una tradizione infamante caricando di nega-
tivitä la sposa infedele. Se Elena richiama alla mente la menade Cleopatra,
Antenore, di cui Elena ripete il gesto, richiama Antonio traditore (giä comunque
paragonato ad Elena da Cicerone).33 La Propaganda augustea stigmatizzava so-

prattutto l'abbandono di Ottavia, sorella di Augusto e legittima moglie di Antonio,

ed esaltava la mitezza da lei dimostrata allevando tutti i figli avuti da Antonio

anche da altre donne: proprio come, secondo Omero, aveva fatto Theanö, la

sposa di Antenore, che allevava tranquilla figli non suoi.34 II precedente omerico
avrä facilitato il gioco degli accostamenti fra Ant-onio e Ant-enore.

In piü, anche Paride e legato alFimmagine di una torcia (o di un tizzone),
precisamente nel noto sogno di Ecuba, che predice la fine di Troia:35 se Antenore

29 Verg. Aen. 6.625-627; cf. Horn. II 2.488-490.
30 Serv. Aen. 622. Vd. Cic. Phil. 12.12: num figentur rursus eae tabulae quas vos decretis vestris

refixistis\ 13.5: acta M. Antoni rescidistis, leges refixistis: cf. 2.92: toto Capitolio tabulae fige-
bantur; adAtt. 14.12.1: autem Antonius accepta grandipecunia fixit legem. Per Antonio traditore

della patria cf. Cic. Phil. 2.17; 11.29; 14.35; Farn. 12.3.1.
31 Macr. 6.1.39 fr. 1 Morel.
32 A. S. Hollis, L. Varius Rufus, De morte (frs. 1-4 Morel), «CQ» 63 (1968) 145-152.
33 Cic. Phil. 2.22.55.
34 Horn.//. 5.69-71.
35 Verg. Aen. 7.319-322; 10.704-706: qui e Enea la torcia, ma per l'ostile Giunone; cf. Apollod.

3.148; Cic. Div. 1.21; Ov. Ep. 16.45-46; 17.237-238.



Virgilio, Licofrone e la tradizione su Alessandro Magno 29

impiega la torcia, Paride e una torcia. E se Paride allude ad Antonio, anche An-
tenore puö servire allo scopo.

3. Enea e Menelao (Virgilio e Licofrone)

Enea arriva presso Didone sette anni dopo la guerra di Troia, esattamente come
Menelao presso Elena nell'Elena euripidea.36 Sia Didone che l'Elena di Euripide
hanno ospitato Teucro, che in qualche modo anticipa il Teucro, cioe il Troiano,
Enea. Lasciata Didone, Enea viaggia nel Mediterraneo raggiungendo la Sicilia.
La prima parte del suo viaggio, quella che lambisce le coste ioniche della Gre-
cia, ricalca il viaggio di Odisseo narrato da Omero. Per il resto, in particolare
per la Sicilia, si e notata una vicinanza a una sequenza di cittä siciliane presente
in Callimaco, negli Aitia?1 Megara, Tapso, Gela e Trapani-Erice sono tanto in
Virgilio quanto nel frammento di Callimaco. In piü, Virgilio conosce anche la
tradizione sull'inamovibilitä di Camarina, presente ancora in Callimaco, in un
altro frammento degli Aitia?*

La parte italiana del viaggio di Enea e invece scandita dalle Stesse localitä
presenti in Licofrone a proposito del viaggio di Menelao. Licofrone racconta le

tappe di Menelao ricollegandosi a Omero ed Erodoto per quel che riguarda l'o-
riente, aggiungendo poi questi luoghi occidentali che non sono presenti nei pre-
decessori.39 L'Enea virgiliano e il Menelao di Licofrone hanno in comune
Castrum Minervae; Capo Lacinio; Squillace.40 Presso Squillace Virgilio pone
Caulonia (Caulonisque arces), assente nel viaggio di Menelao di Licofrone ma
presente in un'altra sezione del{Alexandra dove si parla di 7iupyoi della cittä, pa-
rola che ricorda gli arces virgiliani.41

In Sicilia coincide esplicitamente solo la tappa Erice-Trapani, ma la defini-
zione virgiliana di Pachino (saxa Pachini) ricorda il nesiotikos stonyx Pachini di
Licofrone, riferito, in altri versi, alla leggenda occidentale di Ecuba, di cui
Virgilio non parla, e vicino alla menzione dell'Eloro, presente nell'elenco virgiliano
(v. 698).42 Dell'elenco licofroneo Virgilio scarta solo Siri, centro di memorie tro-
iane, forse per lasciare a Enea la prioritä nell'arrivo in occidente e forse anche

36 Vd. Jacobson, op. cit. (n. 6).
37 Verg. Aen. 3.687-707; Call. Aet. 2, fr. 43 Pfeiffer 50 Massimilla. See M. Geymonat, Callima-

chus at the End ofAeneas' Narration, «HSCPh» 95 (1993) 323-331; Ch. Nappa, Callimachus'
Aetia and Aeneas' Sicily, «CQ» 54 (2004) 640-646.

38 Call. Aet. 3, fr. 64,1 Pfeiffer 163 Massimilla; Verg. Aen. 3.700-701.
39 Cf. Horn. Od. 4.351-586; Hdt. 2.118-119. Questi luoghi occidentali sembrano avere una signi-

ficativa coincidenza con quelli toccati dallo spartano Dorieo, spiegandoci forse il nascere della
tradizione mitica: G. Vanotti, Menelao in Sicilia e all'isola d'Elba, «Kokalos» 42 (1996) 327-
340.

40 Verg. Aen. 3.551-553. Cf. Lycoph. 852-856. Nota la coincidenza con il solo Capo Lacinio S. Jo-

sifovic, s. v. Lykophron als Dichter der Alexandra, in RE Suppl. 11 (1968) 888-930 (923).
41 Verg. Aen. 3.553; Lycoph. Alex. 1182-1183.
42 Lycoph. Alex. 1182; cf. Nonn. Dion. 13.316 ss.



30 Alessandra Coppola

perche la descrizione licofronea di Siri come cittä simile a Troia (v. 984:nokiv 8'

opoiav 'Rico) e applicata da Virgilio, pochi versi prima, alla cittä di Eleno, proprio

colui che formula la profezia sul viaggio in Italia e Sicilia: procedo et par-
vam Troiam simulataque magnis Pergama (vv. 349-351).

Sembra dunque che Virgilio abbia tenuto presente anche la tradizione che

riguardava Menelao e i suoi viaggi alla ricerca di Elena. Enea, al contrario di
Menelao, lascia in Africa la sua Elena-Didone ricalcando in parte la rotta di
Menelao ma risultandone superiore, perche vince il suo attaccamento alla regina
cartaginese, Didone-Elena-Cleopatra, e procede oltre verso il suo destino.

4. Menelao ed Enea, Alessandro e Augusto

Menelao e evocato implicitamente anche nel famoso episodio del ferimento di
Enea in 12.383-429. L'episodio si articola in questo modo: colpito da una frec-
cia (cf. 318-326) Enea e insanguinato; si appoggia alla lancia; ferito cerca di
strappare il dardo e chiede di incidere per tornare in battaglia; sono tutti in an-
sia, Enea sta immobile davanti alle lacrime; interviene il medico Iapige, caro ad

Apollo; guarisce Enea, tramite Iapige, la madre Venere, con un'erba.
II modello e chiaramente il ferimento di Menelao nel libro 4 deWIliade: qui,

preoccupata per il suo protetto, Atena devia il colpo perche non sia mortale;
Agamennone manda a chiamare Macaone, il medico figlio di Asclepio; il medico
rimuove la freccia e cura la ferita con pharmaka,43

In entrambi i casi abbiamo l'intervento di una dea e di un famoso medico.
Macaone e figlio di Asclepio, Iapige e amato da Apollo. Per Virgilio Apollo era
probabilmente piü adatto in quanto protettore di Augusto. Macaone era fratello
di Podalirio, l'eroe curatore che dopo la guerra di Troia vagö per i mari fino a

raggiungere la Iapigia, in Italia: questo deve aver influenzato la scelta del poeta
per il nome del medico di Enea, Iapige.44

II passo deWIliade sembra essere stato imitato per un altro famoso
ferimento, quello di Alessandro Magno nella terra dei Malli (o Ossidraci), durante
l'attacco a una fortezza. L'episodio era famoso anche per una disputa storiogra-
fica sulla presenza, o assenza, di Tolomeo.45 Dai vari resoconti apprendiamo che

un indovino avvisa Alessandro di guardarsi dal combattimento (intervento di-

43 Horn. II. 4.192-219. Per la relazione fra il ferimento di Enea e quello di Menelao vd. G. N.
Knauer, Die Aeneis und Homer: Studien zur poetischen Technik Vergils mit Listen der Homerzitate

in der Aeneis (Göttingen 1964) 428; Nadeau, op. cit. (n. 2) 72.
44 Podalirio arrivö esattamente in Daunia, nell'Apulia settentrionale, ma Iapygia poteva indicare

tutta la regione. Vd. Lycoph. Alex. 1048-1049; Tim. FGrHist 566 F 56; Strab. 6.3.9. Anche R.
Tarrant, Virgil, Aeneid Book XII (Cambridge 2012) 188, pensa che il nome Iapige sia
un'invenzione virgiliana.

45 Diod. 17.98-99; Curt. 9.5.9-30; Paus. 1.6.2; Plut. Mor. 343d-345b; Alex. 63; App. B.Civ. 2.152;
Arr. An. 6.4.3; Strab. 15.1.33; Just. 12.9.3. Cf. Timag. FGrHist 88 F 3. Secondo Clitarco Tolomeo

era presente e ottenne l'epiteto di Soter per aver salvato il re {FGrHist 137 F 24); ma lo
stesso Tolomeo diceva di non essere stato Ii, e l'epiteto era riferito ai Rodii {FGrHist 138 F 26).



Virgilio, Licofrone e la tradizione su Alessandro Magno 31

vino); Alessandro e ferito da una freccia; viene tratto in salvo da Peucesta che

porta lo scudo dell'Atena di Ilio; per estrarre la punta della freccia bisogna inci-
dere: interviene il famoso Critobulo (o Critodemo), uno degli Asclepiadi di
Cos,46 impaurito e piangente ma spronato da Alessandro; Alessandro sta immobile

finche il medico toglie la freccia; scorre sangue, grida e lamenti degli amici;
si applicano medicamenti; lacrime di gioia dei compagni.

In entrambi i casi c'e un intervento divino (l'indovino e lo scudo di Atena
per Alessandro, Venere per Enea); entrambi gli eroi cercano di continuare a

combattere; resistono sanguinanti ma immobili e coraggiosi nel panico altrui;
interviene un medico con un'incisione; si applicano erbe medicamentali.

Alessandro venne ferito spesso, ma solo in questa occasione troviamo un
medico legato ad Asclepio; in alcune versioni emerge la protezione di una dea,
Atena di Ilio, che tutelava Alessandro con il suo scudo miracoloso.47 Tutto que-
sto ricorda l'episodio omerico, anche se e difficile stabilire l'autore che per primo
pensö e favori il confronto. Virgilio ne era consapevole? Sapeva cioe che gli scrit-
tori di Alessandro avevano in qualche modo facilitato Faccostamento? Se il mo-
dello sia di Alessandro sia di Enea e Menelao, Enea e Alessandro condividono
fra loro particolari che non sono nel testo omerico: sono allontanati dal combat-
timento dai compagni;48 la punta della freccia e entrata cosi a fondo che Enea
chiede un'incisione e il medico di Alessandro incide subito;49 i compagni sono
affranti;50 dopo l'intervento del medico subito si blocca l'emorragia.51

Curzio sembra sospetto, perche usava citare versi virgiliani: per esempio,
quando il re ferito sviene dice coepit... velut moribundus extendi (9.5.28) che
richiama il virgiliano moribundum extendit harena {Aen. 5.374). Nel nostro caso
utne ad vellendum quidem telum sufficeret dextra (9.5.10) suggerisce luctatum
telum eripere {Aen. 12.387-388); e sine motu (9.5.28) richiama immobilis {Aen.
12.400).52 Enea chiede ense secent lato volnus {Aen. 12.389), e in Curzio i me-
dici temono utsecando volnus augerent, e poi Alessandro stesso spinge Critobulo

a farlo (9.5.23.26). Ma questi particolari si trovano anche in Plutarco, dove
Alessandro cerca di estrarre il dardo ma non ei riesce e chiede ai compagni di
farlo, senza paura.53 Ogni scrittore si concentra sugli stessi particolari in modi
diversi: la fräse di Curzio impendentes ramos complexus tentabat adsurgere e

in Giustino trunco se, qui tum propter murum stabat, adplicuit, in Diodoro

46 Critobulo in Curt. 9.5.25; Critodemo in Arr. An. 6.11.1.
47 Arr. An. 6.10.2. Lo scudo era stato preso dal santuario della dea a Ilio e veniva portato in bat-

taglia. II medico si chiama Critobulo in Curt. 9.5.25, che non ne precisa le origini. Arriano ag-
giunge che secondo alcuni non un medico ma Perdicca curö il re: F. Sisti/A. Zambrini, Arriano,

Anabasi di Alessandro, vol. II (libri IV-VII) (Milano 2001) 532-533.
48 Verg. Aen. 12.384-385; Arr. An. 6.11.1.
49 Verg. Aen. 12.387-388; cf. Curt. 9.5.23-28; Plut. Alex. 63.11-12; Arr. An. 6.11.1.

50 Verg. Aen. 12.399-400; Arr. An. 6.10.4; Curt. 9.5.29.
51 Arr. An. 6.11.2; Curt. 9.5.28; Verg. Aen. 12.422.
52 R. Balzer, Der Einüuss Vergils aufCurtius Rufus (München 1971) 88-93.
53 Plut. Mor. 345a.



32 Alessandra Coppola

87ii^aß6jLi8VO(; tou 7t^r|c>iov K^ocSoD e diventa in Virgilio longa nitentem cu-
spide ingentem nixus in hastam. Curzio aggiunge clipeo se adlevare conatus
ma secondo Arriano lo scudo di Alessandro entra in gioco solo quando Ales-
sandro sviene su di esso e quando i compagni lo portano via.54 Lo spavento dei
compagni di Enea e descritto tramite le lacrime (399-400) mentre dappertutto
si diffonde horror e tristis ad aethera clamor / bellantum iuvenum (405-410): in
Arriano 6.10.4 si confondono lamenti e grida di guerra (cf. 6.12.1; 13.2).

Un dettaglio sembra particolarmente interessante. Enea e allontanato dal

campo dopo che Turno ha ucciso il troiano Phegeus (371-382). Questo nome e

lo stesso di un re indiano in buoni rapporti con Alessandro, descritto nelle fonti
poco prima del ferimento:55 una coincidenza o un segno che Virgilio aveva in
mente le vicende di Alessandro in India?

II ferimento di Alessandro era noto in etä augustea, tanto che anche Augu-
sto lo conosceva. Possiamo dedurlo dalle sue memorie sulla campagna in Illiria,
che leggiamo in parte in Appiano, dove la presa di Mutulum sembra descritta
sul modello della vicenda del Macedone presso i Malli, in un contesto di imita-
tio Alexandri. Oltre alla terminologia macedone (somatophylakes, hypaspistai),
leggiamo che Ottaviano, sebbene ferito, continuö a combattere (come Alessandro,

che uccise un nemico) e che un ponte crollö sotto il peso di Ottaviano e dei
suoi compagni: nel caso di Alessandro una scala si ruppe per lo stesso motivo.
Non ei sono medici ma quella di Appiano e solo una breve sintesi delle memorie
di Ottaviano; inline sia Alessandro sia Ottaviano si mostrano ai soldati per ras-
sicurarli.56

Dunque, nel nostro caso, la possibile trasposizione del modello su Enea com-
porta una sovrapposizione fra Ottaviano e Alessandro. Ancora una volta, la fi-
gura del Macedone si staglia alle spalle dei contendenti, Antonio e Ottaviano,
fornendo modelli e immagini bivalenti, risemantizzabili a piacimento. Accanto
alPAlessandro eroe conquistatore resta FAlessandro accompagnato da etere e

ubriachi. L'allusione a Paride seguito da una scorta di eunuchi, che troviamo
tanto in Virgilio quanto in Orazio, e che sfocia inline nelPimmagine di Antonio,
e anch'essa un chiaro riferimento ad Alessandro, che si era confrontato con una
schiera di imbelli secondo Tito Livio, che cosi bollava i Persiani facilmente vinti

54 Curt. 9.5.12; 13; Diod. 17.99.3; Just. 12.9.9; Verg. Aen. 12.386,398; Arr. An. 6.10.2; 11.1.

55 Su Fegeo vd. Curt. 9.1.36; 2.2; Diod. 17.93.1-2; Epit. 68. Turno uccide un altro Troiano con lo
stesso nome in 9.765. Un Fegeo e ucciso da Diomede in Horn. II. 5.11-20.

56 App. III. 20: A. B. Bosworth, Alexander and theAlani, «HSCPh» 81 (1977) 217-255 (253-254);
A. Coppola, Ottaviano e la Dalmazia: imitatio Alexandri, aemulatio Caesaris, in L. Braccesi/S.
Graciotti (ed.), La Dalmazia e l'altra sponda (Venezia 1999) 195-211. Un intervento esplicito
di Minerva per la salvezza di Ottaviano in battaglia si legge in Dio 47.41. Va aggiunto che anche
la Propaganda di Mitridate aveva utilizzato l'episodio del ferimento, con intervento di un me-
dico, per collegare esplicitamente il re del Ponto al grande Macedone: vd. App. Mithr. 89 e L.
Ballestreros Pastor, Mitridates Eupätor, rey del Ponto (Granada 1996) 299.



Virgilio, Licofrone e la tradizione su Alessandro Magno 33

dal Macedone e cosi diversi dai combattenti romani.57 Virgilio sa bene come
Ottaviano-Augusto recuperö per se Fimmagine di Alessandro, dopo la sconfitta
di Antonio. La fine della profezia di Giove - pronunciata al momento in cui Enea
arriva in Africa - prevede Fincatenamento del Furore con le vittorie di
Ottaviano: Furor impius intus /saeva sedens super arma et centum vinctus aenis/post
tergum nodis fremet horridus ore cruento (Aen. 1.294-296). Giä la critica antica
notava la somiglianza tra quest'immagine e la descrizione pliniana del quadro
di Apelle collocato da Augusto nel Foro, raffigurante il trionfo di Alessandro,
con la guerra incatenata: secondo la testimonianza di Plinio, Belli imaginem re-
strictis ad terga manibus Alexandro in curru triumpkante.581 complessi rimandi
alle storie di Alessandro che si possono rintracciare qua e lä nelYEneide sono
dunque piü facilmente comprensibili alla luce della contemporanea lotta politica
e della trionfante ideologia augustea.

Corrispondenza:
Alessandra Coppola
Universitä degli Studi di Padova

Dipart. dei Beni Culturali
Piazza Capitaniato, 7

1-35139 Padova

alessandra.coppola@unipd.it

57 Liv. 9.19.10. Cf. 19.5. Cf. Dio 50.25, dove Ottaviano eccita le truppe contro Antonio con
l'immagine dei Romani trasformati in eunuchi di Cleopatra.

58 Plin. H.N. 35.93. Cf. Serv. Dan. Aen. 1.294. Vd. R. G. Austin, P. Vergili Maronis, Aeneidos li-
berprimus, with a Commentary (Oxford 1971) 113.


	Virgilio, Licofrone e la tradizione su Alessandro Magno

