
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 72 (2015)

Heft: 1

Artikel: La poesia come enigma : le vie della notte e del giorno in Od. 10,82-86

Autor: Lombardi, Michela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-514041

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-514041
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La poesia come enigma:
le vie della notte e del giorno in 10,82-86

Michela Lombardi, Roma

Abstract: Oggetto di questo studio e l'enigma letterario con particolare riguardo agli as-

petti retorico-formali ed alle sue attestazioni poetiche tra cui spicca Od. 10,82-86. Nel
luogo omerico si puö cogliere un riflesso di quella poesia fatta di enigmi destinata alle
gare di sapienza tra poeti-indovini, che doveva costituire un vero e proprio genere nella
tradizione epico-lirica arcaica. Conclude l'analisi lo studio della ripresa imitativa del mo-
dello omerico in Esiodo e Parmenide, che si prospetta come proiezione a distanza nel

tempo di quella dialettica agonale che caratterizza la sfida delPenigma tra il poeta ed i
suoi interpreti.

L'enigma e un gioco di parole fatto di antitesi e contraddizioni che nascondono
un inganno: a conferma della natura antifatica e contraddittoria dell'enigma ba-
sterebbe citare quel passo delYApologia platonica, dove Socrate paragona per la
sua natura contraddittoria ad un vero e proprio enigma Faccusa formulata da
Meleto «Socrate e colpevole di non credere agli dei, ma di credere agli dei»1.

II parlar per enigmi sembra essere un tratto peculiare del codice espressivo
della sapienza antica sia ellenica che anellenica2. Apprendiamo dalla tradizione3
come gli antichi sophoi prediligessero come modalitä espressiva l'enigma che ri-

1 PL Ap. 27a. Lo stesso Schema antifatico e attestato in PL Rsp. 479, dove si propone l'indovinello
«un uomo che non e un uomo, tira e non tira una pietra che non e una pietra ad un uccello che

non e un uccello» e trova riscontro in oracoli biblici come quello di Arnos 9,13, dove, in un con-
testo profetico che annuncia la restaurazione del popolo d'Israele, si afferma che «verranno
giorni in cui, oracolo del Signore, chi ara s'incontrerä con chi miete e chi pigia l'uva con chi
getta il seme», e Abacuc 2,6-7 «guai a chi accumula cio che non e suo e si carica di beni avuti
in pegno!». Sullo Schema antifatico dell'enigma vd. G. Colli, La sapienza greca, I—II, Milano
1978,1,48; La nascita della fllosofla, Milano 1975,55.

2 L'enigma e associato al linguaggio della sapienza nel VT in Prov. 1,5-6, dove si esorta il sag-
gio ad ascoltare «per comprendere proverbi ed allegorie, le massime dei saggi ed i loro enigmi»
e in Eccli. 39,1-3, dove si legge come lo scriba si dedica alla ricerca della sapienza degli antichi,
allo studio delle profezie, dei detti degli uomini famosi ed all'interpretazione delle sottigliezze
e degli enigmi delle parabole, del senso recondito dei proverbi.

3 Cosi Paus. 8,8,3 «anticamente i Greci considerati sapienti sviluppavano i loro discorsi medi-
ante enigmi e non in modo rettilineo», la cui affermazione trova riscontro nel commento alla
Fisica di Aristotele (184b,15) di Simplicio (36,25-31 Diels), dove si contrappone l'arte della
confutazione dei piü moderni ülosoü alle espressioni enigmatiche degli antichi sapienti; Plu.
De Horn. poes. 92, dove si afferma che parlare in modo allusivo e simbolico e ammirabile (Kai
yap eoit ncoq to pev 8i' imovotaq orjpaivopevov ayaoiov, to 8e (pavepcbq tayopevov evzeXeq);
Plu. Sol. 18 (ambiguitä delle leggi di Solone); Pl. Rsp. 332b-c (Simonide); Arist. Rh. 1412a,19-
26 (enigmi negli apophtegmi); Diog. Laert. 9,6 (Eraclito); Proclo, comm. ad PI. Tim. 23c (Fe-
recide); Scholia ad Pl. Phaed. 61d (Filolao, Pitagorici); Suda, s.v. Epimenide (II 370,11-12
Adler). Sulla predilezione per l'espressione enigmatica degli antichi sapienti vd. A. Lobeck,

Museum Helveticum 72 (2015) 5-20



6 Michela Lombardi

chiama il linguaggio della divinazione e della profezia4. Questa inclinazione a

celare e non comunicare con chiarezza i significati tipica del linguaggio degli an-
tichi sophoi verrä censurata da Piatone, che in Theaet. 1805 critica il linguaggio
oscuro degli eraclitei, e ancor piü da Aristotele, che in Rh. 1404b,l6 evidenzia
come il discorso, se non comunica con chiarezza i significati, non svolge effica-
cemente la sua funzione.

Varie sono le forme dell'enigma7: divinatorio-oracolare, rituale, sapienziale,
conviviale, letteraria.

Dell'enigma sapienziale si hanno molteplici attestazioni nel mondo antico8.
Nella tradizione ellenica l'enigma sapienziale e attestato in relazione a gare di
sapienza tra poeti-indovini di cui si ha riscontro nella leggenda biografica di
Omero e di altri poeti, come Esiodo, tramandata nel Certamen Homert et He-
siodi9. L'occasione in cui si esibisce e publicizza l'eccellenza nel sapere e la sfida

dell'enigma in cui chi soccombe perde l'onore e talvolta la stessa vita: l'espe-
rienza tragica della morte conseguente alla sconfitta e ben nota dalla leggenda
sulla morte di Omero disperato per non essere riuscito a risolvere l'enigma pro-

Aglaophamus sive de theologiae mysticae Graecorum causis libri tres, I—II, Regimontii 1829,

1,160-164; G. Colli, La nascita della filosofia, 49-69.
4 Sulla natura enigmatica degli oracoli vd. Aisch. Ag. 1112-1113 (e£, odviypdTcov I e7rapy8poioi

Oecnpaion; aprixocvco) e la difesa di Plutarco in Mor. 407a (De Pyth. orac). Sull'oscuritä del
linguaggio oracolare vd. D.N. Goudes, To Mavzeiov tcov AeXycov, Atene 1937; W.B. Stanford, Am-
biguity in Greek Literature; Studies in Theory and Practice, New York 1972,119; K. Latte, s.v.

Orakel, RE, XVIII, 1, coli. 845-846; J. Fontenrose, The Delphic Oracle, Berkeley/Los Angeles

1978; I. Chirassi Colombo/T. Serpilli (a c.), Sibille e linguaggi oracolari: mito, storia,
tradizione, in Atti del Convegno, Macerata-Norcia, settembre 1994, Roma 1998; E. Tagliaferro,
Linguaggi oracolari a confronto e la satira di Luciano, Messina 1999; A. Giuliani, Erodoto,
Tucidide e gli indovinelli degli indovini. Considerazioni sulTambiguitä del linguaggio oracolare,

Milano 2000.
5 Theaet. 180 av nva ti epr| roo7T8p ck (papsipaq prjpaiioKia odviypaTcoSri ävaancovzeq

änozotqevovöi, kocv toutou ^rjifiq Xoyov ^aßeiv zi ei'prjKxv, sisptp 7T87iAf|^r| Kaivcoq

peTcovopaopsvq).
6 Arist. Rh. 1404b,1 orjgeiov yap ti o Xoyoq, eav pf| 8r|^oi, ou 7rovf|08i to eauTou epyov.
7 Sülle diverse tipologie dell'enigma e sulla sua prospettiva culturale in senso antropologico e

religioso vd. A.M. Di Nola in Enciclopedia Einaudi, s.v. Enigma, vol. 5, Torino 1978.
8 Alcuni esempi, oltre che negli Inni vedici e nei miti germanici, dove sono preferibilmente le

divinitä artelici o destinatari di enigmi, si possono trovare nella cultura ebraica: apprendiamo
da Giuseppe Flavio (Ant. lud. 8,5,3; C. Ap. 1,18) che Salomone scambiava enigmi con il re di
Tiro, cosi come faceva Amasis, re di Egitto, con il re degli Etiopi (Plu. Sept. sap. conv. 8). In I
Re. 10,1 si narra come la regina di Saba, avendo udito della fama della sapienza di Salomone,
venne a Gerusalemme per metterlo alla prova con degli enigmi e cosi in Dan. 8,24, nell'ambito
della profezia escatologica, si legge dell'avvento di un re «esperto in enigmi».

9 Vd. Certamen 140-145 (Colli, La sapienza greca, I, 7 B1 a2), in cui si riporta l'indovinello
sull'entitä numerica del contingente acheo pervenuto ad Ilio a cui si risponde con un enigma
aritmetico («cinquanta spiedi e cinquanta intorno alle carni; ma tre volte trecento intorno ad

una sola carne erano gli Achei»).



La poesia come enigma 7

posto da giovani pescatori nell'isola di Io10 e da quella sull'agone tra Mopso e

Calcante conclusosi con la morte di Calcante11. Per alcuni di questi indovini-eroi
protagonisti di poemi dell'epica arcaica la sfida sapienziale delPenigma puö so-
stituire lo scontro violento nella competizione per conquistare o conservare il
potere. Implicazioni politiche sono attestate nel mito della contesa tra Mopso ed

Anfiloco, figlio di Anfiarao, per il governo di Mallo in Strab. 14,5,16-1712 e nella
storia di Edipo che risolvendo l'enigma della Sfinge libera Tebe dal mostro e si

assicura il potere regale. La competizione puö anche inserirsi in un contesto et-
nico e politico piü ampio come nel caso della sfida nella soluzione di un enigma
proposto da Sansone ai Filistei di cui si narra in lud. 14,11-20, che nasce da una
volontä di rivalsa e riscatto del popolo ebraico.

Quello che interessa la nostra analisi e la versione poetica dell'enigma in cui
la prospettiva tragica della gara nella sapienza lascia il posto alla dimensione lu-
dica e tecnicistica della dimostrazione di abilitä nell'elaborare espressioni ambi-

gue e contradditorie, che talora vengono a configurarsi come veri e propri indo-
vinelli {griphoi)13. Le prime espressioni dell'enigma letterario si hanno, secondo
la tradizione antica14, nella poesia postomerica15. Ma a ben guardare uno dei

primi esempi puö ravvisarsi nella poesia omerica in Od. 10,8616, un passo di dif-

10 Per l'enigma proposto ad Omero vd. G. Colli, La sapienza greca, 1,7 All,347-348. L'episodio
e riportato in Arist. Depoet. fr. 8 Ross; Ps. Plu. Vit. Horn. 46-49,62-71; Heracl. VS 22 B 56 D.-
K.; Certamen 59-60; 323-333.

11 II racconto e in Strab. 14,1,27 e 5,16-17; Hes. fr. 278 Merkelbach/West. Sulla leggenda e le sue

implicazioni nella storia dell'enigma sapienziale vd. G. Colli, La nascita della filosofia, 51-53.
12 Strab. 14,5,16-17 ou povov 6s ifjv nepi iriq paviiKriq spiv pepnOsuKaoiv, äXXä Kai iriq apxiE

ÄpcpiAoxov oupßa^eiv eiq povapxiocv Trpoq tov Mo\|/ov.
13 Alcuni esempi in G. Colli, La sapienza greca, 1,1 A 2-10; 23; 7 B1 al. Su questo genere disim-

pegnato e ludico di indovinelli vd. K. Ohlert, Rätsel und Rätselspiele der alten Griechen, Berlin

1912; W. Schulz, s.v. Rätsel, RE, IA, coli. 62-125, part. 88.
14 Cfr. Athen. 456c e Gellio (18,2), che deünisce gli aenigmata «delectatoria».
15 E' il caso di Cleobulo di Lindo (1,129-130 Diehl; Diog. Laert. 1,89-93); Cleobulina (frr. 1; 2; 3

West); Teognide (261-266; 679-682; 1229-1230). Spicca l'esempio di Simonide (frr. 69; 70

Diehl), che sembra si sia distinto in etä giovanile nella composizione di griphoi destinati ad oc-
casioni conviviali o a competizioni poetiche: uno di questi componimenti giovanili si riferisce
alla morte di due poeti, l'altro ad una competizione letteraria (per questa ipotesi vd. R. Reit-
zenstein, Epigramm und Skolion, Giessen 1893,118; C.M. Bowra, Greek Lyric Poetry: from
Alcman to Simonides, Oxford 1961,309, n. 8). La fortuna del genere e attestata anche dagli
indovinelli del XIV libro delYAntologia Palatina (ep. 18-47 e 52-64 su cui vd. F. Bufüere,
Anthologie grecque. Premiere partie. Anthologie Palatine, t. XII, Livres XIII-XV, Paris 1970,

43-54) üno alla tarda antichitä (un esempio e la raccolta inserita nelYAntologia latina degli
indovinelli conviviali di Sinfosio IV-V sec., che ebbe grande influsso sulla poesia enigmistica del

Medioevo) ed alla letteratura medievale ed umanistico-rinascimentale (G. Polara, Aenigmata,
in Lo spazio letterario del Medioevo, II Medioevo latino, vol. I, Tomo II, Salerno 2005,197-
216). Tra gli autori di poesia enigmistica dell'alto Medioevo spicca Adelmo (640-709), abate
di Malmesbury, autore di un manuale di metrica dedicato al re di Northumbria, Aelfrid, in cui
sono inseriti cento indovinelli. Nel genere si cimentarono anche Dante e Petrarca e poi
Leonardo da Vinci e Michelangelo Buonarroti il giovane, nipote di Michelangelo.

16 Od. 10,86 eyyvc, yap VDKioq xe Kai qpaioq eloi ksTxdOoi.



8 Michela Lombardi

ficile interpretazione su cui si concentrerä in seguito la nostra analisi e che rap-
presenta un riflesso di quella poesia fatta di enigmi destinata alle gare di sa-

pienza tra poeti-indovini, che, come si e visto, doveva costituire un vero e proprio
genere nella tradizione epico-lirica arcaica. Non puö infatti non definirsi enig-
matica l'espressione con cui in Od. 10,86 la terra dei Lestrigoni viene posta Ii
dove si avvicinano «i sentieri della notte e del giorno». Non mancano altri esempi
omerici di espressioni strutturate alla maniera degli enigmi: in Od. 12,127-131
nella descrizione delle mandrie di Helios, che non generano prole e non muo-
iono, ed in II. 6,179-182, dove della Chimera si dice che e «leone davanti, dietro
serpente, capra nel mezzo» con una scansione espressiva tipica degli enigmi di
cui si ha un esempio nel ben noto enigma della Sfinge «Qual e quella cosa che ha

una sola voce e ha quattro gambe e due gambe e tre gambe?»17.

L'aspetto retorico-formale delbenigma poetico si caratterizza per la meta-
fora18 e l'allegoria19: la mancata corrispondenza tra l'oggetto del pensiero ed il si-

gnificato concreto delle parole permette infatti di celare i significati e di ordire
l'inganno. La stretta parentela tra enigma e allegoria sembra radicata nel
pensiero antico al punto che i due significati si sovrappongono nel latino aenigma at-
testato nel senso di «allegoria oscura» in Cic. De or. 3,167, Quint, inst. 8,6,52.
L'idea dell'affinitä tra allegoria ed enigma e del nesso tra poesia ed enigma per-
dura nella tradizione fino alla tarda antichitä tanto che nel IV sec. S. Agostino
nelle Quaestiones in Heptateuchum (4,45), commentando Num. 21,27, dove
aiviyjLiaTioTai della Settanta viene tradotto con «aenigmatistae»20, interpreta
l'espressione inusuale come «poeti», spiegando «non pare lontano dal vero che i
cosiddetti aenigmatistae siano quelli che noi chiamiamo poeti, perche e abitu-
dine dei poeti inserire nei loro carmi enigmi di racconti fantasiosi»; e cosi
aenigma assume in Conf. 9,10,25 per aenigma similitudinis lo stesso significato di
«allegoria oscura» che aveva in Cicerone. II mythos associato albenigma nei
carmi dei poeti/aenigmatistae viene a definirsi come una sorta di metafora i cui
significati nascosti rendono piü complessa Finterpretazione ben oltre i limiti
dell'esegesi critico-letteraria, cosi che il ruolo dell'esegeta finisce talora per coin-
cidere con quello del prophetes, interprete di enigmi.

17 Vd. Apoll. 3,5.
18 La metafora si fonda sull'analogia tra l'oggetto del discorso ed una parola ad esso estranea so-

stituita a quella che designa in modo concreto l'oggetto del discorso. Di fatto quindi la metafora

e una similitudine contratta, cosi come la similitudine e una metafora ampliata (cfr. Cic.
De or. 3,39,157; Quint. Inst. 8,6,8-9). Sull'analogia come fondamento della metafora vd. Arist.
Po. 1457b,5-30; Quint. Inst. 8,6,5. Per la delinizione aristotelica della metafora vd. Po. 1457b,1.

19 L'allegoria si prospetta come metafora al pari dell'enigma: sia nell'allegoria che nell'enigma i
signiücati vengono comunicati in modo indiretto attraverso una metafora la cui oscuritä ri-
guarda nell'allegoria solo la forma espressiva o il pensiero, nell'enigma invece sia la forma che

l'oggetto del pensiero. Per questa differenza vd. Spengel, Rhet. Gr. III, p. 193 aiviypoc
öiacpepei 8e aÄArjyopiaq on r\ pev apaupouiai r\ Xzfyi r\ öiavoia, io 8e koc0' eKaiepov.

20 II termine e attestato anche in Sidon. Epist. 8,16 con il signiücato di «parlatore oscuro» che si

esprime in enigmi.



La poesia come enigma 9

La metafora produttiva nell'allegoria e nell'enigma e anche un aspetto di-
stintivo del linguaggio poetico21. Uno dei primi riscontri dell'uso di metafore in
poesia nella riflessione critica antica si trova nelYEvagora di Isocrate22, dove si

riconosce ai poeti la libertä di esprimere i concetti anche con metafore. Quella
enigmatica e una Variante della metafora: chiarezza o ambiguitä scaturiscono
dalla natura piü o meno chiara dell'analogia presupposta nella metafora. Certo
e che nella stessa analogia su cui si fonda la metafora si nasconde l'insidia
delFambiguitä espressiva: e nota la censura aristotelica in Rh. 1406b dell'abuso
in poesia di metafore enigmatiche ed oscure in cui il nesso analogico e troppo
lontano dalla percezione comune23. La metafora, come la similitudine, dovrebbe
in teoria non nascondere i significati, ma chiarirli e valorizzarli attraverso imma-
gini ispirate dalla fantasia che altro non e che capacitä di produrre immagini ov-
vero, per dirla con Aristotele, una forma indebolita di sensazione24: Fimmagine
evocata dalla metafora suscita infatti emozioni che producono piacere ed accre-
scono il fascino evocativo della parola poetica. Se dunque il poeta elabora una
metafora in forma enigmatica lo fa intenzionalmente per occultare i significati,
con Fintento d'ingaggiare attraverso l'inganno sotteso alla metafora una sorta di
sfida nella sapienza con un altro poeta o con il pubblico.

L'efficacia dell'inganno della metafora/enigma si accresce per effetto delFil-
lusione mimetico-musicale della parola poetica. II fascino illusorio ed inganne-
vole della poesia, che la tradizione omerica ed esiodea riconosce nel canto delle
Sirene25 e nelFispirazione delle Muse26, sconfina nelFinganno delFenigma cosi
che al ruolo del poeta cantore si sovrappone quello deiraiviyjLiaTioTfic; che parla
per enigmi. Questa Potenziale affinitä tra l'illusione ingannevole della parola
poetica e l'enigma affiora nella tradizione sul «canto» della Sfinge nelle Fenicie di
Euripide27, dove si delinea un nesso tra gli enigmi della Sfinge, la poesia e il canto.

21 Per le metafore nella poesia giambica drammatica ed epica vd. Arist. Po. 1459a,10; 1459b,34;
Rh. 1406b. Sulla metafora vd. F. Brinkmann, Die Metaphern, Bonn 1878; H. Lausberg, Handbuch

der literarischen Rhetorik, München 1960,1, 283, 285, 598, 600; A.L. Keith, Simile and
Metaphor in Greek Poetry from Homer to Aeschylus, Menasha Wis. 1914; W.B. Stanford,
Greek Metaphor: Studies in Theory and Practice, New York 1972.

22 Isoc. 9,190 öri^cboai pf| povov xoiq Tsiocypsvon; ovopaoiv, äXXä xa psv ^svoiq, xa 6s Kaivoiq,
toc 6s psiacpopouq.

23 Vicini alla valutazione aristotelica anche Cic. De or. 3,41; Quint. Inst. 8,3,37. Maggiore libertä
si concede all'uso poetico della metafora in Ps. Long. De subl. 32,17ss.

24 La fantasia secondo Arist. Rh. 1378b genera piacere in quanto e una forma di «sensazione in¬

debolita» (Rh. 1370a) paragonabile a quella che si prova nei sogni. Sulla fantasia in Aristotele,
in particolare nel De anima 3,3, dove la fantasia e deünita capacitä di produrre immagini, vd.
K.M. Scheiter, Image, Appearances, and Phantasia in Aristotle, «Phronesis» 57,3 (2012) 251-
278. Sul rapporto tra metafora e fantasia vd. W.B. Stanford, Greek Metaphor, 70-71.

25 Per le Sirene il cui canto ammaliatore ricorda anche nei contenuti (le vicende di Achei e Tro-
iani) quello della poesia ispirata dalle Muse vd. Od. 12,184-191; per l'inganno delle Muse Hes.
Th. 27-28.

26 Cfr. Hes. Th. 27-28.
27 Cfr. Eur. Phoen. 50 pouoocq Xcpiyyoq; 1505-1507 ^dvstov pstax; Ecpiyyoq aoi6ou.



10 Michela Lombardi

La connessione tra enigma e poesia puö spiegarsi con la piü antica configu-
razione sapienziale e mantica della poesia. La natura profetico-divinatoria della
sapienza del poeta frutto di una mania divinamente ispirata28, come quella degli
indovini, si pone infatti all'origine della configurazione oscura ed enigmatica che
talora assume il discorso poetico assimilabile a quello oracolare. II sapere, an-
che nella sua forma umana, ama infatti nascondersi dietro parole enigmatiche
ed oscure che necessitano di essere decriptate ed interpretate. La poesia fa pro-
pria Fespressione enigmatica della divinazione e dei misteri29, dove pure il lin-
guaggio figurato allude a significati nascosti. II poeta dunque come mantis, divi-
natore, ma anche prophetes, interprete della divinazione della Musa. Questi due
ruoli sono attribuiti al poeta da Pindaro: in Ol. 2,83-87 il poeta/mantis e distinto
dall'interprete; e invece lo stesso poeta a fungere da interprete della divinazione
della Musa nel fr. 150 Sn.-Maehl.30 ed in Pean. 6, 6 fr. 52f Snell)31, dove il poeta

si definisce «interprete delle Pieridi». Questa concezione sapienziale e mantica

della poesia giustifica l'individuazione di significati simbolico-profetici
nell'esegesi allegorica dei versi omerici attestata a partire da Ferecide e Teagene
e poi applicata dalla critica stoica32, che presuppone la convinzione che parlare
per allegorie con valore simbolico corrisponda in qualche modo alla vocazione
sapienziale e profetica del poeta sophos e mantis.

La formulazione dell'enigma puö corrispondere ad un vero e proprio indo-
vinello o anche sconfinare in una espressione enigmatica in cui la metafora ri-
manda ad un linguaggio esclusivo tipico della societä di cui il poeta fa parte i cui
significati attraverso la metafora/enigma vengono celati alla massa. E' una situa-
zione questa ben rappresentata nella lirica arcaica in Teognide33 e in Pindaro,
dove la metafora enigmatica rappresenta una modalitä espressiva quasi sistema-
tica la cui interpretazione e una sfida per il pubblico. L'espressione enigmatica si
avvale del linguaggio figurato per celare i significati attraverso un codice lingui-
stico esclusivo: le «parole segrete» in forma di enigma di cui si parla in Theogn.
679-682 sono decifrabili per gli agathoi, ma anche per chi tra i kakoi sia saggio,
e cosi in Pind. Ol. 2,83-87 le parole assimilate ai dardi della profezia apollinea

28 La mania ispirata dalle Muse e distinta in PL Phaedr. 265b dalla mania d'ispirazione divinato-
ria (Apollo) e da quella iniziatica (Dioniso) e amorosa (Afrodite ed Eros).

29 Sul linguaggio enigmatico dei misteri vd. PL Phd. 69cd, dove si attribuisce senso figurato
all'espressione rituale coniata dagli iniziatori dei misteri dionisiaci «quelli che portano il tirso
sono molti, ma pochi i posseduti da Dioniso». II nesso tra enigma e misteri e attestato in Epi-
menide, che, secondo Suda s.v. Epimenides (II 370,11-12 Adler), «scrisse in prosa alcune
dottrine misteriche e altre opere enigmatiche».

30 Pind. fr. 150 Sn.-Maehl. pavieneo, Moioa, Trpocpaieuoco 8' eyco.
31 Pind. Paen. 6,6 fr. 52f Snell) doiSipov üiepiScov 7rpo(pdiav.
32 Su questo orientamento ermaneutico vd. A.B. Hersman, Studies in Greek Allegorical Inter¬

pretation, Chicago 1906. Non mancano sopravvivenze nella moderna critica omerica di cui si

ha un esempio in A. Lo Schiavo, Omero ftlosofo. L'enciclopedia omerica e le origini del ra-
zionalismo Greco, Firenze 1983.

33 Vd. Theogn. 679-682.



La poesia come enigma 11

«parlano a coloro che comprendono» senza che ci sia bisogno di interpreti, ma
necessitano invece di interpreti per la massa dei non sapienti. La metafora as-

sume quindi in Teognide un carattere enigmatico ed oscuro in cui si lancia una
sfida ai kakoi inabili a sciogliere l'enigma, se privi di sapienza: la sfida dell'e-
nigma puö quindi prospettarsi anche come strategia alternativa all'uso della vio-
lenza nella competizione tra gruppi sociali.

Espressioni enigmatiche, se non veri e propri enigmi, trovano attestazione
anche nel linguaggio della tragedia che si caratterizza per l'uso di metafore34 po-
tenzialmente affini albenigma per la loro struttura espressiva: in Ba. 326s.35 l'am-
biguitä enigmatica dell'espressione scaturisce, oltre che da un complesso gioco
di antitesi, dal duplice significato di (pappocKoc nel senso di «rimedio» e di «vene-
ficio»; ed ancora al linguaggio dei misteri s'ispira l'oscuritä delle parole di Dio-
niso in Ba. 48036, dove l'ambiguitä espressiva dipende dalYordo verborum che
associa in sequenza termini semanticamente antitetici (ocpaBeT I oocpa ^eycov I

ouk eu (ppoveTv), riproducendo cosi la struttura antifatica delbenigma.
L'originaria parentela tra poesia ed enigma riaffiora nella poesia dotta elle-

nistica, soprattutto nelle espressioni piü inclini alla sperimentazione innovativa
a livello formale e tematico qual e quella di Licofrone ed Euforione noti per il
loro Stile stravagante ed oscuro, per l'uso di glosse e la narrazione allusiva di miti
poco conosciuti in una forma paragonabile a quegli «enigmi di racconti fanta-
siosi» di cui, come si e visto, parla S. Agostino. I racconti enigmatici ed oscuri
sfidano l'acume interpretativo dei pubblico, che si pone nel ruolo di interprete/
prophetes della trama di enigmi tessuta dal poeta. L'impronta oracolare di un
carme come YAlessandra di Licofrone con l'uso di metafore oscure al posto dei
nomi propri rende bene l'idea di quali potessero essere gli sviluppi piü estremi
ed artificiosi della raffinata poesia ellenistica nella direzione di una poesia
enigmatica ed oscura. Certo la doctrina dei poeta e ben lontana nella sua natura tutta
laica ed umana incentrata sull'erudizione da quel sapere profetico-divinatorio
dei poeta mantis della piü antica tradizione epico-lirica, ma sopravvive pur sem-

pre in queste espressioni estreme dell'enigma poetico-letterario un atteggia-
mento mentale riconducibile alle piü antiche manifestazioni della sophia poetica
in cui la sapienza e associata per la sua stessa natura sovrumana all'oscuritä ed

ambiguitä della sua manifestazione verbale.
La metafora nella sua Variante enigmatica appare piü una prerogativa della

lirica che dell'epica e questo si deve al diverso contesto culturale in cui la sele-
zione dei pubblico determina l'elaborazione di un linguaggio esclusivo, che ri-
produce modalitä espressive tipiche della societä a cui appartiene il poeta. L'uso

34 Per le metafore nella poesia giambica drammatica vd. Arist. Po. 1459a,10.

35 Eur. Ba. 326s. pouvr| yap obq a^yicrua Kolke (pappaKoiq I aKr| taxßoiq av oik' ävev toutcov
vooeiq: il senso e che la follia di Penteo non e provocata da venelici e non potrebbe trovar
rimedio grazie ai farmaci. Alcuni editori per superare le diflicoltä create dal doppio senso di
(pappocKa correggono vooeiq vooon.

36 Eur. Ba. 480 öo^ei in; apaOei oocpa ^sycov ouk en (ppoveiv.



12 Michela Lombardi

di metafore enigmatiche e l'ambiguitä espressiva e invece un fatto episodico ed
eccezionale nella poesia omerica37 in quanto non si concilia con Foggettivitä della
mimesis funzionale alla chiarezza ed immediatezza della comunicazione orale
destinata ad un pubblico potenzialmente ecumenico; piü coerente con questa
impostazione dello Stile la similitudine preferita alla metafora. Questo non vuol
dire perö che manchino le metafore nella poesia omerica. Che le metafore siano
ammesse nello Stile delFepica lo riconosce anche Aristotele38: la concentrazione
di parole composte, glosse e metafore fa della lingua epica quella piü elevata e

lontana dall'uso comune. Le metafore piü frequenti nella poesia omerica sono
perö limitate a iuncturae ed epiteti formulari39. La stessa ambiguitä espressiva
sembra avere scarsa attestazione: i pochi esempi di ocoöupeioc sono, secondo
Aristotele40, apparenti e risolvibili attraverso l'individuazione di glosse o del lin-
guaggio figurato. Ben diversa la situazione nelFepica post-omerica tra V e IV
sec., rappresentata da Antimaco e Cherilo, in cui si accentua l'impostazione tra-
gica e lirica dello Stile epico attraverso l'uso e l'abuso di metafore oscure ed
enigmatiche41, che certo doveva incontrare la censura di Aristotele che in Po.
1458a,20-30, riferendosi probabilmente proprio agli autori piü recenti della
poesia tragica ed epica, critica il cumulo di metafore in quanto pregiudica la
chiarezza producendo un'espressione enigmatica. II criterio della giusta misura
nell'uso di parole composte, glosse e metafore e invece quello consigliato in Po.
1459a,5 sulla base dell'esempio omerico42.

Proprio per la loro raritä suscitano pertanto interesse le espressioni enigmatiche

che si leggono in Od. 10,82-8643, dove si stabilisce un nesso di fatto impos-

37 Per l'uso di metafore nell'epica vd. M. Durante, Sullapreistoria della tradizionepoetica greca,
I—II, Roma 1971-1976, II, 105; K. Meister, Die homerische Kunstsprache, Leipzig 1921; W.B.
Stanford, Greek Metaphor, 118-143. Per quanto riguarda l'ambiguitä espressiva nei poemi
omerici vd. W.B. Stanford, Ambiguity in Greek Literature, 97-114.

38 Secondo Arist. Po. 1459a,10 la metafora si adatta in modo particolare alla poesia giambica so-

prattutto drammatica, mentre le parole composte ai ditirambi e le glosse all'epica; metafore,
glosse e parole composte sono ammesse nell'epica (cfr. Rh. 1406b). La conformitä di glosse e

metafore al linguaggio epico e ribadita in Arist. Po. 1459b,34. Su similitudini, metafore e ana-
logia nella poesia arcaica vd. B. Snell, La cultura greca e le origini delpensiero europeo, tr. it.
Torino 1963,269-312.

39 Ne sono esempio i nessi formulari poöoödKToAoq qcoc; o ema Triepoevia su cui vd. M. Parry,
The Traditional Metaphor in Homer, «ClPh» 28 (1933) 30-43. Per le diverse tipologie di
metafore omeriche vd. W.B. Stanford, Greek Metaphor, 130s., che evidenzia la maggiore com-
plessitä delle metafore attestate nell'Odissea di cui alcuni esempi in Od. 4,704 vrjcov ai 0'
aXoc, 17:7:01 avöpaoi yiyvoviai; 11,125; 23,272 enripe' epeipd, ia xe 7ru8pa vrjuoi 7rs^ovTai.

40 Cfr. Arist. Po. 1461a,10ss., dove si propongono alcuni esempi di passi di incerta interpretazione
risolvibili con l'uso di glosse o del linguaggio figurato.

41 Per l'analisi del nuovo Stile dell'epica prealessandrina di Antimaco rimando al mio studio An¬
timaco di Colofone. La poesia epica, Roma 1993,62, n. 25.

42 Arist. Po. 1458b,15.
43 Od. 10,82-86 oOi Ttoipeva Ttoipqv r\nx>zi eloeXacov, I o öe t' s^ekacov vticckvei. svOa k' ävnvoq

avfjp öoiouq e^fjpaio pioBorx;, I tov psv ßouKo^scov, tov 6' apyrxpa piAa vopeucov- I eyyix; yap
VDKioq T8 Kai qpaToq eloi ks^8D0oi.



La poesia come enigma 13

sibile tra le vie della notte e del giorno, proprio come nell'enigma che, secondo
la definizione aristotelica, consiste nel «dire cose reali collegando cose im-
possibili»44. La scansione delFenigma si articola in tre tempi: quello del pastore
che rientra con il gregge chiamando quello che esce e risponde al richiamo, in
cui si ha Pavvicendarsi senza soluzione di continuitä tra giorno e notte di due pa-
stori con il loro gregge, quello in cui si prospetta per un uomo insonne la possi-
bilitä di guadagnare due paghe pascolando buoi e pecore ed inline quello della
continguitä delle vie del giorno e della notte, che nella sua ambigua formulazione
non chiarisce la causa delle situazioni prima rappresentate.

II referente logico di eyyvq in Od. 10,86 e diversamente identificato o con la
terra dei Lestrigoni («poiche vicino alla terra dei Lestrigoni si trovano le vie
della notte e del giorno»)45 o con le vie della notte e del giorno («poiche vicini
sono i sentieri della notte e del giorno»)46: nel primo caso la terra dei Lestrigoni
verrebbe localizzata vicino alle vie della notte e del giorno, nel secondo si evi-
denzierebbe la vicinanza delle vie del giorno e della notte come motivazione di
quanto prima affermato sulle singolari abitudini dei pastori. Nella sostanza co-
munque il discorso non cambia in quanto il dato comune ad entrambe le inter-
pretazioni prefigura nella terra dei Lestrigoni la contiguitä tra notte e giorno che

puö significare o che la notte e breve o che e illuminata come il giorno. Solo in
questo caso infatti e possibile l'avvicendarsi di due pastori senza la pausa not-
turna e sussiste la possibilitä per un pastore insonne di guadagnare due paghe.

Resta da vedere se «vicini sono i sentieri della notte e del giorno» nel v. 86 si

configuri come un'espressione enigmatica, prospettandosi in forme simili alle
metafore attestate nei versi teognidei o pindarici, o come un vero e proprio
enigma. Quel che e certo e che il significato concreto delle parole non corrisponde
all'oggetto del pensiero. L'espressione e stata formulata intenzionalmente in
modo ambiguo ed enigmatico proprio per lanciare una sfida nella soluzione
delFenigma. L'indicazione allusiva in forma metaforica sulla brevitä della notte o sul
suo essere rischiarata dalla luce non fornisce infatti indizi chiari sulla topografia
dei Lestrigoni e questo ha suscitato un ampio dibattito nella critica antica47 e mo-

44 Arist. Po. 1458a,26-30; cfr. Rh. 1405b, dove si afferma che le metafore sono una sorta di
enigmi, e PL Carm. 161.

45 Cosi A. Heubeck (a c.), Omero. Odissea, vol. III (libri IX-XII), Milano 1983,224.
46 Cosi K.F. Ameis/C. Hentze, Homers Odyssee, VII-XII, Leipzig/Berlin 1908, ad loc.; O. Be¬

cker, Das Bild des Weges und verwandte Vorstellungen im frühgriechischen Denken, Berlin
1937,18,213; D.L. Page, Folktales in Homer's Odyssey, Cambridge Mass. 1972,40.

47 Vd. al riguardo lo Schol. H e Q ad Od. 10,86 touto 8e ecprj obq pf| iriq ripepocq acpioiapevriq iriq
vuKioq, äXXd xr| TtapeXeuoei aniriq eloep%eo0ai vuktoc. Gli scoli riportano l'esegesi di Cratete
di Mallo, che individua in Od. 10,86 il riferimento alla brevitä della notte e, richiamandosi ad

Arato 61-62, dove e descritta la costellazione del Dragone posta tra Orsa maggiore e minore
vicino alla Stella polare, ipotizza che il paese dei Lestrigoni si trovi a nord in corrispondenza
nella volta Celeste della testa della costellazione del Dragone, dove il sorgere del sole coincide
con il suo tramonto. Sull'esegesi di Cratete di Mallo vd. M. Van der Valk, Textual Criticism of
the Odyssey, Leiden 1949,113; A. Tsopanakis, Lestrigoni, «QUCC» 40 (1992) 7-13.



14 Michela Lombardi

derna48, che in alcuni casi e approdato alla proposta di espunzione dei versi di cosi
difficile interpretazione49.

La questione della topografia dei Lestrigoni implica necessariamente quella
della geografia delYOdissea50 e la possibilitä di stabilire connessioni tra i luoghi
dei nostos e quelli della geografia reale di etä omerica messa in dubbio da Era-
tostene secondo la testimonianza di Strab. 1,2,12-1451.1 tratti marcatamente fa-
volistici dei Lestrigoni52, giganti antropofagi come i Ciclopi, potrebbero infatti
vanificare i tentativi di individuare una loro precisa collocazione geografica e

porsi in rapporto con la prospettiva altrettanto favolosa ed irreale della geografia
omerica.
Se e problematico stabilire una connessione tra la geografia delYOdissea e

quella reale, e pur vero perö che non si puö negare dei tutto il fondamento sto-

48 Per l'esegesi dei passo omerico vd. K.F. Ameis/C. Hentze, Homers Odyssee, VII-XII, ad loc.;
W.B. Stanford, The Odyssey ofHomer, I—II, London/New York 1962-1964,1, 368; A.
Heubeck, Omero. Odissea, vol. III, 224s.; H. Vos, Die Bahnen der Nacht und Tag, «Mnemosyne»
16 (1963) 19-34; A. Tsopanakis, Lestrigoni, 7-13; P. Argenziano, «Vicini sono i sentieri della
Notte e dei Giorno»: una proposta esegetica per Od. 10, 80-86, «Seminari romani di cultura
greca», N.S., 11 (2012) 71-88.

49 All'espunzione si orientano E. Schwartz, Die Odyssee, München 1924, 314, e G. Germain,
Genese de TOdyssee. Le fantastique et le sacre, Paris 1954,517-525.

50 Sulla geografia omerica vd. R. Hennig, Die Geographie des homerischen Epos, Berlin 1934;
A. Wolf, Der Weg des Odysseus, Tübingen 31968; G. Cerri, L'Oceano di Omero: un'ipotesi
nuova sulpercorso di Ulisse, in E. Greco e M. Lombardo (a c.), Atene e l'Occidente. Igrandi
temi, Atti dei Convegno internazionale, Atene 25-27 maggio 2006, Atene 2007,13-51.

51 Allo scetticismo di Eratostene si contrappongono Aristarco e Polibio, che collocano il viaggio
nel mare interno tra Europa, Asia e Africa, e Cratete che pone alcune tappe dei viaggio
nell'Oceano (Lestrigoni, Circe, Ade). L'ipotesi di Cratete e stata ripresa e riformulata da G.
Cerri {L'Oceano di Omero), che pone lungo l'Oceano in senso orario da ovest ad est tutte le

tappe dei viaggio dopo capo Malea (Lotofagi, Ciclopi, isola di Eolo, Lestrigoni, isola di Eea),
identificando le colonne d'Ercole con il canale di Sicilia. Si avrebbe cosi una coincidenza tra
l'Oceano al di lä dei canale di Sicilia ed il Tirreno. II poema omerico recherebbe traccia di
un'antica concezione geografica ancora produttiva nei primi tempi della colonizzazione
dell'occidente, quando i coloni greci insediandosi sulle coste dellTtalia meridionale erano
convinti di navigare nel fiume Oceano. Solo in etä post-omerica, ampliandosi le conoscenze
geografiche, i confini occidentali dell'Oceano sarebbero stati spostati oltre il Tirreno e lo
stretto di Gibilterra. Resta comunque problematico accertare la presenza nel poema di tracce
della conoscenza dell'occidente ionico-tirrenico. Secondo G. Cerri {L'Oceano di Omero, 24)
l'occidente tirrenico sarebbe sconosciuto ad Omero e la prima vera menzione di luoghi
dell'area tirrenica si troverebbe in Esiodo (vd. in Th. 1011-1116 Agrio e Latino figli di Odisseo
e Circe). I riferimenti alla Sicilia (cfr. Od. 20,381-383, dove i pretendenti consigliano a Tele-
maco di mettere i suoi ospiti, Teoclimeno e il vecchio mendico, in una nave e venderli ai Siculi;
24,211; 307, dove la Sicilia e denominata «Sicania» da Odisseo; 366; 389; Od. 24,211; 366; 389,
dove sicula e detta la vecchia che accudisce Laerte) riguarderebbero la costa ionica e non
tirrenica dell'isola e non dimostrerebbero quindi la conoscenza dell'occidente tirrenico.

52 Su questi tratti favolosi vd. L. Radermacher, Die Erzählungen der Odyssee, Sitzungsberichte
der österreichischen Akademie der Wissenschaften in Wien, Phil.-hist. Klasse, 178 Abh. 1,

1915,16-18; D.L. Page, Lolktales, 25-31; G. Germain, Genese de l'Odyssee, 415-417. Sui
Lestrigoni vd. anche K. Meuli, RE, Suppl. V, coli. 537-540 e A. Tsopanakis, Lestrigoni.



La poesia come enigma 15

rico del mito ed il suo legame con le conoscenze geografiche del tempo ricondu-
cibile ad un complesso meccanismo di rifrazione tra mito e attualitä del poeta.
La geografia omerica se dunque da una parte si prospetta come favolosa e tra-
sfigurata dalla fantasia del poeta, dall'altra appare integrata nella prospettiva mi-
tistorica del racconto53 e questo non lascia escludere un ancoraggio se non alla
geografia reale, almeno alle nozioni cosmologiche e geografiche del tempo del

poeta, nozioni che per quanto riguarda l'area mediterranea si andavano sempre
piü espandendo grazie alla colonizzazione e potevano raccogliere l'eco di espe-
rienze di viaggio oceaniche di piü ampio respiro, come quelle dei Fenici che ave-
vano varcato le colonne d'Ercole. La sinergia tra fantasia e realtä nel mythos
porta dunque a valutare con prudenza i riferimenti alla geografia reale, ma nel

contempo a non rinunciare a cercare un margine di verosimiglianza nelle nota-
zioni topografiche e quindi a tentare di stabilire una connessione tra la topogra-
fia dei Lestrigoni e la geografia reale, cosi come era concepita nelle concezioni
del poeta e del suo pubblico.

Tre sono le possibili collocazione della topografia dei Lestrigoni: Festremo
nord delle notti artiche secondo Finterpretazione di Cratete di Mallo54, Focci-
dente in cui vengono collocati i Lestrigoni insieme all'isola di Circe da Esiodo55,
Festremo Oriente56, dove viene posta in Ap. Rod. 1,957 la fönte Artachia citata
in Od. 10,108.

53 Studi recenti hanno evidenziato la connessione tra mito e realtä storico-geogralica nelle tradi-
zioni mitiche dell'etä geometrica ed arcaica, individuando aree culturali dominanti nella pro-
duzione di miti che riflettono processi evolutivi dell'assetto politico delle poleis e della loro es-

pansione coloniale: vd. A. Debiasi, Uepica perduta. Eumelo, il Ciclo, Toccidente, Hesperia 20,
Roma 2004, che studia i riflessi di queste tradizioni mitiche nei poemi del ciclo. In questa tra-
dizione mitistorica, di cui si ha riscontro nelle tradizioni e culti locali, nella toponomastica e

nei cosiddetti portolani che descrivono le rotte marittime, si individuano tracce dei luoghi men-
zionati nel viaggio di Odisseo collocati nel mediterraneo occidentale. In questo ambito si pon-
gono le corrispondenze rilevabili tra il percorso del nostos ed i luoghi menzionati nel periplo
dello Pseudo-Scilace databile al IV sec., ma risalente ad una versione piü antica del VI sec. e

ad una piü antica tradizione di peripli in versi e in prosa, che appare in qualche modo legata al
racconto odissiaco. Le connessioni tra questi peripli ed il racconto odissiaco, che si prospetta
come 'periplo' del Mediterraneo, sono State evidenziate da O. Murray, Omero e Vetnografia,
«Kokalos», 34-35, Atti del convegno del VII convegno internazionale di storia della Sicilia
antica, 1988-1989,1-17, e riguardano anche le modalitä espressive formulari e tipiche che scan-
discono il racconto del viaggio (cosi G. Cerri, L'Oceano di Omero, 45 n. 72, che confronta le
formule omeriche con quelle del periplo di Annone nella traduzione greca del IV sec.).

54 Con l'esegesi di Cratete concordano K.F. Ameis/C. Hentze, Homers Odyssee, VII-XII, ad loc.;
R. Merkelbach, Untersuchungen zur Odyssee, Zetemata 2, München 21969,201, n. 2; A. Lesky,
s.v. Homeros, RE, Suppl. II, col. 111; W.B. Stanford, The Odyssey, vol. 1,368, che paragona la
costa descritta in Od. 10,87-90 ai üordi scandinavi. Per le difücoltä insite in tale interpretazi-
one dovute alla vicinanza tra i Lestrigoni e la tappa successiva dell'isola di Circe ad Oriente vd.
R. Hennig, Die Geographie des homerischen Epos, 79-85; H. Vos, Die Bahnen der Nacht und
Tag, 19-34.

55 Vd. Cataloghi, fr. 150,25-27 Merkelbach/West e Th. 1011-1116, dove si fa menzione di Agrio
e Latino, ügli di Odisseo e Circe.

56 Cosi A. Heubeck, Omero. Odissea, III, 224s.; H. Vos, Die Bahnen der Nacht und Tag, 23.



16 Michela Lombardi

L'ipotesi nordica presuppone il riflesso di nozioni geografiche acquisite tra-
mite popoli non ellenici, come i Fenici, che si erano spinti oltre le colonne d'Er-
cole verso nord. In questo caso la vicinanza delle vie della notte e del giorno si-

gnificherebbe che la notte e breve o in alternativa illuminata come il giorno e

questo avrebbe senso in rapporto alla collocazione dei Lestrigoni nelbestremo
nord, dove la notte per sei mesi dell'anno e illuminata dai raggi solari. La fanta-
sia del poeta porta a prospettare come permanente una situazione che nella re-
altä si produce solo durante sei mesi dell'anno.

La collocazione ad Oriente potrebbe giustificarsi con il fondamento intuitivo
della cosmologia omerica in cui l'estremo est viene a contrapporsi specularmente
all'estremo ovest: nell'estremo Oriente, dove il sole sorge prima, si prospetterebbe
cosi l'estrema brevitä della notte ed il suo sconfinare nel giorno57. Tale contrap-
posizione polare tra Oriente ed occidente troverebbe riscontro nell'antitesi deli-
neata nell'Odissea tra i Cimmeri, popolo delle tenebre, posto in prossimitä
dell'ingresso dell'Ade in occidente58, ed i Lestrigoni, popolo della luce ad Oriente.
Un altro indizio a favore della topografia Orientale e la continuitä geografica tra
i Lestrigoni ed Eea, l'isola di Circe situata ad est presso la dimora dell'Aurora in
Od. 12,3-4.

La topografia occidentale risale all'esegesi esiodea ricostruibile in base a Ca-
taloghi, fr. 150,25-27 Merkelbach/West. E' probabile che essa sia legata a quella
dell'isola di Circe collocata anch'essa in occidente, come si evince da Th. 1011-
1116, dove si fa menzione di Agrio e Latino, figli di Odisseo e Circe: la continuitä
tra la sosta presso i Lestrigoni e l'approdo successivo ad Eea ha verosimilmente
determinato la collocazione ad occidente dei Lestrigoni di cui si ha attestazione
anche in Tucidide, che pone i Lestrigoni insieme ai Ciclopi nella Sicilia occidentale.

E' probabile che questa tradizione che pone in occidente alcune tappe del
nostos odissiaco, tra cui quella presso i Lestrigoni e Circe, attestata oltre che in
Esiodo anche nel Periplo di Scilace59, si sia formata in etä post-omerica e sia da
ricondurre ai coloni greci che vollero nobilitare i luoghi delle colonie attraverso
la loro identificazione con le tappe del viaggio di Odisseo.

Desta qualche perplessitä l'ipotesi piü recentemente formulata60 di un rife-
rimento in Od. 10,86 alla porta cosmica che marca il confine tra la Notte ed il

57 Sulla durata del giorno nelle concezioni omeriche vd. A. Lesky, Homeros, Stuttgart 1967,111.
58 I Cimmeri sono diversamente collocati ad est da V. Di Benedetto, Odissea, 594, che propone

l'identilicazione di questo popolo con quello storico di cui si parla in Callino fr. 5 West ed Hdt.
4,11, che venendo da Oriente invase nel sec. VIII a. C. l'Asia minore.

59 Vd. Ps. Seil. 8 Tupprjviaq exoVTai Aaiivoi pexP1 T°f> KipKouou. Kai io tou 'EA7rf|vopO(; pvfjpd
eon Aaiivcov; 13 Kpoxcov, AaKiviov lepov "Hpaq Kai vfjooq KaAuii/ouq, ev f\ 'OÖDooerx; wkei
7rapa KaAu\|/oi, Kai Troiapoq KpaOiq.

60 Vd. il giä citato studio di P. Argenziano, «Vicini sono i sentieri della Notte e del Giorno». I lu¬

oghi esiodei e parmenidei in cui si avrebbe riscontro della porta cosmica sono Hes. Th. 741;

749-750; 811-813 e Parm. 28 Bl,ll D.-K. Questa porta cosmica viene distinta in Esiodo da

quella dellAde menzionata in Th. 773 senza valide motivazioni contro interpretazioni piü con-
vincenti, come quella di G. Cerri (Parmenide. Poema sulla natura, Milano 1999, comm. al v.



La poesia come enigma 17

Giorno ed introduce all'abisso primordiale di cui si individuano riscontri nella
descrizione dell'Ade nella Teogonia esiodea e nel poema parmenideo Sulla
natura. La topografia dei Lestrigoni coinciderebbe con questa immaginaria porta
cosmica, che marcherebbe il confine tra notte e giorno, in una dimensione asso-
lutamente favolosa e lontana dalla realtä. Inutile pertanto interrogarsi su corri-
spondenze con la geografia reale anche in relazione ai punti cardinali. II para-
dosso della doppia paga del pastore viene spiegato con la possibilitä di varcare
alternativamente questo confine tra Notte e Giorno corrispondente alla porta
cosmica, orientandosi verso la luce, secondo un'interpretazione giä formulata da
Scodel61. Sarebbe perö immetodico trasferire al passo omerico il motivo della
porta cosmica attraverso cui si accede all'abisso primordiale nelle profonditä
della terra nella Teogonia esiodea ed al regno della luce e della veritä nel poema
parmenideo; questo motivo e infatti subordinato alla particolare rielaborazione
esiodea e parmenidea del luogo omerico in cui Pesegesi si associa alla variazione.

L'ipotesi della topografia nelbestremo nord sembra essere la piü convincente.
La questione rimane comunque aperta e questo si deve alla natura volutamente
enigmatica ed oscura dei riferimenti geografici.

II luogo omerico deve aver esercitato una certa attrattiva sui poeti post-ome-
rici tra cui spiccano Esiodo e Parmenide62. Esiodo interpreta il passo omerico
sciogliendo l'enigma. La metafora lascia il posto alla rappresentazione concreta
del percorso della notte e del giorno e si ha quindi una flessione della struttura
enigmatica. Quella di Parmenide e piuttosto una rielaborazione in forma simbo-
lico-allegorica del modello da cui scaturisce un mythos che con l'enigma omerico

ha in comune solo la struttura metaforica, ma non i significati. Notte e

giorno hanno infatti valore simbolico allusivo aH'oscuritä della conoscenza ed
alla luce della veritä a cui viene iniziato il sapiente.

In Hes. Th. 748-75463 il motivo della vicinanza dei sentieri della notte e del
giorno da luogo ad una formulazione narrativa piü ampia in cui si rappresenta
l'avvicendarsi della notte e del giorno che alternativamente varcano la soglia di
bronzo della dimora della notte, posta nell'estremo occidente di fronte ad At-

11; Cosmologia dell'Ade in Omero, Esiodo e Parmenide, «PP» 50,1995,437-467), che piü op-
portunamente associa le porte della dimora della Notte in Hes. Th. 749-750 a quella dell'Ade
{Th. 773) da cui si accede al chaos cosmico {Th. 741,811-813).

61 Vd. R. Scodel, The Path ofNight and Day, «Ordia prima» 2 (2003) 83-86.
62 Hes. Th. 748-757; Parm. 28 B 1,11 D.-K. Sülle analogie tra il luogo omerico ed i passi citati di

Esiodo e Parmenide vd. H. Vos, Die Bahnen der Nacht und Tag, 24 e 28; G. Germain, Genese
de l'Odyssee, 520; U. Hölscher, Omero. Odissea, VI, con appendice a c. di M. Cantilena, Mi-
lano 2003,141; M.L. West, The East Face ofHelicon. West Asiatic Elements in Greek Poetry
and Myth, Oxford 1997, 407; D. Frame, The Myth ofReturn in Early Greek Poetry, New
Häven/London 1978,59-63.

63 Hes. Th. 748-754 o0i NuS, xe Kai 'Hpsprj aooov loüoai I äXX^Xac, 7rpooe8urov apeißopevai
psyav oüSov I x<Aksov- r\ psv eoco Kaiaßrioeiai, r\ Ss Onpa^e I epxetoci, oüSs tcot' opupoispaq
Sopoq evioq espyei, I äXX' alei sispr) ye Sopcov 8ktoo08V eoüoa I yaiav 87rioTps(p8iai, r\ 8' an
Sopou 8Vtoq eoüoa I pipvei ifjv aüiriq oiprjv oSou, ecru' av iKiyuai.



18 Michela Lombardi

lante che regge la volta Celeste presso il giardino delle Esperidi64. Notte e Giorno
arrivano quasi a sfiorarsi nel loro cammino, quando l'una varca la soglia per
uscire e l'altro per entrare nella dimora che introduce nelle profonditä dell'Ade.
L'ingresso dell'Ade e contiguo alla dimora della notte che ricorda le porte del
sole menzionate nella descrizione del viaggio di Hermes verso l'oltretomba in
Od. 24,1265. II racconto presuppone il mito di ascendenza anellenica del viaggio
del sole attraverso gli inferi66. II motivo del richiamo e del saluto che si scambiano
i pastori nel loro entrare ed uscire dagli stazzi con il gregge in Od. 10,82-83 da

luogo in Hes. Th. 748-754 alla metafora del saluto che si scambiano Notte e

Giorno, avvicendandosi nel loro movimento di uscita ed entrata nella dimora,
che mai Ii racchiude entrambi.

La contaminazione tra il luogo omerico ed esiodeo si pone all'origine della
rielaborazione del motivo delle vie della notte e del giorno e della dimora della
notte nei versi di Parmenide67 in cui si narra l'iniziazione alla veritä del sapiente
attraverso la metafora del viaggio daH'oscuritä alla luce della volta Celeste.

Quella parmenidea e una metafora simbolica68 strutturata in forma narrativa che
ricorda quei mythoi fantasiosi pieni di enigmi elaborati dai poeti aenigmatistae
di cui parla S. Agostino in Quaest. in hept. 4,45. La natura enigmatica del lin-
guaggio degli antichi poeti-sophoi sopravvive nel mythos allusivo al percorso ini-
ziatico di rivelazione della veritä.

La dimora della Notte in Parm. 28 B 1,9 e una vera e propria citazione esio-
dea69 e cosi le porte dei sentieri della Notte e del Giorno70 nel v. 11 richiamano
da una parte la soglia della dimora della Notte di Hes. Th. 744 e 749-750, dall'al-

64 Cfr. Hes. Th. 517.

65 Le porte del Sole coincidono con l'ingresso del passaggio sotterraneo percorso dal sole durante
la notte da ovest ad est. Diversamente V. Di Benedetto, Odissea, 1207, comm. a Od. 24,12 (a),
associa le porte del Sole alla dimora del Sole ad est e colloca cosi l'Ade nella prima e seconda

nekyia omerica ad est e non ad ovest.
66 Sul mito vd. Athen. 469c-470d; sui suoi riscontri nella mitologia egizia, mesopotamica e ana-

tolica K. Kerenyi, Figlie del Sole, tr. it. Torino 1949,33; U. Hölscher, L'Odissea, Epos trafiaba
e romanzo, tr. it. Firenze 1991,145-146; M.L. West, The East Face, 541; N. Marinatos, The Cos-

micJourney ofOdysseus, «Numen» 48 (2001) 381-416, in part. 383; C. Watkins, The Golden
Bowe: Thoughts in the New Sappho and itsAsianic Background, «CA» 26 (2007) 305-325, in
part. 309-311.

67 Parm. 28 B 1,9-14 D.-K. 'HAidöeq Koupai, npoXinovaai öcopaia Nwccoq, I eiq (paoq, cboapevai
Kpaxcov äno %epci KaXvmpaq. I ev0a 7r6Aai Nukto^ xe Kai "Hpaioq eloi KeAeuOcov, I Kai cnpaq
rmepOupov apcpiq e%ei Kai Aaivoq ouöoq- I auiai 6' aiOepiai TrApviai peyaAoioi Onpeipoiq- I

tcöv 8e Aucr| Tco&urcoivoq e%ei KApiöaq dpoißouq.
68 Termine di confronto per l'uso di metafore enigmatiche con valore simbolico nel discorso fi-

losoüco sono le sentenze di Eraclito (vd. G. Colli, La sapienza greca, III, Milano 32006,171) e

piü in generale i detti sapienziali (apophtegmi) che, come afferma Aristotele in Rh. 1412a,19-
26, si caratterizzano per «non voler dire quello che dicono» ovvero per l'uso di enigmi/meta-
fore.

69 Hes. Th. 749-750.
70 II contesto astronomico del verso parmenideo e evidenziato da G. Cerri, Parmenide, comm.

al v. 11.



La poesia come enigma 19

tra le vie della Notte e del Giorno di Od. 10,86. Le immagini sono rimodulate e

rese funzionali ad esprimere significati simbolici: il sapiente guidato dalle Eliadi
varca il confine tra l'oscuritä, rappresentata dalla dimora della Notte, e l'etere,
che rappresenta il regno della luce e della veritä, meta del percorso iniziatico.
Notte e Giorno sono dunque metafora dell'oscuritä e della luce in riferimento
alla conoscenza.

Le porte che separano le vie della Notte e del Giorno rappresentano una va-
riazione del modello esiodeo in cui si prospetta il movimento alterno della notte
e del giorno, che varcano alternativamente la soglia della stessa dimora che in-
troduce nelle tenebre dell'Ade. Queste porte racchiuse nell'etere sono puntellate
da un'architrave e da una soglia di pietra. Questa sembra essere l'interpretazione
piü verosimile del controverso ocjuxpic; 8%ei del v. 11, che puö significare «tenere
insieme», «contenere», «racchiudere» o anche «separare». Tale ambiguitä ricorda
lo Schema antifatico tipico dell'enigma e concorre a definire l'impronta enigma-
tica del mythos parmenideo, che riproduce le strutture espressive delPenigma
nella forma di un linguaggio esoterico ed iniziatico accessibile a pochi eletti in
grado di interpretare e condividere l'esperienza del sapiente.

Non si e lontani dal vero nel ritenere che il racconto parmenideo del viaggio
dalle tenebre alla luce sia stato costruito sulla base di suggestioni e riflessi che

vengono dalla letteratura religiosa anellenica, soprattutto iranica71. II percorso
iniziatico adombrato nel viaggio verso il cielo ricorda quello di Zoroastro con-
dotto da un angelo al trono di Ahura Mazdah nel cielo supremo secondo il
racconto delle Gatha e il racconto biblico dell'assunzione del profeta Elia rapito in
cielo su un carro di fuoco in 2 Re 2,11. II viaggio verso il cielo mostra analogie
con quello delFanima nell'escatologia mazdaica che attraversa i cieli delle stelle
e della luna per raggiungere quello del sole, dove risiede il dio supremo72: quella
del sapiente e una sorta di catabasi al contrario ovvero di apoteosi paragonabile
a quella delFanima dopo la morte. La catabasi di eroi, come Eracle, Teseo, Piri-
too, Orfeo, che scendono nel regno degli inferi da vivi, si evolve nell'apoteosi del
sophos a cui la divinitä svela la veritä delFessere e le opinioni fallaci dei mortali73.

Parmenide filtra dunque il modello omerico attraverso quello esiodeo ela-
borando un racconto simbolico in forma enigmatica che non fornisce indizi utili
all'interpretazione dell'enigma omerico, ma ne testimonia in ogni caso la fortuna
presso i poeti-sophoi post-omerici che si pongono nei confronti del modello nel

71 La tesi dell'influsso Orientale sulle origini della lilosolia greca trova la sua prima attestazione
in Aristotele (Sulla filosofia fr. 6 Rose; fr. 35 Diog. Laert. 1,1 Sozione fr. 36 Wehrli). Tra i
molteplici studi sull'argomento vd., oltre al classico M. West, Early Greek Philosophy and the

Orient, Oxford 1971, A. Heubeck Mythologische Vorstellungen des Alten Orients im archaischen

Griechentum, «Gymnasium» 62 (1955) 508-525; W. Burkert, The Orientalizing Revolution.

Near Eastern Influence on Greek Culture in the early Archaic Age, Cambridge Mass. 1992

e Da Omero ai Magi, Venezia 1999.

72 Per tale concezione escatologica vd. J.D.C. Pavry, The Zoroastrian Doctrine ofa Future Life,
New York 1926.

73 Parm. 28 Bl,28-30 D.-K.



20 Michela Lombardi

ruolo sia di esegeti in senso eritico-letterario che di prophetai, interpreti di
enigmi, dimostrando cosi la loro sophia. La sfida dell'enigma tra sapienti coin-
volge cosi poeti che si confrontano a distanza con i modelli nell'interpretazione
di enigmi ed in qualche caso nella formulazione di nuovi enigmi i cui significati
oscuri alla massa dei non sapienti sono accessibili solo a pochi eletti abili
anch'essi nella gara della sapienza.

Corrispondenza:
Michela Lombardi
via Tripolitania 167

1-00199 Roma
mmlombardi@tiscali.it


	La poesia come enigma : le vie della notte e del giorno in Od. 10,82-86

