
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 71 (2014)

Heft: 1

Artikel: Archimedes in Rom : die Bedeutung der materiellen Kultur für Ciceros
Konstruktion von memoria und Kulturtransfer

Autor: Wolkenhauer, Anja

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-389736

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-389736
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Archimedes in Rom: Die Bedeutung der materiellen Kultur
für Ciceros Konstruktion von memoria und Kulturtransfer

Anja Wolkenhauer, Tübingen

Abstract: Archimedes nimmt einen prominenten Platz in Ciceros Werken ein,
der sich nicht leicht durch gemeinsame wissenschaftliche Interessen, Schülerschaft

o.ä. erklären liesse. Die sog. sphaerae des Archimedes, Himmelsglobus
und Armillarsphäre, die als Metapher und Modell grosser geordneter Systeme
griechischer Provenienz Bedeutung erlangen, werden von Cicero überhaupt
erst literarisch eingeführt. Die vorliegende Studie arbeitet die erzähltechnischen

Verfahren Ciceros in den zentralen Szenen Cic. Rep. 1,8 und 14 sowie
Tusc. 5,23,64–65) heraus und benennt sie als Mehrfachauthentifizierung und
biographische Verschränkung. Sie schlägt vor, ihre zentrale Funktion in der
Konstruktion einer spezifischen memoria anzunehmen, die, angesiedelt im
unsicheren Bereich nahe des «floating gap» des Vergessens, im ersten Fall den
Gebrauch wissenschaftlicher Modelle in Rom vordatiert, im anderen das grie-chisch-

römische Verhältnis im Sinne einer Weiterführung und Überbietung in
der Person Ciceros neubestimmt.

Museum Helveticum 71 2014) 46–72

Einführung

Kein anderer Römer hat sich so intensiv mit Archimedes befasst wie Cicero. Er
erwähnt ihn nicht nur weit häufiger als alle anderen römischen Autoren es tun,
sondern ist darüber hinaus offenbar auch der Erste, der sich in Rom mit den
wissenschaftlichen Modellen sphaerae) des Archimedes beschäftigt hat.1 Nach
Cicero folgen Vitruv, Livius und Ovid; in der frühen Kaiserzeit schliessen sich
Erwähnungen bei Fachautoren wie Plinius d.Ä. und Caesius Bassus sowie Dar-

* Die hier vorgetragenen Überlegungen gehen in grossen Teilen auf meine Tübinger Antritts¬
vorlesung im Mai 2011 zurück. Ich danke allen Kollegen und Gästen, die einzelne Aspekte
dort und später mit mir diskutiert haben.

1 Cicero erwähnt Archimedes undseinesphaerazwölfMal; bei Vitruv finden sich sechs Belege,
beiMartianusCapella vier; bei anderen Autorenhöchstens zwei. Damit istauch ein chronologischer

Höhepunktmarkiert – auf mehr als 20Erwähnung im letzten vorchristlichen Jahrhundert

folgen7 im ersten,4 im 2. Jahrhundert n.Chr. Die Belegdichte bleibtauf diesemniedrigen
Niveau stabil und inderRegelauf Fachtexte, dieNennung des Wissenschaftlers als exemplarischen

Fachvertreter und ggf. die Erzählung von der Eroberung von Syrakus beschränkt. Diese
Erzählung ist sicher vorciceronisch und dienteprimärder CharakterisierungdesMarcellus; ob
sie aufeine Archimedesbiographie oder historischeDarstellungen von PoseidoniosoderPolybios

zurückgreift, muss offenbleiben s. dazu grundlegend Klotz, Quellen). Die hellenistische
Archimedesbiographie des Herakleios/ Herakleides hat Geus, Mathematik, zuletzt überzeugend

ins 2./1. Jhdt. v.Chr. datiert. Die oben ausgewerteten Testimonien sind gut zugänglich
zusammengestellt bei Stamatis.



Archimedes in Rom 47

stellungen im historischen Kontext bei Valerius Maximus undSilius Italicus an. 2

Bei aller Vorsicht, die die Überlieferungslage gebietet, erscheint das letzte
vorchristliche Jahrhundert als eine Epoche, in derArchimedes, seine Schriften und
Werke in hohem Masse präsent sind. Aber wieso ist das so? Wie lässt sich das
Bild des Archimedes in der spätrepublikanischen Kultur beschreiben? Welche
spezifischen Interessen werden in den prägenden Narrativen Ciceros sichtbar?

Wie der fachwissenschaftliche Umgang mit Archimedes aussah, lehrt
exemplarisch der vergleichende Blick auf Vitruv. Er ist, was die Häufigkeit der
Erwähnungen anbelangt, der zweite nach Cicero, doch die Unterschiede sind
offensichtlich: Vitruv führt gattungsgemäss Archimedes als fachliterarischen
Quellenautor an und verweist – besonders in den Proömien – auf Vorbilder aus
dem Bereich der angewandten Mathematik, der er sich und Archimedes
gleichermassen zurechnet. Das archimedische Prinzip wird in erzählender Form
ausführlicher dargestellt; etwas knapper die archimedische Schraube; beide
Anekdoten sind durch die fachliche Ausrichtung des Lehrbuchs einerseits, dem
auch der Fachschriftzugestandenen decorum anderseits ausreichend begründet. 3

Ciceros Interesse an Archimedes hat keine vergleichbare fachliche
Legitimation. Seine Aufmerksamkeit für die mathematischen Wissenschaften, zu
deren exemplarischem Vertreter Archimedes in der europäischen Tradition
werden wird, ist durchweg gering und scheint nur gelegentlich im Lob griechischer

Wissenschaften ein wenig auf, ohne dass dies aber weiter vertieft würde.
Beinahe entschuldigend konstatiert er die Unterlegenheit der Römer im
Bereich der doctrina, zu der er auch die geometria zählt: doctrina Graecia nos et
omni litterarum genere superabat; in quo erat facile vincere non repugnantes.4

Die vergleichsweise ‹nüchternen› Fachschriften des Archimedes müssen für ihn
denkbar uninteressant gewesen sein.

Folgerichtig lässt Cicero diese Schriften in seiner Beschäftigung mit Archimedes

weitgehend beiseite. Sein Umgang mit der Figur des Archimedes geht
nicht von ihnen, sondern vom Biographischen aus. Er entwickelt sich in
verschiedene Richtungen: In den Briefen bezeichnet Cicero schwierige und beinah
unlösbare Aufgaben als«archimedische Probleme» eine vielleicht auf ihn selbst
zurückgehende sprichwortähnliche Wendung; Parallelen bei anderen Autoren

2 Bass., Gramm. 6,271,26; Val. Max., 8,7,7; Plin., Nat. 7,37,125; Sil. 14,300–340 die Kriegs¬
maschinen); 341–352 Archimedes als weiser Naturforscher). Da der Name sich nicht in den
Hexameter fügt, sind alle epischen Beschreibungen notwendig umschreibend; bei Silius werden

seine sizilianische Herkunft und der Vergleich mit Pythagoras und Iopas bemüht, um
Archimedes zu kennzeichnen.

3 Vitr. 1,1,17; 7 pr. 14 Archimedes als Fachautor); 9 pr. 9–12 das archimedische Prinzip); 1,1,7

die archimedische Schraube). ZurFachsprache s. Horster/Reitz, Fachschriftsteller, passim.
4 Cic., Tusc. 1,1,3.Der Gedanke wird für die mathematischen Wissenschaften nocheinmalaus¬

führlich spezifiziert in 1,2,5: in summo apud illos honore geometria fuit, itaque nihil
mathematicis illustrius; at nos metiendi ratiocinandique utilitate huius artis terminavimus modum.
Zum Stellenwert der Mathematik in Rom s. Rawson, Intellectual life, 156–169.



48 Anja Wolkenhauer

fehlen.5 In den Reden zeichnet Cicero Archimedes als Idealfigur des kundigen
und hingebungsvollen Wissenschaftlers, wobei die disziplinäre Zuordnung
unscharf bleibt.6 In den Philosophica erscheint Archimedes als exemplarischer
Vertreter der theoretischen, definierenden und beweisenden Mathematik,7 vor
allem aber als ein fast gottgleicher Schöpfer. So, wieder platonischeDemiurg die
Welt erschuf, so stelle Archimedes unterschiedliche Himmelsgloben her, die diesen

Kosmos im Kleinen nachbildeten. Er gleiche dem platonischen Demiurgen;
der Globenbau sei – so Cicero – seine bedeutendste Leistung, in der sowohl die
Grösse der menschlichen ratio als auch ihre göttliche Abkunft anschaulich und
greifbar würden. 8

Diese Würdigung der Globen als Hauptwerk bezeugt eine in der Antike
verbreitete,9 aus heutiger Sicht aber durchaus ungewöhnliche Schwerpunktsetzung.

Zieht man etwa die beiden einflussreichen Archimedes-Biographien
von Dijksterhuis 1938) und Schneider 1979) zum Vergleich heran, so widmet
die erste den Himmelsgloben des Archimedes nur ein kleines Kapitel 3 von
450 Seiten), während sie der zweiten gar kein eigenes Kapitel wert sind; man
muss sie im Index suchen. Im Umkehrschluss bedeutet dies, dass eine umfassende

Analyse der Archimedes-Rezeption in Rom die modernen Kategorien
beiseite lassen muss und eher vom Globenbauer als vom Festungsbaumeister,
Mechaniker, theoretischen Mathematiker oder vom Fachschriftsteller auszugehen

hat.
Es ist Cicero, dem wir die Aufnahme des Archimedes in den römischen

Wissenshorizont und seine Bewahrung für die weitere Tradition verdanken.
Diese Übersetzungs- und Integrationsleistung betont auch Mary Jaeger in ihrer

5 Cic., Att. 12,4,2 und 13,28,3. Die Wendung ist lt. Otto, Sprichwörter, nur bei Cicero nachge¬
wiesen.

6 Cic.,De or. 3,30,132 geometria); Cic., Cluent. 87 Steigerungsformel: non Archimedesmelius
potuit discribere); Cic., Verr. 2,4,131: Archimedem illum, summo ingenio hominem ac disciplina

[…]; Cic., Fin. 5,19,50: Quem enim ardorem studi censetis fuisse in Archimede, quidum
in pulvere quaedam describit attentius, ne patriam <quidem> captam esse senserit? Vgl. Cic.,
Rep. 1, 22 ingenium). Diese Zuschreibungenwiederholen sich bei späteren römischenAutoren,

so Liv. 24,34,2.
7 Cic., Ac. 2,116: haec cum vera esse concessero, si adigam ius iurandum sapientem, nec prius

quamArchimedes eo inspectante rationes omnes descripserit eas quibusefficitur multis partibus

solem maiorem essequam terram, iuraturum putas?
8 Dazu Wolkenhauer, Sonne, 41–45. – Cic., Tusc. 1,25,63: nam cum Archimedes lunae solis

quinque errantium motus in sphaeram inligavit, effecit idem quod ille, qui inTimaeo mundum
aedificavit, Platonis deus, ut tarditate et celeritate dissimillimos motus una regeret conversio.
Quod si in hoc mundo fieri sine deo non potest,ne in sphaeraquidem eosdem motusArchimedes

sine divino ingeniopotuisset imitari.Cic., Nat. deor. 2,88ff.: Archimedemarbitrantur plus
valuisse in imitandis sphaerae conversionibus quam naturam in efficiendis. Das Argument
wird wieder aufgegriffen beiLact. Inst. 2,5,18.

9 Archimedes selbst soll von all seinen Werken nur die Sphairopoiia, vermutlich eine Schrift
über den Bau von Himmelsmodellen Planetarien), für publikationswürdig gehalten haben.
Sie ist durch den kaiserzeitlichen Mathematiker Karpos von Antiochia bezeugt Karpos bei
Pappos 8,1026,9–12). Schneider, Archimedes, 16f.



Archimedes in Rom 49

grundlegenden Studie Archimedes and the Roman imagination 2008). An ihre
Überlegungen anknüpfend möchte ich die Entfaltung des Archimedesbildes bei
Cicero genauer untersuchen, dessen Genese und Wirkmächtigkeit bislang zu
wenig Aufmerksamkeit gefunden hat. Cicero beschäftigt sich mit Archimedes
nicht nur in allen Bereichen, sondern auch in allen Phasen seiner literarischen
Produktion, wobei die Anfänge nach seinen eigenen Zeugnissen bis in seine
Kindheit zurückreichen und die letzte Erwähnung kurz vor seinem Tode liegt.
Die zentralen Darstellungen der sphaerae im Staatsdialog De re publica, um
54–51 v.Chr., und der Entdeckung des Grabes in Syrakus, dargestellt in den
Tuskulanen um 45/44 v.Chr., bilden die chronologische Leitschnur der folgenden

Darstellung; inhaltlich gilt die Aufmerksamkeit den narrativen Strategien,
derer sich Cicero bedient, um die Biographie des Archimedes mit seiner,
Ciceros, Biographie zu verschränken und den römischen Gebrauch der sphaerae
zu historisieren. Hinter seinen Authentifizierungs- und Akkulturationsbemühungen

zeichnet sich ein wissenschaftshistorisch relevanter Diskurs der späten
Republik ab.

Archimedes in Rom

Wenn ein junger Römer im zweiten vorchristlichen Jahrhundert etwas über
Archimedes hörte, dann geschah dies vermutlich im Zusammenhang mit
Marcellus’ Eroberung von Syrakus im zweiten Punischen Krieg. Einen Eindruck von
der Einbettung dieser Erzählung in die Darstellung der römischen Expansion
vermittelt die Darstellung des Polybius, auf die später sowohl Livius als auch
Plutarch zurückgriffen.10 GemeinsamerMotivbestand aller historiographischen
Darstellungen ist die Würdigung der Kriegsmaschinen des Archimedes; häufig

wird auch die Ermordung des Archimedes gegen den erklärten Willen des
Feldherrn Marcellus erwähnt.11 Das exemplum der Einnahme vonSyrakus dient
später vor allem dazu, den Charakter des Marcellus zu beleuchten – seinen
Respekt vor dem grossen Gegner, seine militärische Klugheit, seine Bescheidenheit
im Umgang mit der Beute.12

10 Liv.24,33–34und 25,31;Polyb. 8,3–9;Plut.,Marc. 14–19; dazu Klotz, Quelle; Bocci,Archime¬
de, konzentriert sich auf Plutarchs Bemühen um die wissenschaftliche Verortung des
Archimedes.

11 Liv.25,31; Plut., Marc. 19; Plin., Nat. 7,37,125.
12 Wie weit diese exemplarische Verwendung zurückreicht, ist aufgrund der Quellenlage kaum

zu bestimmen. Die deutlich distanzierte Haltung, die Polybios gegenüber Marcellus zeigt,
macht eine vergleichende Würdigung bzw. ein Lob seiner clementia unwahrscheinlich, doch
verbietetes der fragmentarische Zustand der Überlieferung, weitere Schlüsse aus dem Fehlen
des Synkrisis-Motivs bei Polybius zu ziehen. Dazu Flower, Memories, 46f. mit weiterer
Literatur. – Valerius Maximus bezieht es auch auf Archimedes, dem sein wissenschaftlicher Eifer
studiumet industria) dasLeben sowohl geschenkt alsauch genommen habe– geschenkt durch

die BewunderungdesMarcellus, genommendurchseineeigene Unfähigkeit,auf den Soldaten
angemessen zu reagieren Val. Max. 8,7,7).



50 Anja Wolkenhauer

Wann und wo die ebenso genaue wie unzutreffende Bemerkung, Marcellus

habe nur die zwei sphaerae des Archimedes als Lohn für sich behalten, in
die Tradition eintrat, ist nicht klar; Cicero behandelt sie als Faktum.13 In ihrer
Analyse der Memorialgüter, die auf Marcellus verweisen, hat Harriet Flower
exemplarisch die umfangreiche Überlieferung jenseits der historiographischen
Literatur erarbeitet– von den stadtrömischen Monumenten über Münzen bis hin
zur archaischen Epik und den familiengeschichtlichen Texten, zu denen neben
den laudationes auch eine Geschichte der Claudii Marcelli von Ciceros Freund
Atticus gehörte.14 Ebenso wie die Bescheidenheit des Marcellus könnte auch das
Grabepigramm des Archimedes zuerst in dieser Tradition seinen Platz gehabt
haben, denn sie kennt Marcellus als Grabstifter.15 Spätestens um 100 v.Chr. fand
das Epigramm nach Ciceros Zeugnis wohl auch im Schulunterricht Verwendung
s.u.).

Mit einer beispiellosen, hochgradig chronologisierten Besitzgeschichte
macht Cicero in seinem Staatsdialog De re publica in der Mitte des 1. Jh. die
archimedischen sphaerae in Rom bekannt und überbrückt narrativ die Zeit von
212 v.Chr. bis in seine Gegenwart. Nach dem Zeugnis der erhaltenen Texte ist
er der erste Römer, der von den archimedischen sphaerae spricht. Wiederholt
greift er auch später das Sphärenmotiv auf, dann konzentriert auf den göttlichen
Baumeister und die vernünftige Ordnung der Welt, doch die Ausführlichkeit der
ersten Darstellung gewinnt es nie wieder.16 Wie aber führt Cicero die sphaerae,
die zuvor noch keinen Ort in der römischen memoria hatten, in Rom ein?17

Welchem Zweck dienen seine aufwendigen Authentifizierungsverfahren?

Ganz authentisch: Der Gebrauch der sphaerae in Rom

Die Rahmenhandlung des Dialogs De re publica spielt an den Feiertagen der
feriae Latinae im Jahr 129 v.Chr. Im Landhaus des jüngeren Scipio Africanus

treffen nacheinander verschiedene Freunde ein; berühmte Männer, deren
Wirkungszeit eine oder zwei Generationen vor derjenigen Ciceros lag. Cicero
hatte, wie die Briefe zeigen, durchaus erwogen, den Dialog in seiner eigenen
Zeit anzusiedeln und selbst eine Sprecherrolle zu übernehmen, hatte dann aber
davon Abstand genommen.18 Man hat hinter dieser Entscheidung vielfach den
Wunsch vermutet, sich nicht politisch zu exponieren; faktisch lässt sich festhalten,

dass die zeitliche Rückverlegung um ca. 75 Jahre mit der Möglichkeit wei-

13 Cic., Rep. 1,14,21 in der Rede des Philus): aliud nihilex tanta praeda domum suam deporta¬
visset. Zur Topik der bescheidenen Beute des Anführers s. etwa Cic., Off. 2,76.

14 Flower, Memories; zur Genealogie des Atticus s. Nep., Att.18,3–4.
15 Liv. 25,31.
16 Dazu Wolkenhauer, Sonne, 41–45.
17 Die logisch hieran anknüpfende Frage nach dem historischen Bild vom Sphärengebrauch in

Rom nachCicero und den materialgeschichtlichen Quellenwerde ich an anderer Stelle behandeln.

18 Cic.,Ad Q. fr.3,5,1–2.



Archimedes in Rom 51

terer chronologischer Rückgriffe von jenem Zeitpunkt aus) ihm die literarische
Gestaltung der jüngeren Vergangenheit ermöglichte, die gerade noch am Rand
des kommunikativen Gedächtnisses, kurz vor dem «floating gap» lag: Aus der
unscharf konturierten Zone zwischen Noch-Wissen und Schon-Vergessenhaben
lässt sich bei zunehmendem Verlust aller Zeitzeugen in der Verschriftlichung
dasjenige gewinnen, was als memoria fixiert und abgesichert wird. Die jüngste
Vergangenheit ist noch in der Erinnerung vieler Menschen präsent, die
Vorvergangenheit hat den Prozess der Kanonisierung schon durchlaufen; die ‹
Schwellenereignisse› bieten die grösste Möglichkeit, Erinnerung zu gestalten. Ciceros
chronologische Festlegung auf einen Handlungsrahmen, der ein saeculum als
Erinnerung der Sprecher des Dialogs die Ereignisse von 212–129 v.Chr.; aus
Ciceros Sicht bereits grösstenteils der ‹Vorzeit› des kulturellen Gedächtnisses
zugehörig), das zweite saeculum 129 – ca. 54 v.Chr.) als Erinnerung Ciceros,
d.h. noch dem kommunikativen Gedächtnis zugehörig überspannt, deutet auf
ein ausgeprägtes Bewusstsein für die Möglichkeiten und Grenzen der memoria
hin.19

Cicero lässt einen der Gäste in einem mehrfach authentifizierten Text einen
Vortrag über die Geschichte und Funktion von Himmelsmodellen als Mittelder
Erkenntnis und der politischen Kommunikation halten. Dieser behandelt in
enger Verschränkung drei Themen:Die beiden sphaerae des Archimedes und ihre
bis auf Thales zurückreichende Geschichte; die sphaera solida und ihre Bedeutung

für die Literatur; die sphaera mobilis und ihre Nutzung. Der sprachliche
Unterscheidung zwischen den beiden sphaerae ist von grosser Bedeutung, da
sie den ganz unterschiedlichen Modellstatus der sphaerae präsent hält: während
die bewegliche sphaera mobilis die himmlischen Bewegungsabläufe und
Finsternisse nachvollzieht, zeigte die unbewegliche, aber bemalte sphaera solida die
Sternbilder an.20

Die für die weiteren Überlegungen zentralen Passagen seien hier – etwas
verkürzt – wiedergegeben.21 Nach ihnen folgt eine Lücke im überlieferten Text,
doch das Gespräch über die Anwendungsmöglichkeiten der sphaerae wurde
über mindestens 60 Teubnerzeilen weitergeführt; noch beim Wiederbeginn des
erhaltenen Textes geht es um die naturwissenschaftlichen Ursachen von
Finsternissen.

Nec vero nostra quaedam est instituenda nova et a nobis inventa ratio, sed unius
aetatis clarissimorum ac sapientissimorum nostrae civitatis virorum disputatio
repetenda memoria est, quae mihi tibique quondam adulescentulo est a P. Rutilio

Rufo, Smyrnae cum simul essemus compluris dies, exposita […] Tum Philus:

19 Zur Begrifflichkeit s. J. Assmann,KulturellesGedächtnis, 48ff.
20 Cic., Rep. 1, 14, 21–22. Die sphaera mobilis wird auch als ²« ºµ  die solida auch als ´µ§²§ž

bezeichnet Geminos). Die Bezeichnung der sphaera mobilis als armillaris Armillarsphäre)
scheintneuzeitlich zusein.

21 Cic., Rep. 1,8,13 und 1,14,21–22.



52 Anja Wolkenhauer

‚nihil novi vobis adferam, neque quod a me sit 9ex:cogitatum aut inventum; nam
memoria teneo C. Sulpicium Gallum, doctissimum ut scitis hominem, cum idem
hoc visum diceretur et esset casu apud M. Marcellum, qui cum eo consul fuerat,
sphaeram quam M. Marcelli avus captis Syracusis ex urbe locupletissima atque
ornatissima sustulisset, cum aliud nihil ex tanta praeda domum suam deportavisset,

iussisse proferri; cuius ego sphaerae cum persaepe propter Archimedi
gloriam nomen audissem, speciem ipsam non sum tanto opere admiratus; erat enim
illa venustior et nobilior in volgus, quam ab eodem Archimede factam posuerat
in templo Virtutis Marcellus idem. sed posteaquam coepit rationem huius operis
scientissimeGallusexponere, plus in illoSiculo ingenii quam videretur natura
humana ferre potuisse iudicabam fuisse.dicebat enim Gallus sphaerae illius alterius
solidae atque plenae vetus esse inventum, et eam a Thalete Milesio primum esse
tornatam, post autem ab Eudoxo Cnidio, discipulo ut ferebat Platonis, eandem
illam astris quae caelo inhaererent esse descriptam; cuius omnem ornatum et
descriptionem sumptam ab Eudoxo multis annis post non astrologiae scientia sed
poetica quadam facultate versibus Aratum extulisse. hoc autem sphaerae genus,
in quo solis et lunae motus inessent et earum quinque stellarum quae errantes et
quasi vagae nominarentur, in illa sphaera solida non potuisse finiri22 atque in eo
admirandum esse inventum Archimedi, quod excogitasset quem ad modum in
dissimillimis motibus inaequabiles et varios cursus servaret una conversio. hanc
sphaeram Gallus cum moveret, fiebat ut soli luna totidem conversionibus in aere

illo quot diebus in ipso caelo succederet, ex quo et in sphaera solis fieret eadem
illa defectio, et incideret luna tum in eam metam quae esset umbra terrae, cum sol
e regione …‘

«Aber kein eigener, neuer und von mir ausgedachter Gedankengang soll
dargelegt werden, sondern das Gespräch zwischen den berühmtesten und weisesten

Männern einer einzigartigen Epoche unseres Staates ist in die Erinnerung
zurückzurufen; [ein Gespräch], das mir und dir vor langer Zeit in unserer
Jugend von P. Rutilius Rufus, als wir in Smyrna für ein paar Tage zusammen
waren, mitgeteilt worden ist. […] Da sagte Furius Philus: Ich werde euch nichts
Neues bringen und nichts von mir Erdachtes oder Erfundenes, denn ich habe
in Erinnerung, dass Gaius Sulpicius Gallus, ein wie ihr wisst höchst gelehrter
Mann, einmal, als dasselbe Phänomen [gemeint ist eine Doppelsonne] gesehen
worden sein soll und er zufällig gerade bei seinem ehemaligen Mitkonsul Marcus

Marcellus war, sich die sphaera hat bringen lassen, die der Grossvater des
Marcellus nach der Einnahme von Syrakus aus dieser sehr wohlhabenden und
reich ausgeschmückten Stadt mitgenommen hatte; sonst hatte er nichts aus der
grossen Beute in sein Haus gebracht. Obwohl ich [Philus] von dieser sphaera oft
wegen der Berühmtheit des Archimedes hatte reden hören, bewunderte ich ihr
Aussehen selbst nicht so sehr; denn jene andere, die ebenfalls von Archimedes
gefertigt worden war und die Marcellus im Tempel der Virtus hatte aufstellen
lassen, war schöner und berühmter bei der breiten Bevölkerung. Aber nachdem

22 Hier definire; s. Büchner ad loc.



Archimedes in Rom 53

Gallus begonnen hatte, die Struktur dieses Werkes [der erstgenannten sphaera
mobilis] kundig und wissenschaftlich darzulegen, kam ich zu dem Urteil, dass

in diesem Sizilianer wohl mehr Intelligenz steckte als die menschliche Natur
eigentlich habe tragen können. Gallus sagte nämlich, dass die Erfindung jener
anderen festen und vollen Kugel alt sei,23 und dass sie zuerst von Thales von Milet
gedrechselt worden sei, danach jedoch von Eudoxos von Knidos, der ein Schüler

Platons gewesen sein soll, mit den Sternen und Gestirnen, die am Himmel
haften, beschriftet worden sei. Den ganzen Schmuck und die Beschriftung/
Beschreibung habe viele Jahre später Aratos von Soloi von Eudoxos übernommen
und nicht aufgrund astronomischen Wissens, sondern auf der Basis eines
gewissen dichterischen Vermögens in Versen ausgedrückt. Diese Art der sphaera
jedoch, in die die Bewegung der Sonne und des Mondes und der fünf Gestirne,
die wandelnde und gleichsam herumirrende genannt werden [= Planeten]
eingebaut seien, hätte auf der festen sphaera nicht umgesetzt werden können. Die
Erfindung des Archimedes sei darin bewundernswert, dass er herausgefunden
habe, wie bei den ganz und gar unterschiedlichen Bewegungen [der Gestirne]
eine einzige Umdrehung ihre Bewegungen als ungleiche und verschiedenartige
bewahren könne. Als Gallus diese sphaera in Bewegung setzte, geschah es, dass
der Mond der Sonne in jenem [Modell] aus Erz in ebenso vielen Umdrehungen
folgte wie er es an Tagen am Himmel selbst tut, woraufhin auch in der sphaera
jene Sonnenfinsternis eintrat und der Mond zum gleichen Zeitpunkt die Grenze
des Erdschattens berührte, als die Sonne aus der Gegend …» [hier bricht der
überlieferte Text ab])

Ciceros Darstellung hat im Hinblick auf die sphaerae, die hier im Mittelpunkt
stehen, keinerlei stützende aussertextliche Evidenz, ist aber chronologisch
konzinn.24 Dabei folgt sie nicht der üblichen Erzählrichtung von der Vergangenheit
in die Gegenwart, sondern ist ganz und gar retrospektiv angelegt. Wenn man sie
im üblichen Zeithorizont einer historischen Erzählung reorganisieren wollte,
käme etwa Folgendes dabei heraus:

Bei der Eroberung von Syrakus im 2. Punischen Krieg 212 v.Chr.) gelangte
M. Claudius Marcellus ca. 270–208 v.Chr.) in den Besitz von zwei verschiedenen
sphaerae aus dem Besitz des Archimedes um 287–212 v.Chr.). Die bewegliche
sphaera mobilis, eine damals höchst moderne Armillarsphäre, behielt er in
seinem Privatbesitz, während er die unbewegliche, aber bemalte und beschriftete
sphaera solida für den Tempel der Virtus bestimmte. Sie war der Konstruktion
nach einfacher und älter; ihre Erfindung wird auf Thales und Eudoxos zurück-

23 Hier geht esweniger um die innere Füllung desGlobus, d.h. seine Kompaktheit, als um seine
geschlossene Oberfläche s. Pápay, Frühgeschichte, 335).

24 Zur Entwicklungsgeschichte der sphaerae aus wissenschaftshistorischer Sicht s. bes. Keyser,
Orreries, 249ff. Pápay, Frühgeschichte, Künzl, Himmelsgloben. Keyser datiert den
frühestmöglichen Zeitpunkt für den Bau beweglicher Planetarien mitdifferenten, aber gleichförmigen

Bewegungen der Planeten auf ca. 130 v.Chr., in die ZeitHipparchs.



54 Anja Wolkenhauer

geführt. Arat soll, wie Cicero betont, beim Schreiben der Phainomena eine
sphaera solida als literarisches Hilfsmittel genutzt haben.

Marcellus hatte den Tempel der Virtus gelobt; sein Sohn vollendete ihn.
Mit seiner Einweihung im Jahr 205 v.Chr. trennten sich die Wege der beiden
sphaerae des Archimedes in Rom, die spätestens von diesem Moment an
unterschiedlichen Publika zugänglich waren; nicht jeder hatte die Möglichkeit zum
Vergleich. Cicero legt Furius Philus cos. 136 v.Chr.) die Worte in den Mund,
die sphaera solida im Tempel der Virtus sei venustior et nobilior in volgus,
entspräche also eher dem ästhetischen Empfinden der Masse.25 Die Auszeichnung
der sphaera durch eine schöne Oberfläche und nicht etwa durch intellektuell
attraktive Strukturen und Funktionen) führt bei ihm in einem platonisch
grundierten Urteil zur Abwertung.26 Zugleich deutet die Erwähnung des volgus auf
eine vom Hersteller oder Besitzer intendierte öffentliche Rezeption, die,so wird
man Ciceros beiläufige Einführung des Himmelsglobus deuten können, auch
tatsächlich stattfand: Die sphaera solida war im kulturellen wie im kommunikativen

Gedächtnis gutverankert; sie war zu Ciceros Zeitvermutlich noch sichtbar,
oder aber zumindest noch nicht lange verschwunden. Wie lange späterhin die
öffentliche Ausstellung dieser schönen, altmodischen, aber intellektuell wenig
attraktiven Himmelskugel noch im oder am Tempel währte, kann aufgrund der
vorliegenden Texte nicht bestimmt werden.

Die sphaera mobilis, die im Besitz der Claudii Marcelli verblieben war, war
nach 205 v.Chr. nicht mehr allgemein zugänglich. Sie blieb aber im kommunikativen

Gedächtnis des römischen Hochadels präsent, weshalb mehr als eine
Generation später C. Sulpicius Gallus cos. 166 v.Chr.) bei einem Besuch im
Hause der Marcelli darum bitten konnte, die sphaera mobilis herbeizubringen,
um die Bewegung der Sonne undPlaneten im Verhältnis zueinander experimentell

nachzuvollziehen.27 Auch derdeutlich jüngereFurius Philus cos. 136 v.Chr.)
wusste von ihrer Existenz und verband sie mit dem Namen des Archimedes
persaepe propter Archimedi gloriam nomen audissem).

25 Zur Ausstellungspraxisdes Beuteguts s. Hartmann, Relikt, 107ff.; Pape, Kunstwerke, passim.
26 Jaeger,Archimedes, führt diesen Punkt auf S.53ff. weit aus. Sie betont den Vergleich der bei¬

den sphaerae und sieht darinüber alle Gattungs-und Diskursgrenzenden impliziten Vergleich
des epischen Gabentauschs nachgezeichnet.Dabei hebt sie die Singularität dieserBeutestücke
besonders hervor, was die tatsächliche Situation inRom im ersten vorchristlichenJahrhundert
aber m. E. verkennt:Es gab durchaus weitere sphaerae inRom, wie etwa diejenige des Billaros
beiLucullus Strabo 12, 3,11 12, 546) und die desPoseidonios Cic., Nat. deor. 2,88), und es

gab schon seit demersten PunischenKriegSonnenuhren in Rom,die ebenfalls als Beutekunst
dorthin gelangt waren, einen vergleichbaren ‹kosmischen› Anspruch vertraten und in die
römischeKultur integriertworden waren: Diesphaerae waren imHinblick aufModellcharakter,
Anspruch und Herkunft keine Neuigkeit. Dazu Wolkenhauer, Sonne, bes. 86ff.

27 Gallus’ besondere astronomische Kompetenz notiert Plinius d.Ä. Nat. 2, 53 und 83). Er er¬

wähnt die Deutung einer Finsternis, eine Publikation zum Thema und eine mathematische
Schätzung, die sich in der Genauigkeit mit derjenigen des Pythagoras messen könne.



Archimedes in Rom 55

Hier bricht der überlieferte Text ab, der vermutlich noch eine genaue
Darstellung des Experiments und seine Deutung brachte.28 Für die weitere
Überlieferung hat Cicero bereits zuvor die biographisch nachvollziehbare Kette der
Vermittler der memoria vorgestellt: von Gallus über Furius Philus und Rutilius
Rufus bis hin zu den BrüdernCicero. Ob und wann die sphaera mobilis gänzlich
verschwand, wird mangels weiterer Hinweise auf eine Augenzeugenschaft oder
Benutzung der sphaera nicht deutlich. 29 Dies mag durchaus dem fragmentarischen

Zustand des Textes geschuldet sein. Doch hätte Cicero selbst sie noch in
situ im Haus der Claudii Marcelli gesehen, was in Anbetracht seiner Verbindung
mit der Familie, die in der Rede Pro Marcello 46 v.Chr.) ihren deutlichsten
Ausdruck findet,30 durchaus denkbar ist, hätte man bereits zu Beginn eine
einführende Bemerkung erwarten dürfen –ähnlich derjenigen über die sphaera des
Poseidonios.31 Ich komme am Ende noch einmal darauf zurück.

Authentifizierung der memoria

Auffällig ist die chronologische Verschachtelung, mit der Cicero seine Leser
zur Erzählung von den sphaerae hinführt: Während die Vorstellung des Textes
als Wiedergabe eines tatsächlich stattgehabten Gesprächs durchaus den
Konventionen des philosophischen Dialogs folgt, ist die damit verbundene Anhäufung

von Vermittlungsinstanzen durchaus ungewöhnlich: Von diesem Gespräch,
schreibt Cicero, sei ihm und seinem Bruder, den er als Zeugen anruft,32 durch
einen der Gesprächsteilnehmer, Rutilius Rufus cos. 105 v.Chr.), berichtet
worden, als sie ihn mehr als 20 Jahre zuvor im Jahr 78 v.Chr. während ihrer
Studienreise in Smyrna besucht hätten. Dieser habe nicht nur das Gespräch im
Allgemeinen, sondern besonders auch den Bericht des Furius Philus cos. 136
v.Chr.) wiedergegeben, eines damaligen Gesprächsteilnehmers. Auch dieser
habe sich mit der Aussage legitimiert, er würde nichts Erfundenes, sondern
Erinnertes wiedergeben, 33 um dann die von ihm Jahre zuvor gehörte Abhandlung
des Gallus cos. 166 v.Chr.) über Himmelsmodelle vorzutragen, zu der dieser

28 Zur Diskussion über die Länge des ausgefallenen Textes s. Büchner, Komm. ad loc.
29 Die späteren Erwähnungen beweglicher sphaerae von Ovid Fast. 6,269–280) bis Claudian

Carm. min. 51) können ebensogut auf literarischer Evidenz und der Kenntnis anderer,
ähnlicher sphaerae beruhen; die Zuweisung an Archimedes wäre dann als ‹Ehrentitel›zu verstehen.

Die entsprechenden Texte sind vielfach zusammengestellt worden, z.B. bei Garambois-
Vasquez.

30 Die Stammtafelder Claudii Marcelli bei Drumann/Groebe, Geschichte Roms, 326–339.

31 Cic., Nat. deor. 2,88: Quod si in Scythiam aut in Britanniam sphaeram aliquis tulerit hanc,
quam nuper familiaris noster effecit Posidonius, cuius singulae conversiones idem efficiunt in
soleet in lunaet in quinquestellis errantibus,quodefficitur in caelo singulisdiebus etnoctibus,
quis in illa barbaria dubitet, quin ea sphaera sit perfecta ratione.

32 Cic., Rep.1,8, 13:disputatio repetendamemoriaest, quae mihi tibique quondam adulescentulo
est a P. Rutilio Rufo […] exposita.

33 Cic., Rep. 1,14,21: nihil novi vobis adferam, neque quod a me sit9excogitatum:aut inventum,
nam memoria teneo …



56 Anja Wolkenhauer

wiederum die sphaera des Archimedes herangezogen habe, die die historisch
fixierte Erinnerung über den « floating gap» hinweg und bis zu den Ereignissen
des 2. Punischen Krieges absichert.34 Durch ihre materielle Präsenz vermochte
sie es also, die chronologischeBegrenztheit des kommunikativen Gedächtnisses
zu überwinden.

Cicero verwendet unübersehbar viel Energie darauf, die Erinnerung über
mehrere Generationen hinweg abzusichern, und zieht zu ihrer Stabilisierung
nicht nur Texte, sondern auch die Evidenz von Objekten, Orten oder Personen
heran.Vergleichbare, wenn auchchronologisch schwächerausgeprägte Konkreti-sierungsverfahren

der memoria lassen sich bei ihm auch andernorts beobachten,
z.B. wenn er die Ruinen der Akademie als Gedächtnisort in Erinnerung ruft,35

den Dialog über die Gesetze unter einer Eiche stattfinden lässt, die die Eiche des
Marius sein könnte, 36 oderdas Verhältnis zwischen Numaund Pythagoras durch
imaginäre Schüler und Enkelschülerplausibilisiert. Im vorliegenden Fall nutzt er
den Memorialcharakter der Artefakte, die Besuchskultur, das Verflochtensein
der herrschenden Familien Roms sowie die vorgängige, wenn auch anders orientierte

Berühmtheit des Archimedes als ausserliterarische Träger seiner
Erzählkonstruktion, anders formuliert: Seine Authentifizierungsstrategien bedienen
sich nicht nur der direkten Zeugenschaft, sondern vor allem der Berufung auf
vertraute Strukturen der materiellen und kulturellen Geschichte.

Eine derartige Summierung von Verweisen und dieBetonung der
Gedächtnisleistung bei gleichzeitiger Abwehr alles Fiktionalen ist singulär. Das Verfahren

fixiert eine bestimmteForm der Erinnerung und stellt, eng damit verbunden,
eine spezifische Form von Authentizität her. Authentizität meint hier die
angenommene ‹historische Echtheit› und fokussiert, anders als der memoria-Begriff,
die Zuschreibung von Zuverlässigkeit an den Sprecher, vermittelt durch die von
ihm beigebrachten Objekte, Personen usw.37 Es sind auch und besonders ex tra-

34 Hobsbawm, Introduction betont inseiner allgemeinen Einführung in das Phänomen der erfun¬
denen Traditionen,dass gerade auch historischeKontinuität Gegenstand dieserBemühungen
ist; man denke nur an die Rückdatierung alles Nationalen im 19. Jahrhundert und das weite
Feld der literarischen Fälschungen, die das historische Gut hervorbrachten, dessen man zu
bedürfen meinte. – Jaeger, Archimedes, 59ff. betont in ihrer Analyse der Passage Ciceros
Bemühen, sich in die Tradition einzuschreiben und seine Aufmerksamkeit für die sphaerae
als im positiven Sinne ‹konventionell›, d.h. der griechisch-römischenTradition entsprechend,
darzustellen. Dies ist sicher auch einAspekt der Darstellung.

35 Cic.,Fin. 5,2; dazu grundlegend Hartmann, Relikt, 31ff.
36 Cic.,Leg. 1,1.
37 Eine Reihe hervorragender Einzelstudien zu diesem Begriff bietet der Sammelband «Echte

Geschichte» Besonders zu erwähnen ist die Untersuchungvon Schläppi, der dasBemühen der
Berner Zünfte umeine möglichst weit zurückreichende ‹authentische›Geschichte analysiert.
Seine Zusammenfassung verdeutlichtdieÄhnlichkeitder Abläufe, lässtaber vor allemdanach
fragen, für welches Publikum Cicero hier schreibt: Denn Authentizitätszuschreibungen
finden ihrenErfolg in einem sozialen Prozess, nicht allein in subjektiver Setzung. Ich zitiereaus
Schläppis Schlusswort, S. 265: «Authentizitätsfiktionen bilden wichtige Bausteine kollektiver
Rückerinnerungund eignen sich ideal zur rückwärtsgewandten Selbstvergewisserung vonsozi-



Archimedes in Rom 57

textuelle Attribute, die mit der ihnen innewohnenden spezifischen auctoritas die
Glaubwürdigkeit des Sprechers erhöhen.

Rhetorisch ist diese Form der Authentizitätsschaffungdem Bereich der
evidentia zuzuordnen, indem sie durch postulierte Augenzeugenschaft und detaillierte

Ekphrasis der Argumentation des Sprechers zu Hilfe kommt. Dabei wird
eine vielfache, chronologisch gestaffelte Zeugenschaft in der modernen Lesart
eher als ‹Erzählung vom Hörensagen› und damit als authentizitätsmindernd
wahrgenommen. Sie kann heute kaum mehr dazu dienen, Autorität zu steigern.
In Ciceros Beispiel hingegen wirkt sich die lange Reihe der Vermittler durch
die Addition der auctoritas der jeweiligen Sprecher – alle gewesene Konsuln! –

entgegen dem heutigen Erwartungshorizont höchst positiv aus.

Die Zuschreibung von Authentizität an den Bericht war für Ciceros
Darstellungsabsicht von grosser Bedeutung. In der Forschung ist die Darstellung
der Besitzgeschichte oft als erzähltechnisch irrelevant herausgestellt worden, 38

was unzutreffend ist. Denn Cicero nutzte die von ihm namentlich und materiell

abgesicherte memoria dafür, die wissenschaftliche Nutzung der Beutekunst
aus Syrakus um rund 100 Jahre vor seine Gegenwart zurückzudatieren.
Dadurch wird aus Rom eine Kulturnation, in der das wissenschaftliche Modell des
Kosmos schon Mitte des 2. vorchristlichen Jahrhunderts einen relevanten und
unbestrittenen Platz im Diskurs der Entscheidungsträger besass und wo man
129 v. Chr. im gebildeten Gespräch damit umgehen konnte, ohne dass etwa der
Eindruck revolutionärer Neuheit entstand.

In der Tat gibt es eine Reihe von Testimonien, die auf die Präsenz von sphaerae

in den römischen Diskursen der ersten Hälfte des letzten vorchristlichen
Jahrhunderts hindeuten, doch weiter zurück reicht kein einziges römisches
Indiz – mit Ausnahme von Ciceros hier diskutierter Darstellung. Anders
formuliert: Man stösst in De re publica wie später auch im Laelius) auf Ciceros
Entwurf des Scipionenkreises als einer literarisch und, wie gezeigt, auch an
den mathematischen Wissenschaften interessierten Gruppe von Römern, die
in der Mitte des zweiten Jahrhunderts vor Christus die Hinwendung Roms zur
griechischen Kultur prägten.39 Dieser literarische Entwurf trägt dazu bei, einer
spezifischen Vergangenheitsrekonstruktion Glaubwürdigkeit zu verleihen, die
sich zur Zeit Ciceros am Rande des «floating gap» befindet, aber bis weit in die
historische Wahrnehmung der Frühgeschichte zurück wirkt. Dort entsteht eine
ideale Vergangenheit, in deren intellektueller Struktur Cicero seine Hoffnun¬

al heterogenen Personenverbänden. Andersals wissenschaftlichaufbereitete Historie können
sieWidersprüche und soziale Friktionen ausblenden und lassen sich inhaltlich und medial auf
das kulturelle und ständische Profil der intendierten Rezipienten abstimmen. Die authentische
Fiktion passt sich der Nachfrage an, zu deren Befriedigung sie dient.»

38 Novara, Cicéron, 229. Sieheauch noch Jaeger, Archimedes, 53f.
39 Grundlegend für die Dekonstruktion des Kreises: H. Strasburger, Scipionenkreis, sowie

J.E.G. Zetzel, Cicero. Abwägend Büchner in seinem Kommentar,S. 28–36: «ein idealisiertes
Bild einer Wirklichkeit» S. 36).



58 Anja Wolkenhauer

gen ablegt. Der Authentifizierungsmarathon seiner Darstellung dient der
Rückdatierung und historischen Fixierung kultureller Haltungen, hier konkret: der
Aufmerksamkeit gegenüber den Wissenschaften an sich sowie den mathematischen

Wissenschaften und der wissenschaftlichen Modellbildung im Handeln
der führenden Männer im Besonderen. In dieser Vergangenheitskonstruktion
hatten offenbar auch diejenigen Wissenschaften ihren Platz, die Cicero selbst
etwas fremder waren.

Geht man noch einen Schritt weiter und verlässt die Binnenlogik von
Ciceros Vergangenheitsrekonstruktion, so steht die Existenz der archimedischen
sphaera mobilis ganz grundsätzlich in Frage. Keyser hat in einer beeindruckenden

Studie dargelegt, dass die technische Entwicklung einerseits, die
mathematische Beschreibung der Gestirnsbahnen andererseits erst in der Mitte des
zweiten vorchristlichen Jahrhunderts einen Stand erreicht hatten, der den Bau
beweglicher Himmelsmodelle ermöglichte.40 Das wäre früh genug für Cicero,
aber viel zu spät für Archimedes. Keyser benutzt seine Überlegungen dazu, den
zweiten pseudoplatonischen Brief als Fälschung zu erweisen und nach externen
Kriterien zu datieren; Cicero wendet er sich nur en passant zu.

Bezieht man nun seine mathematik- und technikhistorische Rekonstruktion

auf die römische Situation, so muss man fragen, ob Ciceros intensives
Bemühen um eine authentische Vergangenheitsrekonstruktion nicht auch noch
andere Gründe hatte. Ob sie nicht vielleicht darin gründete, dass nicht nur die
frühe Nutzung, sondern sogar die schlichte Existenz der sphaera durch seinen
Text begründet werden sollten. Wenn es keine Armillarsphäre des Archimedes
gegeben hätte, hätte Marcellus sie auch nicht nach Rom bringen können, dies
könnte das Fehlen in allen älteren Texten erklären. Dann hätte Cicero auf der
Basis des konventionellen Himmelsglobus und der Kenntnisder poseidonischen
sphaera oder der sphaera des Lucullus die technische Revolution rückblickend
überhaupt erst Archimedes zugeschrieben und sie in Rom prominent in Szene
gesetzt. Archimedes wäre dann ein neugewonnener Traditionsträger, der den
griechisch-lateinischen Kulturtransfer aufgrund seiner vorgängigen Verankerung

in der Marcellus-memoria historisch überzeugend verkörpern konnte. Dies
könnte Ciceros ausserordentlich intensives Bemühen darum, seiner Erzählung
Authentizität zu verleihen, ebenso erklären, wie den Fokus, den er darauf legt,
dass die sphaera mobilis nur einem kleinen und inzwischen weitgehend verstorbenen

Publikum zugänglich war. Auch die detaillierte Ausführung des
Vergleichs, der vor allem dann plausibel ist, wenn die eine sphaera weithin bekannt
ist, die andere aber nicht, lässt sich durch diese Vorannahme plausibel machen.41

40 Keyser, Orreries.
41 Nach der erzähltechnischen Funktion des Vergleichs fragt auchJaeger, Archimedes, 53ff. Sie

sieht in ihm allerdings Gabentausch undÜberwindungsgestus vorformuliert, weniger die
Notwendigkeit, die vielleicht nicht mehr) vorhandene und auch im kulturellen Gedächtnis kaum
präsente sphaera mobilis durch den Vergleich überhaupt erst vor das geistige Auge zu rufen
und ihr ihren intellektuellen Rang zuzusichern.



Archimedes in Rom 59

Damit stehen zwei Alternativen im Raum: Entweder gab es gar keine
archimedische sphaera mobilis, und Ciceros Bemühungen galten der Konstruktion
einer gänzlich neuen Vergangenheit aus dem Wissen und mit den Mitteln seiner

Gegenwart – oder aber es gab gegen alle naturwissenschaftlich-technische
Wahrscheinlichkeit zwei archimedische sphaerae, von denen eine starr und
vorhanden, die andere beweglich, aber zu Ciceros Zeiten möglicherweise
verschollen oder wie diejenige des pseudoplatonischen Briefes) beschädigt war, so
dass Cicero seine Argumentation an der sphaera solida entwickeln und durch
zusätzliche Autoritäten stützen musste. TrotzKeysers überzeugender Argumentation

sollte man diese Option nicht ganz beiseite lassen, denn Funde wie das
Antikythera-Instrument haben deutlich gezeigt, dass auch plausible und stabil
erscheinende Chronologien in der antiken Technikgeschichte schnell fraglich
werden können. Beide Alternativen gemeinsam bezeichnen jedoch den
fiktionalen Raum, der sich im Eingangsdialog von De re publica eröffnet und der
dem wissenschaftlichen Gespräch, dem wissenschaftlichen Modell und besonders

Archimedes als Vertreter der mathematischen Wissenschaften eine
überraschende Bedeutung im römischen Selbstverständnis zuweist.

Modelle erster und zweiter Ordnung

Die Idee von Archimedes als gottgleichem Schöpfer und seinen sphaerae als
Schöpfungsäquivalent zieht sich bis zum Schluss durch Ciceros philosophische
Schriften. Cicero gibt dem Gedanken allerdings bereits in De re publica noch
eine zusätzliche Wendung: So, wie Archimedes den Kosmos in seiner sphaera
nachgebildet hat, so bildet der poeta diesen in seiner Literatur nach, wobei er
die sphaera zur Hilfe nimmt.

Die Literatur, hier zuallererst die genannten Phainomena Arats, erscheint
als Modellbildung auf zweiter Stufe; ihr Schöpfertum ist weniger unmittelbar,
ihr Werk ein abgeleitetes, denn es bezieht sein Wissen nicht vom Himmel,
sondern von seinem Modell, der sphaera solida. Im Hinblick auf Arat war diese
Einschätzung durchaus zutreffend. Schlachter/Gisinger weisen darauf hin, dass

nicht nur beim Verfassen, sondern auch bei der Lektüre des Werkes über lange
Zeit sogenannte Aratgloben herangezogen wurden, was besonders dann zur
Herausforderung geriet, wenn Abbildungen und Text divergierten.42

Diese Ableitung des poetischen Textes vom gebauten Modell impliziert
den Vorrang des Modells. Cicero führt diesen Gedanken einige Jahre später
in den Tuskulanen weiter: «Indem Archimedes die Bewegungen des Mondes,
der Sonne und der fünf Wandelsterne an der Armillarsphäre festmacht, tut er
dasselbe wie jener Gott Platons, der im Timaios die Welt erbaut …».43 Damit
ordnet er jedes gebaute Himmelsmodelle einer spezifischen literarischen Form

42 Schlachter/Gisinger, S. 21–26.
43 Cic., Tusc. 1,25,63: nam cum Archimedes lunae, solis, quinqueerrantiummotus in sphaeram

inligavit,effecit idem quod ille,qui in Timaeo mundum aedificavit, Platonis deus […].



60 Anja Wolkenhauer

zu: Für Werke wie das Lehrgedicht Arats, das ja auch Cicero in seiner Jugend
übersetzte, benötigt man eine sphaera solida, die das Verhältnis der Sternbilder

zueinander erkennen lässt.44 Um aber die Struktur des Kosmos sichtbar zu
machen, benötigt man eine Armillarsphäre wie diejenige, die er Archimedes
zuschreibt. Archimedes’ sphaera mobilis steht zum platonischen Timaios im
gleichen Verhältnis wie der einfache Himmelsglobus zur Dichtung Arats.

Dieser Gedanke nimmt seinen Anfang im Staatsdialog De re publica und
bezieht dort Ciceros eigenes Werk mit ein. Es ist bekannt, dass die dortige
Eingangssequenz in vielen Details auf das grosse Schlussbild, den Traum des Scipio,
hin komponiert ist. Wenn Cicero in der Traumschilderung den älteren Scipio
die schöne Ordnung des Kosmos beschreiben lässt, aus der er Massgaben für
die gute Ordnung der Welt und des Staates ableitet, wird das Reden über die
Himmel explizit zum Reden über den Staat. Damit dies erzähltechnisch möglich

und für den Leser plausibel wird, verbindet Cicero die imaginierte
Wirklichkeit des Traums mit der Beschreibung des wissenschaftlichen Modells zu
einer einheitlichen Schau: Das Modell veranschaulicht das, was man nicht sehen
kann und worüber man deshalb eigentlich keine Aussagen zu treffen wagt.45 Die
kosmische Schau des Planetensystems mit der kleinen Erde bezieht hingegen
einen Grossteil ihrer Anschaulichkeit aus der in der Beschreibung angelegten
Möglichkeit, hier wie im Eingangsdialog) wieder die Armillarsphäre am Werk
zu sehen.46

Das gebaute Modell der Armillarsphäre wird bei Cicero also, überspitzt
formuliert, zur Wirklichkeit, nach der er das literarische Bild des Kosmos
modelliert, den er derart in den Vorstellungshorizont seiner Leser hineinholt.
Zuallererst geschieht dies durch die Nutzung einer gemeinsamen Begrifflichkeit,
die für die Zonen des Himmels ebenso gilt wie zuvor für die archimedische
sphaera: Das Sonnensystem wird als überschaubare Folge von Kugeln, Kreisen
und miteinander verbundenen Ringen vorgestellt, als sähe man den Kosmos in
der Miniaturgrösse eines Modells vor sich und nähme die metallische Härte
seiner Teile wahr.47

Methodisch liegt hier natürlich ein Problem wissenschaftlicher Begriffsbildung

vor – es bleibt immer zu fragen, wie Cicero es denn sonst hätte aus-

44 Auch der Vergleich beider Globen, des menschengemachten und des göttlichen, hat seinen
Anfang bei Arat; vgl. dazu Gee, Astronomy, 529f.

45 Vgl. Cic., Rep. 1,10,15: Scipio über Panaitios.
46 Zum narrativen Status des Traums und der Rahmenbildung des Dialogs s. Hammerstaedt,

Traum. Ausführlich behandelt bei Gee, Astronomy. Gallagher, Metaphor. Jaeger, Archimedes,

49f.
47 Cic., Somn. 15,15–17,17: Homines enim sunt hac lege generati, qui tuerentur illum globum,

quem in hoc templomedium vides, quae terra dicitur, iisque animusdatus est ex illis sempiternis

ignibus, quae sidera et stellas vocatis,quae globosae et rotundae […] circos suos orbesque
conficiunt celeritate mirabili. […] stellarum autem globi terrae magnitudinem facile vincebant.
[…] Novem tibi orbibus vel potius globis conexa sunt omnia, quorum unus est caelestis […] in
quo sunt infixi illiqui volvuntur stellarum cursus sempiterni.



Archimedes in Rom 61

drücken können. Aber statt globus, der terminologisch fixierten lateinischen
Entsprechung des griechischen sphaera zur Bezeichnung gebauter Himmelsmodelle,

wären terra oder orbis für einen imaginären Betrachter aus dem All
zumindest ebenso möglich gewesen, die Verben conectere und infigere legen die
handwerkliche Bearbeitung harter Materialien nahe, und die Erde selbst, die
der Sprecher im Traum aus dem All erblickt, ist nicht durch Wolken, Land und
Wasser strukturiert, sondern durch cingulae. Sie erscheint also als Globus mit
markierten Klimazonen und weist in dieser Reduktion ebenfalls einen deutlichen

Modellcharakter auf.48

Ciceros Blick in die Weite des Weltalls zeigt sich dem aufmerksamen Leser
als Betrachtung einer Armillarsphäre; einer Sphäre, die im Rom des ersten
vorchristlichen Jahrhunderts bekannt und möglicherwiese von Cicero selbst auf
Archimedes zurückdatiert worden war.Diese Armillarsphäre ist nicht nurdem
platonischen Timaios vergleichbar und verkörpert mit ihm gemeinsam die ‹hohe›
Wissenschaft, die sich von einer ‹niedrigeren› abgrenzt. Die Armillarsphäre
bietet auch das sichtbare Weltmodell, das in der Lage ist, Ciceros Staatsentwurf
zu veranschaulichen und zu transzendieren. Die weit über dieeinfache Metapher
hinausreichende Modellhaftigkeit des mathematisch gedachten Kosmos, die im
platonischen Timaios bereits anklingt, wird hier in vielfacher Hinsicht erprobt.
Das Modelldient der didaktischen Veranschaulichung, der Literaturproduktion
und -vermittlung, der wissenschaftlichen Erkenntnis und der politischen
Kommunikation. Mit Hilfe des Modells integriert Cicero den griechischen
Mathematiker gleichsam körperlich in die römische Kultur- und Geistesgeschichte.
Ziel dieser rückwärtsgewandten Akkulturationsbemühung ist die Gestaltung
der römischen Vergangenheit und ihrer ganz eigenen Dignität in einer historischen

Situation, die Cicero selbst als eine des Paradigmenwandels beschrieb.49

Verschränkte Biographien: Die Erzählung vom Grabfund

Der weitgespannte Vergleich zwischen der griechischen und der zeitgenössischen

römischen Kultur, artikuliert vor allem in den Vorreden zum 1. und 4.

Buch, gehört zu den wichtigsten Neben)themen der Tusculanae disputationes. 50

In der Synkrisis der Kulturen wird nicht nur die Überlegenheit der Griechen
in vielen Wissenschaften festgehalten, sondern vor allem auch das römische

48 Cic. Somn. 20,21: cernis autem eandem terram quasi quibusdam redimitam et circumdatam
cingulis.

49 Grundlegend dazu und zum Folgenden Zimmermann, Cicero, 247f. Verallgemeinert findet
sichdieseÜberlegung beiEricHobsbawm wieder,der die Erfindungvon Traditionen als Indiz
kulturellen Wandelsbestimmt: «Inventing traditions, it is assumed here, is essentially a process

of formalization and ritualization, characterized by reference to the past, if only by imposing
repetition […] We should expect it [i.e. the invention of tradition] to occur more frequently
whena rapidtransformationof society weakens ordestroys the social patterns forwhich‹old›
traditions had beendesigned […].» Hobsbawm, Introduction, 4.

50 Dazu ausführlich Koch, Philosophie, 61ff.



62 Anja Wolkenhauer

Potential betont –sei es durch die Verbesserung des Übernommenen oder durch
eigene Erfindungen. Dabei folgen Ciceros Einschätzungen gewissen unaus -
gesprochenen chronologischen Vorannahmen, wann bestimmte Entwicklungen
hätten Fuss fassen sollen, so dass er seinen Vergleich wiederholt durch sero/
serius und celeriter qualifiziert.51 Hinzu kommenexakte Zeitangaben für Beginn
und das Aufblühen der einzelnen Künste in Rom. 52

In diesem Kontext impliziter und expliziter Verzeitlichung gewinnt z.B. seine

Darstellung des Pythagoras eine spezifisch zeitliche Qualität: Dieser habe,
so heisst es im Proöm zum vierten Tuskulanenbuch, schon in der Frühzeit der
Republik philosophisches Wissen nachItalien gebracht, und es sei anzunehmen,
dass auch die damaligen Italiker ihre Ohren nicht vor ihm verschlossen,
sondern sein Wissen bewahrt und weitergegeben hätten. Indem Cicero Pythagoras
als Graecia in Italia vereinnahmt, eine natürliche philosophische Aufgeschlossenheit

der Italiker postuliert und Numa zum ‹Enkelschüler› des Pythagoras
macht, verlegt er den Beginn der Philosophie auf italischem Boden ins sechste
vorchristliche Jahrhundert zurück.53 Das Verfahren der Verzeitlichung durch
Konkretisierung ähnelt also dem bei Archimedes eingesetzten, wird aber um
ein bedeutendes Motiv erweitert: um die Enkelschülerschaft oder Schülerschaft
auf Distanz.

Kurz darauf kommt Cicero wieder auf Archimedes zu sprechen, wiederum
im Rahmen einer persönlichen Erinnerung, der er durch die Form der Darstellung

eine polyphone Authentizität verleiht: Im fünften Buch der Tuskulanen
analysiert Cicero das Glück und Unglück in den Lebenswegen historischer
Persönlichkeiten. Unter ihnen nennt er auch den Tyrannen Dionysios von Syrakus,
dessen angstbeladenen Reichtum er mit dem nur auf das Geistige gerichteten
Leben des Archimedes vergleicht. Die Vorstellung des Archimedes, die man
hier erwarten sollte, wird dabei fast vollständig durch die Anekdote von der
Entdeckung seines Grabes verdrängt, die im aktuellen Kontext keinerlei Funktion

hat. Cicero schreibt:54

Cuius ego quaestor ignoratum ab Syracusanis, cum esse omnino negarent, saeptum

undique et vestitum vepribus et dumetis indagavi sepulcrum. Tenebam enim
quosdam senariolos, quos in eius monumento esse inscriptos acceperam, qui
declarabant in summo sepulcro sphaeram esse positam cum cylindro. Ego autem
cum omnia conlustrarem oculis – est enim ad portas Agragantinas magna frequentia

sepulcrorum –, animum adverti columellam non multum e dumis eminentem,

51 Cic., Tusc. 1,2,3: serius poeticam nos accepimus […] sero igitur a nostris poetae vel cogni¬

ti vel recepti; in vergleichbarem Zusammenhang noch in Plinius’ Erfinderkatalog, Plin.,
Nat. 7,38,125; Cic., Tusc. 1,3,5: at contra oratorem celeriter complexi sumus.

52 Cic., Tusc. 1,3,5: philosophia iacuit usque ad hanc aetatem; vgl. auch die Konsulatsdatierung
fürdie erstenTheateraufführungen in Rom, Cic., Tusc. 1,1,3.

53 Cic.,Tusc. 4,1,2.
54 Cic., Tusc. 5,23,64–65. Die jüngsten Analysen der Anekdote im Werkkontext bieten Jaeger,

Archimedes, 34ff.; Kurczyk, Cicero, 346ff.



Archimedes in Rom 63

in qua inerat sphaerae figura et cylindri. Atque ego statim Syracusanis – erant
autem principes mecum – dixi me illud ipsum arbitrari esse, quod quaererem.
lnmissicum falcibusmulti purgaruntet aperuerunt locum. Quo cum patefactusesset
aditus, ad adversam basim accessimus. Apparebat epigramma exesis posterioribus
partibus versiculorum dimidiatum fere. Ita nobilissimaGraeciaecivitas, quondam
vero etiam doctissima, sui civis unius acutissimi monumentum ignorasset, nisi ab
homine Arpinate didicisset.

«Sein [Archimedes’] Grab, das den Syrakusanern unbekannt war, habe ich
entdeckt, als ich Quaestor war, während die Syrakusaner sagten, es existiere gar
nicht. Es war ganz zugewachsen und mit Dornen und Gebüsch bedeckt. Ich
hatte nämlich einige unbedeutende Verse im Kopf, die, wie ich gelernt hatte, auf
seinem Grabmal standen, und die deutlich machten, dass oben auf dem Grabmal
eine Sphaera [Kugel] mit einem Zylinder aufgestellt sei.55 Nachdem ich alles
gründlich angeschaut hatte – beim Stadttor Richtung Agrigent sind nämlich
viele Gräber – bemerkte ich eine kleine Säule, die nicht weit aus dem Gebüsch
herausragte, auf der die bildliche Darstellung einer Kugel und eines Zylinders
war. Ich habe sofort den Syrakusanern, deren wichtigste Leute bei mir waren,
gesagt, dass dies meiner Meinung nach das Gesuchte sei. Viele Leute wurden
mit Sicheln vorgeschickt; sie reinigten und öffneten den Ort. Dann gingen wir
zu der uns zugewandten Seite der Basis des Grabmals. Zum Vorschein kam das
Epigramm, nahezu halbiert durch die Beschädigung der Verse im hinteren Teil.
So hätte eine der edelsten, einstmals auch eine der gebildetsten Städte Griechenlands

das Denkmal ihres allerscharfsinnigsten Bürgers nicht gekannt, wenn sie
es nicht von dem Mann aus Arpinum [= Cicero] erfahren hätte.»

Cicero hatte als junger Quaestor 76–75 v.Chr. einige Zeit in Sizilien
verbracht und war mit den örtlichen Gegebenheiten in Syrakus gut vertraut, wie
nicht nur die obige Anekdote, sondern auch seine berühmte Stadtbeschreibung
in den Verrinen veranschaulicht. 56 Die Gemeinsamkeit des Ortes, wenn auch
nicht der Zeit, bildet die Basis der hier evozierten Beziehung zwischen Cicero
und Archimedes. Der Kern seiner Erzählung lässt sich knapp zusammenfassen:
Der römische Redner entdeckt das Grab des griechischen Wissenschaftlers, das
in seiner Heimatstadt in Vergessenheit geraten war.

Genauere Aufmerksamkeit verdient allerdings diekomplexechronologische
Struktur der Erzählung, die Aufschluss über Ciceros Verfahren der biographischen

Verschränkung bietet, und die dieser Struktur beigelegte Bedeutung, die
auf das Verhältnis von Vergangenheit und Gegenwart, Griechenland und Rom
zielt: In seiner Rückschau holt Cicero die Erinnerung an ein Jugenderlebnis
hervor und verschränkt den eigenen Lebensweg mit demjenigen des Archimedes,

indem er verschiedene biographische ‹Haltepunkte› markiert und bei jedem
darstellt, wo er stand, wo Archimedes war, und was sie jeweils miteinander ver-

55 Archimedes, Desphaera et cylindro; dazu Dijksterhuis, Archimedes, 141– 221.
56 Cic., Verr. 2,4,117ff.; dazu Lehmler, Syrakus, 98ff.



64 Anja Wolkenhauer

band.57 Anders als im vorigen Beispiel reicht sein Erinnerungshorizont nur bis
an die Grenzen des eigenen Lebens und ist stärker individuell konturiert.

Das Kind lernt ein Epigramm

An erster Stelle steht die nur angedeutete Erinnerung an das Grabepigramm
des Archimedes, das er, Cicero, vor langer Zeit auswendig gelernt habe: tenebam
enim [memoria] quosdam senariolos, quos in eius monumento esse inscriptos
acceperam. Die Verse waren ihm, wie er betont, sowohl dem Inhalt als auch der
metrischen Form nach noch als Erwachsener präsent und gehörten zu seinem
festen geistigen Besitz tenebam).

Derartige Epigramme, die Leben und Werk eines Menschen resümieren,
bildenüber die Zeiten hinweg einen weitverbreiteten Typus der Epigrammdichtung.

Sie haben ihren fernen Ursprung im Totenkult, sind aber in der Zeit
Ciceros in viele Bereiche der römischen Kultur eingedrungen, wo sie in fingierter
Inschriftlichkeit konzise Würdigungen historisch oder literarisch bedeutender
Persönlichkeiten vermittelten.58 Bibliotheken besassen Dichterbildnisse mit
begleitenden Epigrammen als Schmuck und Ordnungsmittel.59 Varros Imagines
waren vermutlich als Bilderbuch mit ergänzenden biographischen Epigrammen
konzipiert;60 auch Atticus verfasste Epigramme auf bedeutende Römer und
liess sie an deren Standbildern anbringen. Nepos hebt diese Verbindung von
Bild und komprimiertem biographischem Text im Zusammenhang mit Atticus’
historischen Schriften besonders hervor.61 Bedeutung kam den Dichter- und
Titelepigrammen auch im Bildungsgang zu, wo sie im Literatur- und im
Rhetorikunterricht ihren Platz hatten. Als Beispiel mag das etwas spätere sogenannte
Grabepigramm Vergils dienen, das in grösster Knappheit die biographischen
Daten Vergils, Geburts- und Sterbeort sowie die Hauptwerke, zusammenfasst:

57 Auch bemerkt, aber nicht weiterverfolgtvon Jaeger, Cicero, S. 55.

58 Inschriftliche Epigramme sind inRom seit dem zweiten vorchristlichen Jahrhundertgeläufig.
Cicero selbst registriert inschriftliche Epigramme auch sonst, am nächsten kommt der hier
untersuchten Situation die Anmerkung zueinem Sappho-Standbild inCic., Verr. 2,4,127, wo er
dasEpigramm undein Spezifikum des Epigramms, die griechische Sprache, erwähnt, es aber
nicht vollständig zitiert.– Grundlegend: Lausberg, Einzeldistichon; zum Sapphoepigramm
S. 261ff.; zu den Epigrammen auf Persönlichkeiten aus Mythos, Geschichte und Literatur
245–286; zum Dichterepigramm zuletzt Suerbaum, Grabepigramme; zu Varro Dahlmann,
Studien, 65–100.

59 Belege bei Lausberg, Einzeldistichon, S. 562, Anm. 4.
60 Vgl. die Testimonien in Plin., Nat. 35,2,11.
61 Nep., Att. 18,5– 6: Attigit quoque poeticen, credimus, ne eius expers esset suavitatis. Namque

versibus, qui honore rerumque gestarum amplitudine ceteros Romani populi praestiterunt,
exposuit ita, ut sub singulorum imaginibus facta magistratusque eorum non amplius quaternis

quinisque versibus descripserit: quod vix credendum sit, tantas res tam breviter potuisse
declarari.



Archimedes in Rom 65

Mantua me genuit, Calabri rapuere, tenet nunc
Parthenope. Cecini pascua rura duces.

«Mantua hat mich geboren, Kalabrien raffte mich hinweg. Nun birgt mich Neapel.

Besungen habe ich Weiden, Landgüter und Anführer.»

Die frühe und weite Rezeption des Epigramms deutet auf eine entsprechende
Verbreitung auch jenseits des Gedächtnisortes Neapel. Ein römisches Graffito
aus dem frühen 2. Jahrhundert wird in der Forschung als Schulübung, zumindest:

als schulbezogenes Wissen kategorisiert.62 Die in der Anthologia Latina
zusammengestellten mehr als 20 Variationendes Epigramms bezeugen die Nähe
zu den rhetorischen Progymnasmata.63 Auch wenn aufgrund der unzureichenden

Quellensituation die konkreten Unterrichtsmodalitäten in Rom kaum zu
klären sind, scheint es doch plausibel, derartigen Epigrammen, die in
mnemotechnisch gut nutzbarer Form das nötige Wissen über berühmte Männer und
Werke zusammenfassten, einen Platz im frühen Unterricht zuzuordnen.64 Das
Epigramm über das Grabmal des Archimedes dürfte seinen Platz unter den
exempla berühmter Männer und in der Nähe des Marcellus gefunden haben. 65

Auch die ungenaue Bezeichnung der Verse als senarioli lässt sich aus dieser
Perspektive erklären: Wenn das Archimedes-Epigramm so sehr den üblichen
Formen entsprach, war eine genauere Bestimmung unnötig, während der seltene

Begriff der senarioli Cicero die Möglichkeit eröffnete, die Verse durch den
Diminutiv zusätzlich als klein, schlicht und von geringer literarischer Bedeutung
zu klassifizieren. Ihre zentrale Funktion liegt in der zusammenfassenden
Charakterisierung declarabant) des Archimedes, seiner Werke und seines Grabes,
die in der Erinnerung Ciceros abrufbar vorhanden war.66

62 Lausberg, Einzelepigramm, 281; kritisch Horsfall, Impact, 250f.
63 Die Vergilepigramme finden sich in AL 507–518 Monosticha) und 555–566 Tetrasticha).

Grundlegend dazu Lausberg, Einzeldistichon, 278–282. Suerbaum, Aeneis, 84–86 weist auf
die argumentazu den Büchern der Aeneis als didaktische Hilfsmittelhin.

64 Jaeger, Archimedes, 40, charakterisiert CicerosEpigrammkenntnis ohne weitere Erläuterun¬
gen als «gained through poetry» Auf eine mögliche Parallele, die Nutzung von Gnomoi und
Apophtegmata im Unterricht, verweist Christes, Handbuch, 95.

65 Eine Behandlung im Mathematikunterricht ist nicht anzunehmen, nicht nur, weil die Mathe¬
matik nach Ciceros eigenem Urteil kaum über die Anfangsgründe des Rechnens hinausging
siehe Anm.4), sondern vor allem auch,weil, wie Klaus Geus gezeigthat, dieantikeMathematik

kaum je biographisch aufgefasst unddargestellt wurde. Geus, Mathematik, bes. S. 319–320.
66 Jaeger, Archimedes, 40, weist darauf hin, dass Cicero alle Erinnerungssignale, die von dem

Grabmal ausgehen,alsklein charakterisiert senarioli, versiculi,columella), so dassvielleicht
auch die Schwäche des Erinnerungssignals hier eine Rolle spielt und die Leistung Ciceros
erhöht. Lausberg, Einzeldistichon, hat den Begriff senarioli in ihrer theoretischen und
begriffsgeschichtlichen Einführung leider nicht berücksichtigt.



66 Anja Wolkenhauer

Der junge Mann gewinnt Bildung und memoria

Der nächste Erinnerungsmoment gilt dem knapp dreissigjährigen Cicero, einem
engagierten jungen Mann am Anfang seiner Laufbahn, der gerade eine lange
Bildungsreise bewältigt hat. Wenn man seiner autobiographischen Rekonstruktion

aus De re publica folgt, hatte er bereits auf der Reise einiges über die sphaerae

des Archimedesgehört. Als er dannsein Amt als Quaestor in Sizilien antrat,
machte Cicero sich bald auf die Suche nach dem Grabmal des Archimedes bei
Syrakus.67 Er fand es erfolgreich, und ebenso wie im Dialog De re publica war
es ein Stück der materiellen Kultur, das die Brücke über die Zeiten schlug, in
diesem Fall das Grabmal. In der Erinnerung an die grossangelegte Suche
gewinnt das Dreiecksverhältnis zwischen den Bewohnern des römischen Syrakus,
Archimedes und Cicero exemplarische Form: So, wie ein Sohn die memoria
des Vaters bewahrt, so handelt Cicero für Archimedes, während er zugleich
aufgrund seiner Bildung dazu in der Lage ist, die Stadt zur Wahrnehmung ihrer
eigenen Identität zurückzuführen. Kindliche pietas und paternalistische Fürsorge

gegenüber den ihm anvertrauten Einwohnern prägen diesen Selbstentwurf
Ciceros für das römische und sizilische Publikum.

Besondere Aufmerksamkeit hätte das erinnerte Epigramm für sich
beanspruchen dürfen, das den Ausgangspunkt der Suche markiert. Doch Cicero

verzichtet darauf, es zu zitieren, obwohl er den durch den Verfall teilweise
unleserlich gewordenen Text epigramma exesis posterioribus partibus
versiculorum dimidiatum fere) nach eigenen Worten aus seiner Erinnerung hätte
ergänzen können. Dieses Verfahren der Zitatverweigerung wendet Cicero auch
andernorts an.68 Es enttäuscht die Leseerwartung des Publikums und öffnet
einen Raum für das, was stattdessen erzählt wird und sonst vielleicht geringere
Aufmerksamkeiterhalten hätte: in diesem Fall die dauerhafte Verfügbarkeit des
Textes in seiner, Ciceros, Erinnerung, und seine Handlungsfähigkeit, seine
Bildung, seine Selbstermächtigung vor der Welt. Die Verweigerung desZitats lenkt
das Publikum fort von einer Beschreibung des Archimedes, die das Epigramm
vermutlich geboten hätte, und hin zum Handeln Ciceros.

SeineErinnerung wiegt das Vergessen der Syrakusaner auf. Sie erscheint in
einer eigenartig schiefen Hyperbel sogar dauerhafter als die Inschrift auf dem
Stein, die durch die Kräfte der Zeit und der Natur schon fast unleserlich gewor-

67 Zur Wiederherstellung der Gräber von Heroen und historischen Persönlichkeiten s. Hart¬
mann, Relikt, 172f.

68 Die narrative Strategie der Zitatverweigerung lässt sich bei Cicero auch sonst beobachten;so
verzichtet er etwa darauf, ein Sappho-Epigramm zu zitieren, das er auf der Basis einer Säule
gelesen hat, und nutzt denentstehenden Erwartungsraum dafür, Verres nicht nur als Dieb der
dazugehörigen Statue, sondern auch als schlechten Griechischkenner anzugreifen, Cic., Verr.
2,4,127: Atque haec Sappho sublata quantum desiderium sui reliquerit, dici vix potest. Nam
cum ipsa fuit egregie facta, tum epigramma Graecum pernobile incisum est in basi, quod iste
eruditus homo et Graeculus, qui haec subtiliter iudicat, qui solus intellegit, si unam litteram
Graecam scisset, certe non sustulisset.



Archimedes in Rom 67

den ist, während seine memoria nicht nur den Text bewahrt hat, sondern auch
das auf dem Rückweg aus der Zivilisation bis zuletzt noch sichtbare Bild auf
dem Grab noch wiederzuerkennen vermag. Die memoria wird hierals entscheidendes,

alle Formen von Zeichen umfassendes, kulturbewahrendes Vermögen
des Menschen vorgeführt; anders formuliert: Dem Verlust des sichtbaren
Erinnerungsortes geht der Verlust der kollektiven memoria voran; ihr individueller
Wiedergewinn durch Cicero verleiht diesem in seiner Sicht das Recht der Re-
Konstruktion und der Neubestimmung seines Ortes in der Geschichte.

Diese Konzentration auf die memoria als eigentliche Hauptsache wäre
eine Erklärung dafür, dass hier alles um Cicero kreist und sowohl Archimedes
als auch die Syrakusaner derart zurücktreten, dass ihnen nur mehr die Rolle
von Schülern zukommt, die unwissend, aber gutwillig die Suche des Quaestors
unterstützen und dabei etwas über die eigene Vergangenheit lernen. Den
eklatanten Rollenwechsel markiert Cicero dadurch, dass er sich selbst alle Verben
der geistigen Tätigkeit zuordnet – indagare, memoria tenere, animadvertere,
quaerere, docere;69 den Syrakusanern hingegen das negare und ignorare sowie
die untergeordneten Handlungsverben zuweist – purgare et aperire locum, also:
das Saubermachen.70 AmEnde formuliert er esdann explizit: Syrakus, einstmals
eine der wissenschaftlich bedeutendsten Städte Griechenlands nobilissima et
doctissima Graeciae civitas) hat sich so weit von der einstigen Grösse entfernt,
dass es sich noch nicht einmal mehr daran erinnert und auch die Relikte der
materiellen Kultur weder zu bewahren noch zu deuten vermag. Um den Weg
zurückzufinden, bedarf die Stadt der Hilfe des Lehrers Cicero, dessen geistiger
Horizont trotz seiner römischen, ja sogar provinziellen Herkunft ab homine
Arpinate) viel weiter reicht als der ihrige, mag ihre Stadt auch auf eine lange
Tradition zurückblicken.71

Eine derartige Umwertung des griechisch-römischen Verhältnisses ist
auffällig und setzt neue Massstäbe. Unterstützend mag die Tatsache gewirkt haben,
dass Syrakus nicht Athen ist; ebenso das Faktum, dass das intendierte Publikum
der Tuskulanen eher in Rom sass als in Syrakus. Im Ganzen jedoch ist Ciceros
Suche nach dem Vermächtnis des griechischen Wissenschaftlers Archimedes
ein mit wenigen Strichen hingeworfener Entwurf eines neuen römisch-griechischen

Verhältnisses, das nicht mehr nur in der Bildlichkeit von Schülerschaft
und Nachahmung, sondern auch von Weiterführung, Ablösung und Überbietung

gesehen werden will.72 Zentral ist in jedem Falle die Rolle der materiellen

69 Beobachtetschon von Jaeger,Cicero, 54.
70 Auch Jaeger, Archimedes, 37f. notiert diese Differenzierung, sieht aber denSchwerpunkt der

Selbstdarstellung Ciceros in der Darstellung als Forscher und Jäger.
71 Hartmann, Relikt, 173 registriert ebenfalls die kulturelle Enteignung,die mit diesem Verhal¬

ten einhergeht, und vergleicht Ciceros kolonialisatorischen Gestus mit demVerfahren
archäologischer Ausgräber des 19. Jahrhunderts.

72 Im Kontext von Ciceros Spätwerk analysiert von Zimmermann, Cicero, 247ff. Sein Resümee
könnte auch hier stehen: «Wichtiger ist allerdings der monumentale Charakter, den Cicero



68 Anja Wolkenhauer

Kultur; zentral ist im hier diskutierten Beispiel auch die Fokussierung auf seine,
Ciceros, Rolle. Das Publikum, das seine Bemühungen um die Gestaltung der
Vergangenheit mittragen müsste und dem sein Schreibeneigentlich gilt, ist kaum
zu erkennen.

Der alte Mann definiert den Kulturkontakt neu

An dritter Stelle steht der alte Cicero, ein Mann jenseits der 60, der als Autor
undals Sprecherfigur innerhalb der Tuskulanen sich, die Syrakusaner und seine
Leser an diese Expedition und an seine Erfolge erinnert. Beides liegt, als er
die Tuskulanen verfasst 45/44 v. Chr.), gut 20 Jahre zurück, doch Archimedes
und seine sphaera sind in Ciceros Werken präsenter denn je. In der narrativen
Gestaltung der Anekdote konzentriert Cicero sich auf den Kontrast zwischen
seiner Person und den Syrakusanern, den er in eine Gegenüberstellung von
vergangener und neu herangereifter Grösse, von Bildungsverlust und Bildungsgewinn

einmünden lässt: Ita nobilissima Graeciae civitas, quondam vero etiam
doctissima, sui civis unius acutissimi monumentum ignorasset, nisi ab homine
Arpinate didicisset.

Indieser Verallgemeinerung sind zwei weitere Römer unausgesprochen
präsent:Marcellus,der bei der Eroberung vonSyrakus dengrossen Wissenschaftler
zu bewahren suchte und später dessen sphaerae als Beutegut nach Rom brachte
s.o.), und Verres, der nur wenige Jahre nach dem Grabfund, aber vor dem

Entstehen der Tuskulanen als Statthalter auf Sizilien wirkte und dem die Sizilianer,
vertreten durch Cicero, später zahlreiche Kunstdiebstähle und -zerstörungen
anlasteten. Der ‹gute› Feldherr, der um die Bewahrung der Kulturgüter bemüht
ist, und der ‹schlechte› Politiker, der selbst in Friedenszeiten kulturvernichtend
wirkt, markieren den Horizont, vor dem Cicero sich hier in Szene setzt. Den
Vergleich zwischen Marcellus und Verres hatte Cicero in den Verrinen bereits
vorgeführt.73 Jetzt gleicht er sich selbst in seiner Fürsorge Marcellus an, wobei er
durchblicken lässt, dass er im Hinblick auf Archimedes durchaus erfolgreicher
handelte als dieser, der Archimedes weder zu retten noch für die memoria zu
bewahren vermochte. Auf der anderen Seite grenzt er sich vom Kulturräuber

seinenWerkenbeimisst.Kultur ist erst dann möglich, wenn fürdie NationBezugspunkte ihrer
Identität in Kulturdenkmälernund in Literaturbestehen, wennmonumenta ingenii vorhanden
sind, die, wie es in der Eröffnungsszene von De finibus V vorgeführt wird, in der memoria, im
kulturellen Gedächtnis der Nation verankert sind.» S. 248). Mit der Figur des Archimedes
geht Cicero allerdings noch einen Schritt weiter, indem er das literarische Monument mit
sinnstiftenden Objekten der materiellen Kultur verknüpft.

73 Cic., Verr. 2,4,117 ff.; unter vielenanderen Detailswirdauch Archimedes erwähnt 131), wobei
Krieg und Frieden, Diebstahl und Kriegsbeute, Plünderung und Schonung kontrastiert
werden: Ut saepius ad Marcellum revertar, iudices, sic habetote, pluris esse a Syracusanis istius
adventu deos quam victoria Marcelli homines desideratos. Etenim ille requisisse etiamdicitur
Archimedem illum, summo ingenio hominem ac disciplina, quem cum audisset interfectum
permoleste tulisse: iste omnia quae requisivit, non utconservaret verum ut asportaret requisivit.



Archimedes in Rom 69

und Kulturvernichter Verres ab. Der Umgang mit Kulturgütern dient hier also
dazu, den ‹guten Römer› zu bestimmen, wobei das exemplum des Marcellus
und das Konzept paternalistischer Fürsorge für den Bereich der Kultur nutzbar
gemacht werden.

Marcellus wollte, so heisst es, Archimedes lebend gefangen nehmen, doch
ein römischer Soldat habe Archimedes bei der Eroberung von Syrakus getötet.
Plutarch kennt später mehrere mögliche Gründe dafür, von der Konzentration
desWissenschaftlersauf sein Werk, die ihn daran hinderte, die drohende Gefahr
zu erkennen, bis hin zur wissenschaftlichen Fürsorge für seine Instrumente, die
von den Soldaten als das Unterschlagen einer möglicherweise kostbaren Beute
beurteilt worden sei.74 Cicero lässt hier alles Biographisch-Anekdotische fort
und bemüht sich, das in der Vorstellung seiner Leser etablierte Bild durch ein
neues zu überlagern.75 Nicht mehr der tumbe römische Soldat, der den grossen
Griechen ermordet, sondern der gebildete Römer, der den Gedanken des grossen

Marcellus wieder aufnimmt und vollendet, indem er Archimedes mit den
Kräften des Geistes wieder zum Leben erweckt: Das ist das neue Bild, das er
hier zu entwerfen versucht; auch deshalb tritt Archimedes hier nicht in persona
als Kriegsingenieur im Kampf gegen die Römer, sondern als Mathematiker und
Globenbauer auf, dessen Werke die Zeiten überdauern.

Wichtiger als die Konturen der Archimedesfigur ist es dem Text, römische
Bildung auf einen anschaulichen Begriff zu bringen und das Bild Roms für die
intellektuelle community neu) zu erfinden. In diesem «written monument»76,

das durch Performance und Erinnerung mit dem monumentum funebre
verbunden ist, weist Cicero sowohl sich als auch den Wissenschaften einen zentralen

Platz zu. Ungewöhnlich aber durchaus in der Tradition von De re publica)
ist dabei die Berücksichtigung der mathematischen Wissenschaften, römisch
das Absehen von der mathematischen Theorie und die Hinwendung zum
biographischen exemplum und seiner materiellen Konkretisierung.77 Anders als
im ersten diskutierten Beispiel steht hier die Verbindung des Archimedes mit

74 Plut., Marc. 19.
75 Die Ermordung des Archimedes ist primär in der römischen Historiographie der Punischen

Kriege, die der Eroberung von Syrakus und der Figur des Marcellus grosse Aufmerksamkeit
widmeten, überliefertworden. Flower, Memories, stellt die Breiteund Ausdifferenzierung der
Erinnerung an Marcellus exemplarisch vor; sie widmet den Himmelsgloben des Archimedes
aber keine gesonderte Aufmerksamkeit, d.h. ordnet ihnen offenbar keinen spezifischen
Verweischarakterzu. Daneben ist auch die hellenistische Archimedesbiographie, deren Datierung
ins 2. oder 1. Jh. v.Chr. Klaus Geus plausibel gemacht hat, mit zu berücksichtigen Geus,
Mathematik).

76 Jaeger, Archimedes, 33.
77 Manwird diese substantielle Erweiterung desSpektrums über die sprachlichen Wissenschaf¬

ten hinaus mit seinem Interesse am platonischen Timaios in Verbindung bringen können.
Auch, wenn Ciceros Interesse an Archimedes sich schon früh in seiner Biographie
manifestiert, wie er selbst betont, finden sich die meisten Erwähnungen doch in den philosophischen

Spätschriften, d.h. parallel zur Übersetzungsarbeit am Timaios, die gewöhnlich ins
Jahr 45 v.Chr. datiert wird.



70 Anja Wolkenhauer

seinem ‹Enkelschüler› Cicero im Zentrum, der noch über das Grab hinaus mit
ihm Verbindung aufnimmt. Der Modus der biographischen Verschränkung
unterstützt und intensiviert diese Beziehung, die weit mehr ist als eine ‹Nachfolge›.
Der Bereich, in dem Archimedes wissenschaftlich tätig war, bleibt vollständig
ausgespart; Cicero folgt ihm weder im Globen- noch im Festungsbau und auch
nicht in der reinen Mathematik, sondern allein in der Zugehörigkeit zu einer
Welt des Geistes.

Literaturverzeichnis
Archimedes ed. Stamatis

Archimedous Hapanta, hrsg. von E.S. Stamatis, Bd. 1 Testimonien) Athen 1970)
Assmann,Kulturelles Gedächtnis

J. Assmann, Das kulturelle Gedächtnis: Schrift, Erinnerung undpolitische Identität in frühen
Hochkulturen München1992)

Bocci, Archimede
S. Bocci, Archimede fra matematica e fisica: La testmonianza di Plutarco, in: Miscellanea
greca e romana 21 Rom 1997) 227–234 Studi pubblicati dell’Istituto Italiano per la Storia
Antica65)

Büchner, Somnium Scipionis
K. Büchner: Somnium Scipionis. Quellen, Gestalt, Sinn Wiesbaden 1976)

Christes, Handbuch
J. Christes et al. Hrsg.), Handbuch der Erziehung und Bildung in der Antike Darmstadt
2006)

Dahlmann, Studien
H. Dahlmann,Studien zu Varro de poetis Wiesbaden 1963)

Dijksterhuis, Archimedes
E.J. Dijksterhuis, Archimedes Princeton 1987)

Drumann/Groebe,GeschichteRoms
W. Drumann/P. Groebe, Geschichte Roms in seinem Übergang von der republikanischen
zur monarchischen Verfassung, oder: Pompeius, Caesar, Cicero und ihre Zeitgenossen nach
Geschlechtern und mit genealogischen Tabellen, Bd. 2, 2. Aufl. Leipzig 1902)

Echte Geschichte
Echte Geschichte: Authentizitätsfiktionen in populären Geschichtskulturen, hrsg. von
E. U. Pirker u. a. Bielefeld 2010) Historische Lebenswelten 3)

Flower, Memories
Harriet I. Flower, ‹Memories› of Marcellus. History and Memory inRoman Republican
Culture, in: Formen römischer Geschichtsschreibung von den Anfängen bis Livius. Gattungen –
Autoren – Kontexte, hrsg. vonU. Eigler u.a. Darmstadt 2003)39–52

Fremde Dinge
Fremde Dinge, hrsg. v. M.C. Frank, B. Gockel, Th. Haushild, D. Kimmich, K. Mahlke

Zeitschrift für Kulturwissenschaften1/2007) Bielefeld2007)
Frings, Mantua

I. Frings, Mantua me genuit. Vergils Grabepigramm und seine Rezeption, in: Zeitschrift für
Papyrologie und Epigraphik 123 1998) 89–100

Gallagher, Metaphor
R. Gallagher, Metaphor in Cicero’s De re publica, in: Classical quarterly NS 51,2 2001)
509–519

Garambois-Vasquez, Claudien
F. Garambois-Vasquez, L’In sphaeram Archimedis de Claudien et l’homme créa le globe, in:
Mélanges B. Jacquinod: textes réunispar Jean-Luc Breuil[etal.] Saint-Etienne 2006) 115–125



Archimedes in Rom 71

Garambois-Vasquez, Source
F. Garambois-Vasquez, De la source à l’objet: le planétaired’Archimède, in: Eruditio antiqua
2 2010) 47– 60

Gee, Astronomy
E. Gee, Cicero’s Astronomy, in: Classical Quarterly 51 2001) 520– 536

Geus,Mathematik
K. Geus, Mathematik und Biografie: Anmerkungen zu einer Vita des Archimedes; in: Die
griechische Biographie in hellenistischer Zeit. Akten des internationalen Kongresses vom
26.–29. Juli 2006 in Würzburg, hrsg. von M.Erler/S.Schorn Berlin/New York 2007) Beiträge
zur Altertumskunde 245) 319–333

Hammerstaedt, Traum
J. Hammerstaedt, Nichts als einTraum?Die Bedeutung der Weissagung in Ciceros Somnium
Scipionis, in: Studi italiani filologia classica 20 2002) 154–170

Hartmann, Relikt
A. Hartmann, Zwischen Reliktund Reliquie. Objektbezogene Erinnerungspraktiken in antiken

Gesellschaften Berlin 2010) Studien zur Alten Geschichte 11)
Hobsbawm, Introduction

Eric Hobsbawm, Introduction: Inventing traditions, in: The Invention of Tradition, hrsg. v.
E. Hobsbawm/ T. Ranger Cambridge 1983) 1–14

Horsfall, Impact
N. Horsfall, Virgil’s impact at Rome. The non-literary evidence, in:ACompanion to the Study
ofVirgil,hrsg. v. N. Horsfall Leiden u.a. 1995) Mnemosyne Suppl. 151) 249–255

Horster/Reitz, Fachschriftsteller
M. Horster/Chr. Reitz Hrsg.), Antike Fachschriftsteller. Literarischer Diskurs und sozialer
Kontext Wiesbaden 2003) Palingenesia 80)

Hultsch, Archimedes
FriedrichOttoHultsch, Art. «Archimedes» in: RE2,1 1895) 507–539

Jaeger, Archimedes
M.K. Jaeger, Archimedes and the Roman imagination Ann Arbor 2008)

Jaeger, Cicero
M.K. Jaeger, Cicero and Archimedes’ tomb, in: Journal of Roman studies 92 2002) 49–61

Kayser, Sphère
R. Kayser, La sphère céleste d’Archimède, in: FS H.-O. Kröner hrsg. von S. Harwardt und
J. Schwind Hildesheim 2005) Spudasmata 102) 219–223

Keyser, Orreries
P. Keyser, Orreries, the Date of Platon, Letter 2, and Eudoros of Alexandria, in: Archiv für
Geschichte der Philosophie 80,3 1998) 241–267

Klotz, Quellen
A. Klotz, Die Quellen der plutarchischen Lebensbeschreibung des Marcellus, in: Rheinisches
Museum fürPhilologie 83 1934) 289–318

Künzl, Himmelsgloben
E. Künzl, Himmelsgloben und Sternkarten, Astronomie und Astrologie inVorzeit und Altertum

Stuttgart2005)
Kurczyk, Cicero

S. Kurczyk, Cicero und die Inszenierung der eigenen Vergangenheit. Autobiographisches
Schreiben in der späten Römischen Republik Köln 2006)

Lausberg, Einzeldistichon
M. Lausberg, Das Einzeldistichon: Studien zum antiken Epigramm München 1982)

Lehmler, Syrakus
C. Lehmler, Syrakus unter Agathokles und Hieron II: Die VerbindungvonKultur und Macht
in einerhellenistischen Metropole Frankfurt am Main 2005)

Novara, Cicéron
Antoinette Novara, Cicéron et le planétaire d’Archimède, in: Les astres. Actes du colloque



72 Anja Wolkenhauer: Anja Wolkenhauer

international de Montpellier 1995, hrsg. von B. Bakhouche u.a. Montpellier 1996) Bd. 1,
227–244

Otto, Sprichwörter
A. Otto, Sprichwörter und Sprichwörtliche Redensarten der Römer,Leipzig 1890

Pape, Kunstwerke
M. Pape, Griechische Kunstwerke aus Kriegsbeute und ihre öffentliche Ausstellung in Rom,
Hamburg 1975)

Pápay, Frühgeschichte
G. Pápay, Zur Frühgeschichte der Erdgloben, in: Térkép – Tudomány. Tanulmányok
Klinghammer István professzor 65. születésnapja tiszteletére Térképtudományi Tanulmányok 13),
Budapest 2006) 323–333; Aufsatz in deutscher Sprache, online konsultierbar unter

http://de.pdfsb.com/lazarus
Rawson, Intellectual Life

E. Rawson, Intellectual Life in the Late Roman Republic London 1985)
Schlachter/ Gisinger

A. Schlachter/F. Gisinger, Der Globus. Seine Entstehung und Verwendung in der Antike
Leipzig/Berlin 1927) Stoicheia 8)

Schläppi, authentisches Erinnern
D. Schläppi, Schweiss, neue Traditionen, ehrwürdige Erzähler: authentisches Erinnern als
symbolisches Kapital, in: Echte Geschichte: Authentizitätsfiktionen inpopulären Geschichtskulturen,

hrsg. von E. U. Pirker u.a. Bielefeld 2010) Historische Lebenswelten 3) 251–268
Schneider, Archimedes

I. Schneider, Archimedes – Ingenieur, Naturwissenschaftler und Mathematiker Erträge der
Forschung) Darmstadt 1979)

Strasburger, Scipionenkreis
H. Strasburger, Der Scipionenkreis, in: Hermes 94 1966) 60–72

Suerbaum, Grabepigramme
W. Suerbaum, Fiktive Grabepigramme, in: Die metrischen Inschriften der römischen Republik,

hrsg. von P. Kruschwitz Berlin/New York 2007) 63–96
Suerbaum, Aeneis

W. Suerbaum, Vergils Aeneis. Epos zwischenGeschichteundGegenwart, Stuttgart1999
Wolkenhauer, Sonne

A. Wolkenhauer, Sonne und Mond, Kalender und Uhr: Studien zur Darstellung und poetischen

Reflexion der Zeitordnung in der römischen Literatur Berlin u.a. 2011) UaLG 103)
Zetzel, Cicero

J.E.G. Zetzel, Cicero and the Scipionic circle, in: Harvard Studies in classical Philology 76
1972)173–180

Zimmermann, Cicero
B.Zimmermann, Ciceround dieGriechen, in: Rezeption und Identität. Die kulturelle
Auseinandersetzung Roms mit Griechenland alseuropäisches Paradigma, hrsg. vonG.Vogt-Spira/
B. Rommel Stuttgart 1999) 240–248.

Korrespondenz:
Anja Wolkenhauer
Eberhard-Karls-Universität Tübingen
Philologisches Seminar
Wilhelmstrasse 36
D-72074 Tübingen
anja.wolkenhauer@philologie.uni-tuebingen.de


	Archimedes in Rom : die Bedeutung der materiellen Kultur für Ciceros Konstruktion von memoria und Kulturtransfer

