Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 71 (2014)

Heft: 1

Artikel: Archimedes in Rom : die Bedeutung der materiellen Kultur fir Ciceros
Konstruktion von memoria und Kulturtransfer

Autor: Wolkenhauer, Anja

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-389736

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-389736
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Archimedes in Rom: Die Bedeutung der materiellen Kultur
filr Ciceros Konstruktion von memoria und Kulturtransfer

Anja Wolkenhauer, Tiibingen

Abstract: Archimedes nimmt einen prominenten Platz in Ciceros Werken ein,
der sich nicht leicht durch gemeinsame wissenschaftliche Interessen, Schiiler-
schaft o.4. erkliren liesse. Die sog. sphaerae des Archimedes, Himmelsglobus
und Armillarsphiire, die als Metapher und Modell grosser geordneter Systeme
griechischer Provenienz Bedeutung erlangen, werden von Cicero iiberhaupt
erst literarisch eingefiihrt. Die vorliegende Studie arbeitet die erzédhltechni-
schen Verfahren Ciceros in den zentralen Szenen (Cic. Rep. 1,8 und 14 sowie
Tusc. 5,23,64-65) heraus und benennt sie als Mehrfachauthentifizierung und
biographische Verschrinkung. Sie schlégt vor, ithre zentrale Funktion in der
Konstruktion einer spezifischen memoria anzunehmen, die, angesiedelt im un-
sicheren Bereich nahe des «floating gap» des Vergessens, im ersten Fall den
Gebrauch wissenschaftlicher Modelle in Rom vordatiert, im anderen das grie-
chisch-rémische Verhiltnis im Sinne einer Weiterfiihrung und Uberbietung in
der Person Ciceros neubestimmt.

Einfiihrung

Kein anderer Romer hat sich so intensiv mit Archimedes befasst wie Cicero. Er
erwihnt 1thn nicht nur weit héufiger als alle anderen rémischen Autoren es tun,
sondern ist dariiber hinaus offenbar auch der Erste, der sich in Rom mit den
wissenschaftlichen Modellen (sphaerae) des Archimedes beschiftigt hat.! Nach
Cicero folgen Vitruv, Livius und Ovid; in der frithen Kaiserzeit schliessen sich
Erwiihnungen bei Fachautoren wie Plinius d.A. und Caesius Bassus sowie Dar-

*  Die hier vorgetragenen Uberlegungen gehen in grossen Teilen auf meine Tiibinger Antritts-
vorlesung im Mai 2011 zuriick. Ich danke allen Kollegen und Gasten, die einzelne Aspekte
dort und spiiter mit mir diskutiert haben.

1 Ciceroerwihnt Archimedes und seine sphaera zwdlf Mal; bei Vitruv finden sich sechs Belege,
bei Martianus Capella vier; bei anderen Autoren hchstens zwei. Damit ist auch ein chronolo-
gischer Hohepunkt markiert — auf mehr als 20 Erwihnung im letzten vorchristlichen Jahrhun-
dert folgen 7 im ersten, 4 im 2. Jahrhundert n.Chr. Die Belegdichte bleibt auf diesem niedrigen
Niveau stabil und in der Regel auf Fachtexte, die Nennung des Wissenschaftlers als exemplari-
schen Fachvertreter und gef. die Erzihlung von der Eroberung von Syrakus beschriinkt. Diese
Erzihlung ist sicher vorciceronisch und diente primir der Charakterisierung des Marcellus; ob
sie auf eine Archimedesbiographie oder historische Darstellungen von Poseidonios oder Poly-
bios zuriickgreift, muss offenbleiben (s. dazu grundlegend Klotz, Quellen). Die hellenistische
Archimedesbiographie des Herakleios/ Herakleides hat Geus, Mathematik, zuletzt iiberzeu-
gend ins 2./1. Jhdt. v.Chr. datiert. Die oben ausgewerteten Testimonien sind gut zuginglich
zusammengestellt bei Stamatis.

Museum Helveticum 71 (2014) 46-72



Archimedes in Rom 47

stellungen im historischen Kontext bei Valerius Maximus und Silius Italicus an.”
Bei aller Vorsicht, die die Uberlieferungslage gebietet, erscheint das letzte vor-
christliche Jahrhundert als eine Epoche, in der Archimedes, seine Schriften und
Werke in hohem Masse prisent sind. Aber wieso ist das so? Wie ldsst sich das
Bild des Archimedes in der spitrepublikanischen Kultur beschreiben? Welche
spezifischen Interessen werden in den prigenden Narrativen Ciceros sichtbar?

Wie der fachwissenschaftliche Umgang mit Archimedes aussah, lehrt ex-
emplarisch der vergleichende Blick auf Vitruv. Er ist, was die Héaufigkeit der
Erwihnungen anbelangt, der zweite nach Cicero, doch die Unterschiede sind
offensichtlich: Vitruv fithrt gattungsgeméiss Archimedes als fachliterarischen
Quellenautor an und verweist — besonders in den Prodmien — auf Vorbilder aus
dem Bereich der angewandten Mathematik, der er sich und Archimedes glei-
chermassen zurechnet. Das archimedische Prinzip wird in erzdhlender Form
austiihrlicher dargestellt; etwas knapper die archimedische Schraube; beide
Anekdoten sind durch die fachliche Ausrichtung des Lehrbuchs einerseits, dem
auch der Fachschrift zugestandenen decorum anderseits ausreichend begriindet.

Ciceros Interesse an Archimedes hat keine vergleichbare fachliche Legi-
timation. Seine Aufmerksamkeit fiir die mathematischen Wissenschaften, zu
deren exemplarischem Vertreter Archimedes in der europiischen Tradition
werden wird, ist durchweg gering und scheint nur gelegentlich im Lob griechi-
scher Wissenschaften ein wenig auf, ohne dass dies aber weiter vertieft wiirde.
Beinahe entschuldigend konstatiert er die Unterlegenheit der Romer im Be-
reich der doctrina, zu der er auch die geometria zihlt: doctrina Graecia nos et
omni litterarum genere superabat; in quo erat facile vincere non repugnantes.*
Die vergleichsweise «niichternen> Fachschriften des Archimedes miissen fiir ihn
denkbar uninteressant gewesen sein.

Folgerichtig ldsst Cicero diese Schriften in seiner Beschéftigung mit Archi-
medes weitgehend beiseite. Sein Umgang mit der Figur des Archimedes geht
nicht von ihnen, sondern vom Biographischen aus. Er entwickelt sich in ver-
schiedene Richtungen: In den Briefen bezeichnet Cicero schwierige und beinah
unldsbare Aufgaben als «archimedische Probleme», eine vielleicht auf ihn selbst
zuriickgehende sprichwortdhnliche Wendung; Parallelen beil anderen Autoren

2 Bass., Gramm. 6,271,26; Val. Max., 8,7.7; Plin., Nat. 7,37,125; Sil. 14,300-340 (die Kriegs-
maschinen); 341-352 (Archimedes als weiser Naturforscher). Da der Name sich nicht in den
Hexameter fiigt, sind alle epischen Beschreibungen notwendig umschreibend; bei Silius wer-
den seine sizilianische Herkunft und der Vergleich mit Pythagoras und Iopas bemiiht, um
Archimedes zu kennzeichnen.

3 Vitr. 1,1,17; 7 pr. 14 {(Archimedes als Fachautor); 9 pr. 9-12 (das archimedische Prinzip); 1,1,7
(die archimedische Schraube). Zur Fachsprache s. Horster/Reitz, Fachschriftsteller, passim.

4 Cic., Tusc. 1,1,3. Der Gedanke wird fiir die mathematischen Wissenschaften noch einmal aus-
tithrlich spezifiziert in 1,2,5: in summo apud illos honore geomerria fuit, itaque nihil mathe-
maticis tlustrius; at nos metiendi ratiocinandique utilitate hutus artis terminavimus modum.
Zum Stellenwert der Mathematik in Rom s. Rawson, Intellectual life, 156-169.



48 Anja Wolkenhauver

fehlen.” In den Reden zeichnet Cicero Archimedes als Idealfigur des kundigen
und hingebungsvollen Wissenschaftlers, wobei die disziplindre Zuordnung un-
scharf bleibt.® In den Philosophica erscheint Archimedes als exemplarischer
Vertreter der theoretischen, definierenden und beweisenden Mathematik,” vor
allem aber als ein fast gottgleicher Schépfer. So, wie der platonische Demiurg die
Welt erschuf, so stelle Archimedes unterschiedliche Himmelsgloben her, die die-
sen Kosmos im Kleinen nachbildeten. Er gleiche dem platonischen Demiurgen;
der Globenbau sei — so Cicero - seine bedeutendste Leistung, in der sowohl die
Grosse der menschlichen rafio als auch 1hre gottliche Abkunft anschaulich und
greifbar wiirden.®

Diese Wiirdigung der Globen als Hauptwerk bezeugt eine in der Antike
verbreitete,” aus heutiger Sicht aber durchaus ungewohnliche Schwerpunkt-
setzung. Zieht man etwa die beiden einflussreichen Archimedes-Biographien
von Dijksterhuis (1938) und Schneider (1979} zum Vergleich heran, so widmet
die erste den Himmelsgloben des Archimedes nur ein kleines Kapitel (3 von
450 Seiten), wihrend sie der zweiten gar kein eigenes Kapitel wert sind; man
muss sie im Index suchen. Im Umkehrschluss bedeutet dies, dass eine umfas-
sende Analyse der Archimedes-Rezeption in Rom die modernen Kategorien
beiseite lassen muss und eher vom Globenbauer als vom Festungsbaumeister,
Mechaniker, theoretischen Mathematiker oder vom Fachschriftsteller auszu-
gehen hat.

Es ist Cicero, dem wir die Aufnahme des Archimedes in den rémischen
Wissenshorizont und seine Bewahrung fiir die weitere Tradition verdanken.
Diese Ubersetzungs- und Integrationsleistung betont auch Mary Jaeger in ihrer

5 Cic., Arr. 1242 und 13,28,3. Die Wendung ist It. Otto, Sprichworter, nur bei Cicero nachge-
wiesen.

6 Cic., Deor. 3,30,132 (geomerriaj; Cic., Cluenr. 87 (Steigerungsformel: non Archimedes melius
potuit discribere); Cic., Verr. 2,4,131: Archimedem illum, summo ingenio hominem ac disci-
plina [...]; Cic., Fin. 5,19,50: Quem enim ardorem studi censetis fuisse in Archimede, qui dum
in pulvere quaedam describir attentius, ne patriam <qutident> captam esse senserit? Vgl. Cic,,
Rep. 1, 22 (ingenium). Diese Zuschreibungen wiederholen sich bei spiteren romischen Auto-
ren, so Liv. 24,342,

7 Cic., Ac. 2,116: haec cum vera esse concessero, si adigam ius iurandum sapientem, nec prius
quam Archimedes eo inspectante rationes omnes descripserit eas quibus efficitur multis parti-
bus solem maiorent esse quant terram, iuraturum putas?

8  Dazu Wolkenhauer, Sonne, 41-45. — Cic., Tusc. 1,25,63: nam cum Archimedes lunae solis
quingiee errantinm motus in sphaeram inligavit, effecitidem quod ille, quiin Timaeo mundum
aedificavit, Plaronis deus, ut tarditare et celeritare dissimillimos mortus una regeret conversio.
Quod siin hoc mundo fieri sine deo non potest, ne in sphaera quidem eosdem motus Archime-
des sine divino ingenio potuisset imitari. Cic., Nat. deor. 2,88f(.: Archimedem arbitrantur plus
valuisse in imitandis sphaerae conversionibus quam naturam in efficiendis. Das Argument
wird wieder aufgegriffen bei Lact. Tnst. 2,5,18.

9  Archimedes selbst soll von all seinen Werken nur die Sphairopoiia, vermutlich eine Schrift
ilber den Bau von Himmelsmodellen (Planetarien), fiir publikationswiirdig gehalten haben.
Sie ist durch den kaiserzeitlichen Mathematiker Karpos von Antiochia bezeugt (Karpos bei
Pappos 8,1026,9-12). Schneider, Archimedes, 16f.



Archimedes in Rom 49

grundlegenden Studie Archimedes and the Roman imagination (2008). Anihre
Uberlegungen ankniipfend méchte ich die Entfaltung des Archimedesbildes bei
Cicero genauer untersuchen, dessen Genese und Wirkmaichtigkeit bislang zu
wenig Aufmerksamkeit gefunden hat. Cicero beschiftigt sich mit Archimedes
nicht nur in allen Bereichen, sondern auch in allen Phasen seiner literarischen
Produktion, wobei die Anfinge nach seinen eigenen Zeugnissen bis in seine
Kindheit zuriickreichen und die letzte Erwidhnung kurz vor seinem Tode liegt.
Die zentralen Darstellungen der sphaerae im Staatsdialog De re publica, um
54-51 v.Chr., und der Entdeckung des Grabes in Syrakus, dargestellt in den
Tuskulanen um 45/44 v.Chr.,, bilden die chronologische Leitschnur der folgen-
den Darstellung; inhaltlich gilt die Aufmerksamkeit den narrativen Strategien,
derer sich Cicero bedient, um die Biographie des Archimedes mit seiner, Ci-
ceros, Biographie zu verschrinken und den romischen Gebrauch der sphaerae
zu historisieren. Hinter seinen Authentifizierungs- und Akkulturationsbemii-
hungen zeichnet sich ein wissenschaftshistorisch relevanter Diskurs der spiten
Republik ab.

Archimedes in Rom

Wenn ein junger Romer 1m zweiten vorchristlichen Jahrhundert etwas iiber
Archimedes horte, dann geschah dies vermutlich im Zusammenhang mit Mar-
cellus” Eroberung von Syrakus im zweiten Punischen Krieg. Einen Eindruck von
der Einbettung dieser Erzidhlung in die Darstellung der romischen Expansion
vermittelt die Darstellung des Polybius, auf die spéiter sowohl Livius als auch
Plutarch zuriickgriffen.'” Gemeinsamer Motivbestand aller historiographischen
Darstellungen ist die Wiirdigung der Kriegsmaschinen des Archimedes; hiu-
fig wird auch die Ermordung des Archimedes gegen den erklirten Willen des
Feldherrn Marcellus erwéhnt.! Das exemplum der Einnahme von Syrakus dient
spiter vor allem dazu, den Charakter des Marcellus zu beleuchten — seinen Re-
spekt vor dem grossen Gegner, seine militdrische Klugheit, seine Bescheidenheit
im Umgang mit der Beute.!

10 Liv. 24,33-34 und 25,31; Polyb. §,3-9; Plut., Marc. 14-19; dazu Klotz, Quelle; Bocci, Archime-
de, konzentriert sich auf Plutarchs Bemiithen um die wissenschaftliche Verortung des Archi-
medes.

11  Liv. 25,31; Plut., Marc. 19; Plin., Nar. 737 125.

12 Wie weit diese exemplarische Verwendung zuriickreicht, ist aufgrund der Quellenlage kaum
zu bestimmen. Die deutlich distanzierte Haltung, die Polybios gegeniiber Marcellus zeigt,
macht eine vergleichende Wiirdigung bzw. ein Lob seiner clementia unwahrscheinlich, doch
verbietet es der fragmentarische Zustand der Uberlieferung, weitere Schliisse aus dem Fehlen
des Synkrisis-Motivs bei Polybius zu ziehen. Dazu Flower, Memories, 46f. mit weiterer Lite-
ratur. — Valerius Maximus bezicht es auch auf Archimedes, dem sein wissenschaftlicher Eifer
(studium et industria} das Leben sowohl geschenkt als auch genommen habe — geschenkt durch
dic Bewunderung des Marcellus, genommen durch seine eigene Unfihigkeit, auf den Soldaten
angemessen zu reagieren (Val. Max. 8,7.7).



50 Anja Wolkenhauver

Wann und wo die ebenso genauve wie unzutreffende Bemerkung, Marcel-
lus habe nur die zwei sphaerae des Archimedes als Lohn fiir sich behalten, in
die Tradition eintrat, ist nicht klar; Cicero behandelt sie als Faktum.!® In ihrer
Analyse der Memorialgiiter, die auf Marcellus verweisen, hat Harriet Flower
exemplarisch die umfangreiche Uberlieferung jenseits der historiographischen
Literatur erarbeitet — von den stadtrémischen Monumenten iiber Miinzen bis hin
zur archaischen Epik und den familiengeschichtlichen Texten, zu denen neben
den laudationes auch eine Geschichte der Claudii Marcelli von Ciceros Freund
Atticus gehdrte.'* Ebenso wie die Bescheidenheit des Marcellus kénnte auch das
Grabepigramm des Archimedes zuerst in dieser Tradition seinen Platz gehabt
haben, denn sie kennt Marcellus als Grabstifter.”” Spétestens um 100 v.Chr. fand
das Epigramm nach Ciceros Zeugnis wohl auch im Schulunterricht Verwendung
(s.u.).

Mit einer beispiellosen, hochgradig chronologisierten Besitzgeschichte
macht Cicero in seinem Staatsdialog De re publica in der Mitte des 1. Jh. die
archimedischen sphaerae in Rom bekannt und iiberbriickt narrativ die Z.eit von
212 v.Chr. bis in seine Gegenwart. Nach dem Zeugnis der erhaltenen Texte ist
er der erste Romer, der von den archimedischen sphaerae spricht. Wiederholt
greift er auch spiter das Sphirenmotiv auf, dann konzentriert auf den gottlichen
Baumeister und die verniinftige Ordnung der Welt, doch die Ausfiihrlichkeit der
ersten Darstellung gewinnt es nie wieder.”® Wie aber fiithrt Cicero die sphaerae,
die zuvor noch keinen Ort in der rémischen memoria hatten, in Rom ein?"” Wel-
chem Zweck dienen seine aufwendigen Authentifizierungsverfahren?

Ganz authentisch: Der Gebrauch der sphaerae in Rom

Die Rahmenhandlung des Dialogs De re publica spielt an den Feiertagen der
feriae Latinae im Jahr 129 v.Chr. Im Landhaus des jlingeren Scipio Africa-
nus treffen nacheinander verschiedene Freunde ein; beriithmte Minner, deren
Wirkungszeit eine oder zwei Generationen vor derjenigen Ciceros lag. Cicero
hatte, wie die Briefe zeigen, durchaus erwogen, den Dialog in seiner eigenen
Zeit anzusiedeln und selbst eine Sprecherrolle zu tibernehmen, hatte dann aber
davon Abstand genommen."”® Man hat hinter dieser Entscheidung vielfach den
Wunsch vermutet, sich nicht politisch zu exponieren; faktisch ldsst sich festhal-
ten, dass die zeitliche Riickverlegung um ca. 75 Jahre (mit der Moglichkeit wei-

12 Cic.,, Rep. 1,14.21 (in der Rede des Philus): aliud nihil ex tanta praeda domum suam deporta-
visset. Zur Topik der bescheidenen Beute des Anfiithrers s. etwa Cic., Gff. 2,76.

14 Flower, Memaries; zur Genealogie des Atticus s. Nep., Atf. 18,3-4.

15 Liv.25,31.

16 Dazu Wolkenhauer, Sonne, 41-45.

17 Die logisch hieran ankniipfende Frage nach dem historischen Bild vom Sphirengebrauch in
Rom nach Cicero und den materialgeschichtlichen Quellen werde ich an anderer Stelle behan-
deln.

18 Cic.,Ad Q. fr.3,51-2.



Archimedes in Rom 51

terer chronologischer Riickgriffe von jenem Zeitpunkt aus) ihm die literarische
Gestaltung der jiingeren Vergangenheit ermoglichte, die gerade noch am Rand
des kommunikativen Gedichtnisses, kurz vor dem «floating gap», lag: Aus der
unscharf konturierten Zone zwischen Noch-Wissen und Schon-Vergessenhaben
lidsst sich bei zunehmendem Verlust aller Zeitzeugen in der Verschriftlichung
dasjenige gewinnen, was als memoria fixiert und abgesichert wird. Die jiingste
Vergangenheit ist noch in der Erinnerung vieler Menschen prisent, die Vorver-
gangenheit hat den Prozess der Kanonisierung schon durchlaufen; die «<Schwel-
lenereignisse> bieten die grosste Moglichkeit, Erinnerung zu gestalten. Ciceros
chronologische Festlegung auf einen Handlungsrahmen, der ein saeculum als
Erinnerung der Sprecher des Dialogs (= die Ereignisse von 212-129 v.Chr.; aus
Ciceros Sicht bereits grosstenteils der <Vorzeit> des kulturellen Gedachtnisses
zugehorig), das zweite saeculum (129 — ca. 54 v.Chr.) als Erinnerung Ciceros,
d.h. noch dem kommunikativen Gedéchtnis zugehorig iiberspannt, deutet auf
ein ausgeprigtes Bewusstsein fiir die Moglichkeiten und Grenzen der memoria
hin.”?

Cicero lédsst einen der Giste in einem mehrfach authentifizierten Text einen
Vortrag iiber die Geschichte und Funktion von Himmelsmodellen als Mittel der
Erkenntnis und der politischen Kommunikation halten. Dieser behandeltin en-
ger Verschrinkung drei Themen: Die beiden sphaerae des Archimedes und ihre
bis auf Thales zuriickreichende Geschichte; die sphaera solida und ihre Bedeu-
tung fiir die Literatur; die sphaera mobilis und 1hre Nutzung. Der sprachliche
Unterscheidung zwischen den beiden sphaerae ist von grosser Bedeutung, da
sie den ganz unterschiedlichen Modellstatus der sphaerae prisent hilt: wihrend
die bewegliche sphaera mobilis die himmlischen Bewegungsablédufe und Fins-
ternisse nachvollzieht, zeigte die unbewegliche, aber bemalte sphaera solida die
Sternbilder an.”

Die fiir die weiteren Uberlegungen zentralen Passagen seien hier — etwas
verkiirzt — wiedergegeben.” Nach ihnen folgt eine Liicke im tiberlieferten Text,
doch das Gesprich iiber die Anwendungsmoglichkeiten der sphaerae wurde
tiber mindestens 60 Teubnerzeilen weitergefiihrt; noch beim Wiederbeginn des
erhaltenen Textes geht es um die naturwissenschaftlichen Ursachen von Fins-
ternissen.

Nec vero nostra quaedam est instituenda nova et a nobis inventa ratio, sed unius
aetatis clarissimorum ac sapientissimorum nostrae civitatis virorum disputatio
repetenda memoria est, quae mihi tibique quondam adulescentulo est a P. Ruti-
lio Rufo, Smyrnae cum simul essemus compluris dies, exposita |...| Tum Philus:

19 Zur Begrifflichkeit s. J. Assmann, Kulturelles Gediichtnis, 48ff.

20 Cic., Rep. 1, 14, 21-22. Die sphaera mobilis wird auch als kpieeth, die solida auch als gteped
bezeichnet (Geminos). Die Bezeichnung der sphaera mobilis als armiliaris (Armillarsphire)
scheint neuzeitlich zu sein.

21 Cic, Rep. 1,8,13 und 1,14,21-22.



32 Anja Wolkenhauer

,nihil novi vobis adferam, neque quod a me sit {ex) cogitatum aut inventum, nam
memoria teneo C. Sulpicium Gallum, doctissimum ut scitis hominem, cum idem
hoc visum diceretur et esset casu apud M. Marcellum, qui cum eo consul fuerat,
sphaeram quam M. Marcelli avus captis Syracusis ex urbe locupletissima atque
ornatissima sustulisset, cum aliud nihil ex tanta praeda domum suam deporta-
visset, iussisse proferri; cuius ego sphaerae cum persaepe propier Archimedi glo-
riam nomen audissem, speciem ipsam non sum tanto opere admiratus; erat enim
illa venustior et nobilior in volgus, quam ab eodem Archimede factam posuerat
in templo Virtutis Marcellus idem. sed posteaquam coepit rationem huius operis
scientissime Gallus exponere, plus in illo Siculo ingenii quam videretur natura hu-
mana ferre potuisse iudicabam fuisse. dicebat enim Gallus sphaerae illius alterius
solidae alque plenae vetus esse inventum, et eam a Thalete Milesio primum esse
tornatam, post autem ab FEudoxo Cnidio, discipulo ut ferebat Platonis, eandem
illam astris quae caelo inhaererent esse descriptam; cuius omnem ornatum et de-
scriptionem sumptam ab Fudoxo multis annis post non astrologiae scieniia sed
poetica quadam facultate versibus Aratum extulisse. hoc autem sphaerae genus,
in quo solis et lunae motus inessent et earum quingue stellarum quae errantes et
quasi vagae nominarentur, in illa sphaera solida non potuisse finiri*?, atque in eo
admirandum esse inventum Archimedi, quod excogitasset quem ad modum in
dissimillimis motibus inaequabiles et varios cursus servaret una conversio. hanc
sphaeram Gallus cum moveret, fiebat ut soli luna totidem conversionibus in aere
illo quot diebus in ipso caelo succederet, ex quo et in sphaera solis fieret eadem
illa defectio, et incideret luna tum in eam metam quae esset umbra tervae, cum sol
e regione ...

{«Aber kein eigener, neuer und von mir ausgedachter Gedankengang soll dar-
gelegt werden, sondern das Gesprich zwischen den beriihmtesten und weises-
ten Ménnern einer einzigartigen Epoche unseres Staates ist in die Erinnerung
zurilickzurufen; [ein Gesprich|, das mir und dir vor langer Zeit in unserer Ju-
gend von P. Rutilius Rufus, als wir in Smyrna fiir ein paar Tage zusammen
waren, mitgeteilt worden ist. [...] Da sagte Furius Philus: Ich werde euch nichts
Neues bringen und nichts von mir Erdachtes oder Erfundenes, denn ich habe
in Erinnerung, dass Gaius Sulpicius Gallus, ein wie 1thr wisst hochst gelehrter
Mann, einmal, als dasselbe Phidnomen [gemeint ist eine Doppelsonne] gesehen
worden sein soll und er zuféllig gerade bei seinem ehemaligen Mitkonsul Mar-
cus Marcellus war, sich die sphaera hat bringen lassen, die der Grossvater des
Marcellus nach der Einnahme von Syrakus aus dieser sehr wohlhabenden und
reich ausgeschmiickten Stadt mitgenommen hatte; sonst hatte er nichts aus der
grossen Beute in sein Haus gebracht. Obwohl ich [Philus| von dieser sphaera oft
wegen der Beriihmtheit des Archimedes hatte reden héren, bewunderte ich thr
Aussehen selbst nicht so sehr; denn jene andere, die ebenfalls von Archimedes
gefertigt worden war und die Marcellus im Tempel der Virtus hatte aufstellen
lassen, war schoner und beriihmter bei der breiten Bevolkerung. Aber nachdem

22 Hier = definire; s. Biichner ad loc.



Archimedes in Rom 53

Gallus begonnen hatte, die Struktur dieses Werkes [der erstgenannten sphaera
mobilis| kundig und wissenschaftlich darzulegen, kam ich zu dem Urteil, dass
in diesem Sizilianer wohl mehr Intelligenz steckte als die menschliche Natur ei-
gentlich habe tragen kénnen. Gallus sagte ndmlich, dass die Erfindung jener an-
deren festen und vollen Kugel alt sei,” und dass sie zuerst von Thales von Milet
gedrechselt worden sei, danach jedoch von Eudoxos von Knidos, der ein Schii-
ler Platons gewesen sein soll, mit den Sternen und Gestirnen, die am Himmel
haften, beschriftet worden sei. Den ganzen Schmuck und die Beschriftung/Be-
schreibung habe viele Jahre spiter Aratos von Soloi von Eudoxos iibernommen
und nicht aufgrund astronomischen Wissens, sondern auf der Basis eines ge-
wissen dichterischen Vermégens in Versen ausgedriickt. Diese Art der sphaera
jedoch, in die die Bewegung der Sonne und des Mondes und der fiinf Gestirne,
die wandelnde und gleichsam herumirrende genannt werden [= Planeten] ein-
gebaut seien, hiitte auf der festen sphaera nicht umgesetzt werden kénnen. Die
Erfindung des Archimedes sei darin bewundernswert, dass er herausgefunden
habe, wie bei den ganz und gar unterschiedlichen Bewegungen [der Gestirne]
eine einzige Umdrehung ihre Bewegungen als ungleiche und verschiedenartige
bewahren konne. Als Gallus diese sphaera in Bewegung setzte, geschah es, dass
der Mond der Sonne in jenem [Modell] aus Erz in ebenso vielen Umdrehungen
folgte wie er es an Tagen am Himmel selbst tut, worauthin auch in der sphaera
jene Sonnenfinsternis eintrat und der Mond zum gleichen Zeitpunkt die Grenze
des Erdschattens beriihrte, als die Sonne aus der Gegend ...» [hier bricht der
iberlieferte Text ab))

Ciceros Darstellung hat im Hinblick auf die sphaerae, die hier im Mittelpunkt
stehen, keinerlei stiitzende aussertextliche Evidenz, 1st aber chronologisch kon-
zinn.”* Dabei folgt sie nicht der iiblichen Erzdhlrichtung von der Vergangenheit
in die Gegenwart, sondern ist ganz und gar retrospektiv angelegt. Wenn man sie
im tblichen Zeithorizont einer historischen Erzéhlung reorganisieren wollte,
kime etwa Folgendes dabei heraus:

Bei der Eroberung von Syrakus im 2. Punischen Krieg (212 v.Chr.) gelangte
M. Claudius Marcellus (ca. 270-208 v.Chr.) in den Besitz von zwei verschiedenen
sphaerae aus dem Besitz des Archimedes (um 287-212 v.Chr.). Die bewegliche
sphaera mobilis, eine damals hoéchst moderne Armillarsphiire, behielt er in sei-
nem Privatbesitz, wihrend er die unbewegliche, aber bemalte und beschriftete
sphaera solida fiir den Tempel der Virfus bestimmte. Sie war der Konstruktion
nach einfacher und ilter; ihre Erfindung wird auf Thales und Eudoxos zuriick-

23 Hier geht es weniger um die innere Fiillung des Globus, d.h. seine Kompaktheit, als um seine
geschlossene Oberfliche (s. Papay, Friithgeschichte, 333).

24 Zur Entwicklungsgeschichte der sphaerae aus wissenschaftshistorischer Sicht s. bes. Keyser,
Orreries, 249tt. Papay, Frithgeschichte, Kiinzl, Himmelsgloben. Keyser datiert den frithest-
moglichen Zeitpunkt fiir den Bau beweglicher Planetarien mit differenten, aber gleichformi-
gen Bewegungen der Planeten avf ca. 130 v.Chr,, in die Zeit Hipparchs.



54 Anja Wolkenhauer

gefiihrt. Arat soll, wie Cicero betont, beim Schreiben der Phainomena eine
sphaera solida als literarisches Hilfsmittel genutzt haben.

Marcellus hatte den Tempel der Virtus gelobt; sein Sohn vollendete 1thn.
Mit seiner Einweihung im Jahr 205 v.Chr. trennten sich die Wege der beiden
sphaerae des Archimedes in Rom, die spiitestens von diesem Moment an unter-
schiedlichen Publika zuginglich waren; nicht jeder hatte die Méglichkeit zum
Vergleich. Cicero legt Furius Philus (cos. 136 v.Chr.) die Worte in den Mund,
die sphaera solida im Tempel der Virtus sei venustior et nobilior in volgus, ent-
spriche also eher dem dsthetischen Empfinden der Masse.”” Die Auszeichnung
der sphaera durch eine schone Oberfliche (und nicht etwa durch intellektuell
attraktive Strukturen und Funktionen) fiihrt bei ihm in einem platonisch grun-
dierten Urteil zur Abwertung.”® Zugleich deutet die Erwiihnung des volgus auf
eine vom Hersteller oder Besitzer intendierte 6ffentliche Rezeption, die, so wird
man Ciceros beildufige Einfithrung des Himmelsglobus deuten kénnen, auch
tatsdchlich stattfand: Die sphaera solida war im kulturellen wie im kommunika-
tiven Gedichtnis gutverankert; sie war zu Ciceros Zeit vermutlich noch sichtbar,
oder aber zumindest noch nicht lange verschwunden. Wie lange spéterhin die
offentliche Ausstellung dieser schonen, altmodischen, aber intellektuell wenig
attraktiven Himmelskugel noch im oder am Tempel wihrte, kann aufgrund der
vorliegenden Texte nicht bestimmt werden.

Die sphaera mobilis, die im Besitz der Claudii Marcelli verblieben war, war
nach 205 v.Chr. nicht mehr allgemein zuginglich. Sie blieb aber im kommuni-
kativen Gedichtnis des rédmischen Hochadels préisent, weshalb mehr als eine
Generation spiter C. Sulpicius Gallus (cos. 166 v.Chr.} bei einem Besuch im
Hause der Marcelli darum bitten konnte, die sphaera mobilis herbeizubringen,
um die Bewegung der Sonne und Planeten im Verhiltnis zueinander experimen-
tell nachzuvollziehen.?” Auch der deutlich jiingere Furius Philus (cos. 136 v.Chr.)
wusste von threr Existenz und verband sie mit dem Namen des Archimedes
(persaepe propter Archimedi gloriam nomen audissem).

25 Zur Ausstellungspraxis des Beuteguts s. Hartmann, Relikt, 107ff.; Pape, Kunstwerke, passim.

26 Jaeger, Archimedes, fithrt diesen Punkt auf 8. 53ff. weit aus. Sie betont den Vergleich der bei-
den sphaerae und sicht darin iiber alle Gattungs- und Diskursgrenzen den impliziten Vergleich
des epischen Gabentauschs nachgezeichnet. Dabei hebt sie die Singularitit dieser Beutestiicke
besonders hervor, was die tatsidchliche Situation in Rom im ersten vorchristlichen Jahrhundert
aber m.E. verkennt: Es gab durchaus weitere sphaerae in Rom, wie etwa dicjenige des Billaros
bei Lucullus (Strabo 12, 3,11 = 12, 546) und die des Poseidonios (Cic., Nat. deor. 2,88), und es
gab schon seit dem ersten Punischen Krieg Sonnenuhren in Rom, die ebenfalls als Beutekunst
dorthin gelangt waren, einen vergleichbaren <kosmischen» Anspruch vertraten und in die ro-
mische Kultur integriert worden waren: Die sphaerae waren im Hinblick auf Modellcharakter,
Anspruch und Herkunft keine Neuigkeit. Dazu Wolkenhauer, Sonne, bes. 861f.

27 Gallus’ besondere astronomische Kompetenz notiert Plinius d.A. (Nat. 2, 53 und 83). Er er-
wihnt die Deutung einer Finsternis, eine Publikation zum Thema und eine mathematische
Schitzung, die sich in der Genauigkeit mit derjenigen des Pythagoras messen kdnne.



Archimedes in Rom 55

Hier bricht der tiberlieferte Text ab, der vermutlich noch eine genaue Dar-
stellung des Experiments und seine Deutung brachte.”® Fiir die weitere Uber-
lieferung hat Cicero bereits zuvor die biographisch nachvollziehbare Kette der
Vermittler der memoria vorgestellt: von Gallus tiber Furius Philus und Rutilius
Rufus bis hin zu den Briidern Cicero. Ob und wann die sphaera mobilis ginzlich
verschwand, wird mangels weiterer Hinweise auf eine Augenzeugenschaft oder
Benutzung der sphiaera nicht deutlich.”” Dies mag durchaus dem fragmentari-
schen Zustand des Textes geschuldet sein. Doch hitte Cicero selbst sie noch in
sitie1m Haus der Claudii Marcelli gesehen, was in Anbetracht seiner Verbindung
mit der Familie, die in der Rede Pro Marcello (46 v.Chr.} ihren deutlichsten
Ausdruck findet,*® durchaus denkbar ist, hidtte man bereits zu Beginn eine ein-
fithrende Bemerkung erwarten diirfen — dhnlich derjenigen iiber die sphaera des
Poseidonios.?! Ich komme am Ende noch einmal darauf zuriick.

Authentifizierung der memoria

Auftillig ist die chronologische Verschachtelung, mit der Cicero seine Leser
zur Erzéihlung von den sphaerae hintithrt: Wihrend die Vorstellung des Textes
als Wiedergabe eines tatsichlich stattgehabten Gesprichs durchaus den Kon-
ventionen des philosophischen Dialogs folgt, ist die damit verbundene Anhéu-
fung von Vermittlungsinstanzen durchaus ungewhnlich: Von diesem Gespriich,
schreibt Cicero, sei ihm und seinem Bruder, den er als Zeugen anruft,” durch
einen der Gesprichsteilnehmer, Rutilius Rufus (cos. 105 v.Chr.}, berichtet wor-
den, als sie ithn mehr als 20 Jahre zuvor im Jahr 78 v.Chr. wiihrend ihrer Stu-
dienreise in Smyrna besucht hitten. Dieser habe nicht nur das Gesprich im
Allgemeinen, sondern besonders auch den Bericht des Furius Philus (cos. 136
v.Chr.}) wiedergegeben, eines damaligen Gesprichsteilnehmers. Auch dieser
habe sich mit der Aussage legitimiert, er wiirde nichts Erfundenes, sondern Er-
innertes wiedergeben,” um dann die von ihm Jahre zuvor gehorte Abhandlung
des Gallus (cos. 166 v.Chr.) iiber Himmelsmodelle vorzutragen, zu der dieser

28 Zur Diskussion iiber die Linge des ausgefallenen Textes s. Biichner, Komm. ad loc.

29 Die spiteren Erwihnungen beweglicher sphaerae von Ovid (Fast. 6,269-280) bis Claudian
(Carm. min. 51) konnen ebenso gut auf literarischer Evidenz und der Kenntnis anderer, dhn-
licher sphaerae beruhen; die Zuweisung an Archimedes wire dann als <Ehrentitel> zu verste-
hen. Die entsprechenden Texte sind vielfach zusammengestellt worden, z.B. bei Garambois-
Vasquez.

30  Die Stammtafel der Claudii Marcelli bei Drumann/Groebe, Geschichte Roms, 326-339.

31 Cic., Nar. deor. 2,88: Quod si in Scythiam aut in Britanniam sphaeram aliquis tulerit hanc,
quam nuper familiaris noster ef fecit Posidonius, cuius singulae conversiones idem efficiunt in
sole erin luna et in quinque stellis errantibus, quod efficitur in caelo singulis diebus et noctibus,
quis in illa barbaria dubitet, quin ea sphaera sit perfecta ratione.

32 Cic., Rep. 1,8, 13: disputatio repetenda memoria est, quae mihi tibique quondam adulescentulo
est a P. Rutilio Rufo [...] exposita.

33 Cic, Rep. 1,14,21: nihil novi vobis adferam, neque quod a me sit (excogitatum) aut inventum,
Ram Memoria teneo ...



36 Anja Wolkenhauver

wiederum die sphaera des Archimedes herangezogen habe, die die historisch
fixierte Erinnerung iiber den «floating gap» hinweg und bis zu den Ereignissen
des 2. Punischen Krieges absichert.** Durch ihre materielle Prasenz vermochte
sie es also, die chronologische Begrenztheit des kommunikativen Gedéchtnisses
zu {iberwinden.

Cicero verwendet uniibersehbar viel Energie darauf, die Erinnerung iiber
mehrere Generationen hinweg abzusichern, und zieht zu ihrer Stabilisierung
nicht nur Texte, sondern auch die Evidenz von Objekten, Orten oder Personen
heran. Vergleichbare, wenn auch chronologisch schwicher ausgeprigte Konkreti-
sierungsverfahren der memoria lassen sich bei ihm auch andernorts beobachten,
z.B. wenn er die Ruinen der Akademie als Gedéchtnisort in Erinnerung ruft,®
den Dialog iiber die Gesetze unter einer Eiche stattfinden ldsst, die die Eiche des
Marius sein kénnte,*® oder das Verhiltnis zwischen Numa und Pythagoras durch
imaginére Schiiler und Enkelschiiler plausibilisiert. Im vorliegenden Fall nutzt er
den Memorialcharakter der Artefakte, die Besuchskultur, das Verflochtensein
der herrschenden Familien Roms sowie die vorgiingige, wenn auch anders orien-
tierte Berithmtheit des Archimedes als ausserliterarische Triger seiner Erzihl-
konstruktion, anders formuliert: Seine Authentifizierungsstrategien bedienen
sich nicht nur der direkten Zeugenschaft, sondern vor allem der Berufung auf
vertraute Strukturen der materiellen und kulturellen Geschichte.

Eine derartige Summierung von Verweisen und die Betonung der Gedécht-
nisleistung bei gleichzeitiger Abwehr alles Fiktionalen ist singulidr. Das Verfah-
ren fixiert eine bestimmte Form der Erinnerung und stellt, eng damit verbunden,
eine spezifische Form von Authentizitiit her. Authentizitdt meint hier die ange-
nommene <historische Echtheit> und fokussiert, anders als der memoria-Begriff,
die Zuschreibung von Zuverldssigkeit an den Sprecher, vermittelt durch die von
ihm beigebrachten Objekte, Personen usw.”” Es sind auch und besonders extra-

34 Hobsbawm, Introduction betont in seiner allgemeinen Finfithrung in das Phinomen der erfun-
denen Traditionen, dass gerade auch historische Kontinuitit Gegenstand dieser Bemiithungen
ist; man denke nur an die Riickdatierung alles Nationalen im 19. Jahrhundert und das weite
Feld der literarischen Filschungen, die das historische Gut hervorbrachten, dessen man zu
bediirfen meinte. — Jaeger, Archimedes, 59ff. betont in ihrer Analyse der Passage Ciceros
Bemiihen, sich in die Tradition einzuschreiben und seine Aufmerksamkeit fiir die sphaerae
als im positiven Sinne <konventionells, d.h. der griechisch-romischen Tradition entsprechend,
darzustellen. Dies ist sicher auch ein Aspekt der Darstellung.

35 Cic., Fin. 5.2; dazu grundlegend Hartmann, Relikt, 31ff.

36 Cic., Leg. 1,1.

37 Eine Reihe hervorragender Einzelstudien zu diesem Begriff bietet der Sammelband «Echte
Geschichtes. Besonders zu erwihnen ist die Untersuchung von Schlippi, der das Bemiihen der
Berner Ziinfte um eine moglichst weit zuriickreichende <authentische> Geschichte analysiert.
Seine Zusammenfassung verdeutlicht die Ahnlichkeit der Abliufe, lisst aber vor allem danach
fragen, fiir welches Publikum Cicero hier schreibt: Denn Authentizititszuschreibungen fin-
den ihren Erfolg in einem sozialen Prozess, nicht allein in subjektiver Setzung. Ich zitiere aus
Schliappis Schlusswort, S. 265: «Authentizititsfiktionen bilden wichtige Bausteine kollektiver
Riickerinnerung und eignen sich ideal zur riickwértsgewandten Selbstvergewisserung von sozi-



Archimedes in Rom 57

textuelle Attribute, die mit der ihnen innewohnenden spezifischen auctoritas die
Glaubwiirdigkeit des Sprechers erhdhen.

Rhetorisch ist diese Form der Authentizititsschaffung dem Bereich der evi-
dentia zuzuordnen, indem sie durch postulierte Augenzeugenschaft und detail-
lierte Ekphrasis der Argumentation des Sprechers zu Hilfe kommt. Dabei wird
eine vielfache, chronologisch gestaffelte Zeugenschaft in der modernen Lesart
eher als <Erzihlung vom Horensagen> und damit als authentizitdtsmindernd
wahrgenommen. Sie kann heute kaum mehr dazu dienen, Autoritét zu steigern.
In Ciceros Beispiel hingegen wirkt sich die lange Rethe der Vermittler durch
die Addition der aucforitas der jeweiligen Sprecher — alle gewesene Konsuln! -
entgegen dem heutigen Erwartungshorizont hchst positiv aus.

Die Zuschreibung von Authentizitit an den Bericht war fiir Ciceros Dar-
stellungsabsicht von grosser Bedeutung. In der Forschung ist die Darstellung
der Besitzgeschichte oft als erzdhltechnisch irrelevant herausgestellt worden,*
was unzutreffend ist. Denn Cicero nutzte die von ihm namentlich und materi-
ell abgesicherte memoria dafiir, die wissenschaftliche Nutzung der Beutekunst
aus Syrakus um rund 100 Jahre vor seine Gegenwart zuriickzudatieren. Da-
durch wird aus Rom eine Kulturnation, in der das wissenschaftliche Modell des
Kosmos schon Mitte des 2. vorchristlichen Jahrhunderts einen relevanten und
unbestrittenen Platz im Diskurs der Entscheidungstréiger besass und wo man
129 v. Chr. im gebildeten Gespriich damit umgehen konnte, ohne dass etwa der
Eindruck revolutiondrer Neuheit entstand.

In der Tat gibt es eine Reihe von Testimonien, die auf die Présenz von sphae-
rae in den romischen Diskursen der ersten Hilfte des letzten vorchristlichen
Jahrhunderts hindeuten, doch weiter zuriick reicht kein einziges romisches
Indiz — mit Ausnahme von Ciceros hier diskutierter Darstellung. Anders for-
muliert: Man stosst in De re publica (wie spiter auch im Laelius) auf Ciceros
Entwurf des Scipionenkreises als einer literarisch und, wie gezeigt, auch an
den mathematischen Wissenschaften interessierten Gruppe von Rémern, die
in der Mitte des zweiten Jahrhunderts vor Christus die Hinwendung Roms zur
griechischen Kultur prigten.® Dieser literarische Entwurf trigt dazu bei, einer
spezifischen Vergangenheitsrekonstruktion Glaubwiirdigkeit zu verlethen, die
sich zur Zeit Ciceros am Rande des «floating gap» befindet, aber bis weit in die
historische Wahrnehmung der Frithgeschichte zuriick wirkt. Dort entsteht eine
ideale Vergangenheit, in deren intellektueller Struktur Cicero seine Hoffnun-

al heterogenen Personenverbinden. Anders als wissenschaftlich aufbereitete Historie kiinnen
sie Widerspriiche und soziale Friktionen ausblenden und lassen sich inhaltlich und medial auf
das kulturelle und stindische Profil der intendierten Rezipienten abstimmen. Die authentische
Fiktion passt sich der Nachfrage an, zu deren Befriedigung sie dient.»

38 Novara, Cicéron, 229. Siche auch noch Jaeger, Archimedes, 33f.

39  Grundlegend fiir die Dekonstruktion des Kreises: H. Strasburger, Scipionenkreis, sowie
J.E.G. Zetzel, Cicero. Abwigend Biichner in seinem Kommentar, S. 28-36: «ein idealisiertes
Bild einer Wirklichkeit» (S. 36).



58 Anja Wolkenhauver

gen ablegt. Der Authentifizierungsmarathon seiner Darstellung dient der Riick-
datierung und historischen Fixierung kultureller Haltungen, hier konkret: der
Aufmerksamkeit gegeniiber den Wissenschaften an sich sowie den mathemati-
schen Wissenschaften und der wissenschaftlichen Modellbildung im Handeln
der fiihrenden Minner im Besonderen. In dieser Vergangenheitskonstruktion
hatten offenbar auch diejenigen Wissenschaften ihren Platz, die Cicero selbst
etwas fremder waren.

Geht man noch einen Schritt weiter und verlédsst die Binnenlogik von Ci-
ceros Vergangenheitsrekonstruktion, so steht die Existenz der archimedischen
sphaera mobilis ganz grundsitzlich in Frage. Keyser hat in einer beeindrucken-
den Studie dargelegt, dass die technische Entwicklung einerseits, die mathe-
matische Beschreibung der Gestirnsbahnen andererseits erst in der Mitte des
zweiten vorchristlichen Jahrhunderts einen Stand erreicht hatten, der den Bau
beweglicher Himmelsmodelle erméglichte*® Das wiére frith genug fiir Cicero,
aber viel zu spiit fiir Archimedes. Keyser benutzt seine Uberlegungen dazu, den
zweilten pseudoplatonischen Brief als Félschung zu erweisen und nach externen
Kriterien zu datieren; Cicero wendet er sich nur en passant zu.

Bezieht man nun seine mathematik- und technikhistorische Rekonstruk-
tion auf die romische Situation, so muss man fragen, ob Ciceros intensives Be-
mithen um eine authentische Vergangenheitsrekonstruktion nicht auch noch
andere Griinde hatte. Ob sie nicht vielleicht darin griindete, dass nicht nur die
frithe Nutzung, sondern sogar die schlichte Existenz der sphaera durch seinen
Text begriindet werden sollten. Wenn es keine Armillarsphiéire des Archimedes
gegeben hiitte, hiitte Marcellus sie auch nicht nach Rom bringen konnen, dies
kdnnte das Fehlen in allen dlteren Texten erkldren. Dann hitte Cicero auf der
Basis des konventionellen Himmelsglobus und der Kenntnis der poseidonischen
sphaera oder der sphaera des Lucullus die technische Revolution riickblickend
iiberhaupt erst Archimedes zugeschrieben und sie in Rom prominent in Szene
gesetzt. Archimedes wire dann ein neugewonnener Traditionstriger, der den
griechisch-lateinischen Kulturtransfer aufgrund seiner vorgéingigen Veranke-
rung in der Marcellus-memoria historisch iiberzeugend verkérpern konnte. Dies
konnte Ciceros ausserordentlich intensives Bemiithen darum, seiner Erzdhlung
Authentizitiit zu verleihen, ebenso erkliren, wie den Fokus, den er darauf legt,
dass die sphaera mobilis nur einem kleinen und inzwischen weitgehend verstor-
benen Publikum zugéinglich war. Auch die detaillierte Ausfithrung des Ver-
gleichs, der vor allem dann plausibel ist, wenn die eine sphaera weithin bekannt
ist, die andere aber nicht, ldsst sich durch diese Vorannahme plausibel machen.*

40 Keyser, Orreries.

41  Nach der erziihltechnischen Funktion des Vergleichs fragt auch Jaeger, Archimedes, 53(f. Sie
sicht inihm allerdings Gabentausch und Uberwindungsgestus vorformuliert, weniger die Not-
wendigkeit, die vielleicht nicht {(mehr) vorhandene und auch im kulturellen Gedéchtnis kaum
prisente sphaera mobilis durch den Vergleich iiberhaupt erst vor das geistige Auge zu rufen
und ihr ihren intellektuellen Rang zuzusichern.



Archimedes in Rom 59

Damit stehen zwei Alternativen im Raum: Entweder gab es gar keine archi-
medische sphaera mobilis, und Ciceros Bemiithungen galten der Konstruktion
einer ginzlich neuen Vergangenheit aus dem Wissen und mit den Mitteln sei-
ner Gegenwart — oder aber es gab gegen alle naturwissenschaftlich-technische
Wahrscheinlichkeit zwei archimedische sphaerae, von denen eine starr und
vorhanden, die andere beweglich, aber zu Ciceros Zeiten méglicherweise ver-
schollen oder (wie diejenige des pseudoplatonischen Briefes) beschidigt war, so
dass Cicero seine Argumentation an der sphaera solida entwickeln und durch
zusitzliche Autoritaten stiitzen musste. Trotz Keysers iiberzeugender Argumen-
tation sollte man diese Option nicht ganz beiseite lassen, denn Funde wie das
Antikythera-Instrument haben deutlich gezeigt, dass auch plausible und stabil
erscheinende Chronologien in der antiken Technikgeschichte schnell fraglich
werden konnen. Beide Alternativen gemeinsam bezeichnen jedoch den fikti-
onalen Raum, der sich im Eingangsdialog von De re publica erdffnet und der
dem wissenschaftlichen Gesprich, dem wissenschaftlichen Modell und beson-
ders Archimedes als Vertreter der mathematischen Wissenschaften eine tiber-
raschende Bedeutung im romischen Selbstverstédndnis zuweist.

Modelle erster und zweiter Ordnung

Die Idee von Archimedes als gottgleichem Schopier und seinen sphaerae als
Schopfungsiquivalent zieht sich bis zum Schluss durch Ciceros philosophische
Schriften. Cicero gibt dem Gedanken allerdings bereits in De re publica noch
eine zusétzliche Wendung: So, wie Archimedes den Kosmos in seiner sphaera
nachgebildet hat, so bildet der poeta diesen in seiner Literatur nach, wobei er
die sphaera zur Hilfe nimmt.

Die Literatur, hier zuallererst die genannten Phainomena Arats, erscheint
als Modellbildung auf zweiter Stufe; ihr Schopfertum ist weniger unmittelbar,
ihr Werk ein abgeleitetes, denn es bezieht sein Wissen nicht vom Himmel, son-
dern von seinem Modell, der sphaera solida. Im Hinblick auf Arat war diese
Einschitzung durchaus zutreffend. Schlachter/Gisinger weisen darauf hin, dass
nicht nur beim Verfassen, sondern auch bei der Lektiire des Werkes iiber lange
Zeit sogenannte Aratgloben herangezogen wurden, was besonders dann zur
Herausforderung geriet, wenn Abbildungen und Text divergierten.”

Diese Ableitung des poetischen Textes vom gebauten Modell impliziert
den Vorrang des Modells. Cicero fiihrt diesen Gedanken einige Jahre spéter
in den Tuskulanen weiter: «Indem Archimedes die Bewegungen des Mondes,
der Sonne und der fiinf Wandelsterne an der Armillarsphare festmacht, tut er
dasselbe wie jener Gott Platons, der im Timaios die Welt erbaut ...»* Damit
ordnet er jedes gebaute Himmelsmodelle einer spezifischen literarischen Form

42 Schlachter/Gisinger, S. 21-26.
43 Cic., Tusc. 1,25,63: nam cum Archimedes lunae, solis, quingue errantium motus in sphaeram
intigavit, effecit idem quod ille, qui in Timaeo mundum aedificavit, Platonis deus [...].



60 Anja Wolkenhauver

zu: Fiir Werke wie das Lehrgedicht Arats, das ja auch Cicero in seiner Jugend
libersetzte, bendtigt man eine sphaera solida, die das Verhiltnis der Sternbil-
der zueinander erkennen ldsst.** Um aber die Struktur des Kosmos sichtbar zu
machen, bendtigt man eine Armillarsphére wie diejenige, die er Archimedes
zuschreibt. Archimedes’ sphaera mobilis steht zum platonischen Timaios im
gleichen Verhiltnis wie der einfache Himmelsglobus zur Dichtung Arats.

Dieser Gedanke nimmt seinen Anfang im Staatsdialog De re publica und
bezieht dort Ciceros eigenes Werk mit ein. Es ist bekannt, dass die dortige Ein-
gangssequenz in vielen Details auf das grosse Schlussbild, den Traum des Scipio,
hin komponiert ist. Wenn Cicero in der Traumschilderung den élteren Scipio
die schone Ordnung des Kosmos beschreiben ldsst, aus der er Massgaben fiir
die gute Ordnung der Welt und des Staates ableitet, wird das Reden iiber die
Himmel explizit zum Reden iiber den Staat. Damit dies erzahltechnisch mog-
lich und fiir den Leser plausibel wird, verbindet Cicero die imaginierte Wirk-
lichkeit des Traums mit der Beschreibung des wissenschaftlichen Modells zu
einer einheitlichen Schau: Das Modell veranschaulicht das, was man nicht sehen
kann und woriiber man deshalb eigentlich keine Aussagen zu treffen wagt.* Die
kosmische Schau des Planetensystems mit der kleinen Erde bezieht hingegen
einen Grossteil threr Anschaulichkeit aus der in der Beschreibung angelegten
Moglichkeit, hier (wie im Eingangsdialog) wieder die Armillarsphire am Werk
zu sehen. *

Das gebaute Modell der Armillarsphire wird bei Cicero also, iiberspitzt
formuliert, zur Wirklichkeit, nach der er das literarische Bild des Kosmos mo-
delliert, den er derart in den Vorstellungshorizont seiner Leser hineinholt. Zu-
allererst geschieht dies durch die Nutzung einer gemeinsamen Begrifflichkeit,
die fiir die Zonen des Himmels ebenso gilt wie zuvor fiir die archimedische
sphaera: Das Sonnensystem wird als iiberschaubare Folge von Kugeln, Kreisen
und miteinander verbundenen Ringen vorgestellt, als sihe man den Kosmos in
der Miniaturgrdsse eines Modells vor sich und ndhme die metallische Hérte
seiner Teile wahr’

Methodisch liegt hier natiirlich ein Problem wissenschaftlicher Begriffs-
bildung vor — es bleibt immer zu fragen, wie Cicero es denn sonst hitte aus-

44 Auch der Vergleich beider Globen, des menschengemachten und des gottlichen, hat seinen
Antfang bei Arat; vgl. dazu Gee, Astronomy, 5291,

45 Vel Cic., Rep. 1,10,15: Scipio iiber Panaitios.

46 Zum narrativen Status des Traums und der Rahmenbildung des Dialogs s. Hammerstaedt,
Traum. Ausfithrlich behandelt bei Gee, Astronomy. Gallagher, Metaphor. Jacger, Archime-
des, 491.

47 Cic., Somn. 15,15-17,17: Homines enim sunt hac lege generati, qui tuerentur illum globum,
quem in hoc templo medium vides, quae terra dicitur, lisque animus datus est ex illis sempiter-
nis ignibus, quae sidera et stellas vocatis, quae globosae et rotundae .. .| circos suos orbesque
conficiunt celerirate mirabili. [...] stellarum aurem globi terrae magnitudinem facile vincebant.
[...] Novem tibi orbibus vel potius globis conexa sunt omnia, guorum unus est caelestis [...] in
quo sunt infixi illi qui volvuntur stellarunt cursus sempiterni.



Archimedes in Rom 61

driicken kénnen. Aber statt globus, der terminologisch fixierten lateinischen
Entsprechung des griechischen sphaera zur Bezeichnung gebauter Himmels-
modelle, wiren rerra oder orbis fiir einen imagindren Betrachter aus dem All
zumindest ebenso méglich gewesen, die Verben conectere und infigere legen die
handwerkliche Bearbeitung harter Materialien nahe, und die Erde selbst, die
der Sprecher im Traum aus dem All erblickt, ist nicht durch Wolken, L.and und
Wasser strukturiert, sondern durch cinguiae. Sie erscheint also als Globus mit
markierten Klimazonen und weist in dieser Reduktion ebenfalls einen deutli-
chen Modellcharakter auf.*®

Ciceros Blick in die Weite des Weltalls zeigt sich dem aufmerksamen Leser
als Betrachtung einer Armillarsphiire; einer Sphire, die im Rom des ersten vor-
christlichen Jahrhunderts bekannt und moglicherwiese von Cicero selbst auf Ar-
chimedes zuriickdatiert worden war. Diese Armillarsphére ist nicht nur dem pla-
tonischen 7imaios vergleichbar und verkdrpert mit ihm gemeinsam die <hohe»
Wissenschaft, die sich von einer miedrigeren> abgrenzt. Die Armillarsphiire
bietet auch das sichtbare Weltmodell, das in der Lage ist, Ciceros Staatsentwurf
zu veranschaulichen und zu transzendieren. Die weit iiber die einfache Metapher
hinausreichende Modellhaftigkeit des mathematisch gedachten Kosmos, die im
platonischen Timaios bereits anklingt, wird hier in vielfacher Hinsicht erprobt.
Das Modell dient der didaktischen Veranschaulichung, der Literaturproduktion
und -vermittlung, der wissenschaftlichen Erkenntnis und der politischen Kom-
munikation. Mit Hilfe des Modells integriert Cicero den griechischen Mathe-
matiker gleichsam koérperlich in die romische Kultur- und Geistesgeschichte.
Ziel dieser riickwiirtsgewandten Akkulturationsbemiithung ist die Gestaltung
der rémischen Vergangenheit und ihrer ganz eigenen Dignitéit in einer histori-
schen Situation, die Cicero selbst als eine des Paradigmenwandels beschrieb.”

Verschrinkte Biographien: Die Erzdhlung vom Grabfund

Der weitgespannte Vergleich zwischen der griechischen und der zeitgendssi-
schen romischen Kultur, artikuliert vor allem in den Vorreden zum 1. und 4.
Buch, gehért zu den wichtigsten (Neben)themen der Tusculanae disputationes.”
In der Synkrisis der Kulturen wird nicht nur die Uberlegenheit der Griechen
in vielen Wissenschaften festgehalten, sondern vor allem auch das rémische

48 Cic. Somn. 20,21: cernis autem eandem terram quasi quibusdam redinmitam et circumdatam
cingulis.

49  Grundlegend dazu und zum Folgenden Zimmermann, Cicero, 247f. Verallgemeinert findet
sich diese Uberlegung bei Eric Hobsbawm wieder, der die Erfindung von Traditionen als Indiz
kulturellen Wandels bestimmt: «Inventing traditions, it is assumed here, is essentially a process
of formalization and ritualization, characterized by reference to the past, if only by imposing
repetition [...] We should expect it [i.e. the invention of tradition] to occur more frequently
when a rapid transformation of society weakens or destroys the social patterns for which «old»
traditions had been designed [...].» Hobsbawm, Introduction, 4.

50 Dazu ausfithrlich Koch, Philosophie, 61ff.



62 Anja Wolkenhauver

Potential betont —sei es durch die Verbesserung des Ubernommenen oder durch
eigene Erfindungen. Dabei folgen Ciceros Einschitzungen gewissen unaus-
gesprochenen chronologischen Vorannahmen, wann bestimmte Entwicklungen
hitten Fuss fassen sollen, so dass er seinen Vergleich wiederholt durch sero/
serius und celeriter qualifiziert.”! Hinzu kommen exakte Zeitangaben fiir Beginn
und das Autbliihen der einzelnen Kiinste in Rom.*

In diesem Kontext impliziter und expliziter Verzeitlichung gewinnt z.B. sei-
ne Darstellung des Pythagoras eine spezifisch zeitliche Qualitit: Dieser habe,
s0 heisst es im Prodm zum vierten Tuskulanenbuch, schon in der Friihzeit der
Republik philosophisches Wissen nach Italien gebracht, und es sei anzunehmen,
dass auch die damaligen Italiker ihre Ohren nicht vor thm verschlossen, son-
dern sein Wissen bewahrt und weitergegeben hitten. Indem Cicero Pythagoras
als Graecia in Italia vereinnahmt, eine natiirliche philosophische Aufgeschlos-
senheit der Italiker postuliert und Numa zum <Enkelschiiler> des Pythagoras
macht, verlegt er den Beginn der Philosophie auf italischem Boden ins sechste
vorchristliche Jahrhundert zuriick.® Das Verfahren der Verzeitlichung durch
Konkretisierung dhnelt also dem bei Archimedes eingesetzten, wird aber um
ein bedeutendes Motiv erweitert: um die Enkelschiilerschaft oder Schiilerschaft
auf Distanz.

Kurz darauf kommt Cicero wieder auf Archimedes zu sprechen, wiederum
im Rahmen einer personlichen Erinnerung, der er durch die Form der Darstel-
lung eine polyphone Authentizitit verleiht: Im fiinften Buch der Tuskulanen
analysiert Cicero das Gliick und Ungliick in den Lebenswegen historischer Per-
sonlichkeiten. Unter ihnen nennt er auch den Tyrannen Dionysios von Syrakus,
dessen angstbeladenen Reichtum er mit dem nur auf das Geistige gerichteten
Leben des Archimedes vergleicht. Die Vorstellung des Archimedes, die man
hier erwarten sollte, wird dabei fast vollstindig durch die Anekdote von der
Entdeckung seines Grabes verdringt, die im aktuellen Kontext keinerlei Funk-
tion hat. Cicero schreibt:>

Cuius ego quaestor ignoratum ab Syracusanis, cum esse omnino negarent, saep-
tum undique et vestitum vepribus et dumetis indagavi sepulcrum. Tenebam enim
quosdam senariolos, quos in eius monumento esse inscriptos acceperanmt, qui de-
clarabant in summo sepulcro sphaeram esse positam cum cylindro. Ego autem
cium omnia conlustrarem oculis — est enim ad portas Agraganitinas magna frequen-
tia sepulcrorum —, animum adverti columellam non multum e dumis eminenterm,

31 Cic, Tusc. 1,2,3: serius poeticam nos accepimus [...] sero igitur a nostris poetae vel cogni-
ti vel recepti; in vergleichbarem Zusammenhang noch in Plinius® Erfinderkatalog, Plin.,
Nar. 7,38,125; Cic., Tusc. 1,3,5: at contra oratorem celeriter complexi sumus.

32  Cic., Tusc. 1,3.5: philosophia iacuit usque ad hanc aetater; vgl. auch die Konsulatsdatierung
fiir die ersten Theaterauffiihrungen in Rom, Cic., Tusc. 1,1,3.

53 Cic., Tusc.4,1,2.

54 Cic., Tusc. 3,23,64-65. Die jiilngsten Analysen der Anekdote im Werkkontext bieten Jaeger,
Archimedes, 34ff.; Kurczyk, Cicero, 346ff.



Archimedes in Rom 63

in qua inerat sphaerae figura et cylindri. Atque ego statim Syracusanis — erarnt
autem principes mecum — dixi me illud ipsum arbitrari esse, quod quaererem. In-
missi cum falcibus multi purgarunt et aperuerunt locum. Quo cum patefactus esset
aditus, ad adversam basim accessimus. Apparebal epigramma exesis posierioribus
partibus versiculorum dimidiatum fere. Ita nobilissima Graeciae civitas, quondam
vero etiam doctissima, sui civis unius acutissimi monumentum ignorasset, nisi ab
homine Arpinate didicissei.

(«Sein [Archimedes’] Grab, das den Syrakusanern unbekannt war, habe ich ent-
deckt, als ich Quaestor war, wihrend die Syrakusaner sagten, es existiere gar
nicht. Es war ganz zugewachsen und mit Dornen und Gebiisch bedeckt. Ich
hatte némlich einige unbedeutende Verse im Kopf, die, wie ich gelernt hatte, auf
seinem Grabmal standen, und die deutlich machten, dass oben auf dem Grabmal
eine Sphaera [Kugel] mit einem Zylinder aufgestellt sei.> Nachdem ich alles
griindlich angeschaut hatte — beim Stadttor Richtung Agrigent sind ndmlich
viele Griber — bemerkte ich eine kleine Siule, die nicht weit aus dem Gebiisch
herausragte, auf der die bildliche Darstellung einer Kugel und eines Zylinders
war. Ich habe sofort den Syrakusanern, deren wichtigste Leute bei mir waren,
gesagt, dass dies meiner Meinung nach das Gesuchte sei. Viele Leute wurden
mit Sicheln vorgeschickt; sie reinigten und dffneten den Ort. Dann gingen wir
zu der uns zugewandten Seite der Basis des Grabmals. Zum Vorschein kam das
Epigramm, nahezu halbiert durch die Beschédigung der Verse im hinteren Teil.
So hiitte eine der edelsten, einstmals auch eine der gebildetsten Stadte Griechen-
lands das Denkmal ihres allerscharfsinnigsten Biirgers nicht gekannt, wenn sie
es nicht von dem Mann aus Arpinum |= Cicero| erfahren hétte.»)

Cicero hatte als junger Quaestor 7675 v.Chr. einige Zeit in Sizilien ver-
bracht und war mit den ortlichen Gegebenheiten in Syrakus gut vertraut, wie
nicht nur die obige Anekdote, sondern auch seine bertihmte Stadtbeschreibung
in den Verrinen veranschaulicht.”® Die Gemeinsamkeit des Ortes, wenn auch
nicht der Zeit, bildet die Basis der hier evozierten Beziehung zwischen Cicero
und Archimedes. Der Kern seiner Erzéiihlung léisst sich knapp zusammentassen:
Der rdmische Redner entdeckt das Grab des griechischen Wissenschaftlers, das
in seiner Heimatstadt in Vergessenheit geraten war.

Genauere Aufmerksamkeit verdient allerdings die komplexe chronologische
Struktur der Erzihlung, die Aufschluss iiber Ciceros Verfahren der biographi-
schen Verschrinkung bietet, und die dieser Struktur beigelegte Bedeutung, die
auf das Verhiiltnis von Vergangenheit und Gegenwart, Griechenland und Rom
zielt: In seiner Riickschau holt Cicero die Erinnerung an ein Jugenderlebnis
hervor und verschriinkt den eigenen Lebensweg mit demjenigen des Archime-
des, indem er verschiedene biographische <Haltepunkte> markiert und bei jedem
darstellt, wo er stand, wo Archimedes war, und was sie jeweils miteinander ver-

55 Archimedes, De sphaera et cyvlindro; dazu Dijksterhuis, Archimedes, 141-221.
56 Cic., Verr. 2,4,117ff,; dazu Lehmler, Syrakus, 98ff.



64 Anja Wolkenhauver

band.”” Anders als im vorigen Beispiel reicht sein Erinnerungshorizont nur bis
an die Grenzen des eigenen Lebens und ist stéirker individuell konturiert.

Das Kind lernt ein Epigramm

An erster Stelle steht die nur angedeutete Erinnerung an das Grabepigramm
des Archimedes, das er, Cicero, vor langer Zeit auswendig gelernt habe: tennebam
entm [memorial quosdam senariolos, quos in eius monumento esse INscriptos
acceperam. Die Verse waren ihm, wie er betont, sowohl dem Inhalt als auch der
metrischen Form nach noch als Erwachsener priasent und gehérten zu seinem
festen geistigen Besitz (fenebam).

Derartige Epigramme, die Leben und Werk eines Menschen resiimieren,
bilden iiber die Zeiten hinweg einen weit verbreiteten Typus der Epigrammdich-
tung. Sie haben ihren fernen Ursprung im Totenkult, sind aber in der Zeit Ci-
ceros in viele Bereiche der romischen Kultur eingedrungen, wo sie in fingierter
Inschriftlichkeit konzise Wiirdigungen historisch oder literarisch bedeutender
Personlichkeiten vermittelten.*® Bibliotheken besassen Dichterbildnisse mit be-
gleitenden Epigrammen als Schmuck und Ordnungsmittel.”® Varros Imagines
waren vermutlich als Bilderbuch mit ergiinzenden biographischen Epigrammen
konzipiert;* auch Atticus verfasste Epigramme auf bedeutende Rémer und
liess sie an deren Standbildern anbringen. Nepos hebt diese Verbindung von
Bild und komprimiertem biographischem Text im Zusammenhang mit Atticus’
historischen Schriften besonders hervor.®’ Bedeutung kam den Dichter- und
Titelepigrammen auch im Bildungsgang zu, wo sie im Literatur- und im Rheto-
rikunterricht ihren Platz hatten. Als Beispiel mag das etwas spitere sogenannte
Grabepigramm Vergils dienen, das in grésster Knappheit die biographischen
Daten Vergils, Geburts- und Sterbeort sowie die Hauptwerke, zusammen{fasst:

37 Auch bemerkt, aber nicht weiterverfolgt von Jaeger, Cicera, S. 53.

38 Inschriftliche Epigramme sind in Rom seit dem zweiten varchristlichen Jahrhundert geliutig.
Cicero selbst registriert inschriftliche Epigramme auch sonst, am nichsten kommt der hier
untersuchten Situation die Anmerkung zu einem Sappho-Standbild in Cic., Verr. 2,4,127, wo er
das Epigramm und ein Spezifikum des Epigramms, die griechische Sprache, erwihnt, es aber
nicht vollstindig zitiert.— Grundlegend: Lausberg, Einzeldistichon; zum Sapphoepigramm
S. 261ff.; zu den Epigrammen auf Personlichkeiten aus Mythos, Geschichte und Literatur
245-286; zum Dichterepigramm zuletzt Suerbaum, Grabepigramme; zu Varro Dahlmann,
Studien, 65-100.

59 Belege bei Lausberg, Einzeldistichon, S. 562, Anm. 4.

60 Vgl die Testimonien in Plin., Nat. 35,2,11.

61 Nep., A 18,5-6: Anigit quoquee poeticen, credinus, ne eius expers esset suavitaris. Namgue
versibus, qui honore rerumque gestarum amplitudine ceteros Romani populi praestiterunt,
expositit ita, ut sub singulorum imaginibus facta magistratusque eorum non amplius quater-
nis quinisque versibus descripserit: quod vix credendum sit, tantas res tam breviter potulisse
declarari.



Archimedes in Rom 63

Mantua me genuit, Calabri rapuere, tenet nunc
Parthenope. Cecini pascua rura duces.

(«Mantua hat mich geboren, Kalabrien raffte mich hinweg. Nun birgt mich Nea-
pel. Besungen habe ich Weiden, Landgiiter und Anfiihrer.»).

Die frithe und weite Rezeption des Epigramms deutet auf eine entsprechende
Verbreitung auch jenseits des Gedichtnisortes Neapel. Ein romisches Graffito
aus dem frithen 2. Jahrhundert wird in der Forschung als Schuliibung, zumin-
dest: als schulbezogenes Wissen kategorisiert.** Die in der Anthologia Latina
zusammengestellten mehr als 20 Variationen des Epigramms bezeugen die Nihe
zu den rhetorischen Progymnasmata.®® Auch wenn aufgrund der unzureichen-
den Quellensituation die konkreten Unterrichtsmodalititen in Rom kaum zu
kldren sind, scheint es doch plausibel, derartigen Epigrammen, die in mnemo-
technisch gut nutzbarer Form das notige Wissen iiber beriihmte Manner und
Werke zusammenfassten, einen Platz im frithen Unterricht zuzuordnen.* Das
Epigramm iiber das Grabmal des Archimedes diirfte seinen Platz unter den
exempla berithmter Minner und in der Nihe des Marcellus gefunden haben.®
Auch die ungenaue Bezeichnung der Verse als senarioli lésst sich aus dieser
Perspektive erkliren: Wenn das Archimedes-Epigramm so sehr den {iblichen
Formen entsprach, war eine genauere Bestimmung unnotig, wihrend der selte-
ne Begriff der senarioli Cicero die Moglichkeit erdffnete, die Verse durch den
Diminutiv zusétzlich als klein, schlicht und von geringer literarischer Bedeutung
zu klassifizieren. Thre zentrale Funktion liegt in der zusammenfassenden Cha-
rakterisierung (declarabant) des Archimedes, seiner Werke und seines Grabes,
die in der Erinnerung Ciceros abrufbar vorhanden war.®

62  Lausberg, Einzelepigramm, 281; kritisch Horsfall, Impact, 2501.

63 Die Vergilepigramme finden sich in AL 507-518 (Monosticha) und 335-566 (Tetrasticha).
Grundlegend dazu Lausberg, Einzeldistichon, 278-282. Suerbaum, Aeneis, 84-86 weist auf
die argumenta zu den Biichern der Aeneis als didaktische Hilfsmittel hin.

64 Jaeger, Archimedes, 40, charakterisiert Ciceros Epigrammkenntnis chne weitere Erliuterun-
gen als «gained through poetry». Auf eine mogliche Parallele, die Nutzung von Gnomoi und
Apophtegmata im Unterricht, verweist Christes, Handbuch, 95.

65  Eine Behandlung im Mathematikunterricht ist nicht anzunehmen, nicht nur, weil die Mathe-
matik nach Ciceros eigenem Urteil kaum iiber die Anfangsgriinde des Rechnens hinausging
(siche Anm. 4), sondern vor allem auch, weil, wie Klaus Geus gezeigt hat, die antike Mathema-
tik kaum je biographisch aufgefasst und dargestellt wurde. Geus, Mathematik, bes. §. 319-320.

66 Jaeger, Archimedes, 40, weist darauf hin, dass Cicero alle Erinnerungssignale, die von dem
Grabmal ausgehen, als klein charakterisiert (senarioli, versiculi, columella), so dass vielleicht
auch die Schwiiche des Erinnerungssignals hier eine Rolle spielt und die Leistung Ciceros
erhoht. Lausberg, Einzeldistichon, hat den Begriff senarioli in ihrer theoretischen und be-
griffsgeschichtlichen Einfithrung leider nicht beriicksichtigt.



66 Anja Wolkenhauver
Der junge Mann gewinnt Bildung und memoria

Der nédchste Erinnerungsmoment gilt dem knapp dreissigjahrigen Cicero, einem
engagierten jungen Mann am Anfang seiner Laufbahn, der gerade eine lange
Bildungsreise bewiltigt hat. Wenn man seiner autobiographischen Rekonstruk-
tion aus De re publica folgt, hatte er bereits auf der Reise einiges iiber die sphae-
rae des Archimedes gehort. Als er dann sein Amt als Quaestor in Sizilien antrat,
machte Cicero sich bald auf die Suche nach dem Grabmal des Archimedes bei
Syrakus.®” Er fand es erfolgreich, und ebenso wie im Dialog De re publica war
es ein Stiick der materiellen Kultur, das die Briicke iiber die Zeiten schlug, in
diesem Fall das Grabmal. In der Erinnerung an die grossangelegte Suche ge-
winnt das Dreiecksverhiltnis zwischen den Bewohnern des romischen Syrakus,
Archimedes und Cicero exemplarische Form: So, wie ein Sohn die memoria
des Vaters bewahrt, so handelt Cicero fiir Archimedes, wihrend er zugleich
aufgrund seiner Bildung dazu in der Lage ist, die Stadt zur Wahrnehmung ihrer
eigenen Identitét zurilickzufiihren. Kindliche piefas und paternalistische Fiirsor-
ge gegeniiber den thm anvertrauten Einwohnern prigen diesen Selbstentwurf
Ciceros fiir das rémische und sizilische Publikum.

Besondere Aufmerksamkeit hiitte das erinnerte Epigramm fiir sich be-
anspruchen diirfen, das den Ausgangspunkt der Suche markiert. Doch Cice-
ro verzichtet darauf, es zu zitieren, obwohl er den durch den Verfall teilweise
unleserlich gewordenen Text (epigramma exesis posterioribus partibus versi-
culorum dimidiatum fere) nach eigenen Worten aus seiner Erinnerung hatte
erginzen konnen. Dieses Verfahren der Zitatverweigerung wendet Cicero auch
andernorts an.”® Es enttiuscht die Leseerwartung des Publikums und 6ffnet
einen Raum fiir das, was stattdessen erzihlt wird und sonst vielleicht geringere
Aufmerksamkeit erhalten hitte: in diesem Fall die daverhafte Verfiigbarkeit des
Textes in seiner, Ciceros, Erinnerung, und seine Handlungsfihigkeit, seine Bil-
dung, seine Selbstermichtigung vor der Welt. Die Verweigerung des Zitats lenkt
das Publikum fort von einer Beschreibung des Archimedes, die das Epigramm
vermutlich geboten hiitte, und hin zum Handeln Ciceros.

Seine Erinnerung wiegt das Vergessen der Syrakusaner auf. Sie erscheintin
einer eigenartig schiefen Hyperbel sogar dauerhafter als die Inschrift auf dem
Stein, die durch die Kréfte der Zeit und der Natur schon fast unleserlich gewor-

67 Zur Wiederherstellung der Griber von Heroen und historischen Personlichkeiten s. Hart-
mann, Relikt, 1721,

68 Die narrative Strategie der Zitatverweigerung lisst sich bei Cicero auch sonst beobachten; so
verzichtet er etwa darauf, ein Sappho-Epigramm zu zitieren, das er auf der Basis einer Siule
gelesen hat, und nutzt den entstehenden Erwartungsraum dafiir, Verres nicht nur als Dieb der
dazugehorigen Statue, sondern auch als schlechten Griechischkenner anzugreifen, Cic., Verr.
2,4127: Atque haec Sappho sublata quantum desiderium sui reliquerit, dici vix potest. Nam
cum ipsa fuit egregie fucta, tum epigramma Graecum pernobile incisum estin basi, quod iste
eruditus homo et Graeculus, qui haec subtiliter iudicat, qui solus intellegit, si unam litteram
Graecam scisset, certe non sistulisset.



Archimedes in Rom 67

den ist, wihrend seine memoria nicht nur den Text bewahrt hat, sondern auch
das auf dem Riickweg aus der Zivilisation bis zuletzt noch sichtbare Bild auf
dem Grab noch wiederzuerkennen vermag. Die memoria wird hier als entschei-
dendes, alle Formen von Zeichen umfassendes, kulturbewahrendes Vermdgen
des Menschen vorgefiihrt; anders formuliert: Dem Verlust des sichtbaren Erin-
nerungsortes geht der Verlust der kollektiven memoria voran; ihr individueller
Wiedergewinn durch Cicero verleiht diesem in seiner Sicht das Recht der Re-
Konstruktion und der Neubestimmung seines Ortes in der Geschichte.

Diese Konzentration auf die memoria als eigentliche Hauptsache wire
eine Erkliarung dafiir, dass hier alles um Cicero kreist und sowohl Archimedes
als auch die Syrakusaner derart zuriicktreten, dass ihnen nur mehr die Rolle
von Schiilern zukommt, die unwissend, aber gutwillig die Suche des Quaestors
unterstiitzen und dabei etwas iiber die eigene Vergangenheit lernen. Den ekla-
tanten Rollenwechsel markiert Cicero dadurch, dass er sich selbst alle Verben
der geistigen Titigkeit zuordnet — indagare, memoria tenere, animadvertere,
quaerere, docere;” den Syrakusanern hingegen das negare und ignorare sowie
die untergeordneten Handlungsverben zuweist — purgare et aperire locum, also:
das Saubermachen.”” Am Ende formuliert er es dann explizit: Syrakus, einstmals
eine der wissenschaftlich bedeutendsten Stidte Griechenlands (nobilissima et
doctissima Graeciae civitas) hat sich so weit von der einstigen Grosse entfernt,
dass es sich noch nicht einmal mehr daran erinnert und auch die Relikte der
materiellen Kultur weder zu bewahren noch zu deuten vermag. Um den Weg
zuriickzufinden, bedarf die Stadt der Hilfe des Lehrers Cicero, dessen geistiger
Horizont trotz seiner romischen, ja sogar provinziellen Herkunft (ab homine
Arpinate) viel weiter reicht als der ihrige, mag ihre Stadt auch auf eine lange
Tradition zuriickblicken.”

Eine derartige Umwertung des griechisch-rdomischen Verhiltnisses ist auf-
fillig und setzt neue Massstabe. Unterstiitzend mag die Tatsache gewirkt haben,
dass Syrakus nicht Athen ist; ebenso das Faktum, dass das intendierte Publikum
der Tuskulanen eher in Rom sass als in Syrakus. Im Ganzen jedoch ist Ciceros
Suche nach dem Verméchtnis des griechischen Wissenschaftlers Archimedes
ein mit wenigen Strichen hingeworfener Entwurf eines neuen romisch-griechi-
schen Verhiltnisses, das nicht mehr nur in der Bildlichkeit von Schiilerschaft
und Nachahmung, sondern auch von Weiterfiithrung, Ablésung und Uberbie-
tung gesehen werden will.”> Zentral ist in jedem Falle die Rolle der materiellen

69 Beobachtet schon von Jaeger, Cicero, 54.

70 Auch Jaeger, Archimedes, 37f. notiert diese Differenzierung, sieht aber den Schwerpunkt der
Selbstdarstellung Ciceros in der Darstellung als Forscher und Jiger.

71 Hartmann, Relikt, 173 registriert ebenfalls die kulturelle Enteignung, die mit diesem Verhal-
ten einhergeht, und vergleicht Ciceros kolonialisatorischen Gestus mit dem Verfahren archéio-
logischer Ausgraber des 19. Jahrhunderts.

72 Im Kontext von Ciceros Spitwerk analysiert von Zimmermann, Cicero, 247ff. Sein Resiimee
konnte auch hier stehen: «Wichtiger ist allerdings der monumentale Charakter, den Cicero



68 Anja Wolkenhauver

Kultur; zentral ist im hier diskutierten Beispiel auch die Fokussierung auf seine,
Ciceros, Rolle. Das Publikum, das seine Bemiihungen um die Gestaltung der
Vergangenheit mittragen miisste und dem sein Schreiben eigentlich gilt, ist kaum
zu erkennen.

Der alte Mann definiert den Kulturkontakt neu

An dritter Stelle steht der alte Cicero, ein Mann jenseits der 60, der als Autor
und als Sprecherfigur innerhalb der Tuskulanen sich, die Syrakusaner und seine
Leser an diese Expedition und an seine Erfolge erinnert. Beides liegt, als er
die Tuskulanen verfasst (45/44 v. Chr.), gut 20 Jahre zuriick, doch Archimedes
und seine sphaera sind in Ciceros Werken prisenter denn je. In der narrativen
Gestaltung der Anekdote konzentriert Cicero sich auf den Kontrast zwischen
seiner Person und den Syrakusanern, den er in eine Gegeniiberstellung von
vergangener und neu herangereifter Grosse, von Bildungsverlust und Bildungs-
gewinn einmiinden ldsst: Ita nobilissima Graeciae civitas, quondam vero etiam
doctissima, sui civis unius acutissimi monumentwm ignorasset, nisi ab homine
Arpinate didicisset.

In dieser Verallgemeinerung sind zwei weitere Romer unausgesprochen pra-
sent: Marcellus, der bei der Eroberung von Syrakus den grossen Wissenschaftler
zu bewahren suchte und spiiter dessen sphaerae als Beutegut nach Rom brachte
(s.0.), und Verres, der nur wenige Jahre nach dem Grabfund, aber vor dem Ent-
stehen der Tuskulanen als Statthalter auf Sizilien wirkte und dem die Sizilianer,
vertreten durch Cicero, spiter zahlreiche Kunstdiebstéihle und -zerstdrungen
anlasteten. Der «gute> Feldherr, der um die Bewahrung der Kulturgiiter bemiiht
ist, und der «schlechtes Politiker, der selbst in Friedenszeiten kulturvernichtend
wirkt, markieren den Horizont, vor dem Cicero sich hier in Szene setzt. Den
Vergleich zwischen Marcellus und Verres hatte Cicero in den Verrinen bereits
vorgefiihrt.” Jetzt gleicht er sich selbst in seiner Fiirsorge Marcellus an, wobei er
durchblicken lédsst, dass er im Hinblick auf Archimedes durchaus erfolgreicher
handelte als dieser, der Archimedes weder zu retten noch fiir die memoria zu
bewahren vermochte. Auf der anderen Seite grenzt er sich vom Kulturrduber

seinen Werken beimisst. Kultur ist erst dann mdglich, wenn fiir die Nation Bezugspunkte ihrer
Identitéit in Kulturdenkmdlern und in Literatur bestehen, wenn monumenta ingenii vorhanden
sind, die, wie es in der Eroffnungsszene von De finibus V vorgefiihrt wird, in der memoria, im
kulturellen Gedichtnis der Nation verankert sind.» (S. 248). Mit der Figur des Archimedes
geht Cicero allerdings noch einen Schritt weiter, indem er das literarische Monument mit
sinnstiftenden Objekten der materiellen Kultur verkniipft.

73 Cic., Verr. 2, 4,117 ff; unter vielen anderen Details wird auch Archimedes erwihnt (131), wobei
Krieg und Frieden, Diebstahl und Kriegsbeute, Pliinderung und Schonung kontrastiert wer-
den: Ut saepius ad Marcellum revertar, iudices, sic habetote, pluris esse a Syracusanis istius
adventit deos quam victoria Marcelll homines desideratos. Etenim ille requisisse etiam dicitur
Archimedem illum, summo ingenio hominem ac disciplina, quem cum audisset interfectum
permoleste tullsse: iste OMALE qUAE reqUISIVIL, ROR UE CORSErvaret Verun Ul asportarer requisivit.



Archimedes in Rom 69

und Kulturvernichter Verres ab. Der Umgang mit Kulturgiitern dient hier also
dazu, den «guten Romer> zu bestimmen, wobei das exemplum des Marcellus
und das Konzept paternalistischer Fiirsorge fiir den Bereich der Kultur nutzbar
gemacht werden.

Marcellus wollte, so heisst es, Archimedes lebend gefangen nehmen, doch
ein romischer Soldat habe Archimedes bei der Eroberung von Syrakus getotet.
Plutarch kennt spéter mehrere mogliche Griinde dafiir, von der Konzentration
des Wissenschaftlers auf sein Werk, die ithn daran hinderte, die drohende Gefahr
zu erkennen, bis hin zur wissenschaftlichen Fiirsorge fiir seine Instrumente, die
von den Soldaten als das Unterschlagen einer moglicherweise kostbaren Beute
beurteilt worden sei.” Cicero ldsst hier alles Biographisch-Anekdotische fort
und bemiiht sich, das in der Vorstellung seiner Leser etablierte Bild durch ein
neues zu iiberlagern.” Nicht mehr der tumbe romische Soldat, der den grossen
Griechen ermordet, sondern der gebildete Rémer, der den Gedanken des gros-
sen Marcellus wieder aufnimmt und vollendet, indem er Archimedes mit den
Kriiften des Geistes wieder zum Leben erweckt: Das ist das neue Bild, das er
hier zu entwerfen versucht; auch deshalb tritt Archimedes hier nicht in persona
als Kriegsingenieur im Kampf gegen die Romer, sondern als Mathematiker und
Globenbauer auf, dessen Werke die Zeiten iiberdauern.

Wichtiger als die Konturen der Archimedesfigur ist es dem Text, rémische
Bildung auf einen anschaulichen Begriff zu bringen und das Bild Roms fiir die
intellektuelle community {neu) zu erfinden. In diesem «written monument»™,
das durch Performance und Erinnerung mit dem monumentum funebre ver-
bunden ist, weist Cicero sowohl sich als auch den Wissenschaften einen zentra-
len Platz zu. Ungewohnlich (aber durchaus in der Tradition von De re publica)
ist dabe1 die Beriicksichtigung der mathematischen Wissenschaften, romisch
das Absehen von der mathematischen Theorie und die Hinwendung zum bio-
graphischen exemplum und seiner materiellen Konkretisierung.” Anders als
im ersten diskutierten Beispiel steht hier die Verbindung des Archimedes mit

74 Plut., Marc. 19.

75  Die Ermordung des Archimedes ist primir in der rémischen Historiographie der Punischen
Kriege, die der Eroberung von Syrakus und der Figur des Marcellus grosse Aufmerksamkeit
widmeten, tiberliefert worden. Flower, Memories, stellt die Breite und Ausdifferenzierung der
Erinnerung an Marcellus exemplarisch vor; sic widmet den Himmelsgloben des Archimedes
aber keine gesonderte Aufmerksamkeit, d.h. ordnet ihnen offenbar keinen spezifischen Ver-
weischarakter zu. Daneben ist auch die hellenistische Archimedesbiographie, deren Datierung
ins 2. oder 1. Jh. v.Chr. Klaus Geus plausibel gemacht hat, mit zu beriicksichtigen (Geus,
Mathematik).

76 Jaeger, Archimedes, 33.

77  Man wird diese substantielle Erweiterung des Spektrums iiber die sprachlichen Wissenschaf-
ten hinaus mit seinem Interesse am platonischen Timaios in Verbindung bringen konnen.
Auch, wenn Ciceros Interesse an Archimedes sich schon friih in seiner Biographie mani-
festiert, wie er selbst betont, finden sich die meisten Erwihnungen doch in den philosophi-
schen Spitschriften, d.h. parallel zur Ubersetzungsarbeit am Timaios, die gewohnlich ins
Jahr 45 v.Chr. datiert wird.



70 Anja Wolkenhauver

seinem <Enkelschiiler> Cicero im Zentrum, der noch iiber das Grab hinaus mit
ihm Verbindung aufnimmt. Der Modus der biographischen Verschrinkung un-
terstiitzt und intensiviert diese Beziehung, die weit mehr ist als eine <Nachfolge>.
Der Bereich, in dem Archimedes wissenschaftlich téitig war, bleibt vollsténdig
ausgespart; Cicero folgt ihm weder im Globen- noch im Festungsbau und auch
nicht in der reinen Mathematik, sondern allein in der Zugehorigkeit zu einer
Welt des Geistes.

Literaturverzeichnis

Archimedes ed. Stamatis
Archimedous Hapanta, hrsg. von E.S. Stamatis, Bd. 1 (Testimonien) {Athen 1970)

Assmann, Kulturelles Gediichtnis
J. Assmann, Das kulturelle Gedichtnis: Schrift, Erinnerung und politische Identitit in frithen
Hochkulturen (Miinchen 1992)

Bocci, Archimede
S. Boccl, Archimede fra matematica e fisica: La testmonianza di Plutarco, in: Miscellanea
greca e romana 21 (Rom 1997) 227-234 (Studi pubblicati dell'Istituto Italiano per la Storia
Antica 65)

Biichner, Somninm Scipionis
K. Biichner: Somnivum Scipionis. Quellen, Gestalt, Sinn (Wiesbaden 1976)

Christes, Handbuch
J. Christes et al. (Hrsg.), Handbuch der Erzichung und Bildung in der Antike {(Darmstadt
2006)

Dahlmann, Studien
H. Dahlmann, Studien zu Varro de poetis { Wiesbaden 1963)

Dijksterhuis, Archimedes
E.J. Dijksterhuis, Archimedes (Princeton 1987)

Drumann/Groebe, Geschichte Roms
W. Drumann/P. Groebe, Geschichte Roms in seinem Ubergang von der republikanischen
zur monarchischen Verfassung, oder: Pompeius, Caesar, Cicero und ihre Zeitgenossen nach
Geschlechtern und mit genealogischen Tabellen, Bd. 2, 2. Aufl. (Leipzig 1902)

Echte Geschichte
Echte Geschichte: Authentizititsfiktionen in populiren Geschichtskulturen, hrsg. von
E. U. Pirker v.a. (Bielefeld 2010) (Historische Lebenswelten 3)

Flower, Memories
Harriet I. Flower, <Memories> of Marcellus. History and Memory in Roman Republican Cul-
ture, in: Formen rémischer Geschichtsschreibung von den Anfingen bis Livius. Gattungen —
Autoren — Kontexte, hrsg. von U. Eigler u.a. (Darmstadt 2003) 39-32

Fremde Dinge
Fremde Dinge, hrsg. v. M.C. Frank, B. Gockel, Th. Haushild, D. Kimmich, K. Mahlke
(= Zeitschrift fiir Kulturwissenschaften 1/2007) (Bielefeld 2007)

Frings, Mantua
1. Frings, Mantua me genuir. Vergils Grabepigramm und seine Rezeption, in: Zeitschrift fiir
Papyrologie und Epigraphik 123 (1998) 89-100

Gallagher, Metaphor
R. Gallagher, Metaphor in Cicero’s De re publica, in: Classical quarterly NS 51,2 (2001)
509-519

Garambois-Vasquez, Claudien
F. Garambois-Vasquez, L’In sphaeram Archimedis de Claudien et 'homume créa le globe, in:
Mélanges B. Jacquinod: textes réunis par Jean-Luc Breuil [et al.] (Saint-Etienne 2006) 115-125



Archimedes in Rom 71

(Garambois-Vasquez, Source
F. Garambois-Vasquez, De la source a l'objet: le planétaire d’Archiméde, in: Eruditio antiqua
2 (2010) 47-60
Gee, Astronomy
E. Gee, Cicero’s Astronomy, in: Classical Quarterly 51 (2001) 520-536
Geus, Mathematik
K. Geus, Mathematik und Biografie: Anmerkungen zu einer Vita des Archimedes; in: Die
griechische Biographie in hellenistischer Zeit. Akten des internationalen Kongresses vom
26.-29. Juli 2006 in Wiirzburg, hrsg. von M. Erler/S. Schorn (Berlin/New York 2007) (Beitrage
zur Altertumskunde 245) 319-333
Hammerstaedt, Traum
J. Hammerstaedt, Nichts als ein Traum? Die Bedeutung der Weissagung in Ciceros Somnium
Scipionis, in: Studi italiani filologia classica 20 (2002) 154-170
Hartmann, Relikt
A. Hartmann, Zwischen Relikt und Reliquie. Objektbezogene Erinnerungspraktiken in anti-
ken Gesellschaften (Berlin 2010) (Studien zur Alten Geschichte 11)
Hobsbawm, Introduction
Eric Hobsbawim, Introduction: Inventing traditions, in: The Invention of Tradition, hrsg. v.
E. Hobsbawm/T.Ranger (Cambridge 1983) 1-14
Horsfall, Impact
N. Horsfall, Virgil’s impact at Rome. The non-literary evidence, in: A Companion to the Study
of Virgil, hrsg. v. N. Horsfall (Leiden v.a. 1995) (Mnemosyne Suppl. 151) 249-255
Horster/Reitz, Fachschriftsteller
M. Horster/Chr. Reitz (Hrsg.), Antike Fachschriftsteller. Literarischer Diskurs und sozialer
Kontext (Wiesbaden 2003) (Palingenesia 80)
Hultsch, Archimedes
Friedrich Otto Hultsch, Art. « Archimedes», in: RE 2, 1 (1895) 507-539
Jaeger, Archimedes
M.K. Jaeger, Archimedes and the Roman imagination (Ann Arbor 2008)
Jaeger, Cicero
M.K. Jaeger, Cicero and Archimedes’ tomb, in: Journal of Roman studies 92 (2002) 49-61
Kayser, Sphere
R. Kayser, La sphére céleste d’Archiméde, in: FS H.-O. Kroner hrsg. von §. Harwardt und
I. Schwind (Hildesheim 2005) (Spudasmata 102) 219-223
Keyser, Orreries
P. Keyser, Orreries, the Date of Platon, Letter 2, and Eudoros of Alexandria, in: Archiv fiir
Geschichte der Philosophie 30,3 (1998) 241-267
Klotz, Quellen
A. Klotz, Die Quellen der plutarchischen Lebensbeschreibung des Marcellus, in: Rheinisches
Museum fiir Philologie 83 (1934) 289-318
Kiinzl, Himmelsgloben
E. Kiinzl, Himmelsgloben und Sternkarten, Astronomie und Astrologie in Vorzeit und Alter-
tum {Stuttgart 2003)
Kurczyk, Cicero
S. Kurczyk, Cicero und die Inszenierung der eigenen Vergangenheit. Autobiographisches
Schreiben in der spiten Romischen Republik (Koln 2006)
Lausberg, Einzeldistichon
M. Lausberg, Das Einzeldistichon: Studien zum antiken Epigramm (Miinchen 1982)
Lehmler, Syrakus
C. Lehmler, Syrakus unter Agathokles und Hieron IT: Die Verbindung von Kultur und Macht
in einer hellenistischen Metropole (Frankfurt am Main 2003)
Novara, Cicéron
Antoinette Novara, Cicéron et le planétaire d’Archimeéde, in: Les astres. Actes du colloque



2 Anja Wolkenhauer: Anja Wolkenhauer

international de Montpellier 1995, hrsg. von B. Bakhouche u.a. (Montpellier 1996) Bd. 1,
227244
Otto, Sprichworter
A. Otto, Sprichworter und Sprichwortliche Redensarten der Romer, Leipzig 18390
Pape, Kunstwerke
M. Pape, Griechische Kunstwerke aus Kriegsbeute und ihre dffentliche Ausstellung in Rom,
(Hamburg 1975)
Papay, Frithgeschichte
@G. Papay, Zur Frithgeschichte der Erdgloben, in: Térkép — Tudomény. Tanulméanyok Kling-
hammer Istvan professzor 63. szilletésnapja tiszteletére (= Térképtudomdnyi Tanulmanyok 13},
(Budapest 2006) 323-333; Aufsatz in deutscher Sprache, online konsultierbar unter
http://de.pdfsb.com/lazarus
Rawson, Intellectual Life
E. Rawson, Intellectual Life in the Late Roman Republic (LL.ondon 1985)
Schlachter/ Gisinger
A. Schlachter/F. Gisinger, Der Globus. Seine Entstehung und Verwendung in der Antike
(Leipzig/Berlin 1927) (Stoicheia 8)
Schlappi, authentisches Erinnern
D. Schliippi, Schweiss, neue Traditionen, ehrwiirdige Erzihler: authentisches Erinnern als
symbolisches Kapital, in: Echte Geschichte: Authentizititsfik tionen in populiren Geschichis-
kulturen, hrsg. von E. U. Pirker u.a. (Bielefeld 2010) (Historische Lebenswelten 3) 251-268
Schneider, Archimedes
1. Schneider, Archimedes — Ingenieur, Naturwissenschaftler und Mathematiker (Ertriige der
Forschung) (Darmstadt 1979)
Strasburger, Scipionenkreis
H. Strasburger, Der Scipionenkreis, in: Hermes 94 (1966) 60-72
Suerbaum, Grabepigramme
W. Suerbaum, Fiktive Grabepigramme, in: Die metrischen Inschriften der rémischen Repu-
blik, hrsg. von P. Kruschwitz (Berlin/New York 2007) 63-96
Suerbaum, Aeneis
W. Suerbaum, Vergils Aeneis. Epos zwischen Geschichte und Gegenwart, Stuttgart 1999
Wolkenhauer, Sonne
A. Wolkenhauer, Sonne und Mond, Kalender und Uhr: Studien zur Darstellung und poeti-
schen Reflexion der Zeitordnung in der rémischen Literatur (Berlin u.a. 2011) (UaLG 103)
Zetzel, Cicero
J.E.G. Zetzel, Cicero and the Scipionic circle, in: Harvard Studies in classical Philology 76
(1972) 173-180
Zimmermann, Cicero
B. Zimmermann, Cicero und die Griechen, in: Rezeption und Identitit. Die kulturelle Ausei-
nandersetzung Roms mit Griechenland als europiisches Paradigma, hrsg. von G. Vogt-Spira/
B. Rommel (Stuttgart 1999) 240-248.

Korrespondenz:

Anja Wolkenhauer
Eberhard-Karls-Universitét Tiibingen
Philologisches Seminar

Wilhelmstrasse 36

D-72074 Tiibingen
anja.wolkenhauer@philologie.uni-tuebingen.de



	Archimedes in Rom : die Bedeutung der materiellen Kultur für Ciceros Konstruktion von memoria und Kulturtransfer

