
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 70 (2013)

Heft: 1

Artikel: Fratres et inimici christianorum : Cyprian von Karthago im
Spannungsfeld zwischen christlicher Nächstenliebe und
kirchenpolitischer Feindschaft

Autor: Brändli, Adrian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-327730

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-327730
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fratres et inimici Christianorum

Cyprian von Karthago im Spannungsfeld zwischen christlicher
Nächstenliebe und kirchenpolitischer Feindschaft

Von Adrian Brändli, Oxford

Abstract: In De ecclesiae catholicae unitate Cyprian holds that Christians, loyal
to God and their bishop, should be united in fraternitas and Caritas. At the same
time, he considers Christians who advocated beliefs deviating from his own views
and acted against church order as inimici. This introduction of enmity contradicts
the Christian commandment of love, which ideally expands to include even one's
firmest enemy. For this reason, Cyprian built on notions, which Cicero had
already used to frame political opposition. Whereas in Cicero's account adversaries

were being portrayed as enemies of the res publica, Cyprian analogously began
to mark his opponents as enemies of the God-given order represented in the
church. In spite of the contradiction evolving from Caritas and inimicitia, enmity
turned out to be an effective means of highlighting ecclesiastical opposition in
order to exclude nonconformists from the Christian community.

Einleitung

Caecilius Cyprianus, der von 248/9 bis zu seinem Martyrium im Jahre 258
Bischof der christlichen Gemeinde in Karthago war, beschrieb seine Bekehrung
zum Christentum als einen Weg, welcher ihn von einem mit tenebrae und nox
caeca assoziierten paganen Leben hin zur Veritas und der lux des christlichen
Glaubens geführt hatte. Der Akt, der diesen Wandel zu einem vorläufigen Ab-
schluss brachte, war die Taufe, die ihn nach eigener Ansicht als Mensch rundum
erneuerte und ihm damit zu einer secunda nativitas verhalf. In Cyprians
Vorstellung wich schliesslich die Dunkelheit weltlicher Bestrebungen dem Licht
christlicher Glaubenswahrheit1. Mit besonderem Nachdruck betonte er indes
die Dichotomie zwischen paganen und christlichen Lebenswelten, die ihre
Entsprechung in der Negativbewertung der weltlichen Lebensführung zugunsten

eines Lebens in Christo fand. Der Taufakt stand dabei sinnbildlich für den
Übergang vom alten zum neuen Lebensabschnitt und implizierte zugleich die

1 Cypr Ad Donat 3-4 Cyprians Werke und die senterüiae episcoporum werden der Edition des

Corpus Christianorum,Series Latma{CCSL) 3-3E (Turnhout 1972-2004) folgend wiedergegeben
Ein ausfuhrlicher Kommentar zum cypnanischen Bnefcorpus bietet G W Clarke, The letters of
St Cyprian of Carthage, 4 vols (New York 1984-1989) Die Vita Cypriani des Pontius wird nach

AAR Bastiaensen, Vite dei Santi III (Mailand 1975) zitiert

Museum Helveticum 70 (2013) 74-101



Fratres et immici Ch.ristian.orum 75

strikte Abwendung von Wertvorstellungen, die bis zum Zeitpunkt der Konversion

massgebend waren. Bei einem flüchtigen Blick in Cyprians Werk lässt sich
das Bild der radikalen Abkehr von allen weltlichen bzw. paganen Einflüssen
durchaus nachvollziehen. In seinen Schriften sucht man denn auch vergeblich
nach direkten Bezügen zur paganen Literatur. Vielmehr schöpfte er unmittelbar

aus dem Schrifttum der christlichen Tradition, um die christlichen Inhalte
in eine adäquate Form zu hüllen. Dennoch zeigt sich bereits in der stilistischen
Ausgestaltung der einzelnen Werke seine rhetorische und literarische Bildung,
die ihn innerhalb einer paganen Elite situiert, welche aufgrund ihrer ökonomischen

Potenz und dem daraus folgenden sozialen Prestige auf gesellschaftlicher
wie auch politischer Ebene eine herausragende Stellung in Karthago einnahm.
Trotz seiner Bekehrung um die Mitte der 240er Jahre rissen die guten Kontakte
zu diesem illustren Kreis nie ab, sondern garantierten Cyprian seinen sozialen
Status als persona insignis2.

Die hier lediglich angedeutete Korrelation von Cyprians paganer Herkunft
und christlicher Prägung zeigt sich nicht nur in seinem Lebenslauf und seinen
Schriften, sondern lässt sich bis in die Kategorien sozialer Interaktion verfolgen3.
Im Folgenden sollen daher Freundschaft als gesellschaftsrelevante integrative
Form interpersonaler Nahbeziehungen und Feindschaft als deren exklusives
Gegenstück im Zentrum der Betrachtung stehen4. Den Ausgangspunkt bilden
dabei die sozialen Verhältnisse der Römischen Republik, in welcher zunächst
die relevanten Begriffe amicitia und inimicitia verortet und bestimmt werden
sollen, um hiervon ausgehend nach der Bedeutung von Freundschaft für das

2 Zu seinem sozialen Status vgl Cypr Epist 8,1,1, 8,2,3, 66,3,1 Einführend zu Cyprian siehe
M M Sage, Cyprian (Cambridge Mass 1975), C Saumagne, Saint Cyprien eveque de Carthage,
«Pape» d'Afrique (Paris 1975), J P Burns, Cyprian the bishop (London/New York 2002), neuerdings
A Brent, Cyprian and Roman Carthage (Cambridge 2010)

3 In der altertumswissenschafthchen Forschung wurde immer wieder darauf hingewiesen, dass

es m der Auseinandersetzung des ursprünglich aus dem judisch palästinensischen Bereich
hervorgegangenen Christentums mit Traditionen und Denkformen der griechisch romischen
Welt mcht zu emer einseitigen Prägung paganer Lebenswelten durch das Christentum
gekommen sei Neuere Forschungen haben mdes gezeigt, dass eher von emem komplexen
Prozess auszugehen ist, in dem sich die verschiedenen Traditionen und Denkformen von Anfang
an wechselseitig durchdrangen und gegenseitig beeinflussten Vgl etwa PL Brown, Autorität
und Heiligkeit Aspekte der Christianisierung des Römischen Reiches (Stuttgart 1998) insb 13^14

4 Zum soziologischen Konzept von Freundschaft vgl etwa FFI Tenbruck, «Freundschaft Ein
Beitrag zur Soziologie der persönlichen Beziehungen», Kolner Zeitschrift fur Soziologie und
Sozialpsychologie 16 (1964) 431^156, S W Schmidt et al (Eds),Friends, followers, and factions
a reader in political chentehsm (Berkeley/London 1977), I S Kon, Freundschaft Geschichte und
Sozialpsychologie der Freundschaft als soziale Institution und individuelle Beziehung (Reinbek
1979), RR Bell, Worlds offriendship (Beverly Hills 1981), S N Eisenstadt/L Roniger, Patrons,
clients and friends Interpersonal relations and the structure of trust in society (Cambridge 1984),
GA Allan, Friendship Developing a sociological perspective (Boulder 1989), R G Adams/GA
Allan (Eds), Placing friendship m context (Cambridge 1998) Fur die Romische Geschichte siehe
G AMoidy, Romische Sozialgeschichte, Stuttgaxt "2011, M Peachin (Ed ),The Oxford handbook
ofsocial relations in the Roman world (Oxford 2011) insb 404^121



76 Adrian Brandli

frühe Christentum zu fragen. Das auf Reziprozität sowie Exklusivität beruhende
Freundschaftskonzept wird dabei mit der originär christlichen Konzeption der
Nächstenliebe verglichen, welche in ihrer umfassenden Liebe für den Nächsten
und sogar für den Feind zumindest im Idealfall kein exklusives Moment kennt.
Das Beispiel Cyprian soll schliesslich ein zweifaches Verhalten aufzeigen,
welches gerade in seiner Widersprüchlichkeit die gegenseitige Bedingung von paga-
nen und christlichen Werten verdeutlicht: Einerseits orientierte sich der Bischof
in Ausführung seines Amtes und im Einklang mit den heiligen Schriften an einem
christlichen Selbstverständnis, das ihn zu tätiger Nächstenliebe verpflichtete.
Andererseits aber schloss er durch Feindschaft nonkonforme Gemeindemitglieder
von der christlichen Gemeinschaft aus und adaptierte dafür eine auf
politischöffentlicher Ebene verwendete Sprache, die es ihm erlaubte, zwischen Freund
und Feind zu differenzieren5.

Freund und Feind in Rom

Für die griechisch-römische Antike beschreiben die Begriffe amicitia bzw. tpiAia

interpersonale Bindungen gegenseitigen Wohlwollens. Da sich amicitia auf
Beziehungen ganz unterschiedlicher Nähe und Intensität bezieht, die jeweils
unterschiedliche Erwartungshorizonte und Verpflichtungen begründen, fällt eine
Definition schwer. Grundsätzlich sind darunter längerfristige, persönliche, auf
wechselseitiger Unterstützung beruhende Nahbeziehungen zu verstehen, die
zwischen Personen bestanden, welche sich trotz differenzierter Rangverhältnisse
als Gleiche wahrnahmen6. In der römischen Republik verbanden amicitiae die
einzelnen Mitglieder der politischen Führungsschicht miteinander zu sozialen
Netzwerken flexibler Konstellation7. Einerseits verhinderten Freundschaften,
dass ein Angehöriger der stadtrömischen Führungsschicht einen entscheidenden

5 Methodisch verwende ich in meinen Untersuchungen den begriffsgeschichthchen Ansatz, den

R Koselleck, «Begnffsgeschichte und Sozialgeschichte»,in Id (Hg Historische Semantik und
Begriffsgeschichte (Stuttgart 1979) 24f als «spezialisierte Methode der Quellenkritik» verstand,
«die auf Verwendung sozial oder politisch relevanter Termini achtet und die besonders zentrale
Ausdrucke analysiert, die soziale oder politische Inhalte haben » Fur das auszuführende Thema
bedeutet dieser Ansatz, dass Bedeutungsinhalte und wandel von amicitia und immicitia sowie
der mit ihnen in Beziehung stehenden Begriffe bestimmt werden müssen, um ihr Gewicht und
ihre Funktion im sozialen und kirchenpolitischen Umfeld Cyprians ausmachen zu können

6 A Winterhng, «Freundschaft und Khentel im kaiserzeitlichen Rom», Historia 57 (2008) 299
7 J Spielvogel, Amicitia et res publica Ciceros Maxime wahrend der innenpolitischen

Auseinandersetzungen derJahre 59-50 v Chr (Stuttgart 1993) 14 Aus der umfangreichen Literatur
zur spaten Republik vgl M Geizer, Die Nobihtat der romischen Republik (Stuttgart 1912), J

Hellegouarc'h, Le vocabulaire latin des relations et des parties pohtiques sous la Repubhque
(Pans 1963), Ch Meier, Res publica amissa Eine Studie zuVerfassung und Geschichte der spaten
romischen Republik (Frankfurt a M 1966),Eisenstadt/Roniger, a O (oben Anm 4 52-64, PA
Brunt, The fall of the Roman Republic and related essays (Oxford 1988) Siehe auch M Peachin

(Ed Aspects offriendship in the Graeco-Roman world, JRASuppl 43 (2001)



Fratres et immici Ch.ristian.orum 11

politischen Vorteil oder sogar die Alleinherrschaft erlangen konnte. Andererseits

bedeutete ein persönlicher Zusammenschluss durch Absprache auch die

Möglichkeit, die eigenen politischen Ambitionen umzusetzen8. Die Konstituierung

verschiedener innenpolitischer Bündnisse mittels Freundschaftsbindungen
implizierte zugleich den Ausschluss politischer Gegner und Gegnerschaften, die
in ihrer extremsten Ausprägung in Feindschaften umschlagen konnten9. In der
Regel bedurfte es einer formellen, einseitigen Aufkündigung der Freundschaft
(renuntiare amicitiam), oder es wurde dem Gegenüber buchstäblich die Feindschaft

erklärt (inimicitiam denuntiare). Die Konsequenzen waren einschneidend,
denn inimicitia bedeutete den Abbruch aller sozialen Beziehungen. Von daher
dürften konsequent ausgetragene Feindschaften selten gewesen sein, da die
politische Ordnung im Wesentlichen auf das Funktionieren persönlicher
Beziehungen angewiesen war10.

Dieser horizontalen Integration innerhalb der stadtrömischen Führungsschicht

entsprach die vertikale Integration der Gesellschaft durch Patron-Klient-
Beziehungen, die unter dem Begriff clientela gefasst werden können. Dieser
beschreibt ein schichtenübergreifendes Netzwerk von interpersonalen Nahbeziehungen,

welches die Repräsentanten der Führungsschicht als patroni mit einem
politisch und ökonomisch schwächer gestellten Anhang (clientes) in gegenseitiger
Verpflichtung miteinander verband11. Der patronus half in finanziellen Notlagen
aus und war um den Schutz seiner clientes vor allem bei Auseinandersetzungen
vor Gericht besorgt. Umgekehrt war die Unterstützung einer möglichst grossen
Masse an Klienten für den politisch ambitionierten Patron von entscheidender
B edeutung. Die Grösse seiner Anhängerschaft garantierte ihm die notwendigen
Wählerstimmen und das entsprechende Sozialprestige, um bei Wahlen für die
Magistratur erfolgreich zu sein12. Den asymmetrischen Charakter der Beziehung

8 Spielvogel, a O (oben Anm 7) 14

9 Zu den inimicitiae siehe Hellegouarc'h,a O (obenAnm 7) 186f ,D F Epstein, Personal enmity
in Roman politics 218-43 BC (New York 1987), E Flaig, Ritualisierte Politik Zeichen, Gesten
und Herrschaft im Alten Rom (Gottingen 20 04) 137-154 und neuerdings A Melchior, «Citizen
as enemy in Sallust's Bellum Catilmae», in R M Rosen/I Sluiter (Eds), Valuing others in classical

antiquity (Leiden/Boston 2010) 391—418

10 Epstein, a O (obenAnm 9) 3 5, Flaig, a O (obenAnm 9) 137f
11 Eisenstadt/Romger, aO (oben Anm 4) 52f, R Salier, Personal patronage under the early

Empire (Cambridge 1982) 1, A Wallace Hadnll, «Patronage in Roman society from Republic
to Empire», in Id (Ed Patronage in ancient society (London/New York 1989) 63-87, R Sailer,
«Patronage and friendship in early imperial Rome drawing the distinction», in A Wallace Hadnll
(Ed Patronage in ancient society (London/New York 1989) 49 Daneben siehe die neuerdings
erschienene Untersuchung von F Goldbeck, Salutationes Die Morgenbegrussung in Rom in der

Republik und der frühen Kaiserzeit (Berhn 2010)
12 Eisenstadt/Roniger, a O (obenAnm 4) 57 Neben chentelae und amicitiae war der Patron darauf

angewiesen, möglichst viele unterschiedliche Beziehungen einzugehen, um durch ein weitläufiges
Netz an sozialen Kontakten und Bekanntschaften politische Unterstützung zu gewinnen Dazu
siehe G Laser, Populo et scaenae serviendum est die Bedeutung der stadtischen Masse in der

Spaten Romischen Republik (Trier 1997) 124-126



78 Adrian Brandli

verhüllend, nannten sich Patron und Klienten gegenseitig amici und inszenierten
derweil eine quasi-freundschaftliche Beziehung13.

Ausführlich behandelte Cicero das Thema Freundschaft in seinem Spätwerk
Laelius de amicitia14. Viele aus persönlicher Erfahrung gewonnene Überlegungen

zur gesellschaftlichen Wirklichkeit von Freundschaft sind darin wiedergegeben

und heben sich gegen eine Idealvorstellung philosophischer Reflexion
ab, welche die Bedingungen wahrer und ewiger Freundschaft definiert. Der
moralisch-sittliche Anspruch kommt in Ciceros berühmter Bestimmung von
Freundschaft am prägnantesten zum Ausdruck: Est enim amicitia nihil aliud nisi
omnium divinarum humanarumque rerum cum benevolentia et caritate consensio15.

Demzufolge sind es drei konstitutive Elemente, welche die Grundlage der
Freundschaft bilden: Übereinstimmung (consensio), Wohlwollen (benevolentia)
und Liebe (Caritas). Der Konsens (bzw. an anderer Stelle die concordia16) hebt
sich von den anderen Begriffen dahingehend ab, dass er die kognitive Ebene
betrifft. Er drückt das Einvernehmen zwischen Gruppen oder Individuen aus
und markierte entsprechend die Einigkeit des Senats über einen Beschluss17.

Dagegen beschreiben benevolentia und Caritas Gemütsregungen, die durch Konsens

bedingt auf affektiver Ebene Verbundenheit ausdrücken. Caritas meinte in
diesem Kontext die Liebe oder Zuneigung unter Freunden, wobei sich dieser Kreis
nach Cicero auf zwei oder wenige Personen begrenzte18. Liebe sah er in erster
Linie zwischen Eltern und Kindern bestehen, doch konnte ein ähnliches Gefühl
entstehen, sobald zwei rechtschaffene, tugendhafte Männer sich begegneten, die
in ihrer sittlich-moralischen Haltung und ihrer Auffassung über die res publica
übereinstimmten19. Der Begriff benevolentia unterscheidet sich davon, denn er
bezeichnete nicht nur ein Gefühl, sondern konkretisierte sich darüber hinaus in
bestimmten Handlungen, welche die Zuneigung gegen aussen manifestierten20.

Cicero differenzierte im Laelius zwischen der gewöhnlichen (vulgaris, me-
diocris) sowie der wahren und vollkommenen (vera et perfecta) Freundschaft,
auf die sich seine Definition allein bezieht21. Entsprechend werde der Wert von
Freundschaft und Eintracht in der politischen und gesellschaftlichen Interaktion

13 Eisenstadt/Roniger, a O (oben Anm 4) 61, Wallace Hadnll, a O (oben Anm 11) 77
14 Zur Konzeption der Schrift sowie zum Verhältnis zwischen phüosophischem Ideal und sozialer

Wirklichkeit siehe K Heldmann, «Ciceros Laelius und die Grenze der Freundschaft Zur
Interpendenz von Literatur und Politik 44/43 v Chi», Hermes 104 (1976) 72-103, A Fürst,
Streit unter Freunden Ideal und Reahtat in der Freundschaftslehre derAntike (Stuttgart/Leipzig
1996) 138-182 Der Laelius wnd nach der Edition von J G F Powell (Oxford 2006) zitiert

15 Cic Lael 20
16 Cic Lael 23 Vgl Hellegouarc'h,a O (oben Anm 7)127
17 Cic Lael 103 weist in der Wendung de re publica consensus auf den politischen Charakter des

Begriffs hin Daruber hinaus erscheint consensio in Lael 15 dnekt bezogen auf die senatorische
Meinungsbüdung (sententiae) Vgl Hellegouarc'h,a O (oben Anm 7) 124-127

18 Cic Lael 20
19 Cic Lael 27-28
20 Hellegouarc'h,a O (oben Anm 7) 150

21 Cic Lael 22



Fratres et immici Ch.ristian.orum 79

erst bei Betrachtung des Gegenteils richtig deutlich. Denn Meinungsverschiedenheit

(dissensio) und Zwietracht (discordia) auf rationaler sowie Hass (odium)
auf emotionaler Ebene würden zum Zerwürfnis (discidium) führen, welches
Cicero in konträren Begriffen beschrieb und damit von der Freundschaft
abhob22. Der consensio steht die dissensio entgegen, die sich im Laelius vor allem
auf Meinungsverschiedenheiten in politischen Belangen bezieht23. Analog ist
discordia als Gegenteil zu concordia zu verstehen. Aus Uneinigkeit und
Zwietracht folgt schliesslich gegenseitiger Hass (odium), der wider dem gegenseitigen
Wohlwollen und der Freundesliebe steht. Die gesellschaftliche Exklusion durch
Feindschaft, die sich in Zwietracht und Hass manifestiert, kontrastiert also die
soziale Inklusion durch Freundschaft, die in Eintracht und Liebe begründet ist.
Diese Erkenntnis war Resultat von Ciceros eigenen politischen Erfahrungen, die

ihmzeigten, wie politischer Dissens und Zänkereien zwischen Parteiungen (in rei

publicae partibus dissensio) zur Auflösung von freundschaftlichen Beziehungen
führten und leicht in offene Feindschaften (inimicitiae) umschlagen konnten24.

Freundschaft und Nächstenliebe im frühen Christentum und bei Cyprian

Freundschaft und Gottesfreundschaft

Freundschaftliche Bindungen sind dem Judentum und dem daraus hervorgegangen

Christentum durchaus bekannt, doch findet sich weder im Alten noch
im Neuen Testament ein Ansatz der systematischen Durchdringung der Thematik.

Zwar ist die Rede von Freundschaft, doch geben die beschriebenen
freundschaftlichen Verbindungen eher die Wirklichkeit menschlichen Zusammenlebens
wieder, welche die Verfasser gemäss ihrer lebensweltlichen Erfahrungen in die
Schriften einfliessen liessen. Dementsprechend findet sich auch bei den christlichen

Schriftstellern der ersten Jahrhunderte keine Nutzbarmachung der Thematik

für das Zusammenleben und Selbstverständnis der frühen Christen25. Einzig
die Gottesfreundschaft wurde breit rezipiert. Analog zu zwischenmenschlichen
Beziehungen definierte sie das Verhältnis herausragender Persönlichkeiten zu
Gott als Freundschaft. An der wirkungsmächtigen Stelle in Ex 33,11, an der
Gott mit Moses von Angesicht zu Angesicht sprach, ergänzt die Septuaginta

22 Qc Lael 23
23 Qc Lael 77 Vgl Hellegouarc'h, a O (oben Anm 7) 133

24 Qc Lael 77
25 Das typische Freundespaar im Alten Testament smd David und Jonathan m 1 Sam 18,1—4

Eine der griechisch romischen Literatur vergleichbare Abhandlung über aufrechte und falsche
Freundschaft findet sich in Sir 6,5-17 Dazu mit weiteren Belegen siehe K Treu, «Freundschaft»,
RAC 8 (1972) 424f und C White, Christian friendship in the fourth century (Cambridge 1992)
46f Zu den Belegen fur das Neue Testament vgl A v Harnack, Die Mission und Ausbreitung
des Christentums (Leipzig 41965) 435f, Treu, a O (oben Anm 25) 425f, White, a O (oben
Anm 25) 48-50



80 Adrian Brandli

«wie zu seinem Freund», dem im Hebräischen das indifferente «einer mit dem
anderen» zugrunde liegt. Die Übertragung ins Griechische lieferte damit den

Anknüpfungspunkt für die Betrachtung interpersonaler Freundschaft als eine
den weltlichen Bereich transzendierende Gottesfreundschaft26. Der Begriff
versucht die Vorstellung einer als wechselseitig empfundenen und auf Nähe
basierenden Beziehung zwischen ganz unterschiedlichen Partnern auszudrücken27.
Gleichermassen verhält es sich in der Beziehung zu Jesus. In Nachfolge der
neutestamentlichen Überlieferung wurde die Freundschaft mit Jesus - aufgrund
seiner Wahrnehmung als Gottes Sohn - nicht als innerweltliche Beziehung
gedeutet, sondern mit dem entsprechenden Vokabular als das den weltlichen
Bereich überschreitende Verhältnis zu Christus definiert28. Ganz in diesem Sinne
definierte Cyprian auch noch um die Mitte des 3. Jhs. das Verhältnis hervorragender

Persönlichkeiten zu Gott und Christus als Gottesfreundschaft29. Den
inneren und äusseren Problemstellungen, die sich für die Gemeinde in Karthago
aufgrund der decischen Verfolgung ergaben, trug Cyprian Rechnung, indem er
die Gottesfreundschaft ausser auf Abraham und Moses auch auf die Märtyrer
bezog. Trotz Opferzwang hatten diese unter Verfolgung ihren Glauben standhaft

bekannt und den übrigen Christen als leuchtendes Beispiel gedient, das zur
Nachahmung verpflichtete30.

Im Weiteren erscheint Freundschaft in den Schriften Cyprians als Reflex
gesellschaftlicher Wirklichkeit. Damit wird die andauernde Relevanz entsprechender

Bindungsformen ganz beiläufig auch für die karthagische Gesellschaft
im 3. Jh. bestätigt. Als Zeichen seiner Zeit sah Cyprian in der Freundschaft die
Eintracht schwinden, die er an anderer Stelle durch Neid und Eifersucht bedroht
sah31. Selbst für das christliche Zusammenleben beschrieb er in einer Erörterung
über die Frage, wie mit den während der Verfolgungen vom Glauben Abge-

26 Treu, a O (oben Anm 25) 424, K Treu, «Gottesfreund», RAC 11 (1981) 1049, D Konstan,
«Problems in the history of Christian friendship», JECS 4 (1996) 95

27 Neben Moses galt auch Abraham als Gottesfreund (Jes 41,8, 2 Chr 20,7, Dan 3,35) Vgl
Harnack, aO (oben Anm 25) 433, Treu, a O (oben Anm 26) 1043fl049 Grundlegend zur
Gottesfreundschaft ist E Peterson, «Der Gottesfreund Beitrage zur Geschichte eines rehgiosen
Terminus», ZKG 42 (1923) 161-202, der die antiken Quellen zu diesem Thema zusammenstellt

28 Lazarus (Joh 11,3 11) und Jesu Junger (Joh 15,12-15, Lk 12,4, Äff 26,50) galten als die Freunde
Christi Vgl Peterson, a O (oben Anm 27) 180-182,Treu, a O (oben Anm 25) 425,Treu, a O
(oben Anm 26) 1051, White, a O (oben Anm 25) 48f

29 Um die knchliche disciphna und die Standhaftigkeit wahrend der Verfolgungen zu starken,
verwies Cyprian auf das Beispiel der Gottesfreunde Moses (Cypr Laps 19) und Abraham (Cypr
Epist 58,5,1,58,10,1)

30 Peterson, a O (oben Anm 27) 195 In Cypr Epist 15,3,1 und Cypr Fort praef dehnte Cyprian
die Gottesfreundschaft auf die Märtyrer aus und in Anspielung auf Joh 15,14 verwies er auf
die Freundschaft mit Christus, um einerseits die Standhaftigkeit der Gemeinde zu beschworen

(Cypr Unit eccl 2) und andererseits die Autorität Christi herauszustreichen (Cypr Epist
63,14,1)

31 Cypr Demetr 3, Cypr Mortal 4



Fratres et immici Ch.ristian.orum 81

fallenen {lapse2) umzugehen sei, präzise die Funktionsweise von Freundschaft
und Patronage33. Gerade hier zeigt sich deutlich, dass freundschaftliche sowie

patronale Bindungen nicht nur zwischen NichtChristen bestanden, sondern dass
auch Christen darin eingebunden waren und als christliche Patrone Einfluss auf
ihr Gefolge ausübten34.

Diese Erkenntnis lässt sich bei Cyprian selbst vertiefen, der als Bischof
weiterhin freundschaftliche Verbindungen zu NichtChristen pflegte. Obwohl er - wie
eingangs geschildert - seine B ekehrung zum Christentum als strikte Abkehr von
einer an paganen Normen und Werten orientierten aristokratischen Lebensführung

beschrieb, muss aufgrund der gesellschaftlichen Mehrheitsverhältnisse im
3. Jh. von einer nicht unerheblichen Einflussnahme ausgegangen werden, die ein
weitestgehend nichtchristliches Umfeld auf die Christen ausübte35. Einerseits
verstand Cyprian sich vor seiner Bekehrung zunächst als vollwertiges Mitglied
der paganen Gesellschaft und fügte sich selbstverständlich den gesellschaftlichen
Normen. Andererseits bewegte er sich als Christ weiterhin in einem von antik-
paganen Denkmustern dominierten sozialen Umfeld, dem er sich nicht entziehen
konnte. Aus den überlieferten cyprianischen Epistulae lassen sich jedoch keine
freundschaftlichen Kontakte zu paganen Personen erschliessen, dokumentieren
diese doch lediglich die briefliche Kommunikation des Bischofs mit Gemeinde,
Klerus und Mitbischöfen36. Die Vita Cypriani des Pontius hingegen liefert einen
wichtigen Hinweis, dass Cyprian selbst bis kurz vor seinem Tod beste Beziehungen

zu den angesehensten Kreisen Karthagos pflegte:

Conveniebant interim plures egregii et clarissimi ordinis et sanguinis, sed et saeculari
nobilitate generosi, qui propter amicitiam eius antiquum secessum subinde suaderent,
et neparum esset nuda suadela, etiam loca in quae secederet offerebant.31

32 Mit dem Begriff lapsi wird in den Quellen eine bestimmte, christliche Personengruppe bezeichnet,
die unter dem Eindruck der decischen Verfolgung der staatlichen Repression unterlag, an den
verordneten Opferhandlungen teünahm und damit aus der Sicht der Kirche vom christlichen
Glauben abfiel Unterschieden wurde dabei zwischen jenen, die das Tier oder Brandopfer
vollzogen (sacrificati bzw thurificati) und jenen, die ohne wirklich geopfert zu haben, sich eine
Opferbescheinigung (hbellus) erschleichen konnten (hbellatici) Siehe dazu Sage, a O (oben
Anm 2) 200f, Brent, a O (oben Anm 2) 8f

33 Cypr Epist 55,13,2
34 Vgl J U Krause, Spatantike Patronatsfo rmen im Westen des Romischen Reiches (München 1987)

25f119
35 Zur Grosse der christlichen Gemeinde im Vergleich zur Gesamtbevolkerung Karthagos zur

Zeit Tertulhans und Cyprians siehe den Exkurs bei G Schollgen, Ecclesia sordida? Zur Frage
der sozialen Schichtung frühchristlicher Gemeinden am Beispiel Karthagos zur Zeit Tertulhans,
JbAC Erg Bd 12 (Munster 1984) 294-299

36 Zu den Adressaten siehe die Zusammenstellung bei R Seagraves, Pascentes cum disciphna
A lexical study of the clergy in the Cyprianic correspondence (Fnbourg 1993) 311-313

37 Pont Vita Cypr 14,3 «Inzwischen fand sich eine ganze Reihe von Besuchern ein, Leute von
hohem, angesehenem Rang und Geschlecht, aber auch Manner aus dem heidnischen Adel, die
ihm aus alter Freundschaft den dringenden Rat gaben, zu entweichen, und damit allein noch
nicht zufrieden, boten sie ihm auch geeignete Zufluchtstatten an » (Ubers J Baer)



82 Adrian Brandli

Aufgrund der drohenden Verhaftung während der Christenverfolgungen unter
Valerian erschienen nach dem Bericht des Pontius mehrere Besucher bei Cyprian,
die dem Bischof dringend empfahlen, sich dem Zugriff durch die Behörden zu
entziehen. Es handelte sich dabei nicht um irgendwelche Leute, sondern um einen
Kreis angesehener hochrangiger Persönlichkeiten von vornehmer Herkunft. Der
Titel egregius weist auf den Rang von Prokuratoren aus dem ordo equester hin.
Als clarissimi wurden die Angehörigen des ordosenatorius bezeichnet38. Daneben
fanden sich sogar hochstehende pagane Aristokraten (saeculari nobilitate generosi)
ein, die Cyprian aus alter Freundschaft (amicitia antiqua) verbunden waren. Das

Adjektiv saecularis ist hier als Gegensatz zum Geistlichen zu verstehen und auf
den weltlichen, das heisst paganen Bereich zu beziehen39. Die explizite Nennung
paganer Besucher an zweiter Stelle lässt vermuten, dass mit der erstgenannten
Personengruppe Christen gemeint sind40. Auf jeden Fall besuchten den Bischof
Männer von hohem Ansehen und Rang, die sich in der beschriebenen Situation
um ihn sorgten und ihm ihre Unterstützung zusicherten.

Diese Stelle bei Pontius ist in zweierlei Hinsicht zu deuten: Einerseits lässt
der gleichberechtigte Umgang Cyprians mit dem genannten Personenkreis auf
eine entsprechende soziale Stellung des Bischofs schliessen. Andererseits banden

die Freundschaftsbeziehungen Cyprian in ein durch gegenseitige Dienstleistungen

und Verpflichtungen charakterisiertes Netzwerk von Nahverhältnissen
unterschiedlicher Intensität ein. Die Tatsache, dass der christliche Bischof einer
verfolgten Religionsgemeinschaft angehörte, scheint jedenfalls kein Grund
gewesen zu sein, die freundschaftlichen Beziehungen aufzukündigen. Vielmehr
verweist die Spezifizierung der amicitia als antiqua auf die Dauer der Bindungen
und legt nahe, dass die Freundschaften schon vor Cyprians Bekehrung zum
Christentum Bestand hatten.

Ein weiteres Indiz dafür, dass der Bischof enge Beziehungen zu hochrangigen
Würdenträgern pflegte und diese selbst über den Tod hinaus fortbestanden, liefern
die Acta Cypriani. Dort wird berichtet, dass der Leichnam Cyprians bei Nacht
vom Ort der Hinrichtung zur privaten Begräbnisstätte des damaligen Prokurators
Macrobius Candidianus überführt wurde41. Dass der Prokurator sich gegenüber
dem Bischof nach dessen Martyrium zu dieser Handlung verpflichtet fühlte und
den Leichnam auf seinem eigenen Grund und Boden beerdigen liess, könnte auf

38 Alfoldy, a O (oben Anm 4) 230 235
39 A Blaise, Dictionnaire latin-franqais des auteurs chretiens, s v saecularis (Turnhout 1954) 732
40 Zudem verweist Cypr Epist 80,1,2, dem em kaiserliches Reskript zugrunde hegt, das zur

Verfolgung der Christen unter Valerian führte, auf den sozialen Aufstieg des Christentums in den
Ritter und Senatorenstand Die Darstellung bei Pontius gewinnt dadurch an Glaubwürdigkeit
Hierauf hatte bereits W Eck, «Das Eindringen des Christentums in den Senatorenstand bis zu
Konstantin d Gr », Chiron 1 (1971) 385 hingewiesen Vgl auch W Wischmeyer, «Der Bischof im
Prozess Cyprian als episcopus, patronus, advocatus und martyr vor dem Prokonsul», in A A R
Bastiaensen et al (Eds), Fructus centesimus (Dordrecht 1989) 370

41 Pass Cypr 4 [ed Bastiaensen 31995] Zur Lokalisierung der Begräbnisstätte siehe Schollgen,
a O (oben Anm 35) 151f



Fratres et immici Ch.ristian.orum 83

eine mögliche Freundschaft zwischen den beiden hindeuten. Ob Macrobius Can-
didianus selbst Christ war, lässt sich jedoch nicht mehr ermitteln42.

Obwohl nicht explizit genannt, ist doch anzunehmen, dass sich unter den
egregii et clarissimi, die Pontius neben den saeculari nobilitate generosi als
Besucher Cyprians anführte, auch Christen befanden, die in freundschaftlicher
Verbindung zum Bischof standen. Dass sich auch Christen an entsprechenden
Beziehungsmustern orientierten, wurde bereits angedeutet und macht die
Annahme wahrscheinlicher, dass der Bischof neben den langjährigen Freundschaften

zur paganen Elite Karthagos ähnliche Beziehungen zu ranghohen bzw.
angesehenen Christen pflegte. Beispielhaft kann hier der fiktive Dialog zwischen
Cyprian und seinem Mitchristen Donatus angeführt werden43. Obwohl nicht
an einen realen Gesprächspartner zu denken ist, so darf doch angenommen
werden, dass Cyprian die beschriebene Beziehung zu Donatus auf dem
Hintergrund seiner lebensweltlichen Erfahrung darstellte und dementsprechend
reale Freundschaftsbeziehungen mit Christen als Vorbild hatte. Das lediglich
angedeutete Gespräch (sermo) fand im Herbst zur Zeit der Weinlese wohl in
Cyprians Anwesen in Karthago statt. Die Gesprächspartner zogen sich zwecks
ihrer Unterredung an einen ungestörten Ort in den Gärten zurück. Nach Ab-
schluss der Ausführungen Cyprians über seine Bekehrung fanden die beiden
die Müsse und genossen den Rest des Tages bei Speis und Trank (convivium)44.
Ganz dem standesgemässen Habitus verpflichtet, lud der wohlhabende christliche

Neophyt seinen amicus zur philosophischen Unterredung in seine Gärten
und bat ihn zum gemeinsamen Mahl45.

Zusammenfassend ist festzuhalten, dass die in philosophischer Reflexion
begründete Idealvorstellung von Freundschaft weder bei Cyprian noch den
auf ihn bezogenen Schriften auf das Christentum übertragen wird. Es findet
sich denn auch kein Anzeichen, dass er - abweichend zur neutestamentlichen
Überlieferung und der kirchlichen Tradition - Freundschaft theologisch
durchdrungen und für ein entsprechendes christliches Selbstverständnis nutzbar
gemacht hätte46. Freundschaft erscheint vielmehr ganz im Sinne des Alten und

42 T Klauser, «Bischöfe als staatliche Prokuratoren im dritten Jahrhundert9», JbAC 14 (1971) 147

Anm 34 Zu der von Klauser betonten Moghchkeit christlicher Prokuratoren in der Mitte des
3 Jh siehe W Eck, «Christen im Reichsdienst im 2 und 3 Jh 9», Chiron 9 (1979) 449^164

43 Zum Pseudodialog zwischen Cyprian und Donatus siehe Sage, a O (oben Anm 2) 57-59 Weil
Cyprian in Ad Donat 4 explizit auf die gemeinsame Erfahrung der Konversion anspielt, ist im
wohl fingierten Gesprächspartner Donatus ein Christ zu erkennen

44 Cypr Ad Donat 116
45 Mit Bhck auf Qcero und die Spate Republik halt E Fantham, The Roman world of Cicero's De

oratore (Oxford 2006) 72 fest «The essence of a convivium was good conversation, sermo, and the
whole dialogue is presented as the relaxed sermo of friends free of any competitive or agonistic
element, for in Roman thinking informed conversation was the opposite of public speaking or
debate (contentio) »

46 Im gesamten Schnftcorpus findet sich lediglich eine Stelle, die eine solche Deutung nahelegen
wurde In seinen Schlussworten auf einer 256 in Karthago stattfindenden Synode, welche die

Gültigkeit der christlichen Taufe ausserhalb der Kirche diskutierte, hielt Cyprian fest, dass



84 Adrian Brandli

Neuen Testaments, um analog zu interpersonalen Beziehungen Nähe zu Gott
auszudrücken. Eine gewisse Erweiterung erfuhr die Gottesfreundschaft beim
karthagischen Bischof, indem er die Märtyrer zu Freunden Gottes erklärte. Auf
zwischenmenschlicher Ebene ist Freundschaft in den genannten Quellen ganz
beiläufig als gesellschaftsrelevante Form menschlichen Zusammenlebens
auszumachen. Es zeigt sich, dass nicht näher zu bestimmende freundschaftliche
Bindungen für Karthago auch in der Mitte des 3. Jh. als Mittel gesellschaftlicher
Integration vorauszusetzen sind. Die Christen sahen sich wie die NichtChristen
in freundschaftliche und patronale Beziehungen eingebunden. Einerseits waren
gerade sozial hochgestellte und angesehene Christen aufgrund ihrer paganen
Vergangenheit mit den durch gegenseitige Dienstleistungen und Verpflichtungen
geprägten freundschaftlichen und patronalen Bindungen vertraut und pflegten
weiterhin, wie im Falle Cyprians, intensive Kontakte zu ihrem paganen Umfeld.
Andererseits ist anzunehmen, dass sich eine christliche Minderheit im alltäglichen

Umgang den an paganem Freundschaftsdenken orientierten Beziehungsstrukturen

nicht ohne weiteres entziehen konnte, sondern sich in den Rahmen
der Gesamtgesellschaft einfügte47.

Bruderschaft und Nächstenliebe

Obwohl die frühen Christen in vielerlei Hinsicht mit dem paganen Umfeld
vernetzt und als religiöse Minderheit auf Beziehungen zur Mehrheitsgesellschaft
angewiesen waren, wählten sie nicht die Freundschaft als Modell
zwischenmenschlicher Beziehungsführung, sondern bestimmten das Verhältnis zu den
Glaubensgenossen und ganz allgemein zu den Mitmenschen entsprechend der

häretische Konvertiten nur dann de adversariis amici et de antichristis christiaru werden konnten,
wenn der Taufritus innerhalb der Kirche vollzogen wurde (Sent episc 87) Die Verwendung
des Freundschaftsbegnffs in Bezug auf die christliche Gemeinschaft wnd jedoch nirgends
theologisch ausgedeutet und ist damit eher als Ausdruck von Cyprians paganer Herkunft und

Prägung zu verstehen, diese Bedeutung bestätigt erneut die enge Verwobenheit von paganen
und christlichen Lebenswelten Im Kontext der nachemander vorgetragenen sententiae konnte
Cyprians Aussage aber auch auf die Stellungnahme des Bischofs Secundums von Cedias

Bezug nehmen (Sent episc 11), der die hostes Christi quique antichristi nominati sunt der
Gemeinschaft der Bischöfe gegenüberstellt qui amici appellati sumus de eius dignatione Da
sich das Possessivpronomen eius auf Christus bezieht, wud hier wohl an Gottesfreundschaft zu
denken sein Vgl dazu Peterson, a O (oben Anm 27) 197

47 Vgl J P Burns, «The role of social structures in Cyprian's response to the Decian persecution»,
Studia Patristica 31 (1997) 261 Anm 8 u 9, der die christliche Gememde m Bezug auf die
Gesamtgesellschaft m Karthago als «religiously segregated from Roman society but not
economically independent» definierte Nur eine Minderheit der Christen, wie der Klerus, Witwen
oder NoÜeidende wurden durch kuchhche Gelder enüohnt bzw unterstutzt Doch auch die
kuchhche Kasse finanzierte sich schhesshch aus Zuwendungen von Christen, die ihr Vermögen
und ihr Eigentum ausserhalb der Küche erwarben



Fratres et immici Ch.ristian.orum 85

Vaterschaft Gottes als fratemitas4*. Diesem Selbstverständnis entsprach die
spezifisch christliche Haltung der Nächstenliebe, die imAlten Testament durch das

Wort Gottes geboten, nach dem Neuen Testament von Jesus aufgegriffen und in
der Bergpredigt auf den Feind ausgedehnt wurde49. Diese von Gott ausgehende
universale, auf andere zentrierte Liebe ist auf zwischenmenschlicher Ebene
bedingungslos und einseitig zugleich. Im Gegensatz zur Freundschaftsliebe, die sich
exklusiv zwischen zwei Partnern oder einem begrenzten Personenkreis konstituiert

und sich nach dem Prinzip gegenseitiger Verpflichtungsbereitschaft ständig
aktualisiert, meint die christliche Nächstenliebe eine umfassende Liebe, die alle
Mitmenschen, ja sogar den Feind und Unterdrücker miteinschliesst und zumindest

im Diesseits keine Vergeltung für geleistete Wohltaten verlangt50. Um
Nächstenliebe auch begrifflich von freundschaftlicher Zuneigung abzuheben, wählten
die frühen christlichen Schriftsteller, der Septuaginta folgend, das griechische
Wort txycwni, dem im Lateinischen der Begriff Caritas entspricht51. Wie das der
griechisch-römischen Tradition selbstverständliche Prinzip der Gegenseitigkeit
durch das alle sozialen Bindungen durchbrechende Gebot der Nächstenliebe
verändert wurde, demonstrierte bereits Jesus, indem er riet, weder Freunde, Brüder,

Verwandte noch reiche Nachbarn zum Gastmahl einzuladen, sondern Arme,
Verkrüppelte, Lahme und Blinde, die diese Liebestat nicht vergelten können52.

Anstatt einen Ausgleich auf zwischenmenschlicher Ebene zu erwarten, zielte
christliche Nächstenliebe durch bewussten Verzicht der Gegenleistung auf die
Vergeltung vor Gott. Die gesellschaftlichen Schranken, die sich in den auf
wechselseitigem Austausch von Leistungen und Gütern beruhenden interpersonalen
Bindungen manifestierten, wurden gerade in der Anerkennung der Armut bzw.
den Zuwendungen an Bedürftige überwunden.

Cyprian verstand auch noch in der Mitte des 3. Jh. die christliche Gemeinschaft

als Bruderschaft. Die Vaterschaft Gottes ist dabei das konstituierende
Element, welches die Gotteskinder in der mater ecclesia zu einer Gemeinschaft
verband, in der sich die Christen untereinander in geschwisterlicher Zuneigung
begegneten53. Im Kontakt mit seinen Mitchristen verwendete er die Anrede
frater und bezeichnete die einzelne Gemeinde in ihrer Gesamtheit als fratemitas54.

Damit wird ein spezifisch christliches, an die Terminologie der Blutsver-

48 Ausfuhrlich zur fratemitas in der Alten Kirche siehe M Dujaner, L'Eglise-Fratemite Les origm.es
de I'expression "adelphotes - fratemitas" aux trois premiers siecles du christianisme (Paris 1991),
vgl auch K H Schelkle, «Bruder», RAC 2 (1954) 631-640

49 Vgl das Gebot der Nachstenhebe im AT (Lev 19,18) und die Bezugnahme im AT {Mt22,37-40,
Mk 12,29-31, Lk 10,27, Rom 13,9, Gal 5,14, Jak 2,8) Vgl die Feindeshebe im NT (Mt 5,43-44,
Lk 6,27-29 35)

50 White, a O (oben Anm 25) 55

51 H Petre, Caritas Etude sur le vocabulaire latin de la charite chretienne (Louvain 1948) 43A5
52 Lk 14,12-14
53 Cypr Epist 74,6-7
54 Petre, a O (oben Anm 51) 124-126, A Hoffmann, Kirchliche Strukturen und Romisches Recht

bei Cyprian von Karthago (Paderborn 2000) 153 mit Anm 17 Auf das Gesamtwerk bezogen,



86 Adrian Brandli

wandtschaft angelegtes Selbstverständnis geschaffen, welches die christliche
Gemeinschaft von ihrem paganen Umfeld abgrenzte. Dieses Bewusstsein fand
im Bericht des Pontius über Cyprians Verhältnis zum Presbyter Caecilianus55
seinen prägnanten Ausdruck:

Erat sane illi etiam de bonis contubernium viri iusti et laudabilis memoriae Caeciliani
et aetate tunc et honorepresbyteri, qui eum ad agnitionem verae divinitatis a saeculari
errore correxerat. Hunc toto honore atque omni observantia diligebat, obsequenti
veneratione suspiciens, non iam ut amicum animae coaequalem, sed tamquam novae
vitae parentem56.

Der Verfasser wählte nicht den Begriff amicitia, um das Verhältnis zwischen
Cyprian und Caecilianus zu beschreiben, sondern das weitaus indifferentere
contubernium. Dieses meint ganz allgemein den näheren Umgang zwischen
zwei oder mehreren Personen und bezeichnet in diesem Sinne ein
kameradschaftliches Verhältnis, das seinen Ausdruck in der Zeltgemeinschaft zwischen
Soldaten oder in einer als Gefolgschaft verstandenen Lebensgemeinschaft fand.
DiesemVerständnis folgend ist der Begriff wohl eher als Verweis auf christliche
fraternitas zu verstehen57. Nach dem Bericht in der Vita Cypriani sah der neu
bekehrte Cyprian in Caecilianus nicht einen Herzensfreund, sondern eine Vaterfigur,

die ihn zum Christentum geführt hatte. Pontius verwendete an dieser Stelle
deswegen eine aus der Verwandschaftsterminologie abgeleitete Begrifflichkeit,
um die dezidiert christliche Beziehung von der paganen Freundschaft abzuheben.

Anstelle eines amicus animae erschien Caecilianus für Cyprian als novae
vitae parens. Trotz aller Vertrautheit und Liebe, mit der Pontius das Vater-Sohn-
Verhältnis charakterisieren wollte, begegnete Cyprian seinem Lehrmeister und
Förderer nicht auf Augenhöhe. Die der Beziehung inhärente Asymmetrie wird
schon allein durch den Hinweis deutlich, dass der ältere Presbyter Caecilianus

erscheinen frater, das Adjektiv fraternus und die kollektive Entsprechung fraternitas über
600 Mal (ausgenommen sind die Nennungen m den Schriften Ad Quirimum und Ad Fortunatum,
die beide eine Kompilation verschiedener, thematisch geordneter Bibelzitate liefern, sowie die in
das Briefcorpus integrierten, aber nicht von Cyprian verfassten epistulae) Der uberwiegendeTeil
der Nennungen (über 450) findet sich in den Briefen alsAnrede Zum Bruderbegnff bei Cyprian
vgl Dujarier, aO (obenAnm 48)82-95 Der Schwesternbegnff lasst sich bei Cyprian dagegen
kaum nachweisen Zwei Nennungen stammen aus angeführten Bibelzitaten und zwei weitere
beziehen sich auf verwandtschaftliche Bindungen Es bleiben insgesamt nur sechs Nennungen,
die im Sinne des christlichen Selbstverstandnisses Mitchnstinnen als sorores bezeichnen Zum
Schwesterbegriff vgl Schelkle, aO (obenAnm 48) 638

55 Zu Caecilianus siehe Sage, a O (oben Anm 2) 127f 137
56 Pont Vita Cypr 4,1-2 «Freilich stand er auch in enger Verbundenheit mit einem gerechten und

denkwürdigen Mann aus unserem Kreise, namens Caecilianus, der damals Presbyter war nach

Alter und Rang und ihn von dem Irrtum der Welt zur Erkenntnis des wahren Gottes bekehrt
hatte Ihm brachte er seine volle Achtung und die höchste Ehrerbietung entgegen, indem er zu
ihm nicht mehr wie zu einem gleichaltrigen Herzensfreund,sondern als dem Vater seines neuen
Lebens in hingebender Verehrung emporsah » (Ubers nach J Baer)

57 PG W Glare (Ed Oxford Latin Dictionary (OLD), s v contubernium (Oxford 1982) 436



Fratres et immici Ch.ristian.orum 87

treibende Kraft bei der Bekehrung des jungen Cyprian war Um diesem Unterschied

auch sprachlich Rechnung zu tragen, beschrieb Pontius die Beziehung
nicht im Rahmen christlicher fraternitas, sondern verwendete den gleichwohl
aus der Terminologie der Blutsverwandtschaft abgeleiteten Begriff parens, zu
dem der Bekehrte mit Hochachtung und Ehrerbietung aufblickte

Cyprian selbst verstand fraternitas als konkreten Ausdruck einer abstrakt
gedachten Einheit, die sich m der einmütigen Haltung der einzelnen Bruder im
Kollektiv der Bruderschaft verwirklichte und deren Grundlage die Liebe zum
Mitbruder war58 Dieses christliche Selbstverstandnis entsprach der im Gebot
der Nächstenliebe festgelegten, auf den Feind ausgedehnten Haltung gegenüber
dem Mitmenschen Als Bischof ermahnte Cyprian seme Gemeinde im Gottesdienst

und m semen Schriften sich dementsprechend zu verhalten59 Er verwies
dabei nicht nur auf das Gebot, sondern forderte darüber hinaus dessen

Umsetzung im alltäglichen Leben Nach Pontius war es Cyprian, der wahrend der
Epidemie von 252 die pagane Priesterschaft vor allen Dingen m seinem Pflichtgefühl

fur den Nächsten ubertraf Er habe seme Gemeinde unter Anfuhrung von
exempla aus der Heiligen Schrift gelehrt, wie Barmherzigkeit (misencordia) und
tatige Nächstenliebe (ofßcia pietatis) durch Gott vergolten werden Die Liebe
gegenüber dem Nächsten dürfe jedoch nicht auf die christliche Gemeinschaft
begrenzt bleiben, sondern müsse sich gleichermassen auf die Feinde ausdehnen,
womit die aus christlicher Perspektive als Verfolger wahrgenommene pagane
Bevölkerung Karthagos gemeint war60 Die Forderung, dem Nächsten und dem
Femd m der aktuellen Notlage zur Seite zu stehen, wurde nach Pontius durch die
Gemeinde auch m die Tat umgesetzt So verpflichtete sich jeder entsprechend
semen Möglichkeiten, gewisse Dienstleistungen zu erbringen61

In diesem Sinne ist christliche Nächstenliebe auf zwei Beziehungsebenen zu
deuten Zum einen wurde die Bindung zu Gott als ein Patron-Klient-Verhältnis
gedacht, welches über das Gebot der Nächstenliebe gewisse Liebesdienste
einforderte, die im Gegenzug vor Gott verdienstvoll angerechnet und vergolten
wurden Andererseits orientierte sich Nächstenliebe auf zwischenmenschlicher
Ebene idealerweise an einer selbstlosen und aufopfernden Haltung gegenüber
dem Nächsten, die ganz der biblischen Überlieferung entsprechend keine
Gegenleistung fur erbrachte Dienste abverlangte Der Aspekt der Selbstlosigkeit
wurde dadurch unterstrichen, dass selbst den Feinden mildtätige und barmherzige

Liebe entgegengebracht werden sollte, womit die religiös bedingten Schranken

zwischen der christlichen Gemeinschaft und dem paganen Umfeld zumindest

zeitweise uberwunden werden konnten Gleichzeitig bot Nächstenliebe als
charakteristisches Element christlicher Beziehungsfuhrung die Möglichkeit,
einerseits die einzelnen Mitglieder m die Gemeinde zu integrieren und anderseits

58 Cypr Unit eccl 14,Cypr Patient 15

59 Cypr Zel 15, Cypr Eleem 5, Cypr Patient 5-616
60 Pont Vita Cypr 9,5-7
61 Pont Vita Cypr 10,2^1



88 Adrian Brandli

die Gemeinschaft in ihrem spezifisch christlichen Selbstverständnis von ihrem
Umfeld abzugrenzen. Cyprians Schrift Ad Demetrianum, die sich ebenfalls auf
die Epidemie von 252 bezieht, bringt diesen Aspekt auf den Punkt62. Im Gegensatz

zum Bericht des Pontius, der das selbstlose Handeln im Rahmen christlicher

Nächsten- und Feindesliebe betonte, stand bei Cyprian das aus seiner Sicht
verfehlte Verhalten der paganen Bevölkerung im Vordergrund63. Gemeinsam
ist beiden Berichten die klare Unterscheidung der christlichen Gemeinschaft
von ihrem paganen Umfeld. Das relevante Kriterium dieser Differenzierung
war die dezidiert christliche Haltung der Nächstenliebe, welche die Christen
mit Attributen wie Selbstlosigkeit, Uneigennützigkeit, Barmherzigkeit und
Aufopferungsbereitschaft von ihrem nichtchristlichen Umfeld abhob, das dagegen
mit Eigennutz, Habgier, Gewinnsucht und Skrupellosikeit assoziiert wurde. So

konnte Cyprian in Bezug auf seinen paganen Adressatenkreis ganz einfach von
denjenigen sprechen, die den Dienst der Nächstenliebe fürchteten64.

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass Cyprian das christliche
Gemeinwesen als eine Gemeinschaft, bestehend aus Brüdern und Schwestern,
verstand, wobei er im brieflichen Kontakt mit seinen Mitchristen die Anrede
frater verwendete und die einzelne christliche Gemeinde in ihrer Gesamtheit
als fratemitas begriff. Diesem Selbstverständnis entsprach die im Gebot der
Nächstenliebe festgelegte Haltung gegenüber dem Mitmenschen. Als Bischof
ermahnte Cyprian seine Gemeinde im Gottesdienst zu tätiger Nächstenliebe
und forderte darüber hinaus deren konkrete Umsetzung im alltäglichen Leben
und verstärkt in Notsituationen wie etwa der Epidemie von 252. Auf
zwischenmenschlicher Ebene erschien Nächstenliebe im Allgemeinen und Feindesliebe
im Speziellen als selbstloser Akt gegenüber dem Mitmenschen, der - in
Gewissheit einer Vergeltung vor Gott - keine Gegenleistung im Diesseits erwartete.

Zumindest im Idealfall waren Nächsten- und Feindesliebe konstitutive
und charakteristische Elemente christlicher Beziehungsführung und hoben die
Christen, die sich in ihrer Gesamtheit als Bruderschaft verstanden, von dem
paganen Umfeld ab.

62 Die Apologie antwortete auf die Anschuldigungen eines gewissen Demetrianus, scheint dabei
aber auf eine grossere Leserschaft abzuzielen Vgl Sage, a O (oben Anm 2) 275-280

63 Cypr Demetr 10

64 Cypr Demetr 10 Idemadpietatis obsequiumtimidi,[ ]



Fratres et immici Ch.ristian.orum 89

Feindschaft als Mittel der Kirchenpolitik bei Cyprian

Das Konstrukt der Feindschaft

Cyprians Aufstieg von seiner Bekehrung bis zum Bischofsamt ist bemerkenswert

In den wenigen Jahren zwischen 245/46 und 248/49 stieg der Neophyt m der
Hierarchie der christlichen Gemeinde Karthagos zum Bischof auf65 Neben
seinen finanziellen Möglichkeiten, rhetorischen Fähigkeiten und seinem Ansehen
m Karthago durften vor allem die damit verbundenen sozialen Bindungen zum
Erfolg gefuhrt haben Diese verpflichteten ihn nunmehr als christlichenpatronus
gegenüber dem Gememdevolk und dem Klerus66 Schon als Katechumene schuf
er sich die Grundlage, die ihm die Unterstützung einer Mehrheit der Christen
sicherte Er verkaufte sein Eigentum und verteilte fast den ganzen Erlös, um
Bedürftigen die notige finanzielle Unterstützung zukommen zu lassen67 Mit dieser

freigiebigen Haltung baute er sich kurz nach seinem Ubertritt zum Christentum
innerhalb der Gemeinde eine breite Anhangerschaft auf, die sich schliesslich fur
semen schnellen Aufstieg zum Bischof verantwortlich zeigte68

Gleichzeitig erwuchs ihm innerhalb eines arrivierten Klerus eine starke
Gegnerschaft, die sich mit der Wahl des homo novus69 nicht abfinden wollte
und sich spater um den Diakon Felicissimus sammelte70 Als Cyprian aufgrund
der decischen Verfolgung aus Karthago floh, verlor er den direkten Kontakt
zu seiner Gemeinde und bot damit semen Widersachern die Möglichkeit, ihre
Stellung auszubauen Gegenuber den lapsi nahmen diese infolgedessen eine
bewusst mildere Haltung ein und konnten damit durch Sundenvergebung und
Rekonzihation eine eigene, kirchenpolitisch loyale Klientel etablieren, womit
sie gleichzeitig Cyprians Stellung schwächten71 An seinem Zufluchtsort sah sich
der karthagische Bischof gezwungen, innerhalb des Klerus eine neue, ihm loyal

gesinnte Klientel aufzubauen, um einerseits seme Interessen gegenüber der
kirchenpolitischen Opposition durchzusetzen und andererseits die Gunst des
Gememdevolkes zurückzugewinnen72 Nach Ostern 251 schien seme Position
so weit gefestigt, dass er auf einer kurz darauf einberufenen Synode mit dem
spater verschnftlichten Vortrag De ecclesiae cathohcae unitate zum Gegenschlag
ausholen konnte Befand sich Cyprian wahrend semer Abwesenheit gegenüber

65 Sage, a O (obenAnm 2)130fl38
66 CA Bobertz, Cyprian of Carthage as patron A social historical study of the role of bishop in the

ancient Christian community ofNorth Africa (Diss Yale University 1988) 121 Neuerdings auch

Brent 2010,aO (oben Anm 2)72-74
67 Pont Vita Cypr 2,7,3,9
68 Bobertz, a O (oben Anm 66) 122-125
69 Pont Vita Cypr 5,1 [ ] adhuc neophytus et utputabatur novellus electus est,[ ]
70 Pont Vita Cypr 5,6,Cypr Epist 43,1,2 Dazu vgl Clarke,aO (obenAnm l)vol 2,210-213
71 Bobertz 1988,a O (oben Anm 66) 163

72 Ausführlich Id 75-252, des weiteren Id «Patronage networks and the study of ancient
Christianity», Studia Patristica 24 (1993) 20-27 sowie Id «Patronal letters of commendation
Cyprian's epistulae 38—40», Studia Patristica 31 (1997) 252-259



90 Adrian Brandli

seiner Gegnerschaft vorwiegend in der Defensive, so konnte er nach seiner
Rückkehr aus dem Exil gestärkt auf der Synodalversammlung auftreten und
die betreffenden Anliegen vor dem Gemeindevolk, dem karthagischen Klerus
und den zugereisten Amtskollegen offensiv vertreten73. Dabei sah er die den
Christen entsprechende Lebensführung im Doppelgebot der Liebe, das heisst
in den Geboten der Gottes- und der Nächstenliebe verdichtet. In Bezug auf
das Zusammenleben in der christlichen Gemeinschaft folgerte er, Gott habe
in seiner Lehre unitatem simul et dilectionem empfohlen74. Dabei bedürfen die
beiden Begriffe Einheit und Liebe einer näheren Erläuterung:

(1) Bei Cyprian beruhte die Kirche auf dem Sakrament der unitas75, das
sich als Grundmotiv seines Kirchendenkens durch die Schriften zieht und seine

theologische Durchdringung in De ecclesiae catholicae unitate fand. Nach
seinem Verständnis gab es nur die eine, in sich geeinte und ungespaltene Kirche
Christi76. Um diesen Anspruch zu legitimieren, berief er sich auf die bischöfliche

Sukzession, die er im Matthäusevangelium in den Worten Christi an Petrus
begründet sah77. In einer ungebrochen gedachten Reihe aufeinanderfolgender

73 J B Rives, Religion and authority in Roman Carthage from Augustus to Constantine (Oxford
1995) 296f Seit dem Frühjahr 250 hatte Cyprian immer wieder die Büdung emer Synode
gefordert, um sich über die Gefallenenfrage sowie das Schisma m Karthago zu beraten
Siehe dazu J A Fischer/A Lumpe, Die Synoden von den Anfangen bis zum Vorabend des

Nicaenums (Paderborn 1997) 167 mit Anm 15 Zur Gefallenenfrage, den entsprechenden
Synodalbeschlussen und dem Schisma des Fehcissimus siehe Id 171-178 Cypr Epist 54,4,1

legt den Schluss nahe, dass De ecclesiae catholicae unitate auf der Synode vorgetragen wurde
Seine grundsätzlichen Ausfuhrungen zur Einheit der Kirche hatte er vielleicht noch im Exil
ausgearbeitet

74 Cypr Unit eccl 15 Unitatem simul et dilectionem magisterio suo docuit,prophetas omnes et legem

praeceptis duobus inclusit
75 Vgl dazu A Beck, Romisches Recht bei Tertulhan und Cyprian Eine Studie zur frühen

Kirchengeschichte (Aalen 1967) 125 sowie A Floffmann, «Die Knche - einig, heüsnotwendig, auf
göttliches Gesetz gegründet Grundlagen des Knchenverstandnisses bei Cyprian von Karthago»,
m J Arnold et al (Flgs), Vater der Kirche Ekklesiales Denken von den Anfangen bis in die
Neuzeit (Paderborn 2004) 369-371

76 Zentral sind Cypr Unit eccl 4-8 23 Zu Cyprians Theologie der Einheit mit einschlägiger
Literatur siehe A Adolph, Die Theologie der Einheit der Kirche bei Cyprian (Frankfurt a M
1993), vgl auch Beck, a O (oben Anm 75) 123-138, J Rist, «Cyprian von Karthago und Paul

von Samosata Überlegungen zum Verständnis des Bischofsamtes im 3 Jahrhundert», in R v
Flaehhng (Hg Rom und das himmlische Jerusalem Die frühen Christen zwischen Anpassung
und Ablehnung (Darmstadt 2000) 263-269, Hoffmann, a O (oben Anm 75) 369-371

77 Cyprian hatte in Unit eccl 4 die von Gott verfugte Einheit der Kirche unter Bezug auf Mt 16,18—

19 begründet Uberhefert sind nun zwei Fassungen derselben Stelle Dabei akzentuierte der sog
<Primacy> Text (PT) den Vorrang des Petrusamtes, indem primatus Petro datur und cathedra Petri
geschrieben steht Der textus receptus (TR) dagegen betonte vielmehr die bischöfliche Einheit,
denn den Vorrang emes Einzelnen Die heute vertretene communis opinio sieht m Cyprian
den Autor beider Fassungen Vermutlich revidierte er den Passus aufgrund des Anspruchs, den

Stephanus von Rom im Verlaufe des Taufstreits gegenüber semen Mitbischofen erhob und
fugte anstelle des PT den TR ein Dazu siehe M Bevenot,Cyprian De lapsis and De ecclesiae
catholicae unitate (Oxford 1971) x-xv Dagegen S G Hall, «The versions of St Cyprian's De
Unitate4-5 Bevenot'sdatingrevisited»,/77iS55 (2004) 138-146 NeuerdingsK Shuve,«Cyprian



Fratres et immici Ch.ristian.orum 91

Bischöfe ortete er den Ursprung des Bischofsamtes und damit zusammenhängend

die Begründung der Kirche in der Verheissung Petri, dem als erster die
Binde- und Lösegewalt des Hirtenamtes übertragen worden war78. Petrus stand
damit sinnbildlich für die gottgewollte Einheit der Kirche. Obwohl die anderen
Apostel das Bischofsamt und die damit verbundenen Vollmachten in gleicher
Weise ausfüllten, sich also ein und dasselbe Amt auf mehrere Träger verteilte,
blieb die Einheit solidargemeinschaftlich gewahrt79. Ungeachtet des als Einheit
gedachten, unteilbaren Bischofsamtes, übte jeder einzelne Bischof also in
seinem Zuständigkeitsbereich das Amt voll und ganz aus. Diesem Amtsverständnis
entsprach der Aufbau der Kirche, die sich auf lokaler Ebene aus den einzelnen
Ortsgemeinden zusammensetzte, die in ihrer Summe die eine geeinte Gesamtkirche

bildeten80.

Als Mittelpunkt seiner Gemeinde verkörperte der Bischof die einzig wahre
Kirche und sicherte gleichzeitig als vorläufig letztes Glied in einer ungebrochenen

Reihe bischöflicher Vorgänger die Verbindung zum Ursprung. Die Gemeinschaft

oder der Bruch mit ihm entschied letztendlich über Heil und Unheil der
Gläubigen81. Der Bischof vertrat die in Eintracht getroffenen Beschlüsse des

Bischofskollegiums auf Gemeindeebene und repräsentierte zugleich die
Ortsgemeinde in der Versammlung der Bischöfe. In diesem Sinne war er Bindeglied
zwischen Ortsgemeinde und Gesamtkirche. Cyprian brachte diese Schlüsselrolle
des Bischofs in der Formel zum Ausdruck, dass der episcopus in ecclesia und die
ecclesia in episcopo sei82. Die Aufgabe des Bischofs war es, die Einheit der Kirche
und des Amtes aufrechtzuerhalten, indem er auf Gemeindeebene Schismen
und Häresien verhinderte und auf gesamtkirchlicher Ebene die Eintracht und
Einmütigkeit mit den Bischofskollegen wahrte83. Die Einheit der Kirche stand

of Carthage's writings from the rebaptism controversy two revisionary proposals reconsidered»,
JThS 61 (2010) 627-643

78 Die Rede von «binden» und «losen» m Mt 16,19 deutete Cyprian auf die Vollmachten des

Bischofsamtes Zu den rechtstheologischen Begriffen der Bmde und Losegewalt siehe
O Michel, «Binden und Losen», RAC 2 (1954) 374-380

79 Cyprian verheh jedem Bischof das ganze Bischofsamt und mcht nur emen selbststandigen,
ideellen Teü des Ganzen Vgl Beck, a O (oben Anm 75) 127-129, Hoffmann, a O (oben
Anm 54) 29-31

80 Rist, a O (oben Anm 76) 264, Beck, a O (oben Anm 75) 124f
81 Hoffmann, a O (oben Anm 74) 370-372
82 Cypr Epist 66,8,3 Vgl Hoffmann, a O (oben Anm 75)370
83 Beck, a O (oben Anm 75) 127 Die Begriffe haereticus und haeresis wurden als Kampfbegnffe

gebraucht, um nonkonforme Individuen und Gruppierungen zu bezeichnen, die aus der Sicht
emer selbstbehaupteten «Orthodoxie» Fehllehren verbreiteten Noch im 3 Jh wurden sie
austauschbar und m inhaltlicher Uberschneidung mit schismaticus bzw schisma verwendet
Dementsprechend muss man sich bewusst machen, dass «labels hke ,orthodox' and ,heretical'
are very much a matter of perspective and reflect a decision only reached with later hindsight»
Siehe dazu G D Dunn, «Heresy and schism according to Cyprian of Carthage», JThS 55 (2004)
551-574



92 Adrian Brandli

dabei symbolisch für die Einheit in der göttlichen Trinität84. In der von Christus
gebotenen Eintracht (concordia) und Einmütigkeit (unanimitas) fand die unitas
ihren anschaulichen Ausdruck85. Diese waren in Cyprians Kirchenverständnis
das verbindende Element zwischen dem abstrakten Konstrukt der kirchlichen
Einheit und der konkreten Interaktion zwischen den Gemeindemitgliedern86.

(2) Auf der affektiven Ebene entsprach diesem Einheitsgedanken die Liebe,

welche in ihrer Haltung gegenüber dem Mitchristen und dem Nächsten
Eintracht und Einmütigkeit evozieren sollte. Eine inhaltliche Differenzierung
zwischen dem dafür verwendeten dilectio und dem damit in Zusammenhang
stehenden Caritas, ist in De ecclesiae catholicae unitate nicht nachzuweisen87.

Auf die zwischenmenschliche Interaktion bezogen, drückten die Begriffe die
uneigennützige Liebe zum Nächsten aus und fanden darüber hinaus ihre
Entsprechung in der bedingungslosen Liebe zu Gott88. Diese spezifisch christliche,
von Gott ausgehende und auf ihn zentrierte Liebe war das verbindende Element,
welches den einzelnen Christen in die christliche Gemeinschaft integrierte und
ihn in der Interaktion mit dem christlichen Bruder und dem Nächsten zu einer
barmherzigen und uneigennützigen Haltung verpflichtete, die ihn von der
nichtchristlichen Umwelt abhob89. Dieses Bewusstsein entsprach dem christlichen
Selbstverständnis einer in Christus erneuerten fraternitas90, was darüber hinaus
in Wendungen wie dilectionis et caritatis foedera91 oder vinculum caritatis92 zum
Ausdruck kam. Im Umkehrschluss konnten Häretiker und Schismatiker, die aus
Cyprians Perspektive gegen die göttliche Ordnung und Liebe handelten, nicht
mit Gott vereint sein93.

Einheit verbunden mit Liebe (unitas simul et dilectio) hatte Cyprian also

gefordert. Inhaltlich erinnert diese Bestimmung christlicher Beziehungsführung

an Ciceros Definition von idealer Freundschaft. Die von Cicero im Lae-
lius dargelegte, auf den politisch-öffentlichen Bereich der res publica bezogene
Begrifflichkeit ersetzte Cyprian jedoch durch eine spezifisch christliche
Terminologie, die einerseits dem christlichen Selbstverständnis als Bruderschaft

84 Hoffmann, a O (oben Anm 75) 370f
85 Cypr Unit eccl 12 Unanimitatem prius posuit, concordiam pacis ante praemisü, ut conveniat

nobis fideliter et firmiter docuit Vgl auch Unit eccl 14

86 Cypr Unit eccl 23 Unus Deus est et Christus unus, et una ecclesia eius etfides una, et plebs in
sohdam corporis unitatem concordiae glutino copulata Vgl auch Unit eccl 21 Wie ein Christ
zu sem hat, beschreibt Cyprian m Unit eccl 24 folgendermassen Pacificos esse oportet Dei
filios, corde mites, sermone simphces, adfectione concordes, fideliter sibi unanimitatis nexibus
cohaerentes

87 Petre, aO (oben Anm 51)68-71
88 Cypr Unit eccl 15

89 Cypr Unit eccl 14 Pacem nobis Christus dedit, concordes adque unanimes esse praecepit,
dilectionis et caritatis foedera mcorrupta adque inviolata mandavit

90 Cyprian spricht in Unit eccl 14 von fraterna Caritas
91 Cypr Unit eccl 14

92 Cypr Unit eccl 24

93 Cypr Unit eccl 14 Qui caritatem non habet, Deumnon habet



Fratres et immici Ch.ristian.orum 93

Rechnung trug und andererseits in kirchenpolitischer Hinsicht Einigkeit zum
Ausdruck brachte: An die Stelle von politischer Übereinstimmung (consensio/
con.cord.ia) und freundschaftlicher Zuneigung (benevolentia/caritas) traten die
kirchenpolitische Einheit (unitas/concordia) und christliche Nächstenliebe (di-
lectio/Caritas). Cyprian lag es dabei aber fern, die Christen als einen Kreis von
amici zu begreifen. Vielmehr verblieb er in einer Terminologie, welche die christliche

Gemeinschaft als fraternitas bestimmte. So wie Cicero seine Definition auf
die wahre und vollkommene Freundschaft bezogen hatte, so ging auch Cyprian
von einer idealen Vorstellung aus, wie christliche Gemeinschaft in der Kirche zu
verstehen sei. Die Erfahrungen aus dem felicianischen Schisma in Karthago und
der Spaltung durch Novatian in Rom zeigten dem Bischof, dass die beschworene
Einheit durch Häresien bedroht war94. Deshalb schloss Cyprian an seine Bestimmung

des christlichen Zusammenlebens die Frage: Quam vero unitatem servat,

quam dilectionem custodit aut cogitat qui, discordiae furore vesanus, ecclesiam

scindit,fidem destruit, pacem turbat, caritatem dissipat, sacramentum profanat?95
In der Zwietracht sah er die Gefahr für die kirchliche unitas begründet und
forderte dementsprechend seine Mitchristen dazu auf, keine Gemeinschaft mit
Häretikern und Schismatikern zu halten. Da sie aus seiner Perspektive gegen die
Bischöfe handelten und ausserhalb der Kirche eine von der katholischen Kirche
abgesonderte, pseudochristliche Vereinigung96 bildeten, schieden sie aus der
christlichen Gemeinde aus97. Im Gegensatz zur fraternitas, in der die unitas der
Kirche durch einträchtiges und einmütiges Verhalten gewahrt blieb, gefährdete
die von Häretikern und Schismatikern hervorgerufene discordia die kirchliche
Einheit:

Arma ille contra ecclesiamportal, contra Dei dispositionem repugnat. Hostis altaris,
adversus sacrificium Christi rebellis, pro fide perfidus, pro religione sacrilegus, inob-
sequens servus,filius impius, frater inimicus, contemptis episcopis et Dei sacerdotibus
derelictis constituere audet aliud altare [...]98.

94 In Rom kam es zum sog novatiamschen Schisma, als Cornelius 251 nach dem Martyrium
des Bischofs Fabianus zu dessen Nachfolger gewählt wurde und sich der Presbyter Novatian
infolgedessen als Gegenbischof aufstellen hess Siehe dazu H J Vogt, Coetus sanctorum Der
Kirchenbegriff des Novatian und die Geschichte seiner Sonderkirche (Bonn 1968)

95 Cypr Unit eccl 15 «Welche Einheit aber bewahrt, welche Liebe beachtet oder bedenkt einer,
der, von der Raserei der Zwietracht betört, die Knche spaltet, den Glauben untergrabt, den
Frieden stört, die Liebe zerreisst und das heilige Geheimnis entweiht9» (Ubers J Baer)

96 Cypr Unit eccl 12 [ ] dum conventicula sibi diversa constituunt [ ]
97 Cypr Unit eccl 17

98 Cypr Unit eccl 11 «Die Waffen fuhrt er gegen die Knche, gegen Gottes Verordnung kämpft er
an Ein Feind des Altars, ein Aufruhrer wider das Opfer Christi, statt der Glaubenstreue treulos,
statt der Gottesfurcht ein Tempelschander, ein ungehorsamer Knecht, ein hebloser Sohn, ein
femdsehger Bruder, verachtet er die Bischöfe und verlasst die Priester Gottes und wagt es, einen
anderen Altar zu bauen [ ]» (Ubers J Baer)



94 Adrian Brandli

In der Wendung pater inimicus stellte Cyprian zwei sich anschliessende
Begriffe in unmittelbare Nähe zueinander. Einerseits evozierte der Bruderbegriff
im christlichen Kontext eine einmütige und liebende Haltung gegenüber dem
Mitchristen, wohingegen inimicus auf der anderen Seite für Gegnerschaft und
Feindschaft stand. Gesellschaftliche Inklusion und Exklusion sind hier aufs

Engste miteinander verknüpft und verweisen darauf, dass die kirchenpolitische

Gegnerschaft ursprünglich aus der Mitte der christlichen Gemeinschaft
hervorging. Die bekundete inimicitia steigerte Cyprian noch durch die damit
zusammenhängenden Begriffe hostis und rebellis, die sich hier auf den
kirchenpolitischen Feind und den Aufrührer gegen die gottgewollte Ordnung beziehen,
in ihrer ursprünglichen Bedeutung jedoch den Staatsfeind bzw. den Aufrührer
gegen die Staatsmacht kennzeichneten".

Auch hier zeigen sich Parallelen zum Laelius. Auf rationaler Ebene und
im Kontext der politischen Terminologie der römischen Republik sah Cicero
inimicitia in der Uneinigkeit über die Belange der res publica und ganz allgemein

in der Opposition gegen die innere Ordnung des Staates begründet. Aus
ebendieser Uneinigkeit und Zwietracht entstand nach Cicero gegenseitiger
Hass, der auf affektiver Ebene starke Abneigung ausdrückte und sich auch in
gewalttätiger Form entladen konnte. Cyprian bezeichnete dementsprechend
die Häretiker und Schismatiker als Urheber der Uneinigkeit (dissensionis
auctores)100, welche die christliche unitas durch Zwietracht (discordia) und
kirchenpolitischen Dissens (dissensio) in ihrem wütenden Hass (odium)101

gegen Bischof und Kirche zu spalten versuchten. Analog zu den politischen
Feinden, die zur Zeit der späten Republik in den Augen Ciceros gegen die
innere Ordnung der res publica agiert hatten, handelten die kirchenpolitischen
Widersacher Cyprians aus der Perspektive des Bischofs gegen die gottgewollte
Einheit und bischöfliche Struktur der Kirche.

Der sozialen Inklusion durch Freundschaft bzw. Bruderschaft, die sich in
den Begriffen Eintracht und Zuneigung bzw. Einheit und Liebe erschliessen
lässt, stand die gesellschaftliche Exklusion durch Feindschaft entgegen, die mit
den Begriffen Zwietracht und Hass in Verbindung zu bringen ist. Ein direkter
Rückgriff auf Ciceros Laelius kann dabei nur vermutet werden. Es wird jedoch
deutlich, dass Cyprian sich an einem Modell interpersonaler Beziehungsführung
orientierte, welches mittels einer bestimmten Begrifflichkeit zwischen Verbünde-

99 In der römischen Republik bezeichnete hostis den Femd, der die res publica von aussen
bedrängte Gleichzeitig und in inhaltlicher Uberschneidung mit inimicus konnte der Begriff
auch den politischen Feind kennzeichnen Siehe dazu Flellegouarc'h, a O (oben Anm 7) 188f
Zum Begriff der rebellatio siehe Beck, a O (oben Anm 74) 137 mit Anm 5 sowie J B Rives,
Religion and authority in Roman Carthage from Augustus to Constantine (Oxford 1995) 290f

100 Cypr Unit eccl 23

101 In Cypr Patient 19 erkannte Cyprian in der Ungeduld den Grund, der Flaretiker in der Knche
hervorbrachte und sie ahnhch den Juden zu feindsehgem und wutenden Flass gegen die Knche
anstachelte Nach Cypr Zel 5 sah er den Ursprung des Flasses im Brudermord Kains begründet,
der aus Eifersucht Abel ermordet hatte



Fratres et immici Ch.ristian.orum 95

ten und Gegnern zu unterscheiden vermochte. In Anbetracht seiner gehobenen,
paganen Herkunft, der damit verbundenen standesgemässen Bildung sowie den
bis kurz vor dem Martyrium gepflegten Freundschaftsbeziehungen zur paganen
Elite Karthagos scheint Cyprian gemäss seinen persönlichen Erfahrungen im
politisch-öffentlichen Bereich eine kontemporär verwendete Sprache aufgegriffen

und seinen Bedürfnissen entsprechend umgeformt zu haben, um in
kirchenpolitischer Hinsicht Gegnerschaft auszudrücken.

Die christliche Tradition kannte zwar das Phänomen des Gottesfeindes102,
doch schloss die Erweiterung der Nächstenliebe durch Jesus prinzipiell neben
dem Mitchristen auch den Feind in die liebende Haltung mit ein. In Anbetracht
der mannigfaltigen Bedrohungen, die in der Mitte des 3. Jh. in Form staatlicher
Verfolgung und durch kirchenpolitisch bzw. theologisch bedingte Spaltungen
die christliche Gemeinde in Karthago erschütterten, stiess das christliche Ideal
der Nächsten- bzw. Feindesliebe an seine Grenzen und wurde durch Adaption
eines Freund-Feind-Schemas ergänzt. Dementsprechend konnte ein Feind nicht
Mitglied der christlichen Gemeinschaft sein. Die Konsequenz daraus war, dass

Felicissimus und seine Anhängerschaft auf Beschluss der Synode von 251 aus
der Kirche und damit der christlichen Gemeinschaft exkommuniziert wurden103.

Begriffe der Verschwörung und des Aufruhrs

Die These, dass Cyprian in den kirchenpolitischen Auseinandersetzungen mit
Felicissimus und dessen Anhängerschaft eine Sprache aufgriff, die es auf
politisch-öffentlicher Ebene seit der Zeit der römischen Republik erlaubte, sich von
seinen Gegnern abzugrenzen, wird darüber hinaus durch die Verknüpfung der
Feindschaftsterminologie mit Begriffen der politischen Verschwörung und des

Aufruhrs (factio, conspiratio, seditio, rebellatio) gestützt104. In der späten Republik

bezeichnete factio eine politische Gruppierung, die sich in ihrer Agitation
gegen eine bestimmte Sache oder eine bestimmte Person richtete. Der Begriff
wurde vornehmlich pejorativ verwendet und dementsprechend vom Betrachter
der aus seiner Sicht verwerflichen Partei zugeschrieben, was meist das Bestehen
einer positiv bewerteten Gegenpartei voraussetzte, die aber nicht mit dem
diffamierenden Begriff factio belegt wurde105. Cyprian adaptierte diesen Begriff,
um seine kirchenpolitische Gegnerschaft kollektiv fassen und diskreditieren

102 Gottesfeind war jeder, der sich im Bund mit Satan bzw dem Antichristen gegen Gott und die
Kirche stellte Dazu siehe W Speyer, «Gottesfeind», RAC11 (1981) 1027-1043

103 Fischer/Lumpe, a O (obenAnm 73)178
104 Beck,aO (obenAnm 75)137mitAnm 5,Rives,aO (obenAnm 99)290f
105 Zum Begrifffactio in der Römischen Republik und der frühen Kaiserzeit siehe Hellegouarc'h,

a O (oben Anm 7) 99-109 und R Seager, «Factio some observations», JRS 62 (1972) 53-58,
hier insb 56f



96 Adrian Brandli

zu können So sprach er von der Partei des Felicissimus (Fehcissimi factio)106,
der häretischen Partei (haeretica factio)107 oder ganz einfach der factio10S Der
Bischof warf semen Gegnern die Spaltung der Kirche und die Aufstellung eines
Gegenbischofs vor Weitere Vorwurfe waren, dass sie vom Evangelium
abgefallen und m Betrugereien, Ehebruche und Opferhandlungen verstrickt seien
und m ihrer nachlassigen Haltung gegenüber den lapsi vielen die Aussicht auf
das ewige Heil genommen hatten109 In Felicissimus erblickte Cyprian den
Anfuhrer dieser gegnerischen Partei und bezeichnete ihn dementsprechend als
dux factioras oder factiosus110 Nachdem Cyprian m der Auseinandersetzung
um den romischen Bischofsstuhl zwischen Novatian und Cornelius Stellung auf
Seiten des letzteren bezogen hatte, bezeichnete er den abtrünnigen Novatian
und dessen Anhangerschaft, welche aus seiner Sicht die von den Aposteln
überlieferte Einheit der Kirche spalten wollten, ebenso als factio111 Gleichermassen
entstammen auch die Begriffe seditio und conspiratio demselben politischen
Vokabular Generell kennzeichnete seditio m der romischen Republik das
Zerwürfnis zwischen zwei bestimmten Parteien und war daher das Resultat der
Rivalitat zwischen zwei widerstreitenden factiones112 Demgegenüber beschrieb

conspiratio die Verschworung gegen eine bestimmte Person oder Gruppierung113

Cyprian betitelte den Widersacher Felicissimus als seditionis princeps114 und
verwendete conspiratio austauschbar mit factio, um die Gegnerschaft kollektiv

als Häretiker kennzeichnen und als Verschworer diffamieren zu können115

In einem kurz vor semer Ruckkehr nach Karthago an die Gesamtgememde
adressierten Schreiben, deutete Cyprian die aufruhrerischen Verschworungen
(factiosae conspirationes) gegen den im Einvernehmen mit dem Grossteil der
karthagischen Bekenner und Kleriker sowie semen Mitbischofen getroffenen
Beschluss (consilium), die Gefallenenfrage auf einer allgemeinen Versammlung
zu behandeln, als eine direkte Auflehnung (rebellatio) gegen die bischöfliche
Autorität und Gewalt (auctoritas etpotestas)116 Daraus wird deutlich, dass eine seit
der romischen Republik verwendete Begrifflichkeit, die im politischen Bereich
eine der Perspektive des Betrachters widerstrebende Gruppierung bezeichnete,
bei Cyprian als Ausdruck kirchenpohtischer Gegnerschaft ihre Entsprechung
fand und m Zusammenhang mit der Verwendung eines Vokabulars zu stellen
ist, welches dem Bischof erlaubte, kirchenpohtische immicitiae zu formulieren

106 Cypr Epist 43,2,1
107 Cypr Epist 43,7,2

108 Cypr Epist 59,14,1
109 Cypr Epist 43,2,1,59,14,1
110 Cypr Epist 41,2,1-2
111 Cypr Epist 45,3,1-2
112 Hellegouarc'h, a O (oben Anm 7) 134-137
113 Id 98f
114 Cypr Epist 41,2,1
115 Cypr Epist 41,2,2
116 Cypr Epist 43,3,2



Fratres et immici Ch.ristian.orum 97

Der Umgang mit kirchenpolitischer Gegnerschaft

Das in De ecclesiae catholicae unitate ausgearbeitete Konstrukt, welches einerseits

ein Ideal zwischenmenschlicher Interaktion innerhalb der christlichen
Gemeinschaft und andererseits den Umgang mit kirchenpolitischen Feinden
definierte, fand gerade in Cyprians Briefcorpus seinen konkreten, auf bestimmte
Personen bezogenen Ausdruck. Insbesondere in Novatus, einem der von Anfang
an gegen den Bischof opponierenden Presbyter, sah er seinen ärgsten Gegenspieler.

Dieser war im Frühjahr 251 nach Rom abgereist, um die eigene Position
in einem Bündnis gegen den karthagischen Bischof zu stärken117. In einem Brief
an seinen Amtskollegen Cornelius brachte Cyprian sein Verhältnis gegenüber
seinem Widersacher auf den Punkt. Die Invektive leitete er geschickt mit der
seit republikanischer Zeit für politischen Aufruhr verwendeten Wendung rerum
novarum semper cupidus ein, welche in diesem Kontext Novatus als Anstifter
der kirchenpolitisch motivierten Spaltung ächten sollte118. Von Gier (rapacitas),
Habsucht (avaritia), Hochmut (superbia) und Aufgeblasenheit (tumor) getrieben,

kenne dieser keine Treue und keine Liebe, sondern nur Täuschung (fallacia)
und Schmeichelei (adulatio). In ihm sah Cyprian die treibende Kraft des
Zerwürfnisses. Der Abtrünnige war ein Feind der Ruhe (hostis quietis), ein Gegner
der Stille (tranquillitatis adversarius) und ein Widersacher des Friedens (pacis
inimicus). Der Feindschaft stellte der Bischof dabei die Ruhe, die Stille und
den Frieden entgegen, die auf die christliche Gemeinschaft zu beziehen sind119.

Anschliessend folgt eine Aufzählung der angeblich verschuldeten Vergehen:
Novatus sei es gewesen, der in der karthagischen Gemeinde Zwietracht gesät
und damit einige Brüder von Bischof Cyprian getrennt habe. Darüber hinaus
habe er aus ehrgeiziger Parteisucht (factio et ambitio) den Felicissimus für sich
eingenommen, um schliesslich ebenso in Rom an der Seite Novatians die
Eintracht der Gemeinde zu zerstören120. Da Novatus nach der Darstellung Cyprians

in seinem verbrecherischen Sinn immer weitergetrieben werde und keine
charakterliche Besserung in Aussicht stehe, könne er nicht Teil der christlichen
Gemeinschaft sein: Nee remanere in ecclesia Dei possunt qui deificam et ecclesi-
asticam disciplinam nee actus sui conversatione nee morum pace tenuerunt121. Die
Invektive abschliessend führte Cyprian weitere Schandtaten an, die er seinem
Widersacher zur Last legte. Neben der Entwendung kirchlicher, für die
Armenfürsorge bestimmter Gelder, warf er Novatus grausame Verbrechen vor: Seinen

117 Sage, a O (oben Anm 2) 140 250f
118 Cypr Epist 52,2,1 Vgl Caes Gall 5,6,1, Cic Sest 104, Qc Att 9,12,3-1 ,Sall Catd 28,4,48,1,

Sali lug 66g
119 Cypr Epist 52,2,1
120 Cypr Epist 52,2,2-3
121 Cypr Epist 52,2,4 «Es ist auch in der Kirche Gottes keines Bleibens fur solche, die weder in

ihrem Lebenswandel noch m emem friedfertigen Wesen die göttliche und kirchliche Zucht
beobachtet haben » (Ubers J Baer)



98 Adrian Brandli

Vater habe er auf offener Strasse verhungern lassen und ihm anschliessend sogar
das Begräbnis verweigert; und bei seiner schwangeren Frau habe er mit einem
Fusstritt in den Unterleib die Totgeburt des erwarteten Kindes verursacht122.

Diese letztgenannten Anklagepunkte dürfen als Fiktion gelten und sind damit
Produkt von Cyprians Polemik. Die impietas gegenüber dem alternden paterfamilias

und die verübte Gewalttat, die zur Fehlgeburt des eigenen Kindes führte,
waren in der antiken Geschichtsschreibung bekannte Topoi, um ausgehend von
der Negativbewertung einer bestimmten Person das Bild eines in Grausamkeit
nicht zu überbietenden Scheusals zu zeichnen123. In aller Deutlichkeit bringt die
Invektive die Feindschaft und den Hass Cyprians gegenüber dem abtrünnigen
Presbyter Novatus zum Ausdruck und erinnert in ihrer rhetorischen Ausgestaltung

an klassische Vorbilder wie etwa die Philippischen Reden Ciceros gegen
Marcus Antonius124.

Zwei weitere Beispiele führen mitten in den innerhalb der Kirche erbittert
geführten Streit um die Gültigkeit der christlichen Taufe125. In einem Brief an
seinen Amtskollegen Iubaianus widersprach Cyprian vehement dem Argument,
dass Häretiker bei ihrer Wiederaufnahme in die Kirche deswegen nicht zu taufen
seien, weil die Novatianer in ihrer Gemeinde den Taufritus eingeführt hätten.
Die Kirche solle es nicht kümmern, ob die hostes ecclesiae diejenigen wiedertaufen,

die von der christlichen Gemeinde abtrünnig geworden seien und nun
um Anschluss bei den Novatianern suchten. Dabei verglich er die Agitation
Novatians, der sich als rebellis et hostis contra ecclesiam erhoben hatte, mit den

mores simiarum. So wie diese menschliches Verhalten nachahmten, obwohl sie
in Tat und Wahrheit keine Menschen seien, so wolle Novatian das Ansehen und
die Glaubenswahrheit der katholischen Kirche in Anspruch nehmen, das heisst
die Kirche imitieren126. Cyprian ging es dabei nicht nur darum, den eigenen
Standpunkt an einem anschaulichen Beispiel zu verdeutlichen. Vielmehr
beabsichtigte er durch die gezielte Erniedrigung seines Kontrahenten, diesen zu
diskreditieren. Feindschaft wurde in diesem Fall nicht allein als Mittel sozialer
Exklusion manifest, sondern liess trotz aller Stilistik die Häme des Verfassers
über den der Lächerlichkeit preisgegebenen Gegenspieler erkennen.

Im Verlauf der Auseinandersetzungen um die Notwendigkeit der Taufe
häretischer Konvertiten nahmen vor allem Cyprian und Bischof Stephanus von Rom
entgegengesetzte Positionen ein. Ausgehend von Cyprians Kirchenverständnis
konnten nur Häretiker, die einst in der Kirche die Taufe empfingen, dann von

122 Cypr Epist 52,2,5
123 Vgl Clarke,aO (obenAnm l)vol 2,291f
124 Id,vol 2,286
125 Zum Taufstreit siehe Sage, a O (oben Anm 2) 295-335, Burns, a O (oben Anm 2) 100-131,

Brent, aO (obenAnm 2) 290-327, Shuve, a O (obenAnm 77) insb 630-638
126 Cypr Epist 73,2,1 Nam Novatianus simiarum more, quae cum homines non sint humana

imitentur, vult ecclesiae catholicae auctoritatem sibi et veritatem vindicare, quando ipse in ecclesia

non sit, immo adhuc insuper contra ecclesiam rebellis et hostis extiterit



Fratres et immici Ch.ristian.orum 99

ihr abfielen und nun um Wiederaufnahme baten, mittels einfacher Handauflegung

rekonziliert werden. All jene, die ausserhalb der Kirche getauft wurden,
sollten dagegen durch den regulären Taufakt in die Gemeinschaft aufgenommen
werden. Cyprian verstand diese erneute Taufe nicht als Wiedertaufe, da seiner
Ansicht nach eine ausserhalb der Kirche gespendete Taufe wirkungslos war127.

S tephanus hingegen genügte eine Wiederaufnahme mittels Handauflegung, wobei

er sich auf die römische Tradition berufen konnte128. Vor allem Cyprian war
zunächst von der Selbstbestimmung der Bischöfe ausgegangen129. Das Schreiben
an den nordafrikanischen Mitbischof Pompeius, worin er in harschemTon seinen
eigenen Standpunkt der Haltung des Stephanus entgegenhielt, bedeutete
demgegenüber einen Wendepunkt130. Seine ausführliche Erwiderung kulminierte in
einer Reihe von Fragesätzen, welche die zuvor ausgebreitete Argumentation
zusammenfassen. Seinem Amtskollegen in Rom warf er dabei vor, dass er durch
Rekonziliation mittels Handauflegung einen ausserhalb der Kirche gespendeten
Taufakt als gültig anerkenne und damit den Gedanken der kirchlichen Einheit
missachte, dem die eine, unteilbare Taufe zugrundeliege131. Darauf folgte die
abschliessende Frage: Dat honorem Deo qui haereticorum amicus et inimicus
Christianorum sacerdotes Dei veritatem Christi et ecclesiae unitatem tuentes ab-
stinendos putat?m An dieser Stelle wurde der Bruch zwischen Stephanus und
Cyprian in zweifacher Hinsicht offenbar:

(1) Cyprian warf seinemWidersacher die Exklusion der Bischöfe vor, wobei
sich die Frage aufdrängt, welche damit gemeint sein könnten. In einem Brief
an Cyprian berichtete Bischof Firmilian von Kappadokien, dass Stephanus den
Frieden (pax) mit einer Vielzahl von Bischöfen im Osten sowie in Nordafrika

gebrochen hatte. Selbst eine Delegation nordafrikanischer Bischöfe liess er
weder zur gemeinsamen Unterredung vor noch gestand er ihnen in seiner
Gemeinde Obdach und Gastfreundschaft zu133. Auf diesen Bruch mit weiten Teilen
der damaligen Kirche scheint Cyprian in der vorliegenden Stelle anzuspielen.
Sehr wahrscheinlich war der Bischof von Karthago selbst von diesem, einseitig
verordneten Ausschluss betroffen134.

(2) Cyprian nannte seinen römischen Amtskollegen haereticorum amicus et
inimicus Christianorum. So deutlich wie Stephanus den Bruch mit Cyprian und
dessen nordafrikanischen Mitbischöfen inszeniert hatte, so offenbar wurde in

127 Sage, a O (oben Anm 2) 304f
128 Cypr Epist 74,3,1 Vgl Sage, a O (oben Anm 2) 307f
129 Cypr Epist 69,12,1,73,26,l,Sent episc praef
130 Clarke, a O (oben Anm l)vol 4,234 «Moderatron has been thrown aside, intemperance and

intransigence have taken its place »
131 Cypr Epist 74,2-8
132 Cypr Epist 74,8,2 «Gibt emer Gott die Ehre, der als Freund der Häretiker und Femd der

Christen die Ausschhessung der Priester Gottes, die die Wahrheit Christi und die Einheit der
Kirche schützen,fur richtig halt9» (Ubers nach J Baer)

133 Cypr Epist 75,25,1
134 Dazu Clarke, a O (oben Anm l)vol 4,243f



100 Adrian Brandli

dieser Wendung der Bruch von Seiten Cyprians. Mit einem Feind der Christen,
der als Freund der Häretiker die Exklusion der Bischöfe betrieb, konnte keine
Gemeinschaft gehalten werden. Die direkte Gegenüberstellung der auf Stepha-
nus bezogenen Begriffspaare Freundschaft/Häresie und Feindschaft/Christentum

ist ein deutlicher Hinweis dafür, dass Cyprian in Abgrenzung der kirchlichen
Einheit von Häretikern und Schismatikern eine Terminologie aufgriff, die eine
klare Freund-Feind-Unterscheidung zuliess.

Als im Jahre 256 eine Synode in Karthago den vor allem mit Stephanus
entbrannten Taufstreit verhandelte und die anwesenden Bischöfe einhellig die
nordafrikanische Praxis gegenüber Rom bestätigten, hielt Cyprian konsequenterweise

fest, dass Häretiker nur dann de adversariis amici et de antichristis chris-
tiani werden konnten, wenn sie die einzig, wahre Taufe innerhalb der Kirche
empfingen135. Die rechtmässige Taufe, die nur durch die entsprechenden
Würdenträger innerhalb der rechtmässigen Kirche gespendet werden konnte, war
dabei das Mittel sozialer Inklusion und wurde damit das allein massgebende
Kriterium, welches die Zughörigkeit zur christlichen Gemeinschaft signalisierte.

Die Verwendung des Freundschaftsbegriffs an dieser Stelle, darf aber nicht
überbewertet werden. Keinesfalls deutet er auf ein entsprechendes christliches
Selbstverständnis hin, sondern ist als erneuter Hinweis zu verstehen, dass das

diesbezüglich verwendete Vokabular dem paganen Freundschaftsdiskurs
entlehnt wurde136. Diese Sprache, die gerade auf politischer Ebene eine Freund-
Feind-Unterscheidung ermöglichte, wurde bei Cyprian aber in einem christlichen

Sinne modifiziert, damit sie einem christlichen Selbstverständnis entsprach,
welches sich notwendigerweise von seinem paganen Umfeld abheben musste.

Zusammenfassung

Die Ausführungen haben gezeigt, dass Bischof Cyprian eine auf politischer Ebene

verwendete Sprache aufgegriffen und seinen Bedürfnissen entsprechend
umgeformt hatte, um in kirchenpolitischer Hinsicht Gegnerschaft auszudrücken.
Diese Adaption ist auf dem Hintergrund seiner paganen Herkunft und Prägung
sowie den eigenen persönlichen Erfahrungen im politisch-öffentlichen Bereich
zu erklären.

In der Auseinandersetzung mit der um Felicissimus formierten
kirchenpolitischen Opposition in Karthago markierte der Vortrag De ecclesiae catho-
licae unitate auf der Frühjahrssynode von 251 einen Wendepunkt. Der darin
formulierte Gedanke der Verbindung von Einheit und Liebe als idealer Form
christlichen Zusammenlebens stimmt inhaltlich weitestgehend mit der in Ciceros
Laelius dargelegten Bestimmung wahrer Freundschaft überein. Die von Cicero

135 Sent episc 87

136 S oben Anm 46



Fratres et immici Ch.ristian.orum 101

hauptsachlich auf den politisch-öffentlichen Bereich der res publica bezogene
Begriffhchkeit ersetzte Cyprian durch eine spezifisch christliche Terminologie,
die einerseits dem Selbstverstandnis als Bruderschaft Rechnung trug und
andererseits m kirchenpolitischer Hinsicht Ubereinstimmung zum Ausdruck brachte
Die Gegner dieser Ordnung, die m ihrer Zwietracht und ihrem Hass diesem
Ideal widerstrebten, wurden von Cicero wie auch Cyprian mit mimicitia belegt
Der sozialen Inklusion durch Freundschaft bzw Bruderschaft, die sich m den

Begriffen Eintracht und Zuneigung bzw Einheit und Liebe erschliesst, stand
die soziale Exklusion durch Feindschaft entgegen, die mit den Begriffen
Zwietracht und Hass m Verbindung zu bringen ist Eine Bestimmung christlicher
Beziehungsfuhrung, die den Einzelnen aufgrund bestimmter Voraussetzungen
m die Gemeinschaft integrierte, andere dagegen aus Mangel an Konformität
davon ausschloss, stand grundsätzlich im Gegensatz zum Gebot der Nachsten-
bzw Femdeshebe Die mnerchnstlichen Spannungen, die durch theologischen
Dissens hervorgerufen und durch die Verfolgungen unter Decius und Valerian
verstärkt wurden, initiierten einen Diskurs über die recta fides Die Verhandlung
bestimmter Glaubens- und Verhaltensgrundsatze sollte einerseits die Kohasion
innerhalb der christlichen Gemeinschaft garantieren und andererseits nonkonforme

Personen von jeglicher Partizipation ausschliessen Hier stiess der christliche

Anspruch, selbst den Femd m eine hebende Haltung mitemzuschliessen,
an seme Grenzen und wurde durch die Adaption eines Freund-Femd-Schemas

ergänzt

Korrespondenz
Adnan Brandli
Lincoln College
Turl Street
Oxford OX1 3DR
adrian brandli@lmcoln ox ac uk


	Fratres et inimici christianorum : Cyprian von Karthago im Spannungsfeld zwischen christlicher Nächstenliebe und kirchenpolitischer Feindschaft

