Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 70 (2013)
Heft: 1
Artikel: Fratres et inimici christianorum : Cyprian von Karthago im

Spannungsfeld zwischen christlicher Nachstenliebe und
kirchenpolitischer Feindschaft

Autor: Brandli, Adrian
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-327730

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-327730
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Fratres et inimici Christianorum

Cyprian von Karthago im Spannungsfeld zwischen christlicher
Nichstenliebe und kirchenpolitischer Feindschaft

Von Adrian Brindli, Oxford

Abstract: In De ecclesiae catholicae unitate Cyprian holds that Christians, loyal
to God and their bishop,should be united in fraternitas and caritas. At the same
time, he considers Christians who advocated beliefs deviating from his own views
and acted against church order as énimici.'This introduction of enmity contradicts
the Christian commandment of love, which ideally expands to include even one’s
firmest enemy. For this reason, Cyprian built on notions, which Cicero had al-
ready used to frame political opposition. Whereas in Cicero’s account adversaries
were being portrayed as enemies of the res publica, Cyprian analogously began
to mark his opponents as enemies of the God-given order represented in the
church. In spite of the contradiction evolving from caritas and inimicitia, enmity
turned out to be an effective means of highlighting ecclesiastical opposition in
order to exclude nonconformists from the Christian community.

Einleitung

Caecilius Cyprianus, der von 248/9 bis zu seinem Martyrium im Jahre 258 Bi-
schof der christlichen Gemeinde in Karthago war, beschrieb seine Bekehrung
zum Christentum als einen Weg, welcher ihn von einem mit tenebrae und nox
caeca assoziierten paganen Leben hin zur veritas und der lux des christlichen
Glaubens gefiihrt hatte. Der Akt, der diesen Wandel zu einem vorliufigen Ab-
schluss brachte, war die Taufe, die ihn nach eigener Ansicht als Mensch rundum
erneuerte und ihm damit zu einer secunda nativitas verhalf. In Cyprians Vor-
stellung wich schliesslich die Dunkelheit weltlicher Bestrebungen dem Licht
christlicher Glaubenswahrheit'. Mit besonderem Nachdruck betonte er indes
die Dichotomie zwischen paganen und christlichen Lebenswelten, die ihre
Entsprechung in der Negativbewertung der weltlichen Lebensfithrung zugun-
sten eines Lebens in Christo fand. Der'laufakt stand dabei sinnbildlich fiir den
Ubergang vom alten zum neuen Lebensabschnitt und implizierte zugleich die

1 Cypr. Ad Donat 3. Cyprians Werke und die sententiae episcoporum werden der Edition des
Corpus Christianorum, Series Latina (CCSL) 3-3E (Turnhout 1972-2004) folgend wiedergegeben.
Ein ausfiihrlicher Kommentar zum cyprianischen Briefcorpus bietet G.W. Clarke, The letters of
St. Cyprian of Carthage, 4 vols. (New York 1984-1989). Die Vita Cypriani des Pontius wird nach
A.A R Bastiaensen, Vite dei Santi III (Mailand 1975) ztiert.

Museum Helveticum 70 (2013) 74-101



Fratres et inimici Christianorim 75

strikte Abwendung von Wertvorstellungen, die bis zum Zeitpunkt der Konver-
sion massgebend waren. Bei einem fliichtigen Blick in Cyprians Werk 14sst sich
das Bild der radikalen Abkehr von allen weltlichen bzw. paganen Einfliissen
durchaus nachvollzichen. In seinen Schriften sucht man denn auch vergeblich
nach direkten Beziigen zur paganen Literatur. Vielmehr schdpfte er unmittel-
bar aus dem Schrifttum der christlichen Tradition, um die christlichen Inhalte
in eine adiquate Form zu hilllen. Dennoch zeigt sich bereits in der stilistischen
Ausgestaltung der einzelnen Werke seine rhetorische und literarische Bildung,
die ihn innerhalb einer paganen Elite situiert, welche aufgrund ihrer Skonomi-
schen Potenz und dem daraus folgenden sozialen Prestige auf gesellschaftlicher
wie auch politischer Ebene eine herausragende Stellung in Karthago einnahm.
Trotz seiner Bekehrung um die Mitte der 240er Jahre rissen die guten Kontakte
zu diesem illustren Kreis nie ab, sondern garantierten Cyprian seinen sozialen
Status als persona insignis’.

Die hier lediglich angedeutete Korrelation von Cyprians paganer Herkunft
und christlicher Prigung zeigt sich nicht nur in seinem Lebenslauf und seinen
Schriften, sondern 14sst sich bis in die Kategorien sozialer Interaktion verfolgen®.
Im Folgenden sollen daher Freundschaft als gesellschaftsrelevante integrative
Form interpersonaler Nahbeziehungen und Feindschaft als deren exklusives
Gegenstiick im Zentrum der Betrachtung stehen®. Den Ausgangspunkt bilden
dabei die sozialen Verhiltnisse der Rdmischen Republik, in welcher zuniichst
die relevanten Begriffe amicitia und inimicitia verortet und bestimmt werden
sollen, um hiervon ausgehend nach der Bedeutung von Freundschaft fiir das

2 Zu seinem sozialen Status vgl. Cypr. Epist. 8,1,1; 8,2.3; 66,3,1. Einfithrend zu Cyprian siche
M.M. Sage, Cyprian (Cambridge Mass. 1973); C. Saumagne, Saint Cyprien évéqgue de Carthage,
«Pape» d’A frique (Paris 1975);1.P.Burns, Cyprian the bishop (London/New York 2002); neuerdings
A, Brent, Cyprian and Roman Carthage (Cambridge 2010).

3 In der altertumswissenschaftlichen Forschung wurde immer wieder darauf hingewiesen, dass
es in der Auseinandersetzung des urspriinglich aus dem jiidisch-paldstinensischen Bereich
hervorgegangenen Christentums mit Traditionen und Denkformen der griechisch-rémischen
Welt nicht zu einer einseitigen Prigung paganer Lebenswelten durch das Christentum
gekommen sei. Neuere Forschungen haben indes gezeigt, dass eher von einem komplexen
Prozess auszugehen ist, in dem sich die verschiedenen Traditionen und Denkformen von Anfang
an wechselseitig durchdrangen und gegenseitig beeinflussten. Vgl. etwa PL. Brown, Autoritit
und Heiligkeit. Aspekte der Christianisierung des Romischen Reiches (Stuttgart 1998) insbh. 1344,

4 Zum soziologischen Konzept von Freundschaft vgl. etwa FH. Tenbruck, «Freundschaft. Ein
Beitrag zur Soziologie der perstnlichen Beziehungens, Kélner Zeitschrift fitr Soziologie und
Sozialpsychologie 16 (1964) 431-456; S.W. Schmidt et al. (Eds.), Friends, followers, and factions:
a reader in political clientelism (Berkeley/London 1977); 1.S. Kon, Freundschaft. Geschichte und
Sozialpsychologie der Freundschaft als soziale Institution und individuelle Beziehung (Reinbek
1979), R.R. Bell, Worids of friendship (Beverly Hills 1981); S.N. Eisenstadt/L. Roniger, Patrons,
clients and friends. Interpersonal relations and the structure of trust in society (Cambridge 1984);
G.A. Allan, Friendship. Developing a sociological perspective (Boulder 1989); R.G. Adams/G. A.
Allan (Eds.), Placing friendship in context (Cambridge 1998). Fiir die Rimische Geschichte siehe
G. Alfoldy, Romische Sozialgeschichte, Stuttgart “2011; M. Peachin (Ed.), The Oxford handbook
of social relations in the Roman world (Oxford 2011) insb. 404421,



76 Adnan Briandh

frithe Christentum zu fragen. Das auf Reziprozitit sowie Exklusivitit beruhende
Freundschaftskonzept wird dabei mit der originér christlichen Konzeption der
Nichstenliebe verglichen, welche in ihrer umfassenden Liebe fiir den Nachsten
und sogar fiir den Feind zumindest im Idealfall kein exklusives Moment kennt.
Das Beispiel Cyprian soll schliesslich ein zweifaches Verhalten aufzeigen, wel-
ches gerade in seiner Widerspriichlichkeit die gegenseitige Bedingung von paga-
nen und christlichen Werten verdeutlicht: Einerseits orientierte sich der Bischof
in Ausfilhrung seines Amtes und im Einklang mit den heiligen Schriften an einem
christlichen Selbstverstindnis, das ihn zu titiger Nachstenliebe verpflichtete. An-
dererseits aber schloss er durch Feindschaft nonkonforme Gemeindemitglieder
von der christlichen Gemeinschaft aus und adaptierte dafiir eine auf politisch-
Offentlicher Ebene verwendete Sprache, die es ihm erlaubte, zwischen Freund
und Feind zu differenzieren”.

Freund und Feind in Rom

Fiir die griechisch-romische Antike beschreiben die Begriffe amicitia bzw. piiia
interpersonale Bindungen gegenseitigen Wohlwollens. Da sich amicitia auf Be-
zichungen ganz unterschiedlicher Ndahe und Intensitit bezieht, die jeweils un-
terschiedliche Erwartungshorizonte und Verpflichtungen begriinden, fillt eine
Definition schwer. Grundsétzlich sind darunter léngerfristige, persénliche, auf
wechselseitiger Unterstiitzung beruhende Nahbezichungen zu verstehen, die
zwischen Personen bestanden, welche sich trotz differenzierter Rangverhiltnisse
als Gleiche wahrnahmen®. In der rOmischen Republik verbanden amicitiae die
einzelnen Mitglieder der politischen Fiihrungsschicht miteinander zu sozialen
Netzwerken flexibler Konstellation’. Einerseits verhinderten Freundschaften,
dass ein Angehoriger der stadtrdmischen Fithrungsschicht einen entscheidenden

5 Methodisch verwende ich in meinen Untersuchungen den begriffsgeschichtlichen Ansatz, den
R. Koselleck, «Begriffsgeschichte und Sozialgeschichte»,in Id. (Hg.), Historische Semantik 1ind
Begriffsgeschichte (Stuttgart 1979) 241, als «spezialisierte Methode der Quellenkritik» verstand,
«die auf Verwendung sozial oder politisch relevanter Termini achtet und die besonders zentrale
Ausdriicke analysiert, die sozale oder politische Inhalte haben.» Fiir das auszufiihrende Thema
bedeutet dieser Ansatz, dass Bedeutungsinhalte und -wandel von amicitia und inimicitia sowie
der mitihnen in Beziehung stehenden Begriffe bestimmt werden miissen, um ihr Gewicht und
ihre Funktion im sozialen und kirchenpolitischen Umfeld Cyprians ausmachen zu kénnen.

6 A, Winterling, «Freundschaft und Klientel im kaiserzeitlichen Rom», Historia 57 (2008) 299.

7 I Spielvogel, Amicitia et res publica. Ciceros Maxime withrend der innenpolitischen
Auseinandersetzungen derJahre 59-50 v.Chr. (Stuttgart 1993) 14, Aus der umfangreichen Literatur
zur spiten Republik vgl. M. Gelzer, Die Nokbilitit der romischen Republik (Stuttgart 1912); J.
Hellegouarc’h, Le vocabulaire latin des relations et des parties politigues sous la Républigue
{Paris 1963); Ch. Meier, Res publica am.issa. Eine Studie zu Verfassung und Geschichte der spiten
rimischen Republik (Frankfurt a. M. 1966); Eisenstadt/Roniger, a.(. (oben Anm 4.) 52-64; P.A.
Brunt, The fall of the Roman Republic and related essays (Oxford 1988). Siehe auch M. Peachin
(Ed.), Aspects of friendship in the Graeco-Roman world, JRA Suppl. 43 (2001).



Fratres et inimici Christianorim 77

politischen Vorteil oder sogar die Alleinherrschaft erlangen konnte. Anderer-
seits bedeutete ein persodnlicher Zusammenschluss durch Absprache auch die
Mdglichkeit, die eigenen politischen Ambitionen umzusetzen®. Die Konstituie-
rung verschiedener innenpolitischer Biindnisse mittels Freundschaftsbindungen
implizierte zugleich den Ausschluss politischer Gegner und Gegnerschaften, die
in ihrer extremsten Auspragung in Feindschaften umschlagen konnten®. In der
Regel bedurfte es einer formellen, einseitigen Aufkiindigung der Freundschaft
(renuntiare amicitiam), oder es wurde dem Gegentiber buchstéblich die Feind-
schaft erklért (inimicitiam denuntiare). Die Konsequenzen waren einschneidend,
denn inimicitia bedeutete den Abbruch aller sozialen Beziehungen. Von daher
diirften konsequent ausgetragene Feindschaften selten gewesen sein, da die po-
litische Ordnung im Wesentlichen auf das Funktionieren persdnlicher Bezie-
hungen angewiesen war'’.

Dieser horizontalen Integration innerhalb der stadtromischen Fiihrungs-
schicht entsprach die vertikale Integration der Gesellschaft durch Patron-Klient-
Beziehungen, die unter dem Begriff clientela gefasst werden kénnen. Dieser
beschreibt ein schichteniibergreifendes Netzwerk von interpersonalen Nahbezie-
hungen,welches die Reprisentanten der Fithrungsschicht als patroni mit einem
politisch und Skonomisch schwicher gestellten Anhang (clientes) in gegenseitiger
Verpflichtung miteinander verband®. Der patronus half in finanziellen Notlagen
aus und war um den Schutz seiner clientes vor allem bei Auseinandersetzungen
vor Gericht besorgt. Umgekehrt war die Unterstiitzung einer méglichst grossen
Masse an Klienten fiir den politisch ambitionierten Patron von entscheidender
Bedeutung. Die Grosse seiner Anhiingerschaft garantierte ihm die notwendigen
Wihlerstimmen und das entsprechende Sozialprestige, um bei Wahlen fiir die
Magistratur erfolgreich zu sein*?. Den asymmetrischen Charakter der Beziehung

8  Spielvogel,a.(. (oben Anm.7) 14.

9 Zuden inimicitiae siehe Hellegouarc’h, a.0. (oben Anm.7) 186f.; D.F. Epstein, Personal ermity
in Roman politics 21843 BC (New York 1987), E. Flaig, Ritualisierte Politik. Zeichen, Gester
und Herrschaft im Alten Rom (Gottingen 2004) 137-154 und neuerdings A. Melchior, «Citizen
as enemy in Sallust’s Bellion Catilinaes, in R.M. Rosen/1. Sluiter (Eds.), Valuing others in classical
antiquity (Leiden/Boston 2010) 391-418.

10 Epstein,a. . (oben Anm. 9) 3.5, Flaig, a.0). (oben Anm. 9) 1371,

11 Eisenstadt/Roniger, a.0. (oben Anm. 4) 32f; R. Saller, Personal patronage under the early
Empire (Cambridge 1982) 1; A Wallace-Hadrill, «Patronage in Roman society: from Republic
to Empire», in Id. (Ed.), Patronage in ancient society ( London/New York 1989) 63-87; R. Saller,
«Patronage and friendship in early imperial Rome: drawing the distinction», in A. Wallace-Hadrill
(Ed.), Patrorage in ancient society (London/New York 1989) 49. Daneben siehe die neuerdings
erschienene Untersuchung von F Goldbeck, Salutationes. Die Morgenbegriissung in Rowm in der
Republik und der frithen Kaiserzeit (Berlin 2010},

12 Eisenstadt/Roniger, a.0.(oben Anm.4) 57 Neben clienitelae und amicitiae war der Patron darauf
angewiesen, moglichst viele unterschiedliche Beziehungen einzugehen, um durch ein weitldufiges
Netz an sozialen Kontakten und Bekanntschaften politische Unterstiitzung zu gewinnen. Dazu
siehe G. Laser, Populo et scacnae serviendum est: die Bedeutung der stidtischen Masse in der
Spéiten Romischen Republik (Trier 1997) 124-126.



78 Adnan Briandh

verhiillend, nannten sich Patron und Klienten gegenseitig amici und inszenierten
derweil eine quasi-freundschaftliche Beziehung!.

Ausfiihrlich behandelte Cicero das Thema Freundschaft in seinem Spitwerk
Laelius de amicitia®. Viele aus persénlicher Erfahrung gewonnene Uberlegun-
gen zur gesellschaftlichen Wirklichkeit von Freundschaft sind darin wiederge-
geben und heben sich gegen eine Idealvorstellung philosophischer Reflexion
ab, welche die Bedingungen wahrer und ewiger Freundschaft definiert. Der
moralisch-sittliche Anspruch kommt in Ciceros berihmter Bestimmung von
Freundschaft am prignantesten zum Ausdruck: Est enim amicitia nihil aliud nisi
omnium divinarum humanarumague rerum cum benevolentia et caritate consen-
sio'®. Demzufolge sind es drei konstitutive Elemente, welche die Grundlage der
Freundschaft bilden: Ubereinstimmung (consensio), Wohlwollen (Benevolentia)
und Liebe (caritas). Der Konsens (bzw. an anderer Stelle die concordia'®) hebt
sich von den anderen Begriffen dahingehend ab, dass er die kognitive Ebene
betrifft. Er driickt das Einvernehmen zwischen Gruppen oder Individuen aus
und markierte entsprechend die Einigkeit des Senats {iber einen Beschluss'. Da-
gegen beschreiben benevolentia und caritas Gemiltsregungen, die durch Konsens
bedingt auf affektiver Ebene Verbundenheit ausdriicken. Caritas meinte in die-
sem Kontext die Liebe oder Zuneigung unter Freunden, wobei sich dieser Kreis
nach Cicero auf zwei oder wenige Personen begrenzte!®. Liebe sah er in erster
Linie zwischen Eltern und Kindern bestehen, doch konnte ein Ahnliches Gefiihl
entstehen, sobald zwei rechtschaffene, tugendhafte Minner sich begegneten, die
in ihrer sittlich-moralischen Haltung und ihrer Auffassung tiber die res publica
iibereinstimmten®. Der Begriff benevolentia unterscheidet sich davon, denn er
bezeichnete nicht nur ein Gefiihl, sondern konkretisierte sich dariiber hinaus in
bestimmten Handlungen, welche die Zuneigung gegen aussen manifestierten®.

Cicero differenzierte im Laelius zwischen der gewdShnlichen (vulgaris, me-
diocris) sowie der wahren und vollkommenen (vera et perfecta) Freundschaft,
auf die sich seine Definition allein bezieht*. Entsprechend werde der Wert von
Freundschaft und Eintracht in der politischen und gesellschaftlichen Interaktion

13 FEisenstadt/Roniger, a.O. (oben Anm. 4) 61; Wallace-Hadrill, a.0. (oben Anm. 11) 77.

14 Zur Konzeption der Schrift sowie zum Verhiltnis zwischen philosophischem Ideal und sozialer
Wirklichkeit siche K. Heldmann, «Ciceros Laefius und die Grenze der Freundschaft. Zur
Interpendenz von Literatur und Politik 44/43 v. Chr.», Hermes 104 (1976) 72-103; A. Fiirst,
Streit unter Freunden. Ideal und Realitit in der Freundschaftslehire der Antike (Stuttgart/Leipzig
1996) 138-182. Der Laelius wird nach der Edition von J.G.E Powell (Oxford 2006) zitiert.

15 Cic. Lael 20,

16 Cic. Lael. 23. Vgl Hellegouarc’h, a.0. (oben Anm. 7) 127

17 Cic. Lael 103 weist in der Wendung de re publica consensus auf den politischen Charakter des
Begriffs hin. Dariiber hinaus erscheint consensio in Lael. 15 direkt bezogen auf die senatorische
Meinungsbildung (sententiae). Vgl. Hellegouarc’h, a.O. (oben Anm.7) 124-127,

18 Cie. Lael. 20,

19 Cic. Lael 27-28.

20 Hellegouarc’h,a.(} (oben Anm.7) 150,

21 Cic. Lael 22,



Fratres et inimici Christianorim 79

erst bei Betrachtung des Gegenteils richtig deutlich. Denn Meinungsverschie-
denheit (dissensio) und Zwietracht (discordia) auf rationaler sowie Hass (odittm)
auf emotionaler Ebene wiirden zum Zerwiirfnis (discidium) fithren, welches
Cicero in kontrédren Begriffen beschrieb und damit von der Freundschaft ab-
hob®. Der consensio steht die dissensio entgegen, die sich im Laelius vor allem
auf Meinungsverschiedenheiten in politischen Belangen bezieht®. Analog ist
discordia als Gegenteil zu concordia zu verstehen. Aus Uneinigkeit und Zwie-
tracht folgt schliesslich gegenseitiger Hass (odium), der wider dem gegenseitigen
Wohlwollen und der Freundesliebe steht. Die gesellschaftliche Exklusion durch
Feindschaft, die sich in Zwietracht und Hass manifestiert, kontrastiert also die
soziale Inklusion durch Freundschaft, die in Eintracht und Liebe begriindet ist.
Diese Erkenntnis war Resultat von Ciceros eigenen politischen Erfahrungen, die
ihmzeigten, wie politischer Dissens und Zinkereien zwischen Parteiungen (in rei
publicae partibus dissensio) zur Auflésung von freundschaftlichen Beziehungen
fiihrten und leicht in offene Feindschaften (inimicitiae) umschlagen konnten®.

Freundschaft und Nachstenliebe im frithen Christentum und bei Cyprian
Freundschaft und Gottesfreundschaft

Freundschaftliche Bindungen sind dem Judentum und dem daraus hervorge-
gangen Christentum durchaus bekannt, doch findet sich weder im Alten noch
im Neuen Testament ein Ansatz der systematischen Durchdringung der Thema-
tik. Zwar ist die Rede von Freundschaft, doch geben die beschriebenen freund-
schaftlichen Verbindungen eher die Wirklichkeit menschlichen Zusammenlebens
wieder, welche die Verfasser gemiss ihrer lebensweltlichen Erfahrungen in die
Schriften einfliessen liessen. Dementsprechend findet sich auch bei den christli-
chen Schriftstellern der ersten Jahrhunderte keine Nutzbarmachung der Thema-
tik fiir das Zusammenleben und Selbstverstdndnis der frithen Christen?. Einzig
die Gottesfreundschaft wurde breit rezipiert. Analog zu zwischenmenschlichen
Beziehungen definierte sie das Verhéltnis herausragender PersOnlichkeiten zu
Gott als Freundschaft. An der wirkungsméchtigen Stelle in Fx 33,11, an der
Gott mit Moses von Angesicht zu Angesicht sprach, ergéinzt die Septuaginta

22 Cic Lael 23,

23 Cic. Lael. 77 Vel. Hellegouarc’h, a.0. (oben Anm.7) 133,

24 Cic. Lael. 77

25 Das typische Freundespaar im Alten Testament sind David und Jonathan in 1 Sam 18,14,
Eine der griechisch-rémischen Literatur vergleichbare Abhandlung iiber aufrechte und falsche
Freundschaft findet sich in Sir 6,517 Dazu mit weiteren Belegen siehe K. Treu, «Freundschaft»,
RAC 8 (1972) 4241, und C. White, Christian friendship in the fourth century (Cambridge 1992)
46f. Zu den Belegen fiir das Neue Testament vgl. A. v. Harnack, Die Mission und Ausbreifung
des Christenitums (Leipzig “1965) 435f.; Treu, a.(). (oben Anm. 23) 425f.; White, a.(}. {oben
Anm.25) 43-50.



80 Adnan Briandh

«wie zu seinem Freund», dem im Hebriaischen das indifferente «einer mit dem
anderen» zugrunde liegt. Die Ubertragung ins Griechische lieferte damit den
Ankniipfungspunkt fiir die Betrachtung interpersonaler Freundschaft als eine
den weltlichen Bereich transzendierende Gottesfreundschaft*®. Der Begriff ver-
sucht die Vorstellung einer als wechselseitig empfundenen und auf Nihe basie-
renden Bezichung zwischen ganz unterschiedlichen Partnern auszudriicken?.
Gleichermassen verhilt es sich in der Beziehung zu Jesus. In Nachfolge der
neutestamentlichen Uberlieferung wurde die Freundschaft mit Jesus — aufgrund
seiner Wahrnehmung als Gottes Sohn — nicht als innerweltliche Bezichung ge-
deutet, sondern mit dem entsprechenden Vokabular als das den weltlichen Be-
reich iiberschreitende Verhéltnis zu Christus definiert’®. Ganz in diesem Sinne
definierte Cyprian auch noch um die Mitte des 3. Jhs. das Verh#ltnis hervorra-
gender PersOnlichkeiten zu Gott und Christus als Gottesfreundschaft®. Den
inneren und Ausseren Problemstellungen, die sich fiir die Gemeinde in Karthago
aufgrund der decischen Verfolgung ergaben, trug Cyprian Rechnung,indem er
die Gottesfreundschaft ausser auf Abraham und Moses auch auf die Mértyrer
bezog. Trotz Opferzwang hatten diese unter Verfolgung ihren Glauben stand-
haft bekannt und den iibrigen Christen als leuchtendes Beispiel gedient, das zur
Nachahmung verpflichtete®®.

Im Weiteren erscheint Freundschaft in den Schriften Cyprians als Reflex
gesellschaftlicher Wirklichkeit. Damit wird die andauernde Relevanz entspre-
chender Bindungsformen ganz beildufig auch fiir die karthagische Gesellschaft
im 3. Jh. bestatigt. Als Zeichen seiner Zeit sah Cyprian in der Freundschaft die
Eintracht schwinden, die er an anderer Stelle durch Neid und Eifersucht bedroht
sah®. Selbst fiir das christliche Zusammenleben beschrieb er in einer Erdrterung
uber die Frage, wie mit den wihrend der Verfolgungen vom Glauben Abge-

26 Treu, a.O. (oben Anm. 25) 424; K. Treu, «Gottesfreund», RAC 11 (1981) 1049; D. Konstan,
«Problems in the history of Christian friendship», JECS 4 (1996) 95.

27 Neben Moses galt auch Abraham als Gottesfreund (Jes 41,8, 2 Chr 20,7, Dan 3,35). Vgl.
Harnack, a.0. (oben Anm. 25) 433; Treu, a.0. (oben Anm. 26) 1043£1049. Grundlegend zur
Gottesfreundschaft ist E. Peterson, «Der Gottesfreund. Beitriige zur Geschichte eines religitisen
Terminus», ZK G 42 (1923) 161202, der die antiken Quellen zu diesem Thema zusammenstellt.

28 Lazarus (Jok 11,3.11) und Jesu Jiinger (Jok 1512-15; Lk 12 4, Mt26,50) galten als die Freunde
Christi. Vgl. Peterson, a.0. (oben Anm. 27) 180-182; Treu, a.O. (oben Anm. 25) 425; Treu, a.0.
{oben Anm.26) 1051; White, a.0. (oben Anm. 25) 48f.

29 Um die kirchliche disciplina und die Standhaftigkeit wiithrend der Verfolgungen zu stirken,
verwies Cyprnan auf das Beispiel der Gottesfreunde Moses (Cypr. Laps. 19) und Abraham (Cypr.
Epist. 58,5.1:58,10,1).

30 Peterson,a.(. (oben Anm.27) 195. In Cypr. Epist. 15,3,1 und Cypr. Fort. praef. dehnte Cyprian
die Gottesfreundschaft auf die Mirtyrer aus und in Anspielung auf Jok. 15,14 verwies er auf
die Freundschaft mit Christus, um einerseits die Standhaftigkeit der Gemeinde zu beschwéren
(Cypr. Unit. eccl. 2) und andererseits die Autoritit Christi herauszustreichen (Cypr. Epist.
63,14,1).

31  Cypr. Demetr. 3; Cypr. Mortal. 4.



Fratres et inimici Christianorim 31

fallenen (lapsi#') umzugehen sei, prizise die Funktionsweise von Freundschaft
und Patronage®. Gerade hier zeigt sich deutlich, dass freundschaftliche sowie
patronale Bindungen nicht nur zwischen Nichtchristen bestanden, sondern dass
auch Christen darin eingebunden waren und als christliche Patrone Einfluss auf
ihr Gefolge ausiibten®.

Diese Erkenntnis 1isst sich bei Cyprian selbst vertiefen, der als Bischof wei-
terhin freundschaftliche Verbindungen zu Nichtchristen pflegte. Obwohl er — wie
eingangs geschildert — seine Bekehrung zum Christentum als strikte Abkehr von
einer an paganen Normen und Werten orientierten aristokratischen Lebensfiih-
rung beschrieb, muss aufgrund der gesellschaftlichen Mehrheitsverhiltnisse im
3.Jh.von einer nicht unerheblichen Einflussnahme ausgegangen werden,die ein
weitestgehend nichtchristliches Umfeld auf die Christen ausiibte®. Einerseits
verstand Cyprian sich vor seiner Bekehrung zunéchst als vollwertiges Mitglied
derpaganen Gesellschaft und fiigte sich selbstverstindlich den gesellschaftlichen
Normen. Andererseits bewegte er sich als Christ weiterhin in einem von antik-
paganen Denkmustern dominierten sozialen Umfeld, dem er sich nicht entziehen
konnte. Aus den iiberlieferten cyprianischen Epistulae lassen sich jedoch keine
freundschaftlichen Kontakte zu paganen Personen erschliessen, dokumentieren
diese doch lediglich die briefliche Kommunikation des Bischofs mit Gemeinde,
Klerus und Mitbischofen®*. Die Vita Cypriani des Pontius hingegen liefert einen
wichtigen Hinweis, dass Cyprian selbst bis kurz vor seinem Tod beste Beziehun-
gen zu den angesehensten Kreisen Karthagos pilegte:

Conveniebant interim plures egregii et clarissimi ordinis et sanguinis, sed et saeculari
nobilitate generosi, qui propter amicitiam eius antiquam secessum subinde suaderent,
et ne parum esset nuda suadela, etiam loca in quae secederet offerebant.”’

32 Mitdem Begriff lapsi wird in den Quellen eine bestimmte, christliche Personengruppe bezeichnet,
die unter dem Findruck der decischen Verfolgung der staatlichen Repression unterlag, an den
verordneten Opferhandlungen teilnahm und damit aus der Sicht der Kirche vom christlichen
Glauben abfiel. Unterschieden wurde dabei zwischen jenen, die das Tier- oder Brandopfer
vollzogen (sacrificati bzw. thurificat!) und jenen, die chne wirklich geopfert zu haben, sich eine
Opferbescheinigung (libellus) erschleichen konnten (libellatici). Siehe dazu Sage, a.0. (oben
Anm.2) 200f; Brent,a.0. (oben Anm.2) 8f.

33 Cypr. Epist. 55,132.

34 Vgl l-U.Krause, Spdtantike Patronatsformen im Westen des Romischen Reiches (Miinchen 1987)
25119,

35 Zur Grosse der christlichen Gemeinde im Vergleich zur Gesamtbevilkerung Karthagos zur
Zeit Tertullians und Cyprians siehe den Exkurs bei G. Schollgen, Ecclesia sordida? Zur Frage
der sozialen Schichtung frithchristlicher Gemeinden am Beispiel Karthagos zur Zeit Tertullians,
TbAC Erg.-Bd. 12 (Miinster 1984) 294-299.

36 Zu den Adressaten siehe die Zusammenstellung bei R. Seagraves, Pascentes cum disciplina.
A lexical study of the clergy in the Cyprianic correspondence (Fribourg 1993) 311-313.

37 Pont. Vita Cypr. 14,3: «Inzwischen fand sich eine ganze Reihe von Besuchern ein, Leute von
hohem, angesehenem Rang und Geschlecht, aber auch Minner aus dem heidnischen Adel, die
1thm aus alter Freundschaft den dnngenden Rat gaben, zu entweichen; und damit allein noch
nicht zufrieden, boten sie ihm auch geeignete Zufluchtstitten an.» (Ubers. J. Baer).



32 Adnan Briandh

Aufgrund der drohenden Verhaftung wihrend der Christenverfolgungen unter
Valerian erschienen nach dem Bericht des Pontius mehrere Besucher bei Cyprian,
die dem Bischof dringend empfahlen, sich dem Zugriff durch diec Behdrden zu
entziehen. Es handelte sich dabei nicht um irgendwelche Leute, sondern um einen
Kreis angesehener hochrangiger Personlichkeiten von vornehmer Herkunft. Der
Titel egregius weist auf den Rang von Prokuratoren aus dem ordo equester hin.
Als clarissimi wurden die Angehorigen des ordo senatorius bezeichnet®. Daneben
fanden sich sogar hochstehende pagane Aristokraten (saeculari nobilitate generosi)
ein, die Cyprian aus alter Freundschaft (amicitia antigua) verbunden waren. Das
Adjektiv saecularis ist hier als Gegensatz zum Geistlichen zu verstehen und auf
den weltlichen, das heisst paganen Bereich zu beziehen®. Die explizite Nennung
paganer Besucher an zweiter Stelle 1isst vermuten, dass mit der erstgenannten
Personengruppe Christen gemeint sind®. Auf jeden Fall besuchten den Bischof
Ménner von hohem Ansehen und Rang, die sich in der beschriebenen Situation
um ihn sorgten und ihm ihre Unterstiitzung zusicherten.

Diese Stelle bei Pontius ist in zweierlei Hinsicht zu deuten: Einerseits 14sst
der gleichberechtigte Umgang Cyprians mit dem genannten Personenkreis auf
eine entsprechende soziale Stellung des Bischofs schliessen. Andererseits ban-
den die Freundschaftsbeziehungen Cyprian in ein durch gegenseitige Dienstlei-
stungen und Verpflichtungen charakterisiertes Netzwerk von Nahverhéltnissen
unterschiedlicher Intensitit ein. Die Tatsache, dass der christliche Bischof einer
verfolgten Religionsgemeinschaflt angehdrte, scheint jedenfalls kein Grund ge-
wesen zu sein, die freundschaftlichen Beziehungen aufzukiindigen. Vielmehr
verweist die Spezifizierung der amicitia als antiqua auf die Dauer der Bindungen
und legt nahe, dass die Freundschaften schon vor Cyprians Bekehrung zum
Christentum Bestand hatten.

Ein weiteres Indiz dafiir,dass der Bischof enge Beziehungen zu hochrangigen
Wiirdentrigern pflegte und diese selbst iber den Tod hinaus fortbestanden, liefern
die Acta Cypriani. Dort wird berichtet, dass der Leichnam Cyprians bei Nacht
vom Ort der Hinrichtung zur privaten Begréibnisstitte des damaligen Prokurators
Macrobius Candidianus iiberfiihrt wurde*. Dass der Prokurator sich gegeniiber
dem Bischof nach dessen Martyrium zu dieser Handlung verpflichtet fiithlte und
den Leichnam auf seinem eigenen Grund und Boden beerdigen liess, kdnnte auf

38  Alfoldy, a.0. (oben Anm. 4) 230235,

39 A, Blaise, Dictionnaire latin-frangais des auteurs chrétiens, sv. saecularis (Turnhout 1954) 732,

40  Zudem verweist Cypr. Epist. 8012, dem ein kaiserliches Reskript zugrunde liegt, das zur
Verfolgung der Christen unter Valerian fiihrte, auf den sozialen Aufstieg des Christentumsin den
Ritter- und Senatorenstand. Die Darstellung ber Pontius gewinnt dadurch an Glaubwiirdigkeit.
Hierauf hatte bereits W. Eck, «Das FEindringen des Christentums in den Senatorenstand bis zu
Konstantin d. Gr.», Chiron 1 (1971) 385 hingewiesen. Vgl auch W. Wischmever, «Der Bischof im
Prozess. Cyprian als episcopus, patronus, advocatus und martyr vor dem Prokonsuly,in A.AR.
Bastiaensen et al. (Eds.), Fructus centesimus (Dordrecht 1989) 370.

41 Pass. Cypr. 4 [ed. Bastiaensen *1995]. Zur Lokalisierung der Begridbnisstitte siehe Schollgen,
a.0. (oben Anm. 35) 151£.



Fratres et inimici Christianorim 83

eine mogliche Freundschaft zwischen den beiden hindeuten. Ob Macrobius Can-
didianus selbst Christ war, 14sst sich jedoch nicht mehr ermitteln®.

Obwohl nicht explizit genannt, ist doch anzunehmen, dass sich unter den
egregii et clarissimi, die Pontius neben den saeculari nobilitate generosi als Be-
sucher Cyprians anfiihrte, auch Christen befanden, die in freundschaftlicher
Verbindung zum Bischof standen. Dass sich auch Christen an entsprechenden
Beziehungsmustern orientierten, wurde bereits angedeutet und macht die An-
nahme wahrscheinlicher, dass der Bischof neben den langjédhrigen Freundschaf-
ten zur paganen Elite Karthagos fhnliche Bezichungen zu ranghohen bzw. an-
gesehenen Christen pflegte. Beispielhaft kann hier der fiktive Dialog zwischen
Cyprian und seinem Mitchristen Donatus angefithrt werden®. Obwohl nicht
an einen realen Gesprichspartner zu denken ist, so darf doch angenommen
werden, dass Cyprian die beschriebene Beziehung zu Donatus auf dem Hin-
tergrund seiner lebensweltlichen Erfahrung darstellte und dementsprechend
reale Freundschaftsbeziechungen mit Christen als Vorbild hatte. Das lediglich
angedeutete Gesprich (sermo) fand im Herbst zur Zeit der Weinlese wohl in
Cyprians Anwesen in Karthago statt. Die Gesprichspartner zogen sich zwecks
ihrer Unterredung an einen ungestdrten Ort in den Gérten zuriick. Nach Ab-
schluss der Ausfithrungen Cyprians iiber seine Bekehrung fanden die beiden
die Musse und genossen den Rest des Tages bei Speis und Trank {convivium)*.
(Ganz dem standesgemissen Habitus verpflichtet, lud der wohlhabende christ-
liche Neophyt seinen amicus zur philosophischen Unterredung in seine Gérten
und bat ihn zum gemeinsamen Mahl*.

Zusammenfassend ist festzuhalten, dass die in philosophischer Reflexion
begriindete Idealvorstellung von Freundschaft weder bei Cyprian noch den
auf ihn bezogenen Schriften auf das Christentum ilibertragen wird. Es findet
sich denn auch kein Anzeichen, dass er — abweichend zur neutestamentlichen
Uberlieferung und der kirchlichen Tradition — Freundschaft theologisch durch-
drungen und fiir ein entsprechendes christliches Selbstverstindnis nutzbar ge-
macht hétte*. Freundschaft erscheint vielmehr ganz im Sinne des Alten und

42 T.Klauser, «Bisch&fe als staatliche Prokuratoren im dritten Jahrhundert?», JAAC 14 (1971) 147
Anm 34. Zu der von Klauser betonten Moglichkeit christlicher Prokuratoren in der Mitte des
3.Jh.siehe W. Eck, «Christen im Reichsdienst im 2. und 3. JTh.?», Chiron 9 (1979) 449464,

43 Zum Pseudodialog zwischen Cyprian und Donatus siehe Sage, a.(. (oben Anm.2) 57-59. Weil
Cyprian in Ad Donat. 4 explizit auf die gemeinsame Erfahrung der Konversion anspielt, ist im
wohl fingierten Gespriichspartner Donatus ein Christ zu erkennen.

44 Cypr. Ad Donat. 1.16.

45 Mt Blick auf Cicero und die Spéte Republik hilt E. Fantham, The Roman world of Cicero’s De
aratore (Oxford 2006) 72 fest: <T'he essence of a convivirrn was good conversation, sero, and the
whole dialogue is presented as the relaxed sermo of friends free of any competitive or agonistic
element, for in Roman thinking informed conversation was the opposite of public speaking or
debate (contentio).»

46  Im gesamten Schriftcorpus findet sich lediglich eine Stelle, die eine solche Deutung nahelegen
wiirde. In seinen Schlussworten auf einer 256 in Karthago stattfindenden Synode, welche die
Giiltigkeit der christlichen Taufe ausserhalb der Kirche diskutierte, hielt Cyprian fest, dass



84 Adnan Briandh

Neuen Testaments, um analog zu interpersonalen Beziehungen Néhe zu Gott
auszudriicken. Eine gewisse Erweiterung erfuhr die Gottesfreundschaft beim
karthagischen Bischof, indem er die Martyrer zu Freunden Gottes erklirte. Auf
zwischenmenschlicher Ebene ist Freundschaft in den genannten Quellen ganz
beildufig als gesellschaftsrelevante Form menschlichen Zusammenlebens aus-
zumachen. Es zeigt sich, dass nicht niher zu bestimmende freundschaftliche
Bindungen fiir Karthago auch in der Mitte des 3. Jh. als Mittel gesellschaftlicher
Integration vorauszusetzen sind. Die Christen sahen sich wie die Nichtchristen
in freundschaftliche und patronale Bezichungen eingebunden. Einerseits waren
gerade sozial hochgestellte und angesehene Christen aufgrund ihrer paganen
Vergangenheit mit den durch gegenseitige Dienstleistungen und Verpflichtungen
geprigten freundschaftlichen und patronalen Bindungen vertraut und pflegten
weiterhin, wie im Falle Cyprians, intensive Kontakte zu ihrem paganen Umfeld.
Andererseits ist anzunehmen, dass sich eine christliche Minderheit im alltdgli-
chen Umgang den an paganem Freundschaftsdenken orientierten Beziehungs-
strukturen nicht ochne weiteres entziehen konnte, sondern sich in den Rahmen
der Gesamtgesellschaft einfiigte®.

Bruderschaft und Néichstenliebe

Obwohl die frithen Christen in vielerlei Hinsicht mit dem paganen Umfeld ver-
netzt und als religidse Minderheit auf Beziehungen zur Mehrheitsgesellschaft
angewiesen waren, wihlten sie nicht die Freundschaft als Modell zwischen-
menschlicher Beziehungsfiihrung, sondern bestimmten das Verhiltnis zu den
Glaubensgenossen und ganz allgemein zu den Mitmenschen entsprechend der

héretische Konvertiten nur dann de adversariis amici et de antichristis christiani werden konnten,
wenn der Taufritus innerhalb der Kirche vollzogen wiirde (Sent. episc. 87). Die Verwendung
des Freundschaftsbegriffs in Bezug auf die christliche Gemeinschaft wird jedoch nirgends
theologisch ausgedeutet und ist damit eher als Ausdruck von Cyprians paganer Herkunft und
Prigung zu verstehen; diese Bedeutung bestiitigt erneut die enge Verwobenheit von paganen
und chnistlichen Lebenswelten. Im Kontext der nacheinander vorgetragenen senfentiae kiinnte
Cyprians Aussage aber auch auf die Stellungnahme des Bischofs Secundinus von Cedias
Bezug nehmen (Sent. episc. 11), der die hostes Christi quique antichristi nominati sunt der
Gemeinschaft der Bischéife gegentiberstellt gui amici appellati sumus de eius dignatione. Da
sich das Possessivpronomen eizis auf Christus bezieht, wird hier wohl an Gottesfreundschaft zu
denken sein. Vgl. dazu Peterson,a.0O. (oben Anm.27) 197.

47 Vgl LP Burns, <I'he role of social structures in Cypran’s response to the Decian persecutions,
Studia Fatristica 31 (1997) 261 Anm. 8 u. 9, der die christliche Gemeinde in Bezug auf die
Gesamtgesellschaft in Karthago als «religiously segregated from Roman society but not
economically inde pendent» definierte. Nur eine Minderheit der Christen, wie der Klerus, Witwen
oder Notleidende wurden durch kirchliche Gelder entléhnt bzw. unterstiitzt. Doch auch die
kirchliche Kasse finanzierte sich schliesslich aus Zuwendungen von Christen, die ithr Vermdégen
und ihr Eigentum ausserhalb der Kirche erwarben.



Fratres et inimici Christianorim 85

Vaterschaft Gottes als fraternitas*. Diesem Selbstverstdndnis entsprach die spe-
zifisch christliche Haltung der Nachstenliebe, die im Alten Testament durch das
Wort Gottes geboten, nach dem Neuen Testament von Jesus aufgegriffen undin
der Bergpredigt auf den Feind ausgedehnt wurde®. Diese von Gott ausgehende
universale, auf andere zentrierte Liebe ist auf zwischenmenschlicher Ebene be-
dingungslos und einseitig zugleich. Im Gegensatz zur Freundschaftsliebe, die sich
exklusiv zwischen zwei Partnern oder einem begrenzten Personenkreis konstitu-
iert und sich nach dem Prinzip gegenseitiger Verpflichtungsbereitschaft stindig
aktualisiert, meint die christliche Nachstenliebe eine umfassende Liebe, die alle
Mitmenschen,ja sogar den Feind und Unterdriicker miteinschliesst und zumin-
destim Diesseits keine Vergeltung fiir geleistete Wohltaten verlangt™. Um Néch-
stenliebe auch begrifflich von freundschaftlicher Zuneigung abzuheben, wihlten
die frithen christlichen Schriftsteller, der Septuaginta folgend, das griechische
Wort dydimn, dem im Lateinischen der Begriff caritas entspricht™. Wie das der
griechisch-romischen Tradition selbstverstindliche Prinzip der Gegenseitigkeit
durch das alle sozialen Bindungen durchbrechende Gebot der Nichstenliebe
verandert wurde, demonstrierte bereits Jesus indemer riet, weder Freunde, Brii-
der, Verwandte noch reiche Nachbarn zum Gastmahl einzuladen, sondern Arme,
Verkriippelte, Lahme und Blinde, die diese Liebestat nicht vergelten konnen™.
Anstatt einen Ausgleich auf zwischenmenschlicher Ebene zu erwarten, zielte
christliche Nichstenliebe durch bewussten Verzicht der Gegenleistung auf die
Vergeltung vor Gott. Die gesellschaftlichen Schranken, die sich in den auf wech-
selseitigem Austausch von Leistungen und Giitern beruhenden interpersonalen
Bindungen manifestierten, wurden gerade in der Anerkennung der Armut bzw.
den Zuwendungen an Bediirftige iiberwunden.

Cyprian verstand auch noch in der Mitte des 3. Jh. die christliche Gemein-
schaft als Bruderschaft. DDie Vaterschaft Gottes ist dabei das konstituierende
Element, welches die Gotteskinder in der mater ecclesia zu einer Gemeinschaft
verband,in der sich die Christen untereinander in geschwisterlicher Zuneigung
begegneten®. Im Kontakt mit seinen Mitchristen verwendete er die Anrede
frater und bezeichnete die einzelne Gemeinde in ihrer Gesamtheit als fraterni-
tas™. Damit wird ein spezifisch christliches, an die Terminologie der Blutsver-

48  Ausfiihrlich zur fraternitas in der Alten Kirche siehe M. Dujarier, L' Eglise-Fratemité. Les origines
de Uexpression “adelphotés — fraternitas” aux trois premiers siécles du ehristianisme (Paris 1991);
vgl. auch K.H. Schelkle, «Bruder», RAC 2 (1954) 631-640.

49 Vgl das Gebot der Niichstenliebe im AT ( Lev 19,18) und die Bezugnahme im NT (Mt22 3740,
Mk 122931, Lk 1027, Rom 139, Gal 514; Jak 2,8). Vgl. die Feindesliebe 1im NT (Mt 543-44;
Lk 627-29.35).

50  White, a.0. (ocben Anm.25) 53,

51 H.Pétré, Caritas. Etude sur le vocabulaire latin de la charité chrétienne (Louvain 1948) 4345,

52 Lk1412-14,

53 Cypr. Epist. 74,6-7.

5 Pétré, a. () (oben Anm. 51) 124-126; A. Hoftmann, Kirchliche Strukturen und Romisches Recht
bei Cyprian von Karthago (Paderborn 2000) 153 mit Anm. 17. Auf das Gesamtwerk bezogen,



86 Adnan Briandh

wandtschaft angelegtes Selbstverstindnis geschaffen, welches die christliche
Gemeinschaft von ihrem paganen Umfeld abgrenzte. Dieses Bewusstsein fand
im Bericht des Pontius iiber Cyprians Verhaltnis zum Presbyter Caecilianus®
seinen prignanten Ausdruck:

Erat saneilli etiam de bonis contubernium viri iusti et laudabilis memoriae Caeciliani
et aetate tunc et honore presbyteri, qui eum ad agnitionem verae divinitatis a saeculari
errore correxerat. Hunc toto honore atque omni observantia diligebat, obsequenti
veneratione suspiciens, non iam ut amicum animae coaequalem, sed tamquam novae
vitae parentemn™.

Der Verfasser wihlte nicht den Begriff amicitia, um das Verhéltnis zwischen
Cyprian und Caecilianus zu beschreiben, sondern das weitaus indifferentere
contubernium. Dieses meint ganz allgemein den niheren Umgang zwischen
zwel oder mehreren Personen und bezeichnet in diesem Sinne ein kamerad-
schaftliches Verhéltnis, das seinen Ausdruck in der Zeltgemeinschaft zwischen
Soldaten oder in einer als Gefolgschaft verstandenen Lebensgemeinschaft fand.
Diesem Versténdnis folgend ist der Begriff wohl eher als Verweis auf christliche
fraternitas zu verstehen®. Nach dem Bericht in der Vita Cypriani sah der neu
bekehrte Cyprian in Caecilianus nicht einen Herzensfreund, sondern eine Vater-
figur, die ihn zum Christentum gefiihrt hatte. Pontius verwendete an dieser Stelle
deswegen eine aus der Verwandschaftsterminologie abgeleitete Begrifflichkeit,
um die dezidiert christliche Beziehung von der paganen Freundschaft abzuhe-
ben. Anstelle eines amicus animae erschien Caecilianus fiir Cyprian als novae
vitae parens. Trotz aller Vertrautheit und Liebe, mit der Pontius das Vater-Sohn-
Verhiltnis charakterisieren wollte, begegnete Cyprian seinem Lehrmeister und
Forderer nicht auf Augenhohe. Die der Beziehung inharente Asymmetrie wird
schon allein durch den Hinweis deutlich, dass der &ltere Presbyter Caecilianus

erscheinen frater, das Adjektiv fraternus und die kollektive Entsprechung fraternitas iiber
6500 Mal (ausgenommen sind die Nennungen in den Schriften Ad Quirinium und Ad Fortunatum,
die beide eine Kompilation verschiedener, thematisch geordneter Bibelzitate liefern, sowie die in
das Briefcorpus integrierten, aber nicht von Cyprian verfassten episfulae). Der liberwiegende Teil
der Nennungen (iiber 450) findetsich in den Briefen als Anrede. Zum Bruderbegniff bei Cyprian
vgl. Dujarier, a.0. (oben Anm. 48) 82-95. Der Schwesternbegntf lisst sich bei Cypnan dagegen
kaum nachweisen. Zwel Nennungen stammen aus angefiihrten Bibelzitaten und zwel weitere
beziehen sich auf verwandtschaftliche Bindungen. Es bleiben insgesamt nur sechs Nennungen,
die im Sinne des christlichen Selbstverstdndnisses Mitchristinnen als sorores bezeichnen, Zum
Schwesterbegriff vgl. Schelkle, a.0. (oben Anm. 48) 638.

55 Zu Caecihanus siche Sage, a.0. (oben Anm.2) 127£137

56 Pont. Vita Cypr. 4,1-2: «Freilich stand er auch in enger Verbundenheit mit einem gerechten und
denkwiirdigen Mann aus unserem Kreise, namens Caecilianus, der damals Presbyter war nach
Alter und Rang und ihn von dem Irrtum der Welt zur Erkenntnis des wahren Gottes bekehrt
hatte. Thm brachte er seine volle Achtung und die hichste Ehrerbietung entgegen, indem er zu
ihm nicht mehr wie zu einem gleichaltrigen Herzensfreund,sondern als dem Vater seines neuen
Lebens in hingebender Verehrung emporsah.» (Ubers. nach J. Baer).

57 PGW.Glare (Ed.), Oxford Latin Dictionary (OLD),sx¥. contuberniim (Oxford 1982) 436.



Fratres et inimici Christianorim 87

treibende Kraft bei der Bekehrung des jungen Cyprian war. Um diesem Unter-
schied auch sprachlich Rechnung zu tragen, beschrieb Pontius die Beziehung
nicht im Rahmen christlicher fraternitas, sondern verwendete den gleichwohl
aus der Terminologie der Blutsverwandtschaft abgeleiteten Begriff parens, zu
dem der Bekehrte mit Hochachtung und Ehrerbietung aufblickte.

Cyprian selbst verstand fraternitas als konkreten Ausdruck einer abstrakt
gedachten Einheit, die sich in der einmiitigen Haltung der einzelnen Briider im
Kollektiv der Bruderschaft verwirklichte und deren Grundlage die Liebe zum
Mitbruder war®®. Dieses christliche Selbstverstindnis entsprach der im Gebot
der Nichstenliebe festgelegten, auf den Feind ausgedehnten Haltung gegeniiber
dem Mitmenschen. Als Bischof ermahnte Cyprian seine Gemeinde im Gottes-
dienst und in seinen Schriften sich dementsprechend zu verhalten®. Er verwies
dabei nicht nur auf das Gebot, sondern forderte dariiber hinaus dessen Um-
setzung im alltiglichen Leben. Nach Pontius war es Cyprian, der wihrend der
Epidemie von 252 die pagane Priesterschaft vor allen Dingen in seinem Pflicht-
gefiihl fiir den Nichsten libertraf: Er habe seine Gemeinde unter Anfiihrung von
exempla aus der Heiligen Schrift gelehrt, wie Barmherzigkeit (misericordia) und
tétige Nichstenliebe (cfficia pietatis) durch Gott vergolten werden. Die Liebe
gegeniiber dem Nachsten diirfe jedoch nicht auf die christliche Gemeinschaft
begrenzt bleiben, sondern miisse sich gleichermassen auf die Feinde ausdehnen,
womit die aus christlicher Perspektive als Verfolger wahrgenommene pagane
Bevolkerung Karthagos gemeint war®. Die Forderung, dem Nachsten und dem
Feind in der aktuellen Notlage zur Seite zu stehen, wurde nach Pontius durch die
Gemeinde auch in die Tat umgesetzt. So verpflichtete sich jeder entsprechend
seinen Moglichkeiten, gewisse Dienstleistungen zu erbringen®.

In diesem Sinne ist christliche Nachstenliebe auf zwei Bezichungsebenen zu
deuten: Zum einen wurde die Bindung zu Gott als ein Patron-Klient-Verhéltnis
gedacht, welches liber das Gebot der Néchstenliebe gewisse Liebesdienste ein-
forderte, die im Gegenzug vor Gott verdienstvoll angerechnet und vergolten
wurden. Andererseits orientierte sich Nichstenliebe auf zwischenmenschlicher
Ebene idealerweise an einer selbstlosen und aufopfernden Haltung gegeniiber
dem Néchsten, die ganz der biblischen Uberlieferung entsprechend keine Ge-
genleistung fiir erbrachte Dienste abverlangte. Der Aspekt der Selbstlosigkeit
wurde dadurch unterstrichen, dass selbst den Feinden mildtétige und barmher-
zige Liebe entgegengebracht werden sollte, womit die religids bedingten Schran-
ken zwischen der christlichen Gemeinschaft und dem paganen Umfeld zumin-
dest zeitweise iberwunden werden konnten. Gleichzeitig bot NAchstenliebe als
charakteristisches Element christlicher Beziehungsfithrung die Moglichkeit, ei-
nerseits die einzelnen Mitglieder in die Gemeinde zu integrieren und anderseits

58  Cypr. Unit. ecel 14; Cypr. Patient. 15,

59  Cypr. Zel 15, Cypr. Eleemn. 5, Cypr. Patient. 5-6.16.
60 Pont. Vita Cypr. 9,57

61 Pont. Vita Cypr. 10,24,



88 Adnan Briandh

die Gemeinschaft in ihrem spezifisch christlichen Selbstverstindnis von ihrem
Umfeld abzugrenzen. Cyprians Schrift Ad Demetrianum, die sich ebenfalls auf
die Epidemie von 252 bezicht, bringt diesen Aspekt auf den Punkt®. Im Gegen-
satz zum Bericht des Pontius, der das selbstlose Handeln im Rahmen christli-
cher Néchsten- und Feindesliebe betonte,stand bei Cyprian das aus seiner Sicht
verfehlte Verhalten der paganen Bevdlkerung im Vordergrund®. Gemeinsam
ist beiden Berichten die klare Unterscheidung der christlichen Gemeinschaft
von ihrem paganen Umfeld. Das relevante Kriterium dieser Differenzierung
war die dezidiert christliche Haltung der Néchstenliebe, welche die Christen
mit Attributen wie Selbstlosigkeit, Uneigenniitzigkeit, Barmherzigkeit und Auf-
opferungsbereitschaft von ihrem nichtchristlichen Umfeld abhob, das dagegen
mit Figennutz, Habgier, Gewinnsucht und Skrupellosigkeit assoziiert wurde. So
konnte Cyprian in Bezug auf seinen paganen Adressatenkreis ganz einfach von
denjenigen sprechen, die den Dienst der Nachstenliebe fiirchteten®.

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass Cyprian das christliche
Gemeinwesen als eine Gemeinschaft, bestehend aus Briidern und Schwestern,
verstand, wobei er im brieflichen Kontakt mit seinen Mitchristen die Anrede
frater verwendete und die einzelne christliche Gemeinde in ihrer Gesamtheit
als fraternitas begriff. Diesem Selbstverstindnis entsprach die im Gebot der
Nichstenliebe festgelegte Haltung gegeniiber dem Mitmenschen. Als Bischof
ermahnte Cyprian seine Gemeinde im Gottesdienst zu titiger Nichstenliebe
und forderte dariiber hinaus deren konkrete Umsetzung im alltiglichen Leben
und verstarkt in Notsituationen wie etwa der Epidemie von 252. Auf zwischen-
menschlicher Ebene erschien Néichstenliebe im Allgemeinen und Feindesliebe
im Speziellen als selbstloser Akt gegeniiber dem Mitmenschen, der — in Ge-
wissheit einer Vergeltung vor Gott — keine Gegenleistung im Diesseits erwar-
tete. Zumindest im Idealfall waren Néchsten- und Feindesliebe konstitutive
und charakteristische Elemente christlicher Beziehungsfithrung und hoben die
Christen, die sich in ihrer Gesamtheit als Bruderschaft verstanden, von dem
paganen Umfeld ab.

62 Die Apologie antwortete auf die Anschuldigungen eines gewissen Demetrianus, scheint dabei
aber auf eine grissere Leserschaft abzuzielen. Vgl. Sage,a.0. (oben Anm. 2) 275-280.

63 Cypr. Demetr. 10.

64  Cypr. Demetr. 10: Idem ad pietatis obsequitgm timidi, [...].



Fratres et inimici Christianorim 39

Feindschaft als Mittel der Kirchenpolitik bei Cyprian
Das Konstrukt der Feindschaft

Cyprians Aufstieg von seiner Bekehrung bis zum Bischofsamt ist bemerkens-
wert. In den wenigen Jahren zwischen 245/46 und 248/49 stieg der Neophytin der
Hierarchie der christlichen Gemeinde Karthagos zum Bischof auf®. Neben sei-
nen finanziellen Moglichkeiten, rhetorischen Fihigkeiten und seinem Ansehen
in Karthago diirften vor allem die damit verbundenen sozialen Bindungen zum
Erfolg gefithrt haben. Diese verpflichteten ihn nunmehr als christlichen patronus
gegeniliber dem Gemeindevolk und dem Klerus®. Schon als Katechumene schuf
er sich die Grundlage, die ihm die Unterstiitzung einer Mehrheit der Christen
sicherte. Er verkaufte sein Eigentum und verteilte fast den ganzen Erlds, um Be-
diirftigen die notige finanzielle Unterstiitzung zukommen zu lassen®. Mit dieser
freigiebigen Haltung baute er sich kurz nach seinem Ubertritt zum Christentum
innerhalb der Gemeinde eine breite Anhangerschaft auf, die sich schliesslich fiir
seinen schnellen Aufstieg zum Bischof verantwortlich zeigte®.

Gleichzeitig erwuchs ihm innerhalb eines arrivierten Klerus eine starke
Gegnerschaft, die sich mit der Wahl des homeo rovus® nicht abfinden wollte
und sich spéter um den Diakon Felicissimus sammelte™. Als Cyprian aufgrund
der decischen Verfolgung aus Karthago floh, verlor er den direkten Kontakt
zu seiner Gemeinde und bot damit seinen Widersachern die Moglichkeit, ihre
Stellung auszubauen. Gegeniiber den lapsi nahmen diese infolgedessen eine
bewusst mildere Haltung ein und konnten damit durch Siindenvergebung und
Rekonziliation eine eigene, kirchenpolitisch loyale Klientel etablieren, womit
sie gleichzeitig Cyprians Stellung schwichten™. An seinem Zufluchtsort sah sich
der karthagische Bischof gezwungen, innerhalb des Klerus eine neue, ihm loy-
al gesinnte Klientel aufzubauen, um einerseits seine Interessen gegeniiber der
kirchenpolitischen Opposition durchzusetzen und andererseits die Gunst des
Gemeindevolkes zuriickzugewinnen’. Nach Ostern 251 schien seine Position
so weit gefestigt, dass er auf einer kurz darauf einberufenen Synode mit dem
spiter verschriftlichten Vortrag De ecclesiae catholicae unitate zum Gegenschlag
ausholen konnte. Befand sich Cyprian wihrend seiner Abwesenheit gegentiiber

65  Sage,a.0. (oben Anm.2) 130f.138.

66 C.A.Bobertz, Cyprian of Carthage as patron. A social historical study of the role of bishop in the
ancient Christian community of North Africa (Diss. Yale University 1988) 121. Neuerdings auch
Brent 2010,2.0. (oben Anm.2) 72-74.

67 Pont. Vita Cypr.27,39.

68  Bobertz, a.(3. (oben Anm. 66) 122-125.

69  Pont. Vita Cypr.5,1: [...] adhue neophytus et ut putabatur novellus electus est,[...].

70  Pont. Vita Cypr. 3,6, Cypr. Epist. 43,1 2. Dazu vgl. Clarke, a.0. (oben Anm. 1) vol. 2,210-213,

71 Bobertz 1988, a.0. (oben Anm. 66) 163,

72 Awusfiihrlich Id., 75-252; des weiteren Id., «Patronage networks and the study of ancient
Christianity», Studia Patristica 24 (1993) 20-27 sowie Id., «Patronal letters of commendation.
Cyprian’s epistulae 38—40», Studia Patristica 31 (1997) 252259,



90 Adnan Briandh

seiner Gegnerschaft vorwiegend in der Defensive, so konnte er nach seiner
Riickkehr aus dem Exil gestdrkt auf der Synodalversammlung auftreten und
die betreffenden Anliegen vor dem Gemeindevolk, dem karthagischen Klerus
und den zugereisten Amtskollegen offensiv vertreten’. Dabei sah er die den
Christen entsprechende Lebensfithrung im Doppelgebot der Liebe, das heisst
in den Geboten der Gottes- und der Néchstenliebe verdichtet. In Bezug auf
das Zusammenleben in der christlichen Gemeinschaft folgerte er, Gott habe
in seiner Lehre unitatem simul et dilectionem empfohlen™. Dabei bediirfen die
beiden Begriffe Einheit und Liebe einer ndheren Erliuterung:

(1) Bei Cyprian beruhte die Kirche auf dem Sakrament der unitas™, das
sich als Grundmotiv seines Kirchendenkens durch die Schriften zieht und seine
theologische Durchdringung in De ecclesiae catholicae unitate fand. Nach sei-
nem Verstindnis gab es nur die eine, in sich geeinte und ungespaltene Kirche
Christi’®, Um diesen Anspruch zu legitimieren, berief er sich auf die bischofli-
che Sukzession, die er im Matthiusevangelium in den Worten Christi an Petrus
begriindet sah”. In einer ungebrochen gedachten Reihe aufeinanderfolgender

73 1B.Rives, Religion and authority in Roman Carthage from Augusius to Constantine (Oxford
1995) 296f. Seit dem Frithjahr 250 hatte Cyprian immer wieder die Bildung einer Synode
gefordert, um sich iiber die Gefallenenfrage sowie das Schisma in Karthago zu beraten.
Siehe dazu J.A. Fischer/A. Lumpe, Die Synoden von den Anfingen bis zum Vorabend des
Nicaenums (Paderborn 1997) 167 mit Anm. 13, Zur Gefallenenfrage, den entsprechenden
Synodalbeschliissen und dem Schisma des Felicissimus siehe Id., 171-178. Cypr. Epist. 54 4.1
legt den Schluss nahe, dass De ecclesiae catholicae unitate auf der Synode vorgetragen wurde.
Seine grundsitzlichen Ausfithrungen zur Finheit der Kirche hatte er vielleicht noch im Exil
ausgearbeitet.

74 Cypr. Unit. ecel. 15: Unitatem simud et dilectionem magisterio suo docuit; prophetas omuries et legem
praeceptis duobus inclusit.

75 Vgl. dazu A. Beck, Rémisches Rechi bei Tertullian und Cyprian. Eine Studie zur frithen
Kirchengeschichte (Aalen 1967) 125 sowie A. Hoffmann, «Die Kirche — einig, heilsnotwendig, auf
gotthches Gesetz gegriindet. Grundlagen des Kirchenverstindmsses beir Cyprian von Karthago»,
in I Amnold et al. (Hgs.), Viiter der Kirche. Ekklesiales Denken von den Anfingen bis in die
Neuzeit (Paderborn 2004) 369-371.

76 Zentral sind Cypr. Unit. eccl 4-8.23. Zu Cyprians Theologie der Einheit mit einschldgiger
Literatur siche A. Adolph, Die Theologie der Einheit der Kirche bei Cyprian (Frankfurt a. M.
1993); vgl. auch Beck, a.0. (oben Anm. 75) 123-138; J. Rast, «Cyprnian von Karthago und Paul
von Samosata. Uberlegungen zum Verstdndnis des Bischofsamtes im 3. Jahrhundert», in R. v.
Haehling (Hg.), Rom und das himmlische Jerusalem. Die frithen Christer zwischern Anpassung
und Ableknung (Darmstadt 2000) 263-269; Hoffmann, a.0. (oben Anm. 75) 369-371.

77  Cyprian hatte in Unit. eccl. 4 die von Gott verfiigte Einheit der Kirche unter Bezug auf M716,18—
19 begriindet. Uberliefert sind nun zwei Fassungen derselben Stelle. Dabei akzentuierte der sog.
<Primacy> Text (PT.) den Vorrang des Petrusamtes, indem prirnatis Pefro datiir und cathedra Petri
geschrieben steht. Der fextus receptus (T.R.) dagegen betonte vielmehr die bischifhiche Einheat,
denn den Vorrang eines Einzelnen. Die heute vertretene communis opinio sieht in Cyprian
den Autor beider Fassungen. Vermutlich revidierte er den Passus aufgrund des Anspruchs, den
Stephanus von Rom im Verlaufe des Taufstreits gegeniiber seinen Mitbischéfen erhob und
fiigte anstelle des PT. den T.R. ein. Dazu siehe M. Bévenot, Cyprian. De lapsis and De ecclesiae
cathoficae unitate (Oxford 1971) x—xv. Dagegen S.G. Hall, <I'he versions of St. Cyprian’s De
Unitate 4-5: Bévenot’s dating revisited», JTAS 55 (2004) 138-146. Neuerdings K. Shuve, «Cyprian



Fratres et inimici Christianorim 91

Bischofe ortete er den Ursprung des Bischofsamtes und damit zusammenhén-
gend die Begriindung der Kirche in der Verheissung Petri, dem als erster die
Binde- und Lsegewalt des Hirtenamtes iibertragen worden war’. Petrus stand
damit sinnbildlich fiir die gottgewollte Einheit der Kirche. Obwohl die anderen
Apostel das Bischofsamt und die damit verbundenen Vollmachten in gleicher
Weise ausfiillten, sich also ein und dasselbe Amt auf mehrere Triger verteilte,
blieb die Einheit solidargemeinschaftlich gewahrt™. Ungeachtet des als Einheit
gedachten, unteilbaren Bischofsamites, iibte jeder einzelne Bischof also in sei-
nem Zustindigkeitsbereich das Amt voll und ganz aus. Diesem Amtsverstindnis
entsprach der Aufbau der Kirche, die sich auf lokaler Ebene aus den einzelnen
Ortsgemeinden zusammensetzte, die in ihrer Summe die eine geeinte Gesamt-
kirche bildeten®.

Als Mittelpunkt seiner Gemeinde verkOrperte der Bischof die einzig wahre
Kirche und sicherte gleichzeitig als vorlaufig letztes Glied in einer ungebroche-
nen Reihe bischdflicher Vorgénger die Verbindung zum Ursprung. Die Gemein-
schaft oder der Bruch mit ihm entschied letztendlich iiber Heil und Unheil der
Glaubigen®. Der Bischof vertrat die in Eintracht getroffenen Beschliisse des
Bischofskollegiums auf Gemeindeebene und reprisentierte zugleich die Orts-
gemeinde in der Versammlung der Bischdfe. In diesem Sinne war er Bindeglied
zwischen Ortsgemeinde und Gesamtkirche. Cyprian brachte diese Schliisselrolle
des Bischofs in der Formel zum Ausdruck, dass der episcopus in ecclesia und die
ecclesia in episcopo sei®?. Die Aufgabe des Bischofs war es, die Einheit der Kirche
und des Amtes aufrechtzuerhalten, indem er auf Gemeindeebene Schismen
und Héresien verhinderte und auf gesamtkirchlicher Ebene die Fintracht und
Einmiitigkeit mit den Bischofskollegen wahrte®*. Die Einheit der Kirche stand

of Carthage’s writings from the rebaptism controversy: two revisionary proposals reconsidereds»,
JTHS 61 (2010) 627-643.

78 Die Rede von «binden» und «lésen» in Mt 16,19 deutete Cyprian auf die Vollmachten des
Bischofsamtes. Zu den rechtstheologischen Begriffen der Binde- und Lésegewalt siche
O. Michel, «Binden und Lsen», RAC 2 (1954) 374-330.

79  Cyprian verlieh jedem Bischof das ganze Bischofsamt und nicht nur einen selbststindigen,
1deellen Teil des Ganzen. Vgl. Beck, a.3. {oben Anm. 73) 127-129; Hoffmann, a.0. {oben
Anm, 54) 29-31,

80 Rist,a.O. (oben Anm.76) 264; Beck, a.0. (oben Anm. 75) 124f,

81 Hoffmann, a.0. (ocben Anm. 74) 370-372.

82  Cypr. Epist. 6683, Vgl. Hoffmann, a.0. (oben Anm.75) 370.

83 Beck,a.0. (oben Anm.75) 127 Die Begnffe haereticus und haeresis wurden als Kampfbegnffe
gebraucht, um nonkonforme Individuen und Gruppierungen zu bezeichnen, die aus der Sicht
einer selbstbehaupteten «Orthodoxie» Fehllehren verbreiteten. Noch im 3. Jh. wurden sie
austauschbar und in inhaltlicher Uberschneidung mit sckismaticus bzw. schisma verwendet.
Dementsprechend muss man sich bewusst machen, dass «labels like ,orthodox’ and |heretical’
are very much a matter of perspective and reflect a decision only reached with later hindsight.»
Siehe dazu G.D. Dunn, «Heresy and schism according to Cypnan of Carthager, JTHS 35 (2004)
551-574,



92 Adnan Briandh

dabei symbolisch fiir die Einheit in der gottlichen Trinitat*. In der von Christus
gebotenen Eintracht {concordia) und Einmiitigkeit (unanimitas) fand die unitas
ihren anschaulichen Ausdruck®. Diese waren in Cyprians Kirchenverstindnis
das verbindende Element zwischen dem abstrakten Konstrukt der kirchlichen
Einheit und der konkreten Interaktion zwischen den Gemeindemitgliedern®:.

(2) Auf der affektiven Ebene entsprach diesem Einheitsgedanken die Lie-
be, welche in ihrer Haltung gegenliber dem Mitchristen und dem Néichsten
Eintracht und Einmiitigkeit evozieren sollte. Eine inhaltliche Differenzierung
zwischen dem dafiir verwendeten dilectio und dem damit in Zusammenhang
stehenden caritas, ist in De ecclesiae catholicae unitate nicht nachzuweisen?.
Auf die zwischenmenschliche Interaktion bezogen, driickten die Begriffe die
uncigenniitzige Liebe zum Nichsten aus und fanden dariiber hinaus ihre Ent-
sprechung in der bedingungslosen Liebe zu Gott®™. Diese spezifisch christliche,
von Gott ausgehende und auf ihn zentrierte Liebe war das verbindende Element,
welches den einzelnen Christen in die christliche Gemeinschaft integrierte und
ihn in der Interaktion mit dem christlichen Bruder und dem Néchsten zu einer
barmherzigen und uneigenniitzigen Haltung verpflichtete, die ihn von der nicht-
christlichen Umwelt abhob®. Dieses Bewusstsein entsprach dem christlichen
Selbstversténdnis einer in Christus erneuerten fraternitas™, was dariiber hinaus
in Wendungen wie dilectionis et caritatis foedera™ oder vinculum caritatis™ zum
Ausdruck kam. Im Umkehrschluss konnten Hiretiker und Schismatiker, die aus
Cyprians Perspektive gegen die gottliche Ordnung und Liebe handelten, nicht
mit Gott vereint sein®.

Einheit verbunden mit Liebe (unitas simul et dilectio) hatte Cyprian also
gefordert. Inhaltlich erinnert diese Bestimmung christlicher Beziehungsfiih-
rung an Ciceros Definition von idealer Freundschaft. Die von Cicero im Lae-
lius dargelegte, auf den politisch-0ffentlichen Bereich der res publica bezogene
Begrifflichkeit ersetzte Cyprian jedoch durch eine spezifisch christliche Ter-
minologie, die einerseits dem christlichen Selbstverstindnis als Bruderschaft

84 Hoffmann, a.0. (oben Anm.75) 370f.

85 Cypr. Unit. eccl. 12: Unanimitatem. prius posuit, concordiam pacis ante praemisit, ut converiat
robis fideliter et firmiter docuit. Vgl. auch Unit. eccl. 14.

86  Cypr. Unit. eccl. 23: Unus Deus est et Christus unus, et una ecclesia eius et fides una, et plebs in
solidam corporis unitatem concordiae glitino copulata. Vgl. auch Unit. ecel. 21. Wie ein Christ
zu sein hat, beschreibt Cyprian in Unit. ecel. 24 folgendermassen: Pacificos esse oportet Dei
filios, corde mites, sermone simplices, adfectione concordes, fideliter sibi unanimitatis nexibus
cohaerentes.

87 Pétré,a.0.(oben Anm. 51) 68-71.

88 Cypr. Uniteccl. 15,

89  Cypr. Unit. eccl 14: Pacem nobis Christus dedit, concordes adque unanimes esse praecepit,
dilectionis et caritatis foedera incorrupta adque inviolata mandavit.

90 Cypnan spricht in Urit. eccl. 14 von fraterna caritas.

91  Cypr. Unit. ecel 14.

92 Cypr. Unit. ecel. 24,

93 Cypr. Unit. eccl 14 : Qui carifatem non habet, Deum non habet.



Fratres et inimici Christianorim 93

Rechnung trug und andererseits in kirchenpolitischer Hinsicht Einigkeit zum
Ausdruck brachte: An die Stelle von politischer Ubereinstimmung (consensio/
concordia) und freundschaftlicher Zuneigung (benevolentia/caritas) traten die
kirchenpolitische Finheit (unitas/concordia) und christliche Nichstenliebe (di-
lectio/caritas). Cyprian lag es dabei aber fern, die Christen als einen Kreis von
amicizu begreifen. Vielmehr verblieb er in einer Terminologie, welche die christ-
liche Gemeinschaft als fraternitas bestimmte. So wie Cicero seine Definition auf
die wahre und vollkommene Freundschaft bezogen hatte, so ging auch Cyprian
von einer idealen Vorstellung aus, wie christliche Gemeinschaft in der Kirche zu
verstehen sei. Die Erfahrungen aus dem felicianischen Schisma in Karthago und
der Spaltung durch Novatian in Rom zeigten dem Bischof, dass die beschworene
Einheit durch Haresien bedroht war™. Deshalb schloss Cyprian an seine Bestim-
mung des christlichen Zusammenlebens die Frage: Quam vero unitatem servat,
quam dilectionem custodit aut cogitat qui, discordiae furore vesanus, ecclesiam
scindit, fidem destruit, pacem turbat, caritatem dissipat, sacramentum profanat?®
In der Zwietracht sah er die Gefahr fiir die kirchliche unitas begriindet und
forderte dementsprechend seine Mitchristen dazu auf, keine Gemeinschaft mit
Hiéretikern und Schismatikern zu halten. Da sie aus seiner Perspektive gegen die
Bischofe handelten und ausserhalb der Kirche eine von der katholischen Kirche
abgesonderte, pseudochristliche Vereinigung® bildeten, schieden sie aus der
christlichen Gemeinde aus™. Im Gegensatz zur fraternitas, in der die unitas der
Kirche durch eintrichtiges und einmiitiges Verhalten gewahrt blieb, gefihrdete
die von Héaretikern und Schismatikern hervorgerufene discordia die kirchliche
Einheit:

Arma ille contra ecclesiam portat, contra Dei dispositionem repugnat. Hostis altaris,
adversus sacrificium Christi rebellis, pro fide perfidus, pro religione sacrilegus, inob-
sequens servus, filius impius, frater inimicus, contemptis episcopis et Dei sacerdotibus
derelictis constituere audet aliud altare [...]".

94 In Rom kam es zum sog, novatianischen Schisma, als Cornelius 251 nach dem Martyrium
des Bischofs Fabianus zu dessen Nachfolger gewéihlt wurde und sich der Preshyter Novatian
infolgedessen als Gegenbischof aufstellen liess. Siehe dazu H.J. Vogt, Coefus sanctorum. Der
Kirchenbegriff des Novatian und die Geschichte seiner Sonderkirche (Bonn 1968).

95 Cypr. Unit. eccl. 15: «Welche Einheit aber bewahrt, welche Liebe beachtet oder bedenkt einer,
der, von der Raserei der Zwietracht betdrt, die Kirche spaltet, den Glauben untergribt, den
Frieden stért, die Liebe zerreisst und das heilige Geheimnis entweiht?» (Ubers. I. Baer).

96 Cypr. Unit. ecel 12:[...] dwm conventicula sibi diversa constifuunt [...].

97  Cypr. Unit. ecel 17

98  Cypr. Unit. ecel. 17: «Die Waffen fiihrt er gegen die Kirche, gegen Gottes Verordnung kimpft er
an. Ein Feind des Altars, ein Aufriihrer wider das Opfer Christi,statt der Glaubenstreue treulos,
statt der Gottesfurcht ein Tempelschinder, ein ungehorsamer Knecht, ein liebloser Sohn, ein
feindseliger Bruder, verachtet er die Bischofe und verlasst die Priester Gottes und wagt es, einen
anderen Altar zu bauen [...]» (Ubers. J. Baer).



94 Adnan Briandh

In der Wendung frater inimicus stellte Cyprian zwei sich auschliessende Be-
griffe in unmittelbare Nahe zueinander. Einerseits evozierte der Bruderbegriff
im christlichen Kontext eine einmiitige und licbende Haltung gegeniiber dem
Mitchristen, wohingegen inimicus auf der anderen Seite fiir Gegnerschaft und
Feindschaft stand. Gesellschaftliche Inklusion und Exklusion sind hier aufs
Engste miteinander verkniipft und verweisen darauf, dass die kirchenpoliti-
sche Gegnerschaft urspriinglich aus der Mitte der christlichen Gemeinschaft
hervorging. Die bekundete inimicitia steigerte Cyprian noch durch die damit
zusammenhéingenden Begriffe hostis und rebellis, die sich hier auf den kirchen-
politischen Feind und den Aufriithrer gegen die gottgewollte Ordnung beziehen,
in ihrer urspriinglichen Bedeutung jedoch den Staatsfeind bzw. den Aufriihrer
gegen die Staatsmacht kennzeichneten®.

Auch hier zeigen sich Parallelen zum Laelius. Auf rationaler Ebene und
im Kontext der politischen Terminologie der rdmischen Republik sah Cicero
inimicitia in der Uneinigkeit iiber die Belange der res publica und ganz allge-
mein in der Opposition gegen die innere Ordnung des Staates begriindet. Aus
ebendieser Uneinigkeit und Zwietracht entstand nach Cicero gegenseitiger
Hass, der auf affektiver Ebene starke Abneigung ausdriickte und sich auch in
gewalttitiger Form entladen konnte. Cyprian bezeichnete dementsprechend
die Haretiker und Schismatiker als Urheber der Uneinigkeit (dissensionis
auictores)'"’, welche die christliche unitas durch Zwietracht (discordia) und
kirchenpolitischen Dissens (dissensic) in ihrem wiitenden Hass (odium !
gegen Bischof und Kirche zu spalten versuchten. Analog zu den politischen
Feinden, die zur Zeit der spidten Republik in den Augen Ciceros gegen die
innere Ordnung der res publica agiert hatten, handelten die kirchenpolitischen
Widersacher Cyprians aus der Perspektive des Bischofs gegen die gottgewollte
Finheit und bischdéfliche Struktur der Kirche.

Der sozialen Inklusion durch Freundschaft bzw. Bruderschaft, die sich in
den Begriffen Eintracht und Zuneigung bzw. Einheit und Liebe erschliessen
lasst, stand die gesellschaftliche Exklusion durch Feindschaft entgegen, die mit
den Begriffen Zwietracht und Hass in Verbindung zu bringen ist. Ein direkter
Riickgriff auf Ciceros Laelius kann dabei nur vermutet werden. Es wird jedoch
deutlich, dass Cyprian sich an einem Modell interpersonaler Beziehungsfiihrung
orientierte, welches mittels einer bestimmten Begrifflichkeit zwischen Verbiinde-

99 In der roémischen Republik bezeichnete hostis den Feind, der die res publica von aussen
bedriingte. Gleichzeitig und in inhaltlicher Uberschneidung mit irimicus konnte der Begriff
auch den politischen Feind kennzeichnen. Siehe dazu Hellegouarc’h, a.0. (oben Anm. 7) 188f.
Zum Begniff der rebellatio sieche Beck, a.(3. {oben Anm. 74) 137 mit Anm. 5 sowie J.B. Rives,
Religion and authority in Roman Carthage from Augustus to Constantine (Oxford 1993) 290f.

100 Cypr. Unit. eccl. 23,

101 In Cypr. Patient. 19 erkannte Cyprian in der Ungeduld den Grund, der Haretiker in der Kirche
hervorbrachte und sie dhnlich den Juden zu feindseligem und wiitenden Hass gegen die Kirche
anstachelte. Nach Cypr. Zel. 5 sah er den Ursprung des Hasses im Brudermord Kains begriindet,
der aus Eifersucht Abel ermordet hatte.



Fratres et inimici Christianorim 95

ten und Gegnern zu unterscheiden vermochte. In Anbetracht seiner gehobenen,
paganen Herkunft,der damit verbundenen standesgeméssen Bildung sowie den
bis kurz vor dem Martyrium gepflegten Freundschaftsbezichungen zur paganen
Elite Karthagos scheint Cyprian geméiss seinen persdnlichen Erfahrungen im
politisch-0ffentlichen Bereich eine kontemporir verwendete Sprache aufgegrif-
fen und seinen Bediirfnissen entsprechend umgeformt zu haben, um in kirchen-
politischer Hinsicht Gegnerschaft auszudriicken.

Die christliche Tradition kannte zwar das Phanomen des Gottesfeindes!'®,
doch schloss die Erweiterung der Nichstenliebe durch Jesus prinzipiell neben
dem Mitchristen auch den Feind in die liebende Haltung mit ein. In Anbetracht
der mannigfaltigen Bedrohungen, die in der Mitte des 3. Jh. in Form staatlicher
Verfolgung und durch kirchenpolitisch bzw. theologisch bedingte Spaltungen
die christliche Gemeinde in Karthago erschiitterten, stiess das christliche Ideal
der Néchsten- bzw. Feindesliebe an seine Grenzen und wurde durch Adaption
eines Freund-Feind-Schemas erginzt. Dementsprechend konnte ein Feind nicht
Mitglied der christlichen Gemeinschaft sein. Die Konsequenz daraus war, dass
Felicissimus und seine Anhangerschaft auf Beschluss der Synode von 251 aus
der Kirche und damit der christlichen Gemeinschaft exkommuniziert wurden!®.

Begriffe der Verschwirung und des Aufruhrs

Die These, dass Cyprian in den kirchenpolitischen Auseinandersetzungen mit
Felicissimus und dessen Anhédngerschaft eine Sprache aufgriff, die es auf poli-
tisch-Offentlicher Ebene seit der Zeit der romischen Republik erlaubte, sich von
seinen Gegnern abzugrenzen, wird dariiber hinaus durch die Verkntipfung der
Feindschaftsterminologie mit Begriffen der politischen Verschworung und des
Aufruhrs (factio, conspiratio, seditio, rebellatio) gestiitzt'™. In der spiten Repu-
blik bezeichnete factic eine politische Gruppierung, die sich in ihrer Agitation
gegen eine bestimmte Sache oder eine bestimmte Person richtete. Der Begriff
wurde vornehmlich pejorativ verwendet und dementsprechend vom Betrachter
der aus seiner Sicht verwerflichen Partei zugeschrieben, was meist das Bestehen
einer positiv bewerteten Gegenpartei voraussetzte, die aber nicht mit dem dif-
famierenden Begriff factio belegt wurde!®. Cyprian adaptierte diesen Begriff,
um seine kirchenpolitische Gegnerschait kollektiv fassen und diskreditieren

102 Gottesfeind war jeder, der sich im Bund mit Satan bzw. dem Antichristen gegen Gott und die
Kirche stellte. Dazu siehe W, Spever, «Guottesfeind», RAC 11 (1981) 1027-1043.

103 Hscher/Lumpe, a.0. (oben Anm. 73) 178.

104 Beck,a.0.(oben Anm.73) 137 mit Anm. 3; Rives, a.0. (oben Anm. 99) 290f,

105 Zum Begniff factio in der Rémischen Republik und der frithen Kaiserzeit siehe Hellegouarc’h,
a.0). (oben Anm. 7) 99-109 und R. Seager, «Factio: some observations», JRS 62 (1972) 53-38,
hier insh. 561,



96 Adnan Briandh

zu konnen. So sprach er von der Partei des Felicissimus (Felicissimi factio)'™,
der héretischen Partei (haeretica factio)'™ oder ganz einfach der factio'®. Der
Bischof warf seinen Gegnern die Spaltung der Kirche und die Aufstellung eines
Gegenbischofs vor. Weitere Vorwiirfe waren, dass sie vom Evangelium abge-
fallen und in Betriigereien, Ehebriiche und Opferhandlungen verstrickt seien
und in ihrer nachlissigen Haltung gegeniiber den lapsi vielen die Aussicht auf
das ewige Heil genommen hitten'®. In Felicissimus erblickte Cyprian den An-
fithrer dieser gegnerischen Partei und bezeichnete ihn dementsprechend als
dux factionis oder factiosus''’. Nachdem Cyprian in der Auscinandersetzung
um den rOomischen Bischofsstuhl zwischen Novatian und Cornelius Stellung auf
Seiten des letzteren bezogen hatte, bezeichnete er den abtriinnigen Novatian
und dessen Anhéngerschaft, welche aus seiner Sicht die von den Aposteln iiber-
lieferte Einheit der Kirche spalten wollten, ebenso als factio'!'. Gleichermassen
entstammen auch die Begriffe seditio und conspiratio demselben politischen
Vokabular. Generell kennzeichnete seditio in der rémischen Republik das Zer-
wirfnis zwischen zwei bestimmten Parteien und war daher das Resultat der
Rivalitat zwischen zwei widerstreitenden factiones''?. Demgegeniiber beschrieb
conspiratio die Verschworung gegen eine bestimmte Person oder Gruppierung!®.
Cyprian betitelte den Widersacher Felicissimus als seditionis princeps' und
verwendete conspiratio austauschbar mit factio, um die Gegnerschaft kollek-
tiv als Haretiker kennzeichnen und als Verschworer diffamieren zu kdnnen!®.
In einem kurz vor seiner Rilckkehr nach Karthago an die Gesamtgemeinde
adressierten Schreiben, deutete Cyprian die aufrithrerischen Verschwdrungen
{(factiosae conspirationes) gegen den im Einvernehmen mit dem Grossteil der
karthagischen Bekenner und Kleriker sowie seinen Mitbischdfen getroffenen
Beschluss (consilium ), die Gefallenenfrage auf einer allgemeinen Versammlung
zu behandeln, als eine direkte Auflehnung (rebellatic) gegen die bischifliche Au-
toritat und Gewalt (auctoritas et potestas ). Daraus wird deutlich, dass eine seit
der romischen Republik verwendete Begrifflichkeit, die im politischen Bereich
eine der Perspektive des Betrachters widerstrebende Gruppierung bezeichnete,
bei Cyprian als Ausdruck kirchenpolitischer Gegnerschaft ihre Entsprechung
fand und in Zusammenhang mit der Verwendung eines Yokabulars zu stellen
ist, welches dem Bischof erlaubte, kirchenpolitische inimicitiae zu formulieren.

106 Cypr. Epist. 4321,

107 Cypr. Epist. 43,72,

108 Cypr. Epist. 59,141,

109 Cypr. Epist. 4321: 5914 1.
110 Cypr. Epist. 41,2,1-2.

111 Cypr. Epist. 45,31-2.

112 Hellegouarc’h,a.(. (oben Anm.7) 134-137.
113 Id., 98f

114 Cypr. Epist. 4121,

115 Cypr. Epist. 4122,

116 Cypr. Epist. 4332,



Fratres et inimici Christianorim 97

Der Umgang mit kirchenpolitischer Gegnerschaft

Das in De ecclesiae catholicae unitate ausgearbeitete Konstrukt, welches einer-
seits ein Ideal zwischenmenschlicher Interaktion innerhalb der christlichen
Gemeinschaft und andererseits den Umgang mit kirchenpolitischen Feinden
definierte, fand gerade in Cyprians Briefcorpus seinen konkreten, auf bestimmte
Personen bezogenen Ausdruck. Insbesondere in Novatus, einem der von Anfang
an gegen den Bischof opponierenden Presbyter, sah er seinen drgsten Gegen-
spieler. Dieser war im Friihjahr 251 nach Rom abgereist, um die eigene Position
in einem Biindnis gegen den karthagischen Bischof zu stédrken'. In einem Brief
an seinen Amtskollegen Cornelius brachte Cyprian sein Verhéltnis gegeniiber
seinem Widersacher auf den Punkt. Die Invektive leitete er geschickt mit der
seit republikanischer Zeit fiir politischen Aufruhr verwendeten Wendung rerum
novarum semper cupidus ein, welche in diesem Kontext Novatus als Anstifter
der kirchenpolitisch motivierten Spaltung Achten sollte™®, Von Gier (rapacitas),
Habsucht (avaritia), Hochmut (superbia) und Aufgeblasenheit (tumor) getrie-
ben, kenne dieser keine Treue und keine Liebe, sondern nur Tauschung (fallacia)
und Schmeichelei (adulatio). In ihm sah Cyprian die treibende Kraft des Zer-
wiirfnisses. Der Abtriinnige war ein Feind der Ruhe (hostis quietis), ein Gegner
der Stille (franquillitatis adversarius) und ein Widersacher des Friedens (pacis
inimicus). Der Feindschaft stellte der Bischof dabei die Ruhe, die Stille und
den Frieden entgegen, die auf die christliche Gemeinschaft zu beziehen sind™®.
Anschliessend folgt eine Aufzihlung der angeblich verschuldeten Vergehen:
Novatus sei es gewesen, der in der karthagischen Gemeinde Zwietracht gesit
und damit einige Briider von Bischol Cyprian getrennt habe. Dariiber hinaus
habe er aus ehrgeiziger Parteisucht (factio et ambitio) den Felicissimus fiir sich
eingenommen, um schliesslich ebenso in Rom an der Seite Novatians die Ein-
tracht der Gemeinde zu zerstoren?’. Da Novatus nach der Darstellung Cypri-
ans in seinem verbrecherischen Sinn immer weitergetrieben werde und keine
charakterliche Besserung in Aussicht stehe, kdnne er nicht Teil der christlichen
Gemeinschaft sein: Nec remanere in ecclesia Dei possunt qui deificam et ecclesi-
asticam disciplinam nec actus sui conversatione nec morum pace tenuerunt'*. Die
Invektive abschliessend fithrte Cyprian weitere Schandtaten an, die er seinem
Widersacher zur Last legte. Neben der Entwendung kirchlicher, fiir die Armen-
flirsorge bestimmter Gelder, warf er Novatus grausame Verbrechen vor: Seinen

117 Sage,a.0. (oben Anm. 2) 1402501,

118 Cypr. Epist. 32.21. Vgl. Caes. Gall. 5,6,1; Cic. Sest. 104; Cic. Aft. 9,12 3-4.; Sall. Catil. 28,4;48,1;
Sall. Tug. 66 2.

119 Cypr. Epist. 5221,

120 Cypr. Epist. 522.2-3,

121 Cypr. Epist. 522 4: «Bs 1st auch in der Kirche Gottes keines Bleibens fiir solche, die weder in
threm Lebenswandel noch in einem friedfertigen Wesen die géttliche und kirchliche Zucht
beobachtet haben.» (Ubers. I. Baer).



938 Adnan Briandh

Vater habe er auf offener Strasse verhungern lassen und ihm anschliessend sogar
das Begribnis verweigert; und bei seiner schwangeren Frau habe er mit einem
Fusstritt in den Unterleib die Totgeburt des erwarteten Kindes verursacht!®.
Diese letztgenannten Anklagepunkte diirfen als Fiktion gelten und sind damit
Produkt von Cyprians Polemik. Die impietas gegeniiber dem alternden pater fa-
milias und die veriibte Gewalttat, die zur Fehlgeburt des eigenen Kindes fiihrte,
waren in der antiken Geschichtsschreibung bekannte Topoi, um ausgehend von
der Negativbewertung einer bestimmten Person das Bild eines in Grausamkeit
nicht zu {iberbietenden Scheusals zu zeichnen!?. In aller Deutlichkeit bringt die
Invektive die Feindschaft und den Hass Cyprians gegeniiber dem abtriinnigen
Presbyter Novatus zum Ausdruck und erinnert in ihrer rhetorischen Ausgestal-
tung an klassische Vorbilder wie etwa die Philippischen Reden Ciceros gegen
Marcus Antonius'*.

Zweiweitere Beispiele fliihren mitten in den innerhalb der Kirche erbittert
gefiihrten Streit um die Giiltigkeit der christlichen Taufe!®, In einem Brief an
seinen Amitskollegen [ubaianus widersprach Cyprian vehement dem Argument,
dass Héaretiker bei ihrer Wiederaufnahme in die Kirche deswegen nicht zu taufen
seien, weil die Novatianer in ihrer Gemeinde den Taufritus eingefithrt hiitten.
Die Kirche solle es nicht kiilmmern, ob die hostes ecclesiae diejenigen wieder-
taufen, die von der christlichen Gemeinde abtriinnig geworden seien und nun
um Anschluss bei den Novatianern suchten. Dabei verglich er die Agitation
Novatians, der sich als rebellis et hostis contra ecclesiarn erhoben hatte, mit den
mores simiarum. So wie diese menschliches Verhalten nachahmten, obwohl sie
in Tat und Wahrheit keine Menschen seien, so wolle Novatian das Ansehen und
die Glaubenswahrheit der katholischen Kirche in Anspruch nehmen, das heisst
die Kirche imitieren'*. Cyprian ging es dabei nicht nur darum, den eigenen
Standpunkt an einem anschaulichen Beispiel zu verdeutlichen. Vielmehr be-
absichtigte er durch die gezielte Erniedrigung seines Kontrahenten, diesen zu
diskreditieren. Feindschaft wurde in diesem Fall nicht allein als Mittel sozialer
Exklusion manifest, sondern liess trotz aller Stilistik die Hame des Verfassers
iiber den der Lacherlichkeit preisgegebenen Gegenspieler erkennen.

Im Verlauf der Auseinandersetzungen umdie Notwendigkeit der'Taufe hére-
tischer Konvertiten nahmen vor allem Cyprian und Bischof Stephanus von Rom
entgegengesetzte Positionen ein. Ausgehend von Cyprians Kirchenverstindnis
konnten nur Héaretiker, die einst in der Kirche die Taufe empfingen, dann von

122 Cypr. Epist. 5225

123 Vgl. Clarke,a.(3. (oben Anm. 1) vol. 2,291f.

124 Id., vol. 2,286,

125 Zum Taufstreit siehe Sage, a.0. (oben Anm. 2) 295-335; Burns, a.0. (oben Anm. 2) 100-131;
Brent,a.0. (oben Anm.2) 290-327; Shuve, a.0. (cben Anm. 77) insb. 630-638.

126 Cypr. Epist. 732 1: Nam Novatianus simiarim more, guae cum homines non sint humana
imitentur, vilt ecclesiae catholicae auctoritatem sibi et veritatem vindicare, quando ipse in ecclesia
rion sit, immo adhvc insuper contra ecclesiam rebellis et hostis extiterit.



Fratres et inimici Christianorim 99

ihr abfielen und nun um Wiederaufnahme baten, mittels einfacher Handaufle-
gung rekonziliert werden. All jene, die ausserhalb der Kirche getauft wurden,
sollten dagegen durch den reguléren Taufakt in die Gemeinschaft aufgenommen
werden. Cyprian verstand diese erneute Taufe nicht als Wiedertaufe, da seiner
Ansicht nach eine ausserhalb der Kirche gespendete Taufe wirkungslos war!?’.
Stephanus hingegen geniigte eine Wiederaufnahme mittels Handauflegung, wo-
bei er sich auf die rOmische Tradition berufen konnte™*. Vor allem Cyprian war
zunéchst von der Selbstbestimmung der Bischdfe ausgegangen'®. Das Schreiben
an den nordafrikanischen Mitbischof Pompeius, worin er in harschemTon seinen
eigenen Standpunkt der Haltung des Stephanus entgegenhielt, bedeutete dem-
gegeniiber einen Wendepunkt'. Seine ausfiihrliche Erwiderung kulminierte in
einer Reihe von Fragesitzen, welche die zuvor ausgebreitete Argumentation
zusammenfassen. Seinem Amtskollegen in Rom warf er dabei vor, dass er durch
Rekonziliation mittels Handauflegung einen ausserhalb der Kirche gespendeten
Taufakt als giiltig anerkenne und damit den Gedanken der kirchlichen Einheit
missachte, dem die eine, unteilbare Taufe zugrundeliege!®. Darauf folgte die
abschliessende Frage: Dat honorem Deo qui haereticorum amicus et inimicus
Christianorum sacerdotes Det veritatem Christi et ecclesiae unitatem tuentes ab-
stinendos putat?'** An dieser Stelle wurde der Bruch zwischen Stephanus und
Cyprian in zweifacher Hinsicht offenbar:

(1) Cyprian warf seinem Widersacher die Exklusion der Bischdfe vor, wobei
sich die Frage aufdringt, welche damit gemeint sein kdnnten. In einem Brief
an Cyprian berichtete Bischof Firmilian von Kappadokien, dass Stephanus den
Frieden (pax) mit einer Vielzahl von Bischéfen im Osten sowie in Nordafri-
ka gebrochen hatte. Selbst eine Delegation nordafrikanischer Bischofe liess er
weder zur gemeinsamen Unterredung vor noch gestand er ihnen in seiner Ge-
meinde Obdach und Gastfreundschaft zu'**. Auf diesen Bruch mit weiten Teilen
der damaligen Kirche scheint Cyprian in der vorliegenden Stelle anzuspielen.
Sehr wahrscheinlich war der Bischof von Karthago selbst von diesem, einseitig
verordneten Ausschluss betroffen!®.

(2) Cyprian nannte seinen romischen Amtskollegen haereticorum amicus et
intmicus Christianorum. So deutlich wie Stephanus den Bruch mit Cyprian und
dessen nordafrikanischen Mitbischdfen inszeniert hatte, so offenbar wurde in

127 Sage, a.0. (oben Anm. 2) 304f.

128 Cypr. Epist. 74,3,1. Vgl. Sage, a.0. (oben Anm. 2) 3071

129 Cypr. Epist. 6912 1;,7326.1; Sent. episc. praef.

130 Clarke, a.0. (oben Anm. 1) vol. 4, 234: «Moderation has been thrown aside; intemperance and
intransigence have taken its place.»

131 Cypr. Epist. 74 2-8.

132 Cypr. Epist. 74,8,2: «Gibt einer Gott die Ehre, der als Freund der Hiretiker und Feind der
Christen die Ausschliessung der Priester Gottes, die die Wahrheit Christi und die Einheit der
Kirche schiitzen, fiir richtig hilt?» (Ubers. nach J. Baer).

133 Cypr. Epist. 7525,1.

134 Dazu Clarke, a.0. (oben Anm. 1) vol. 4, 2431,



100 Adnan Briandh

dieser Wendung der Bruch von Seiten Cyprians. Mit einem Feind der Christen,
der als Freund der Hiretiker die Exklusion der Bischdfe betrieb, konnte keine
Gemeinschaft gehalten werden. Die direkte Gegeniliberstellung der auf Stepha-
nus bezogenen Begriffspaare Freundschaft/Héresie und Feindschaft/Christen-
tumist ein deutlicher Hinweis dafiir, dass Cyprian in Abgrenzung der kirchlichen
Einheit von Héretikern und Schismatikern eine Terminologie aufgriff, die eine
klare Freund-Feind-Unterscheidung zuliess.

Als im Jahre 256 eine Synode in Karthago den vor allem mit Stephanus
entbrannten Taufstreit verhandelte und die anwesenden Bischdfe einhellig die
nordafrikanische Praxis gegeniiber Rom bestéitigten, hielt Cyprian konsequen-
terweise fest, dass Haretiker nur dann de adversariis amici et de antichristis chris-
tiani werden konnten, wenn sie die einzig, wahre Taufe innerhalb der Kirche
empfingen'®. Die rechtméssige Taufe, die nur durch die entsprechenden Wiir-
dentriger innerhalb der rechtméssigen Kirche gespendet werden konnte, war
dabei das Mittel sozialer Inklusion und wurde damit das allein massgebende
Kriterium, welches die Zughodrigkeit zur christlichen Gemeinschaft signalisier-
te. Die Verwendung des Freundschaftsbegriffs an dieser Stelle, darf aber nicht
iiberbewertet werden. Keinesfalls deutet er auf ein entsprechendes christliches
Selbstverstindnis hin, sondern ist als erneuter Hinweis zu verstehen, dass das
diesbeziiglich verwendete Vokabular dem paganen Freundschaftsdiskurs ent-
lehnt wurde'®®. Diese Sprache, die gerade auf politischer Ebene eine Freund-
Feind-Unterscheidung ermdglichte, wurde bei Cyprian aber in einem christli-
chen Sinne modifiziert, damit sie einem christlichen Selbstverstindnis entsprach,
welches sich notwendigerweise von seinem paganen Umfeld abheben musste.

Zusammenfassung

Die Ausfithrungen haben gezeigt, dass Bischof Cyprian eine auf politischer Ebe-
ne verwendete Sprache aufgegriffen und seinen Bediirfnissen entsprechend um-
geformt hatte, um in kirchenpolitischer Hinsicht Gegnerschaft auszudriicken.
Diese Adaption ist auf dem Hintergrund seiner paganen Herkunft und Pragung
sowie den eigenen persdnlichen Erfahrungen im politisch-6ifentlichen Bereich
zu erkldren.

In der Auseinandersetzung mit der um Felicissimus formierten kirchen-
politischen Opposition in Karthago markierte der Vortrag De ecclesiae catho-
licae unitate auf der Frithjahrssynode von 251 einen Wendepunkt. Der darin
formulierte Gedanke der Verbindung von Einheit und Liebe als idealer Form
christlichen Zusammenlebens stimmt inhaltlich weitestgehend mit der in Ciceros
Laelius dargelegten Bestimmung wahrer Freundschaft tiberein. Die von Cicero

135 Sent. episc.87.
136 S.oben Anm. 46,



Fratres et inimici Christianorim 101

hauptséchlich auf den politisch-6ifentlichen Bereich der res publica bezogene
Begrifflichkeit ersetzte Cyprian durch eine spezifisch christliche Terminologie,
die einerseits dem Selbstverstindnis als Bruderschaft Rechnung trug und ande-
rerseits in kirchenpolitischer Hinsicht Ubereinstimmung zum Ausdruck brachte.
Die Gegner dieser Ordnung, die in ihrer Zwietracht und ihrem Hass diesem
Ideal widerstrebten, wurden von Cicero wie auch Cyprian mit inimicitia belegt.
Der sozialen Inklusion durch Freundschaft bzw. Bruderschaft, die sich in den
Begriffen Eintracht und Zuneigung bzw. Einheit und Liebe erschliesst, stand
die soziale Exklusion durch Feindschaft entgegen, die mit den Begriffen Zwie-
tracht und Hass in Verbindung zu bringen ist. Eine Bestimmung christlicher
Beziehungsfithrung, die den Einzelnen aufgrund bestimmter Voraussetzungen
in die Gemeinschaft integrierte, andere dagegen aus Mangel an Konformitét
davon ausschloss, stand grundsétzlich im Gegensatz zum Gebot der Nichsten-
bzw. Feindesliebe. Die innerchristlichen Spannungen, die durch theologischen
Dissens hervorgerufen und durch die Verfolgungen unter Decius und Valerian
verstarkt wurden, initiierten einen Diskurs iiber die recta fides. Die Verhandlung
bestimmter Glaubens- und Verhaltensgrundsitze sollte einerseits die Kohésion
innerhalb der christlichen Gemeinschaft garantieren und andererseits nonkon-
forme Personen von jeglicher Partizipation ausschliessen. Hier stiess der christ-
liche Anspruch, selbst den Feind in eine liebende Haltung miteinzuschliessen,
an seine Grenzen und wurde durch die Adaption eines Freund-Feind-Schemas
erganzt.

Korrespondenz:

Adrian Brandli

Lincoln College

Turl Street

Oxford OX1 3DR
adrian.brandli@lincoln.ox.ac.uk



	Fratres et inimici christianorum : Cyprian von Karthago im Spannungsfeld zwischen christlicher Nächstenliebe und kirchenpolitischer Feindschaft

