Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 70 (2013)

Heft: 1

Artikel: Adventus und Profectio : aristokratisches Prestige, Bindungswesen und
Raumkonzepte im republikanischen und frihkaiserzeitlichen Rom

Autor: Meister, Jan B.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-327728

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-327728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Adventus und Profectio

Aristokratisches Prestige, Bindungswesen und Raumkonzepte
im republikanischen und friithkaiserzeitlichen Rom

Von Jan B. Meister, Berlin

Abstract: Ein- und Ausziige romischer Aristokraten aus der Stadt Rom waren be-
deutende Rituale, wurden aber bisher vor allem im Vergleich zum Triumph oder
zum kaiserzeitlichen adventus-Zeremoniell als Akklamationsritual analysiert.
Dagegen ist der in den Quellen fassbare enge Bezug zum Bindungswesen bislang
nie systematisch untersucht worden. Dabei ist es gerade der Umstand, dass das
Begriissen oder Verabschieden eines Aristokraten als officium gesehen wurde,
der die enorme Bedeutung des Rituals erklért: Es handelt sich nicht einfach um
eine Akklamation, sondern um die Inszenierung persdnlicher Nahbeziehungen
und des damit verbundenen Prestiges. Damit funktionieren Stadteinziige ana-
log zur salutatio, zeigen aber in der Praxis auch einige Unterschiede. Diese, so
die These, lassen sich durch die unterschiedlichen Raumkonzeptionen erkldren:
Wihrend die aristokratische domus als Bereich extra rem publicam verstanden
wurde, herrschte im offentlichen Raum der Stadt die Autoritatsstruktur der res
publica. Die Art und Weise, wie Prestige inszeniert oder nicht inszeniert wurde,
zeigt exemplarisch, wie diese Raumkonzeptionen das Verhalten der Akteure
beeinflussten.

Als Cicero im Jahr 57 v. Chr. aus dem Exil zuriickkehrte, wurde er begeistert
empfangen. Seinen adventus, also seine Ankunft in Italien und seinen Einzug
in die Stadt Rom, schilderte er in einem iiberschwiinglichen Brief an seinen
Freund Atticus:

ad urbem ita veni ut nemo ullius ordinis homo nomenclatori notus fuerit qui mihi
obviam non venerit, praeter eos inimicos quibus id ipsum, se inimicos esse, non liceret
aut dissimulare aut negare. cum venissem ad portam Capenam, gradus templorum
ab infima plebe completi erant. a qua plausu maximo cum esset mihi gratulatio
significata, similis et frequentia (et} plausus me usque ad Capitolium celebravit in
forogue et in ipso Capitolio miranda multitudo fuit.!

1 Cic Att.4,1,5(Ubers.angelehnt an H. Kasten): «In die Stadt bin ich so eingezogen, dass niemand
aus irgendeinem Stand, der einem Nomenklator bekannt war, mir nicht entgegen gekommen
wire; selbst von meinen perstnlichen Feinden fehlten nur diejenigen, die ihre feindliche Gesin-
nung nicht verstecken oder in Abrede stellen konnten. Als ich an die Porta Capena kam, fiillte
das Volk die Stufen der Tempel von oben bis unten und brachte mir durch Hiindeklatschen
seine Gliickwiinsche zum Ausdruck. Ahnlich der Andrang, der Beifall, der mich bis zum Kapitol
umbrauste; auf dem Forum und dem Kapitol selbst schier uniibersehbare Massen.» Zu den ver-

Musewm Helveticum 70 (2013) 33-36



34 Jan B. Meister

Cicero tendiert sicherlich zu Ubertreibungen,dennoch zeigt sein Brief zwei Din-
ge deutlich: Seine Ankunft war begleitet von Sympathiebekundungen, die sich
performativ manifestierten, indem man ihm entgegenging, die Strasse sdum-
te und ihm zujubelte. Cicero war es dabei nicht nur wichtig zu betonen, dass
ihn eine grosse Menge empfangen habe, sondern auch, dass bedeutende Leute
darunter gewesen seien, diejenigen, deren Namen Nomenklatoren zu kennen
pllegten. Auffallend ist ferner, dass diese Leute sich als Freunde Ciceros gebér-
den — selbst wenn sie eigentlich persdnliche Feinde (inimici) sind, so tuschen sie
doch Freundschaft vor, und lediglich diejenigen, die zu dieser dissimulatio nicht
fahig sind, bleiben dem Anlass fern. In den folgenden Jahren kam Cicero bei
verschiedenen Gelegenheiten immer wieder auf diesen adventus zu sprechen.?
Er deutete seinen Empfang, soviel wird klar, als eine eindeutige Manifestation
seiner breiten Unterstiitzung innerhalb der Biirgerschaft und gleichzeitig als eine
personliche Ehrung, eine Inszenierung von Prestige — die dauernde Erwidhnung
und Ausschmiickungen der eigenen Heimkehr in den folgenden Jahren dienten
denn auch dazu, die Erinnerung an diese Prestigeinszenierung wachzuhalten.?
In Anbetracht der augenfilligen Bedeutung dieses Rituals® in Ciceros
Rhetorik mag es erstaunen, dass der adventus in der Forschung lange Zeit ver-
gleichsweise wenig Beachtung gefunden hat.® Erst in den letzten Jahren wurde
das Phdnomen eingehender untersucht. So hat Joachim Lehnen dem adventus-
Zeremoniell der rdmischen Kaiser eine eigene Monographie gewidmet.® Wal-
ter K. Lacey und Stéphane Benoist haben beide das Phinomen im Kontext
der Institutionalisierung des Principats betrachtet, und zwar als Ausdruck der

wendeten Textausgaben: Der Text der Cicerobriefe ist durchwegs jener der Teubner-Editionen
D.R. Shackleton Baileys, die Zdhlung ist jene von Kasten (mit Konkordanzen zur Vulgata in
Klammern), fiir die Reden wurde die Oxford-Edition von A.C. Clark benutzt, Plutarch wird in
der Edition K. Zieglers, Cassius Dio in jener von U.P. Boissevain wiedergegeben.

2. Vgl spez. Cic. Pis. 511, ferner Cic. dom. 758, p.red.in ser. 39; Sest. 131.

3 Zur Ausschmiickung, die der adventits in Ciceros Rhetorik erfuhr, s. Chr. Ronning, «Stadteinziige
in der Zeit der rémischen Republik. Die Zeremonie des Adventits und ihre politische Bedeu-
tunge, in Ders. (Hrsg.), Einblicke in die Antike. Orte — Praktiken — Strukturen (Miinchen 2006)
57-86; hier: 671,

4 <Ratual> wird hier in einem umgangssprachlichen Sinn verstanden und soll eine regelmiissig,
zu bestimmten Anlédssen und nach bestimmten Regeln ablaufende Interaktion bezeichnen.
Demgegeniiber weckt der Begriff <Zeremoniell> in hiherem Masse Assoziationen an wenig
verdnderliche, geradezu <erstarrte> Ablidufe, wie dies bei den deutlich stiarker formalisierten
und reglementierten Einziigen der spiiteren Kaiser der Fallist, fiir die der Begriff <Zeremoniell
bereits etabliert ist; der Begnff des Rituals soll die héhere Dynamik und Offenheit des repu-
blikanischen und frithkaiserzeitlichen adventus zum Ausdruck bringen.

5 Sowird man unter dem Lemma «adventus» im Neuen Pauly auf «triumphus» verwiesen; vgl. zur
Forschungslage vor den 90er Jahren J. Lehnen, A dventus Principis. Untersuchungen zu Sinngehalt
und Zeremoniell der Kaiserankunft in den Stidtern des Imperivm Romariem (Frankfurt a.M. 1997)
17-27.

6  J Lehnen,a.0. (oben Anm. 5}, die republikanischen Vorliufer werden nicht gesondert thema-
tisiert, was u.a. an Lehnens Zugniff hegt, der stdrker an analytischen Kategorien als an chrono-
logischen Entwicklungen interessiert ist und klar die Kaiserzeit zum Gegenstand hat.



Adventus und Profectio 35

generellen Problematik, wie ein Princeps (oder in der Republik ein grosser Ein-
zelner) nach externen Erfolgen, sei es im Triumph, sei es in einem adventus, in
die Stadt heimkehrt.” Doch einzig die Studie von Christian Ronning beschéftigt
sich ausschliesslich mit dem republikanischen Ritual und seinem spezifischen
Charakter,wobei er vor allem die Bedeutung der Sichtbarkeit romischer Aristo-
kraten hervorhebt, wie sie sich auch in diversen anderen Interaktionssituationen
manifestiert.®? All diesen Arbeiten ist gemein, dass sie Stadteinziige aus einer
grossen Perspektive heraus betrachten, d. h. analoge Rituale mit einbeziehen
wie den rédmischen Triumph, das spitantike adventus-Zeremoniell oder aber
die in der Tradition hellenistischer Herrscherverehrung stehenden Empfinge
romischer Statthalter — zweifellos alles Elemente, die im adverntus mit eine Rolle
spielen konnen und fiir die Entwicklung hin zu einem monarchischen Zeremo-
niell von entscheidender Bedeutung sind.” Weniger Beachtung findet dagegen
jener Aspekt, der Cicero besonders wichtig ist: das Begriissen durch die Freunde.
Zwar ist allen bisherigen Arbeiten klar, dass Stadteinziige diverse Beziige zum
rOomischen Bindungswesen aufweisen,”” doch eine systematische Untersuchung
dieses Aspekts ist bislang ausgeblieben.

7 WK. Lacey, Augustis and the Principate. The Evolution of the Systemn (Leeds 1996) 17-57 ; vgl.
auch knapp Ders., «Returning to the City», in T.W. Hillard et al. (Hrsg.), Anecient History in a
Modern University. Bd. 1: The Ancient Near East, Greece, and Rome (Grand Rapids und Cam-
bridge 1998) 276-280;S. Benoist, Rome, le prince et la Cit (Paris 2005), spez.25-49. Zu nennen
ware ferner A. Béranger/E. Perrin-Saminadayar (Hrsg.), Les entrées royales et impériales. His-
toire, représentation et diffusion d'une cérémonie publique, de I'Orient anciers d Byzance (Paris
2009) — ein Sammelband, der diverse Aspekte monarchischer Einziige quer durch die Antike
behandelt. Vgl. auch O. Nusshaum, «Geleit», RAC 9 (1976) 908-1049,

8  Chr. Ronning, a.0. (oben Anm. 3).

9 Vgl WK Lacey, a.0.{oben Anm. 7) 17f. sowie (freilich mit klaren Differenzierungen) J. Lehnen,
a.0). (oben Anm. 5) spez. 5-77 die bei Finziigen hellenistischer epiphaner Herrscher, Triumph
und adventus von weitgehend analogen Phianomenen ausgehen. S. Benoist, a.(. (oben Anm. 7)
25-28 sieht zwar die Probleme, betont jedoch nicht die Differenz, sondern will die Evolution von
einem eher «privaten» auf Nahbeziehungen basierenden Ritual zu einem Herrscherempfang
aufzeigen (ebd. 19-21); Chr. Ronning, a.0. (oben Anm. 3) 61f. deutet das stadtrdmische Ritual
zwar in dem hier vorgeschlagenen Sinne, betont aber dennoch (ebd. 77£) die Analogien zu den
hellenistisch inspirierten Stadteinziigen rémischer Statthalter in den Provinzen, die m.E. einen
klar anderen Charakter aufweisen (s.u. Anm. 10).

10 Explizite Verweise auf das Bindungswesen (inklusive safutatio) finden sich bei S. Benoist, a.0.
(oben Anm.7) 19f., der freilich die grésseren Entwicklungslinien hin zu einem formellen Herr-
scherempfang in den Blick nimmt und die republikanischen Wurzeln nur bedingt auswertet;
Chr. Ronning, a.(. (oben Anm. 3),spez. 72 sieht zwar den Konnex zum Bindungswesen, zieht
aber gleichzeitig Analogien zu den Einziigen romischer Statthalter in den Provinzen (ebd. 771,
deren Empfinge auf Initiative und Kosten der lokalen Honoratioren organisiert wurden, d.h.
eine offizielle Ehrung seitens des entsprechenden Gemeinwesens darstellten (und als solche —
im Gegensatz zum «Freundschaftsdienst» romischer Biirger —auch abgelehnt werden konnte!).
Interessant in diesem Kontext ist der freilich stark auf die Spitantike bezogene Aufsatz von
Chr. Badel, «Adventus et salutatior, in A, Béranger/E. Pernin-Saminadayar (Hrsg.), a.( (oben
Anm.7) 157-175,



36 Jan B. Meister

Dabei bietet eine Betrachtung von adventus und profectio einen erhebli-
chen Mehrwert, nicht nur fiir das Verstindnis des rOmischen Bindungswesens
in der ausgehenden Republik, sondern generell fiir das, was man in Anschluss
an Karl-Joachim Hdolkeskamp als die «Ausdrucksseite» der politischen Kultur
bezeichnen kann:' die Art und Weise also, wie Politik und gesellschaftliche
Strukturen performativ inszeniert und so mit Leben und Sinn gefiillt werden.

L Adventus, Bindungswesen und Prestige

Cicero sah nicht nur seine eingangs erwihnte eigene Heimkehr als persdnli-
chen'Triumph an. Er verstand es auch hervorragend, diese mit dem Stadteinzug
seines Intimfeinds L. Calpurnius Piso zu kontrastieren. Piso, der als Konsul
das Jahres 58 v.Chr. wesentlich mitverantwortlich fiir Ciceros Verbannung
gewesen war, ist nach seiner Statthalterschaft in Makedonien ohne Triumph
nach Rom zuriickgekehrt. Seinen Einzug in die Stadt schildert Cicero geniiss-
lich als eigentlichen Tiefpunkt einer ohnehin schon schindlichen Karriere:
Niemand sei Piso entgegengekommen, nicht einmal seine eigenen legaten
haben ihn begriisst, ja selbst die sonst so dienstbeflissene Gruppe (officissima
natio) der Amtsbewerber habe sich nicht blicken lassen — kein noch so un-
bekannter Kaufmann (ebscurissimus negotiator) sei je einsamer (desertior)
heimgekehrt.’* Diese Ausfithrungen Ciceros sind, das hat Tanja Itgenshorst
iiberzeugend herausgearbeitet, vor dem Hintergrund zu sehen, dass hier ein
eigentlicher «Anti-Triumph» geschildert wird.’* Doch wire es verfehlt, den
adventus einzig als Analogie zum Triumph zu sehen: Letzterer ist eine Ehrung,
die dem Heimkehrenden von der res publica verlichen wird und an gewisse
Regeln gekoppeltist.™ Fiir den adventus lassen sich solche Regeln freilich nicht
feststellen. Zwar finden sich bei Walter K. Lacey verschiedene Uberlegungen
dazu, ob es bestimmte Voraussetzungen gab, die ein Heimkehrender erfiillen
musste, um cinen adventus abhalten zu kdnnen, ob man beispielsweise iiber
ein imperium verfiigen musste,!® doch jeglicher Versuch, solche Regeln zu re-
konstruieren, muss zwangslaufig mit Ausnahmen operieren® und verstellt den

11 Vgl va. K.-J. Holkeskamp, Rekonstruktionen einer Republik. Die politische Kultur des antiken
Rom und die Forschungen der letzten Jahrzehnte (Miinchen 2004) 37-72; vel. auch die aktuali-
sierte englische Ubersetzung: Reconstructing the Roman Republic: An Ancient Political Culture
and Modern Research (Princeton 2010},

12 Cic. Pis. 53-55.

13 T.Itgenshorst, Tota illa pompa. Der Trivinph in der romischen Republik (Gottingen 2005) 82-88.
14 Dazu jetzt grundlegend Chr. Lundgreen, Regelkonflikte in der rimischen Republik. Geltung und
Gewichtung von Normen in politischen Entscheidurngsprozessen (Stuttgart 2012) 178-253.

15 Vgl WK Lacey,a. 0. (cben Anm.7) 17-23.

16 Ebd.22f Insbesondere die Riickkehr Ciceros aus dem Exil — notabene eine der Hauptquellen
fiir das Ritual —wiirde simthche <Regeln:> ausser Kraft setzen. Zu den zahlreichen Indizien dafiir,
dass jede Heimkehr eines Aristokraten Anlass zu einem grossen Empfang bieten konnte, s. u.



Adventus und Profectio 37

Blick auf den spezifischen Charakter stadtrOmischer Einziige, die diese von
analogen Ritualen unterscheiden.

Wenn man sich ndmlich von der vermeintlichen Verbindung zwischen
Trivmph und adventus 16st, dann fallen einige gravierende Unterschiede ins
Auge. So gibt es, anders als beim Triumph, keine Instanz, die einen adventus
bewilligen kann: Es handelt sich also nicht um eine Ehrung, die von der res
publica Tiir den Heimkehrenden beschlossen wurde. Damit unterscheidet sich
ein solcher Stadteinzug auch grundlegend von den Empfingen romischer Statt-
halter in Provinzstadten, die ebenfalls eine von den Behdrden beschlossene
Ehrung darstellten, oder dem stark formalisierten adventus der spiteren Kai-
serzeit, der dann in der Tat Ziige eines «Ersatztriumphes> annehmen konnte.”
Dem entspricht auch der Umstand, dass adventus kein technischer Terminus
ist — das, was gemeinhin in der Forschung als adventus bezeichnet wird, wird
von Cicero mit verschiedenen Begriffen umschrieben. Es handelt sich schlicht
um den Einzug in die Stadt und die damit verbundene Uberschreitung des
pomerium —ein in diesem Sinne, genauso wie das anschliessende Opfer fiir die
sichere Heimkehr, v&llig alltiglicher Vorgang. Es fehlen denn auch spektakulé-
re Flemente, wie die Ahnenmasken, die bei der pompa funebris das dynastische
Prestige einer gens versinnbildlichen, oder die Beutestiicke und Gefangenen,
die bei einem Triumph die militdrischen Erfolge vor Augen fiihren kdnnen:
Das Finzige, was man sieht, ist ein zu Fuss heimkehrender Aristokrat, der von
mehr oder weniger vielen Personen emplfangen und begleitet wird. Das Ent-
scheidende ist just dieses durch informelle Bindungen gesteuerte Verhalten der
Beteiligten; erst dadurch erhélt der Stadteinzug als Ritual seine Bedeutung. Bei
Ciceros Riickkehr aus dem Exil wie auch bei Pisos Heimkehr aus Makedonien
betonen die Quellen denn auch nicht, wie die Heimkehrenden einziehen,®
sondern wer und wie viele sie begriissen: Bei Cicero ist dies fast die gesamte
Bevilkerung, selbst seine inimici, die so tun, als seien sie amici. Bei Piso dage-
gen kommt, das suggeriert zumindest Cicero,” niemand dem Heimkehrenden
entgegen: Weder scine beiden Legaten, die eigentlich in einem Nahverhiltnis
zu ihrem ehemaligen Vorgesetzen stehen sollten, noch die Amtsbewerber, die
als officissimi doch darauf erpicht sein miissten,sich jeden potentiellen Freund
durch officia zu verpflichten. Piso steht, das die Botschaft, die man aus seinem
missgliickten adventus herauslesen kann, ohne Freunde da.

17  Zum spitantiken Zeremoniell s. J. Lehnen, a.(. (oben Anm. 5). Grundlegend zur Entwicklung:
S.Benoist,a.0. (oben Anm. 7)19-101. Vgl. ferner A. Béranger/E. Perrin-Saminadavar ( Hrsg.),a.0.
{oben Anm. 7) und speziell zu bildlichen Darstellungen des kaiserzeitlichen Rituals im Kontext
der Herrschaftsre priasentation s. G. Koeppel, «Profectio und Adventus», B 169 (1969) 130-194,

18 Damit besteht ein grundsitzlicher Unterschied zu Formen des Stadteinzugs, die durch eine
besondere Art des Einziehens als Ehre gekennzeichnet waren, z.B. durch das offizielle Recht,
zu Pferd einziehen zu diirfen; vgl. hierzu S. Benoist, a.0. (oben Anm. 7) 37-42.

19 Quellenkritische Uberlegungen zu Ciceros Darstellung von Pisos adventus bei Chr. Ronning,
a.0. (oben Anm. 3) 62-75.



38 Jan B. Meister

In seiner Rede gegen Piso vermengt Cicero also zwei Dinge, die nur bedingt
etwas miteinander zu tun haben, um so ein doppelt schlechtes Licht auf seinen
Gegner zu werfen. Piso wird einerseits vorgehalten, dass er, obschon Statthalter
einer bedeutenden Militdrprovingz, keinen Triumph feiern kann und nur in einem
informellen adverntus in die Stadt einzieht; andererseits ist aber ein adventus nicht
einfach ein billiger Ersatztriumph, sondern ein Ritual sui generis, ndmlich ein Be-
griissungsritual, bei dem Piso gleichfalls versagt, da keine Freunde prisent sind,
um ihn zu empfangen. Piso bleibt also — das ist die doppelte Spitze von Ciceros
Invektive — nicht nur die offizielle Ehre eines Triumphes versagt, sondern auch
die private Ehrerbietung seiner <Freundes, die ihn desertus ab amicis in die Stadt
einziehen lassen.?® Doch weshalb spielen die fehlenden Freunde fiir Cicero eine
so wichtige Rolle?

Dass persOnliche Nahbeziehungen fiir das Funktionieren der rdmischen
Gesellschaft eine zentrale Rolle spielten, hat Matthias Gelzer vor bereits hun-
dert Jahren grundle gend herausgearbeitet.” Die Dominanz der romischen Aris-
tokratie, so die These, griindete auf den «Treu- und Nahverhiltnissen», welche
die romische Gesellschaft durchzogen: Uber je mehr abhéngige Freunde und
Klienten ein adliger Patron verfiigte, desto grdsser waren auch seine Erfolgs-
chancen bei Wahlen und anderen politischen Angelegenheiten. In den letzten
Jahrzehnten ist diese Sicht teilweise stark kritisiert worden.” Die neueren Er-
kldrungsmodelle der politischen Kultur der spiten Republik kommen denn
auch weitgehend ohne starre Klientelbldcke aus, sondern erkliren die Domi-
nanz der Nobilitét durch ihr allgemein anerkanntes Prestige beziehungsweise —
um es in der Terminologie Pierre Bourdieus zu formulieren — ihr symbolisches

20 Cic. Pis. 97
21 M. Gelzer, Die Nobilitit der romischen Republik. 2. Aufl mit eirern Vorwortvon J. v. Ungern-Stern-
berg (Stuttgart 1983).

22 Zur Kntik s inshesondere P.A. Brunt, «Amcitia in the Late Roman Repubhcy,in Ders., The
Fall of the Roman Republic and Related Essays (Oxford 1988) 351-381 sowie Ders., «Clientelar,
in ebd. 382-442; speziell in Bezug auf das politische System ferner A. Yakobson, Elections and
Electioneering in Rome. A Study in the Political System. of the Late Republic (Stuttgart 1999),
spez. 65-111. Neuere Beitrdge zum Bindungswesen finden sich bei W. Nippel, «Klientel, Ge-
sellschaftsstruktur und politisches System in der rémischen Republiky, Humanistische Bildung
21/22 (2002) 137-151; E. Demiaux, «Patronage», in N. Rosenstein/R. Morstein-Marx (Hrsg.),
A Comparnion to the Roman Republc (London 2006) 401-420; A. Winterling, «Freundschaft
und Klientel im kaiserzeitlichen Roms», Historia 57 (2008) 298-316; E. Hartmann, «<Euer Purpur
hat unsere Togen aus dem Dienst entlassen> — Zum Wandel des stiidtischen Klientelwesens
im Rom der frithen Kaiserzeit», Millenium 6, (2009) 1-38 und E Goldbeck, Salutationes. Die
Morgenbegriissungen in Rom in der Republik und der frithen Kaiserzeit (Berlin 2010) 246262 —
jeweils mit weiterer Literatur. In Anbetracht der Debatten wird hier sehr bewusst der Begnff
<Bindungswesen: verwendet, der gegeniiber <Klientelwesen> oder <Freundschaft: den Vorteil
hat, dass er personliche Nahbeziehungen sowohl auf vertikaler als auch auf horizontaler Ebe-
ne umfasst und damit dem Umstand Rechnung trégt, dass bei adventus und profectio sowohl
aristokratische Akteure als auch Personengruppen, die eindeutig als clientes bezeichnet werden,
als Begriissende fungieren und ihre persénliche Ndhe zum Heimkehrenden oder Ausziehenden
demonstrieren.



Adventus und Profectio 30

Kapital.” Doch dieses symbolische Kapital muss inszeniert werden, um wirksam
zu sein. Gut untersucht sind die imagines maiores, die in den Atrien adliger
domus hingen und bei der pompa funebris zu cindriicklichen Prozessionen ver-
sammelt wurden.* Doch auch das Bindungswesen, das in den spatrepublikani-
schen Quellen eine so wichtige Rolle spielt, 14sst vor diesem Hintergrund neue
Deutungen zu. So hat Aloys Winterling jiingst dafiir pladiert, <Freundschaft>
nicht nur unter rein funktionalen Gesichtspunkten zu betrachten,sondern auch
deren performative und symbolische Dimension in Rechnung zu stellen.”® Die
Fruchtbarkeit einer solchen Herangehensweise hat Fabian Goldbeck mit sei-
ner Untersuchung zu den salutationes, den Morgenbegriissungen rOmischer
Senatoren, eindriicklich aufgezeigt: So ging es bei diesen Morgenempfingen
zwar auf einer funktionalen Ebene um den gegenseitigen Austausch zwischen
Patron und Klienten beziechungsweise seinen Freunden, andererseits handelte
es sich bei diesem Ritual aber auch um eine performative Inszenierung von
Nahbeziehungen und damit verbunden, dies die symbolische Dimension, um
eine Manifestation von sozialem Prestige. So galt ein gut gefiilltes Atrium als
Indiz fiir die Macht und den Einfluss des Hausherrn, um den sich offenbar eine
grosse Zahl von <Freunden> bemiihte.?® Beim adventus scheint es sich um ein
analoges Phinomen zu handeln: Es war keine offizielle Ehrung wie der Triumph,
sondern ein Begriissungsritual, bei dem die Zahl persdnlicher Nahbeziehungen
und damit— auf einer symbolischen Ebene — das auf diesen Beziehungen basie-
rende Sozialprestige des Heimkehrenden inszeniert wurde.

Die Hinweise auf Stadteinziige romischer Aristokraten sind spérlich, aber
dennoch ausreichend, um die obige These zu erhérten: Der adventus stellte ein
Ritual dar, das regelméssig, ndimlich potentiell bei jeder Riickkehr eines Aris-
tokraten, stattfinden konnte und bei dem das Verhaltensmuster der Beteiligten
klaren Normen und Erwartungen unterlag. Dafiir, dass es offenbar Usus war,
Heimkehrende zu empfangen, spricht die Riickkehr des Clodius von seiner
Quéstur aus Sizilien. Clodius wurde offenbar nicht von Freunden empfangen,
weil er nachts eintraf — ein ungewdhnliches Vorgehen, das er &ffentlich recht-
fertigte, wie Cicero in einem Brief an Atticus ausfiihrt.” Normalerweise wurde
aber durchaus darauf geachtet, dass die eigene Riickkehr Beachtung fand. In
einem Brief an C. Cassius Longinus, der als Proquéstor in Syrien weilte, emp-
fiehlt Cicero dem jungen Mann, mdglichst rasch nach Rom zuriickzukehren,

23  Dazu Holkeskamp, a.0. (oben Anm. 11) 93-106.

24 Vgl u.a. H.I. Flower, Ancestor Masks and Aristocratic Power inn Roman Culture ( Oxford 1996);
E. Flaig, Ritualisierte Politik. Zeichen, Gesten und Herrschaft im Alten Rom (Gottingen 2003)
49-68; U. Walter, « AHN MACHT SINN. Familientradition und Familienprofil im republika-
nischen Rom», in K.-J. Holkeskamp et al. (Hrsg.), Sinn (in) der Antike. Orientierungssysteme,
Leitbilder und Wertkonzepte im Alterfirn, (Mainz a. R. 2003) 255278,

25 A.Winterling, a.0. (oben Anm.22) 306-308.

26 F.Goldbeck, a.0) (oben Anm. 22),spez. 225262,

27 Cic At.21,5



40 Jan B. Meister

da sein adventus nach dem jiingst errungenen Sieg gegen die Parther sicher
glanzend ausfallen werde.”®

Naturgemadss berichten die Quellen fast nur {iber Aristokraten, die nach
lingerer Abwesenheit aus der Provinz zuriickkehren. Doch einiges spricht dafiir,
dass wirklich jeder Stadteinzug zumindest die Moglichkeit eines Begriissungs-
rituals barg. Cicero hebt in seiner Rede fiir Milo jedenfalls ausdriicklich hervor,
dass Clodius heimlich und bei Nacht von seinem Landgut nach Rom zuriick ge-
reist sei.” Dieses Verhalten war offenbar ungewdhnlich und dient Cicero gerade
deshalb als Indiz dafiir, dass nicht Milo Clodius ermorden wollte, sondern der
entgegen den Konventionen heimlich reisende Clodius seinerseits einen Mord-
anschlag auf Milo plante. Dieser Argumentation Ciceros braucht man nicht zu
folgen, sie zeigt jedoch, indem sie ein Abweichen von der Norm hervorhebt, dass
auch eine eher alltidgliche Riickkehr vom Lande normalerweise angekiindigt
wurde und bei Tag erfolgte. Da es iiblich war, dass Aristokraten in der Offentlich-
keit von Freunden und Klienten begleitet wurden, ist anzunehmen, dass bei einer
angekiindigten Riickkehr auch eine entsprechende Schar von amici als Emp-
fangskomitee am Stadtrand auf den Heimkehrenden wartete. Dies scheint ferner
nicht nur fiir die Stadt Rom gegolten zu haben, sondern auch fiir die italischen
Municipien, deren Bewohner als rOmische Biirger vergleichbare Nahverhiltnisse
zu romischen Aristokraten unterhielten und offenbar ebenfalls bemiiht waren,
diese bei derartigen Gelegenheiten performativ zu inszenieren.*® Kaiserzeitliche
Quellen kbénnen, wie noch zu sehen sein wird, diesen Verdacht bestatigen.* Fiir
die profectio —den Auszug aus der Stadt — diirfen analoge Verhéltnisse vermutet
werden: Auch hier werden sicherlich Freunde und Klienten den Ausziehenden
verabschiedet haben.*

Kennzeichnend fiir das Ritual sind ferner zwei Dinge, die fiir das Bin-
dungswesen charakteristisch sind: Einerseits wird der Akt des Begriissens als
officium, also als eine konkrete Verpflichtung innerhalb einer Nahbeziehung,*
bezeichnet, andererseits wird der persdnliche Charakter der Beziehung da-

28 Cic. fam. 15,14 4. Die ironische Selbstbeschreibung Ciceros in Planc. 64f., wo er als heimkehren-
der Quistor nicht einmal erkannt wird, zeigt umgekehrt, wie problematisch es war, wenn man
als Heimkehrender weder im Gespriich war, noch die Heimkehr von den zuriickgebliebenen
Freunden entsprechend vorbereitet worden war.

29  Cic. Mil. 491,

30 Vgl dazu den (missratenen) Empfang des Antonius durch die Bewohner von Aquilium (Cic.
Phil.2,106) sowie die Schilderungen der Heimkehr Ciceros und Pisos (Cic. A#f. 4,1 4; Pis. 51-53),
die jeweils auch die Durchreisen durch die italischen Stidte mit einbeziehen.

31 Zuden Stadtein- und -ausziigen des Augustus in Rom wie auch in den Municipien s.u.

32 Die Quellen sind hier noch sparhcher, der einzig griffige Hinweis auf eine Prestige-vermittelnde
Begleitung bei der profectio bietet Liv.22 40 4, wo die profectio der beiden Konsuln des Jahres
216 geschildert wird, wobei L. Aemilius Paullus von den primores patrum, sein Mitkonsul und
Rivale C.Terentius Varro dagegen von sua plebs begleitet worden sei — der eine, so Livius, hiitte
zwar die griossere Menge, der andere jedoch die mit mehr dignitas.

33 Vgl.l Hellegouarc’h, Le vocabulaire latin des relations et des parties politiques sous la république
{Paris 1972) 152-153,



Adventus und Profectio 41

durch veranschaulicht, dass der Heimkehrende nicht einfach einer anonymen
Masse gegeniibersteht, sondern theoretisch jeden Freund einzeln begriissen
sollte. Dass es sich um ein officium handelt, Heimkehrende zu begriissen, wird
nicht nur bei Ciceros Rede gegen Piso deutlich, wo die als officissimi beschrie-
benen Amtsbewerber eben gerade ausbleiben,* sondern vor allem auch beim
adventus des Murena, wo Cicero erklért, dass es selbstverstandlich sei, dass
nicht nur die officissima natio der Amtsbewerber — also jene Leute, die sich
durch ein efficium andienen m&chten —, sondern vor allem auch Klienten, Nach-
barn und Tribusgenossen — also jene Personengruppen, zu denen bereits ein
Nahverhéltnis besteht — einem prominenten Heimkehrenden entgegenziehen.*
Resiimierend bezeichnet er dann das gesamte Ritual schlicht als iste officium.
Das ist ein deutliches Indiz, dass die Inszenierung persdnlicher Nahbeziehun-
gen den eigentlichen Kern des Rituals bildete. Gerade bei heimkehrenden
Magistraten diirften noch viele weitere Personen hinzugekommen sein, die
eher als anonyme akklamierende Menge zu sehen sind, doch es ist die enge
Verbindung zum Bindungswesen, die Idee, dass es sich um ein officium handelt,
die dem Ritual seine Signifikanz verleiht und eine intensivere und stabilere
Beziehung zu den Anwesenden suggeriert, als dies bei anderen Kundgebungen
wie beispielsweise dem Applaus im Theater der Fall ist.

Unmittelbar mit der Auffassung des Begriissens als officium ist die Forde-
rung verkniipft, dass der Heimkehrende jeden Einzelnen persdnlich begriisst.
Dies zeigt sich deutlich in einer Schilderung Plutarchs. Dieser beschreibt in seiner
Marius-Biographie, wie der aus dem Exil zuriickkehrende Marius Rom betrat,
umgeben von bewaffneten Gefolgsleuten: Jeder,der Marius begriisste, aber von
ihm nicht zuriickgegriisst wurde, sei daraufhin niedergestreckt worden.*® Die in
diesem Fall durch den Akt der Begriissung manifestierte Freundschaftsbezie-
hung (beziehungsweise deren letale Negation) ist also individuell abgestimmt
auf jeden einzelnen <Freunds. Das alles konnte sehr zeitaufwendig sein: Als Me-
tellus Numidicus im Jahr 98 v. Chr. aus dem Exil nach Rom zuriickkehrte, habe,
so berichtet Appian, ein ganzer Tag nicht ausgereicht, um alle zu begriissen, die
ihm an den Stadttoren entgegenkamen.” Der persdnliche Charakter der beim
adventus inszenierten Beziechungen wirkte — zumindest als Ideal — noch bis in
die Kaiserzeit nach. Im Panegyrikus des jiingeren Plinius ist es gerade diese Art
des individuellen Begriissens, die Trajan wohltuend von anderen Kaisern abhebt:
Anders als seine Vorgéinger sei er nicht in einer Sanfte oder einem Wagen einge-
zogen, sondern zu Fuss, und habe — dies ist das Bezeichnende — die Senatoren mit
einem Kuss begriisst, die Ritter dadurch geehrt, dass er ihre fithrenden Minner

34 (ic Pis.55s.0.

35 Cic. Mur. 69,

36 Plut. Mar. 43. Dass es Usus war, Finzelne zuriickzugriissen, zeigt ferner der diesbeziigliche
Normverstoss von Antonius bei dessen Reise durch das Municipium Aquinum, wo die thn be-
gritssenden Biirger nicht zuriickgegriisst (resafutare) wurden; vgl. Cic. Phil. 2,106,

37 App.civ.1,33.149; val. Gell. 1329.1.



42 Jan B. Meister

mit Namen anredete, und durch die Begriissung seiner Klienten habe er die ver-
traute Beziehung (familiaritas) 6ffentlich demonstriert.*® Das «republikanische»
Begriissungsritual fungiert hier als eigentliches Gegenbild zum <unrepublikani-
schen» Einzug im Wagen oder in der Sénfte, wo eben gerade keine persdnlichen
Nahverhaltnisse zwischen dem Heimkehrenden und den einzelnen Begriissen-
den gepflegt werden kdnnen.*® Der Umstand, dass Cicero bei der Schilderung
seiner eigenen Heimkehr oder dem Einzug des Murena nicht einfach nur die
Menge der Begriissenden hervorhebt, sondern diese Menge in sich differen-
ziert,® passt zu diesem Befund.

Der adventus lisst jedoch noch weitere Beobachtungen zu. Dadurch dass
sich nach Caesars Sieg im Biirgerkrieg auch Aristokraten wie Cicero verpflichtet
fithlten, dem heimkehrenden Diktator entgegenzugehen, erhalten wir iiber seine
Korrespondenz einen Einblick in den Koordinationsaufwand, der notwendig
war, einen solchen Empfang zu organisieren. Auch wenn Caesars Riickkehr im
Jahr 46 mit einem Triumph begangen wurde, so funktionierte das Entgegengehen
doch davon unabhingig und erlaubt entsprechende Riickschliisse. Wihrend
Cicero ein Jahr zuvor — als ehemaliger Pompeianer in einer unangenehmen
Situation —lange im Ungewissen war, wann Caesar nach Ttalien kommen wiirde,*
war er im Jahr 46 {iber sein Beziehungsnetz wieder bestens informiert und nutzte
dieses Wissen, um seinerseits wiederum weniger gut vernetzte Freunde zu infor-
mieren. So schrieb er an Varro:

est igitur adventus [Caesaris scilicet [ in exspectatione; neque tu id ignoras. sed tamen,
cum ille scripsisset, ut opinor, se in Alsiense venturum, scripserunt ad eum sui ne id
faceret; multos ei molestos fore ipsumaque multis; Ostiae videri commaodius eum exire
posse. id ego non intellegebam quid interesset; sed tamen Hirtius mihi dixit et se ad
eum et Balbum et Oppium scripsisse ut ita faceret, homines, ut cogrnovi, amantis
tui. hoc ego idcirco nosse te volui ut scires hospitium tibi ubi parares, vel potius (ut)
utrubique; quid enim ille facturus sit incertum est. et simul ostentavi tibi me istis esse
familiarem et consiliis eorum interesse.”

38 Plin. paneg.22f.;spez.23,1. Zu den Aspekten der civilitas im kaiserzeitlichen adventis-Zeremo-
niell s. auch (freilich ohne direkten Bezug zum Bindungswesen) Lehnen, a.0. (oben Anm. 5)
197-228.

39  Dass es sich hier um ein <republikanisch> anmutendes (wohl durchaus auch auf ciceronische
Schilderungen Bezug nehmendes) Gegenbild zu den tatsédchlichen Verhéltnissen handelt, zeigt
allein der Umstand, dass Trajan erstens von Liktoren und zweitens von Soldaten begleitet wurde,
die selbst Plinius’ Rhetorik nicht ginzlich in Luft aufzuldsen vermochte (auch wenn er diesbe-
ziighch sein Bestes versucht: vel. Plin. pareg.233).

40  Cic. Aff. 41,5, Mur 68f. s.0.

41 Cic. fam.14,18[15]; 14 21[24]; 14, 22[23].

42, Cic.fam. 9,7[6],1f. (Ubers. H. Kasten): «Nun, seine Ankunft —ich meine natiirlich Caesars —steht
zu erwarten; aber das weisst Du ja selbst. Er hat ja wohl geschrieben, er werde nach Alsium
gehen;indessen haben seine Leute ithm geantwortet, das solle er lieber nicht tun, denn manche
wiirden ihm und er manchen damit Unbequemlichkeiten bereiten; eine Landung in Ostia sel
fiir thn wahrscheinlich bequemer. Den Unterschied sehe ich nicht ein, doch sagte mir Hirtius, er,
wie auch Balbus und Oppius, Leute, die, wie ich mich tiberzeugen konnte, Dich sehr schitzen,



Adventus und Profectio 43

Der Brief bietet einen Einblick in den grossen Koordinationsaufwand innerhalb
der Elite, der notwendig war, um den Empfang Caesars vorzubereiten und zur
rechten Zeit am rechten Ort zu sein —wobei die Frage, wie weit man ihm entge-
gengehen sollte, ebenfalls bedeutend war, wie ein Brief aus dem darauffolgenden
Jahr an Atticus zeigt.** Deutlich wird aber auch, wie das Wissen um den genauen
Ankunftsort als Indiz fiir die besondere Nihe zum Diktator bezichungsweise zu
seinen engsten Vertrauten fungieren konnte. Damit kommt eine neue Dimension
ins Spiel, ndmlich die Hierarchie unter den Begriissenden selbst aufgrund der
Nihe zum Heimkehrenden. Dies zeigt sich bei Caesars Ankunft dann besonders
deutlich. Hier berichtet Plutarch in seiner Antonius-Vita:

£ 82 IPmplog rovidvii Kaloopt ndvieg pev ol mpditol moAAdy fuepdv 6dov drviav,
gnunBn 8°Avidviog ékmpeaddc Ur’ ordTob. voplduevog yop éal (elbyoug dudr Tig
Trohog Avidviov elxe ned’ favtod cuvoyoduevoy, Smcbev 8¢ Bpottov AABIvov kol
tov 1fic adeiefic vidv Oxtaoviavdv, be petd tabtoa Koloap dvopdehn kai ‘Popciov
Apke mhelotov ypbvov.

Es ist also nicht nur der Heimkehrende, der durch die Schar der ihn Empfan-
genden geehrt wird, sondern der Heimkehrende kann durch seinen Umgang mit
den ihn Begriissenden einige besonders hervorheben und so unter diesen eine
auf persodnlicher Nihe basierende Prestigehierarchie aufbauen. Diese Betonung
der individuellen Beziehung zu jedem Einzelnen der Begriissenden und das
Inszenieren einer Prestigehierarchie unter denselben stellt eine weitere Ana-
logie zur salutatio dar, wo die salutatores ebenfalls je nach Status und Prestige
unterschiedlich empfangen und geehrt werden konnten.*

Fiir die symbolische Bedeutung des republikanischen adventus ist der bereits
mehrfach erwiihnte Einzug des Murena die zentrale Quelle: Murena, der desi-
gnierte Konsul fiir das Jahr 62, war angeklagt wegen Stimmenkaufs und wurde
von Cicero verteidigt. Ein Vorwurf der Anklage war offenbar, dass Murena bei
seinem adventus von verdichtig vielen Leuten begriisst wurde; man unterstellte
ihm also, die grosse Schar der Begriissenden sei zumindest teilweise gekauft
gewesen. Cicero kontert dies mit dem Hinweis auf die Alltdglichkeit des Rituals —
es sei iiblich, einem Konsulatsbewerber, ja, iiberhaupt jedem Heimkehrenden

hitten in diesem Sinne an ihn geschrieben. Ich setze Dich deshalb davon in Kenntnis, damit Du
welsst, wo Du Dir ein Quartier besorgen musst, oder vielmehr, dass Du es an beiden Orten tun
musst, denn wie er sich entscheidet, ist ungewiss, und zugleich liefere ich Dir den Beweis, dass
ich mit diesen Herren im Vertrauensverhiltnis stehe und an ihren Beratungen teilnehme.» Vgl.
auch Cic. fam. 9 4[7].

43 Cic. Atf.13,55[50] 3-5.

44 Plut. Ant 11,11 (eigene Ubers.): «Als Caesar aus Iberien zuriickkehrte, gingen ihm alle fiihrenden
Minner viele Tagesreisen entgegen, aber es war Antonius, der am meisten von ihm geehrt
wurde. Denn withrend er durch Italien zog, war Antonius mit ihm im Wagen, aber dahinter
fuhren Brutus Albinus und Octavian, der Sohn seiner Nichte, der spiiter Caesar genannt wurde
und die Rémer lange Z.eit beherrschte.»

45 F.Goldbeck, a.0. (oben Anm. 22) 147-167.



44 Jan B. Meister

entgegenzuziehen. Ebenfalls sei es Brauch, dass man Leute um diesen Freund-
schaftsdienst bitte, und selbstverstidndlich wiirden alle, die sich dem Heimke hren-
den empfiehlen wollten oder bereits in einer Nahbeziehung zu ihm stiinden, dem
Einzug nicht fernbleiben.*® Diese Ausfithrungen zeigen einerseits erneut, wie
eng der adventus mit dem Bindungswesen verquickt war, andererseits wird aber
durch den Umstand, dass dies Gegenstand eines ambitio-Prozesses war, deutlich,
welche Bedeutung einem Empfang durch moglichst viele Freunde auf einer
symbolischen Ebene zukam: Das Kaufen eines Begriissungskomitees macht im
Gegensatz zum Kauf von Stimmen fiir sich allein genommen wenig Sinn. Aber
offenbar wurde die gut besuchte Ankunft des Murena als direktes Indiz fir
dessen Wahlchancen bei der Konsulatswahl genommen — das Bestechungsgeld,
so es denn tatsichlich geflossen war, diente also nicht dazu, direkt Stimmen zu
kaufen, sondern Murena den Ruf eines gut vernetzten und beliebten Kandida-
ten mit besten Erfolgsaussichten zu geben. Der adventus hat hier also — analog
zur salutatio — eine sehr starke symbolische Dimension, indem er als Indikator
dient, um anzuzeigen, wie hoch das Prestige eines Aristokraten und damit seine
Wahlchancen sind. Den adventus mit Bestechungsgeldern zu manipulieren, wire
dann in der Tat wohl die bessere Investition, als direkt Stimmen fiir die Kon-
sulwahl zu kaufen: Denn indem Murena die Zahl seiner <Freunde»> bei diesem
wichtigen Ritual kiinstlich erhdht und so seine Kandidatur erfolgversprechender
erscheinen lisst, als sie es méglicherweise tatséchlich ist, spekuliert er darauf,
dass sich die zahlreichen noch Unentschlossenen der vermeintlich siegreichen
Sache anschliessen und die Kandidatur sich zu einem Selbstlaufer entwickelt.
Eine Rechnung, die offensichtlich aufging.

Was bei diesem Ritual leider offen bleiben muss, ist die Frage der zeitlichen
Entwicklung: Vor Cicero gibt es kaum belastbare Quellen.*” Dass die Heimkehr
eines Aristokraten nicht unbeachtet blieb, ist anzunehmen, ob ihr freilich schon
immer die symbolische Bedeutung zukam, die in den Texten Ciceros begegnet, ist
fraglich. Die uniibersichtlichen Verhéltnisse der spaten Republik, wo persdnliche

46 Cic. Mur, 68-69,

47  Wo Heimkehrende Erwidhnung finden, handelt es sich in aller Regel um Triumphatoren. Situ-
ationen, in denen Aristokraten ohne Triumph heimkehren, finden sich bei Liv. 2771 (C. Lae-
lius zieht mt ibenischen Gefangenen in die Stadt ein, was zu einem magnus concursus fithrt);
Liv. 28,3845 (der éltere Scipio beantragt zwar keinen Triumph, zieht aber unter grosser Be-
achtung der Bevilkerung in Rom ein); Liv. 36,21,6 (der dltere Cato kommt als Bote vom ost-
lichen Kriegsschauplatz, wie explizit vermerkt wird, ante licemn nach Rom, was impliziert, dass
normalerweise eine Ankunft bei Tag und unter den Augen der Offentlichkeit erfolgte); Plut.
Mar. 8 (Manius kehrt aus Numidien zuriick und leitet unmittelbar nach seiner Ankunft die
Bewerbung ums Konsulat ein — dass er die durch seine Ankunft von einem Knegsschauplatz
generierte Aufmerksamkeit analog zu Murena in Wihlerstimmen ummiinzen wollte, wird nicht
erwihnt, kann aber vermutet werden); App. civ. 1,32.149 (Riickkehr des Numidicus aus dem
Exil, s.0.); Plut. Mar. 43 (Riickkehr des Marius aus dem Exil und Ermordung all derer, die bei
seinem Einzug nicht zuriickgegriisst werden, s.0.) — das reicht m.E. aus, um zu konstatieren, dass
das Phanomen als solches nicht neu war (was auch kaum zu erwarten 1st), bietet aber letztlich
wenig Gesichertes, um die symbolische Bedeutung des adventiss vor Cicero genauer zu fassen.



Adventus und Profectio 45

Nahbeziehungen durchaus dynamischen Schwankungen unterliegen konnten,
legt den Verdacht nahe, dass ein Ritual wie der adventus als Indikator fiir den
momentanen Einfluss eines Aristokraten — analog zu den Beifallsbekundungen
imTheater und der salutatio — gerade in dieser Zeit einen massiven Bedeutungs-
zuwachs erlangte.*

1L Prestigeverzicht, Riigenrituale und antike Raumkonzepte

Bei der salutatio wie beim adventus wird also aristokratisches Prestige insze-
niert, das sich konkret in der Zahl der anwesenden Personen zeigt, fiir die der
Akt der Begriissung, des Entgegengehens beziehungsweise des Besuchens ein
officium darstellt. Ferner bietet das Begriissungsritual Mdglichkeiten, durch das
individuelle Zuriickgriissen und die Demonstration besonderer Nihe einzelne
Personen hervorzuheben und ihrerseits zu ehren. In dieser Hinsicht funktio-
nieren adventus und salutatio also weitgehend analog. Interessant sind jedoch
gerade die Differenzen.® Denn wahrend man sich als Aristokrat der salutatio in
der eigenen domus nur schwer entziehen konnte, war dies beim adventus — und
analog dazu bei der profectio — durchaus méglich.

Es gab zwei Griinde, die Aristokraten dazu bewegen konnten, auf einen
adventus zu verzichten. Der eine war ein bewusstes Tiefstapeln: Man verzichtete
gezielt auf eine Prestigedemonstration, entweder weil man befiirchtete, damit
keinen Erfolg zu haben, oder aber um mit einer zu erfolgreichen Demonstra-
tion keinen Anstoss zu erregen. Ein Indiz fiir den ersten Fall liefert Cicero in
einer spiten Rede, wo er damit kokettiert, wie er nach seiner Quéstur in Sizilien
feststellen musste, dass in Puteoli niemand von seinen Grosstaten gehdrt hatte,
und daher beschloss, sich quasi «<inkognito» als normaler Badegast auszugeben.™
Das einschligige Beispiel fiir den zweiten Fall wire Pompeius, der, so berichtet
Plutarch, sich aufs Land zuriickgezogen hatte, als man im Jahr 67 iiber das Kom-
mando im Seerduberkrieg abstimmte:

Fa 7 A ™ b ! x -~ 7 T ) Fd - > Fd [
dolcog 88 xexupdobot 1ov vouov, elofAle vitop el iy mdiawv, dg EmpBdvou Tiig
TpOC oOTOV AmavINGEDG kel guvdpoufic Ecopdvne.’

48 Zum Theater als Indikator von Popularitdt und &ffentlicher Unterstiitzung s. Cic. Sest. 105;
115-127; ferner H.N. Parker, <The Observed of All Observers: Spectacle, Applause, and Cultural
Poetics in the Roman Theater Audience»,in B. Bergmann/C. Kondoleon (Hrsg.), The Art of
Ancient Spectacle. Studies in the History of Art 56 (New Haven und London 1999) 163-179; zur
Entwicklung der sqalufatio und threr Symbohk in republikanischer Zeit 5. F. Goldbeck, a.0. (oben
Anm.22) 188-262.

49  Die Untersuchung von Chr. Badel, a.0. (oben Anm. 10) hat die Analogien in einigen Punkten
durchaus treffend herausgearbeitet, bleibt aber unbefriedigend, was die Differenzen betrifft.

50  Cie. Planc. 65,

51  Plut. Pomp. 26,1 (eigene Ubers.): «Als er hirte, dass das Gesetz durchgekommen war, zog er
bei Nacht in die Stadt ein, denn er glaubte, sicherlich Neid zu erregen, wenn eine grosse Menge
ihm entgegenkédme.»



46 Jan B. Meister

Der Wunsch, auf eine Prestigedemonstration zu verzichten, war jedoch nur ein
Grund, weshalb Aristokraten sich gelegentlich einem adventus zu entziehen
suchten. Denn anders als die safutatio liessen sich adventus und profectic nur
schwer kontrollieren und konnten eine beachtliche Eigendynamik entfalten.
Die salutatio eines schlecht angesehenen Aristokraten war schlecht besucht und
damit hatte es sich.”? Beim adventus war dies freilich anders. Zwar impliziert
Cicero mit seiner Rede gegen Piso, dass der schlecht besuchte adventus seines
Rivalen ein Indiz fiir dessen mangelndes Ansehen ist, doch immerhin ist Piso
noch beiTag und sichtbar in Rom eingezogen. Denn es konnte einem wesentlich
Schlimmeres passieren, als dass niemand einen begriisste: Man konnte auch von
einem feindseligen Mob empfangen werden.

Dies war das Schicksal des A. Gabinius. Dieser war Pisos Amtskollege im
Jahr 58 gewesen und Cicero dementsprechend mindestens ebenso verhasst. Ga-
binius kehrte im Herbst 54 aus seiner Provinz Syrien zuriick und wurde nicht nur
von zahlreichen Prozessen bedroht, sondern scheint generell hochst unpopulir
gewesen zu sein. Entsprechend erfreut schrieb Cicero an seinen Bruder Quintus,
dass Gabinius am 19. September vor den Mauern Roms aufgekreuzt sei und nun
schéndlich und verlassen dort stehe, wihrend seine Feinde gerichtliche Anklagen
vorbereiten.” Gabinius blieb {iber eine Woche vor dem pomerium und wagte
es nicht, die Stadt zu betreten. Dafiir hatte er offenbar allen Grund, denn, so
schreibt Cicero spiter im selben Brief:

quid praeterea? quid? etiam. Gabinius a. d. HII Kal. Oct. noctu in urbem introierat
et hodie hora VIII, cum edicto C. Alfi de maiestate eum adesse oporteret, concursu
magno et odio universi populi paene adflictus est.™

Der adventus war offenbar ein Anlass, bei dem sich der Unmut gegeniiber dem
Heimkehrenden in sehr aggressiver Form entladen konnte. Gabinius wusste
dies und suchte sich dem zu entziehen, indem er es zuerst tagelang vermied, die
Stadt iiberhaupt zu betreten, und sich dann im Schutz der Dunkelheit heimlich
hineinschlich. Der adventus konnte sich also von einem Prestige- in ein Riige-
ritual verkehren, bei dem nicht mehr die persdnlichen Nahbeziehungen zu jedem
Einzelnen manifestiert wurden, sondern bei dem der Heimkehrende als Aus-
gegrenzter einem feindlichen Kollektiv gegeniiberstand. Das heisst, dass beim
adventus nicht nur in einem positiven Sinne Prestige inszeniert, sondern auch in
einem negativen Sinne die Ehre des Heimkehrenden aktiv angegriffen werden

52 Das beste Beispiel hierfiir ist C. Marius, dessen salutatio trotz seiner glinzenden Karriere kaum
besucht war und ihn gar veranlasste, seine dosmzs zum Forum hin zu verlegen,in der Hoffnung,
so mehr Besucher zu erhalten (Plut. Mar. 32).

53 Cic.ad Q. fr. 31,15

54 Cic.ad. Q. fr. 3,124 (eigene Ubers.): «Was gibt es sonst noch? Was? Sicher! Gabinius ist am vier-
ten Tag vor den Kalenden des Oktober (27.9.54) bei Nacht in die Stadt eingezogen, und heute
zur siebten Stunde, als er aufgrund des Edikts de maiestate von C. Alfius anwesend sein musste,
wurde er von dem gewaltigen Aufmarsch und dem Hass des ganzen Volkes beinahe erdriickt.»



Adventus und Profectio 47

konnte, wenn dieser (wie bei Gabinius, dem eine Verletzung der maiestas p opuli
Romaniunterstellt wurde) sich in den Augen der Offentlichkeit Normverletzun-
gen hatte zu Schulden kommen lassen.® Christian Ronning hat daher mit Recht
davor gewarnt, im adventus ein «befriedetes» Ritual zu sehen.*®

Elemente eines Riigerituals zu finden, muss in diesem Kontext nicht weiter
erstaunen. Wie Wilfried Nippel gezeigt hat, wurde in der besonderen politischen
Konstellation der S0er Jahre die plebs urbana in einem neuen Ausmass mobi-
lisiert.”” Die Demonstrationen der Massen trugen dabei vielfach Ziige, die an
Volksjustiz, neuzeitliche Riigebréuche oder Charivari erinnern.” Dass Gabinius
befiirchten musste, sein Einzug kdnne zu einer eigentlichen Schandparade aus-
arten, passt gut in dieses Bild: Offenbar war der adventus ein Anlass, der sich —
gerade in der aufgeladenen Stimmung der S0er Jahre — fiir derartige Unmuts-
demonstrationen anbot. Dabei muss freilich offen bleiben, ob dies immer schon
so war, d.h. ob Stadteinziige von jeher das Potential eines Riigebrauchs in sich
trugen. Dass das Betreten der Stadt schon immer ein Anlass war, bei dem der
Heimkehrende geriigt werden konnte, ist freilich durchaus naheliegend — darauf
deutet auch der seltsame Brauch hin, dass Soldaten beim Triumphzug Spottlieder
auf den Triumphator singen durften;* Charivari-Elemente waren also offenbar
auch dem triumphalen Einzug in die Stadt inhérent.

Dieses Moment des Riigenrituals zeigt sich auch beim Auszug aus der Stadt,
der profectio, die bislang mangels Quellen aus der Untersuchung weitgehend
ausgeklammert wurde.®® Als Crassus nach seinem zweiten Konsulat im Jahr 55 in

55 FEin weiteres Beispiel wire M. Antonius, bei dessen Finzug die Bevilkerung murrte, aber die
anwesenden Soldaten fiir Ruhe sorgten (Cic. Pkil. 13,19). Der Bericht bei Liv. §,12,1 (vgl. Val.
Max. 9,3 .4) iiber den Triumph des Torquatus, dem die Jiingeren aus Protest {iber die Hinrichtung
von Torquatus’ Sohn durch den Vater fernblieben, zeigt unabhiingig von der Historizitit, dass
Stadteinziige als Gelegenheit angesehen wurden, beil denen Unmut wirkungsméchtig demon-
striert werden konnte; dazu Chr. Ronning, a.(3. (oben Anm. 3) 75f.

56  Chr. Ronning, a.( (oben Anm. 3) 75-77. Vgl. auch W.K. Lacey, a.0. (chen Anm. 7) 24f.

57  W.Nippel, Aufinhr und «Polizei» in der romischen Republik (Stuttgart 1988) 108-128.

58 Ebd. 123f. freilich mit der gewichtigen Einschrinkung, dass es verfehlt sei, hierein eine «Volks-
kultur» zu sehen, die von einer «Elitekultur» abzusetzen sei. Zu den Unruhen der spiiten Re-
publik als Abwandlung traditioneller Riigebriuche in Hinblick auf die beteiligten Altersklassen
s.ferner M. Timmer, «Barbatuli iuveres — Uberlegungen zur Stellung der <Jugend> in der spéten
rémischen Republik», Historische Anthropologie 13 (2005) 197-219.

59 Vgl T Itgenshorst, a.O. (oben Anm. 13) 204-206 mit den entsprechenden Quellen. Ttgenshorst
deutet die Spottlieder iiberzeugend nicht als apotropdischen Schutz, der den Triumphator vor
dem Zorn der Gotter bewahren sollte, sondern als «pragmatischen Mechanismus», der es er-
laubte, die latenten Spannungen zwischen dem General und seinen Soldaten in einem rituellen
Rahmen zu kanalisieren.

60 Inrepublikanischer Zeit ist dieses Ritual kaum fassbar; besser prasentiert sich die Situation in
der Kaiserzeit, vgl. hierzu J Lehnen, «Profectio Augusti. Zum kaiserlichen Zeremoniell des Ab-
marsches», Gymnasinm 108 (2001) 15-33 dort auch mit einem Uberblick zur #lteren Forschung.
Wenn man Riickschliisse von kaiserzeitlichen Quellen auf die republikanische Zeit ziehen will,
sa scheint die profectio analog zum adventus zu funktionieren: Caligula wird vorgeworfen, dass
er heimlich nachts die Stadt verlassen habe (Suet. Cal 24.2), d.h. ein Auszug fand normalerweise



48 Jan B. Meister

seine Provinz Syrien aufbrach, war allen klar, dass er dort Krieg gegen die Parther
fihren wollte. Ein solcher Angriffskrieg entsprach jedoch nicht den romischen
Vorstellungen eines bellum iustum und war heftig umstritten. Die profectio des
Crassus war entsprechend tumultuarisch: Plutarch berichtet, wie der Volkstribun
Ateius den Auszug aus der Stadt verbieten wollte und wie ein wiitender Mob
Crassus daran zu hindern suchte, die Stadt zu verlassen. Erst das Einschreiten
des Pompeius konnte das Volk ruhig stellen.® Der Auszug Caesars nach seiner
Pratur in die Provinz Spanien ist moglicherweise ein analoger Fall: Hier hatten
die Geldverleiher Caesar daran gehindert, die Stadt zu verlassen, und liessen ihn
erst zichen, als Crassus eine Biirgschaft fiir dessen Schulden tibernahm.® Metel-
lus Numidicus schliesslich soll, als er im Jahr 100 v. Chr. mit der Verbannung be-
droht wurde, heimlich aus Rom entwichen sein, um einen Biirgerkrieg zwischen
seinen zahlreichen Anhingern und der Gegenpartei zu verhindern® — ein nicht
heimlicher Auszug, so stand zu befiirchten, hitte in einem Blutbad geendet. Das
hat auch alles ganz praktische Griinde, ist doch der Auszug der letzte Moment,
wo man einen Akteur im durchaus wortlichen Sinn noch greifen kann. Dennoch
scheint die profectio ein Anlass zu sein, bei demsich aufgestauter Unmut mit be-
sonderer Heftigkeit zu entladen droht, weshalb es — wie im Falle des Numidicus —
angezeigt sein kann, sich heimlich zu entfernen. Fiir Imperiumstriger scheint
es freilich — anders als beim adventus — nur bedingt moglich gewesen zu sein,
sich der profectic zu entziehen: Flaminius konnte zwar zu Beginn des zweiten
Punischen Krieges noch heimlich bei Nacht ausziehen, um den Obstruktionen
seiner Gegner auszuweichen, doch als 177 v. Chr. C. Claudius ebenfalls versuchte,
durch einen niichtlichen Auszug einer moglichen prorogatic seiner Amtsvor-
ginger zuvorzukommen, musste er aufgrund formaler Einsprachen den Auszug
ordnungsgemdss wiederholen, bevor er sein Kommando antreten konnte.*
Sowohl die Bereitschaft rdmischer Aristokraten wie Pompeius, bewusst tief-
zustapeln und auf eine Prestigedemonstration zu verzichten, als auch die latente
Gefahr, dass die Ein- und Ausziige aus Romin ein Riigenritual umschlagen kénn-
ten, lassen sich rein praktisch erkliren: Der dffentliche Raum, in dem sich dies
abspielte, war anders als die private domus kaum zu kontrollieren. Gleichzeitig
konnte sich ein Hausherr nicht inkognito in seiner domus bewegen und sich dem-
entsprechend einer safutatio nur entzichen, wenn er seine Freunde und Klienten
bewusst aussperrte. Doch es scheint noch ein weiteres Moment eine Rolle zu
spielen, ndmlich die antike Konzeption der verschiedenen Raume, in denen sich
die entsprechenden Rituale abspielten. Denn wihrend adventus und profectio der

bei Tag und angekiindigt statt, und Plimus (pareg. 23,1) spricht von Kiissen, mit denen Trajan
von den Senatoren verabschiedet wurde, was darauf hindeutet, dass auch bei der profectio eine
persénliche Verabschiedung durch die <Freunder Usus war,

61 Plut. Crass. 16,

62 Suet. Jul 18.

63 App. civ.1,31.141; zur Riickkehr des Numidicus {civ. 1,33.149) s. o

64 Vgl Liv.21,63 (Flaminius) und Liv. 41,10 (Claudius).



Adventus und Profectio 49

Inszenierung von Prestige im Offentlichen Raum dienten, erfolgte die salutatio im
privaten Rahmen der domus. Nun wurde schon mehrfach darauf hingewiesen,
dass die Kategorien «ffentlich> und «privat> hochst problematisch sind und sich
nicht einfach auf die Antike iibertragen lassen.® Auch bei adventus, profectio und
salutatio macht es daher wenig Sinn, wenn das dabei inszenierte Prestige einmal
als «Offentlich> und einmal als «privat> abgetan wird. Sehr wohl Sinn macht es
hingegen, den Blick dafiir zu schirfen, dass im privaten oder hiuslichen Bereich
andere Autorititsstrukturen dominierten als im 6ffentlichen Raum der Stadt und
dass dies das Verhalten der Akteure in der Praxis mitbestimmte.®

Der private, hiusliche Bereich war das Reich des Hausherrn und pater. Der
Offentliche, stadtische Raum dagegen war der Bereich der res publica, symbo-
lisiert durch ihre Institutionen und Magistrate. Diese unterschiedliche Konzep-
tion hatte direkte Auswirkungen auf das Verhalten der beteiligten Akteure in
Interaktionssituationen. So liess ein Konsul, wenn er eine fremde domus betrat,
seine Liktoren mit den Rutenbiindeln, also den Zeichen seiner Autoritét, im
vestibulum® und zeigte damit, dass er sich in den privaten Autoritétsbereich des
Hausherrn begab, der ausserhalb der res publica lag. In der rémischen Gesell-
schaft, in der peinlich genau darauf geachtet wurde, wer vor wem aufstand, wer
wem auswich oder entgegenging, waren Interaktionssituationen jeweils mit einer
hohen Symbolik versehen, da sich in ihnen Hierarchien und Autoritétsstrukturen
performativ manifestierten.® Je nach Raum musste sich daher das Verhalten der
Beteiligten anpassen. Besonders augenfillig zeigt dies eine Anekdote, die Aulus
Gellius tiberliefert:® Der Statthalter der Provinz Kreta besucht,so die Geschich-
te,Zzusammen mit seinem amtslosen Vater den Philosophen Taurus. Dieser steht
auf und begriisst die beiden hohen Géste. Darauf setzt er sich wieder und bietet
dem Vater den zweiten Stuhl an, wihrend ein dritter Stuhl fiir den Sohn geholt
wird. Der Vater jedoch erklért, er diirfe sich nicht setzen, solange sein Sohn stehe,
denn als amtierender Magistrat habe dieser den Vorrang. Daraufhin entspinnt
sich eine gelehrte Diskussion, die mit dem Ergebnis endet, dass in der Offent-
lichkeit dem Sohn der Vorrang gebiihre, dass jedoch im hduslichen Bereich, der

65 Vgl dazu L. A. Burckhardt, «<Zu Hause geht Alles, wie wir wiinschen ...» — Privates und Politi-
sches in den Briefen Ciceros», Klio 85 (2003) 94-113 sowie grundsiitzlich zur historischen Be-
dingtheit der antiken Konze ptionen von <6ffentlich> und <privat> A. Winterling, «<Offentlich> und
<privat> im kaiserzeitlichen Romy»,in T. Schmitt/W. Schmitz/A. Winterling (Hrsg.), Gegenwdrtige
Antike— antike Gegenwarten. Kolloguitun zvum 60. Geburtstag von Rolf Rilinger (Miinchen 2005)
223-244,

66 Vgl dazu Goldbeck, a.O. (oben Anm. 22) 24, der dafiir plidiert,stattdessen von «stidtisch» und
«hduslich» zu sprechen.

67 Liv.39,12.2; dazu Th. Mommsen, Rimisches Staaisrecht. Bd. 1 (Leipzig *1888) 3871.; ferner T. Schi-
fer, Imperii Insignia. Sella curulis und fasces. Zur Reprisentation romischer Magistrate (Mainz
1989) 207 mit bildlichen Darstellungen, die diese Praxis belegen.

68 P. Moreau, «Positions du corps, gestes et hiérarchie sociale & Rome» in Ders. (Hrsg.), Corps
romains (Grenoble 2002) 179-200 sowie jetzt 1B. Meister, Der Koirper des Princeps. Zur Pro-
blematik eines monarchischen Korpers ohne Monarchie (Stuttgart 2012) 225-230.

69 Gell.22;spez.229.



50 Jan B. Meister

extra rem publicam liege, der Vater die héhere Autoritét geniesse. Je nach Raum
dndern sich also die Autorititsstrukturen und dementsprechend die Regeln der
Interaktion: Im Haus desTaurus geniesst dieser als Hausherr eine Sonderstellung
und sitzt als erster, danach folgen seine Géste nach ihrer «privaten» Familien-
hierarchie — im Offentlichen Raum wéire dies genau umgekehrt, der Statthalter
hitte den Vorrang, danach kime sein Vater als Senator und erst an letzter Stelle
der griechische Philosoph. In dem als «Offentlich» konzipierten Raum herrscht
also die Autorititsstruktur der res publica, wihrend im «privaten», huslichen
Bereich die auf den pater und Hausherrn ausgerichtete Autoritétsstruktur der
familia herrscht, und die Interaktion der Beteiligten passt sich entsprechend an.

Das Verhalten der Akteure bei adventus, profectio und salutatio folgt diesen
Raumkonzeptionen. So blieb Gabinius zuerst vor der Stadt — also ausserhalb des
urbanen Raums, wo ihn sein imperium nominell schiitzte — und dort blieb er auch
tatsichlich vor Angriffen verschont. Diese musste er erst befiirchten, wenn er
das pomerium liberschreitet, sein imperium ablegt und sich in den Bereich der
res publica begibt. Ebenso erfahren wir nichts davon, dass er in seiner domus
angegriffen wurde: Der Mob, der Gabinius schméhte, tat dies ausschliesslich im
stiddtischen Raum der res publica. Das ist nicht selbstverstiindlich. Gerade in den
unruhigen Zeiten der spiten Republik gibt es einige Fille,in denen auch senato-
rische Hauser gestiirmt und verwiistet wurden. In seiner Art singulér ist der Fall
des interrex Lepidus, dessen Haus im Zuge der Unruhen nach Clodius’ Ermor-
dung im Jahr 52 von einer wiitenden Menge belagert und schliesslich gestiirmt
wurde.”” Bezeichnend ist freilich, dass es sich dabei nicht um eine unkoordinierte
Pliinderung handelte, sondern dass offenbar sehr gezielt die Ahnenmasken des
Lepidus im Atrium sowie der symboltrichtige lectulus adversus seiner Ehefrau
zerstort wurden — beides Aktionen, die auf die Familienehre des Hausherrn
zielen und mit der ihr inhdrenten Symbolik Ziige eines Riigebrauchs aufwei-
sen.”t Doch die Schandung des hiuslichen Bereichs war eine drastische Mass-
nahme, die nur noch durch die vollstindige Zerstdrung des Hauses iiberboten
werden konnte — ein Strafe, die traditionell Staatsfeinden (hostes publici) und
Tyrannenaspiranten drohte.”? Wahrend die Verletzung des hduslichen Bereichs
einen direkten Angriff auf die Autoritit des Hausherrn darstellte, scheinen
Schmé#hungen im Offentlichen Raum weniger problematisch gewesen zu sein:
Hier wurde nicht der Autorititsbereich eines pater direkt attackiert, sondern im

70 Ascon. Mil. p.43 (Clark).

71 Vgl W. Nippel,a.O.(oben Anm. 57) 131f. Die Bedeutung von lectufls)s adversus (von Nippel als
«Bhebett» iibersetzt) ist nicht ganz klar, vgl. F. Goldbeck, a.(}. (oben Anm. 22) 138 mit Anm. 4.

72 Dazu grundlegend M.B. Roller, «Demolished Houses, Monumentality, and Memory in Ro-
man Culture», Classical Antiguity 29 (2010) 117-180; s. auch W. Nippel, a.0. (oben Anm. 57)
85f. Zur symbolischen Verletzung des hiiuslichen Bereichs als eine in verschiedenen Kulturen
prisente Form der Riige s. ferner speziell zu Griechenland, aber mit diversen Vergleichsstudien
W. Schmitz, Nachbarschaft und Dorfzemeinschaft im archaischen und klassischen Griechenland
{Berlin 2004) 259410,



Adventus und Profectio 51

Gegenteil ein Aristokrat, der gegen die Regeln der res publica verstossen hatte,
in publicis locis geriigt und damit die Autorititsstruktur der res publica nicht
in Frage gestellt, sondern im Gegenteil eingeschirft. Je nachdem, in welchem
Raum die Ehre eines Aristokraten angegriffen wurde, kam dem Angriff also eine
andere symbolische Dimension zu. Bei der Inszenierung von Prestige spielten
die verschiedenen Raumkonzepte ebenfalls eine Rolle. Dies wurde im frithen
Principat zu einem nicht unbedeutenden Problem.

I Prestige und Macht in der res publica des frithen Frincipats

Valerius Maximus berichtet von der Sitte {mos), wonach ' Triumphatoren zwar die
amtierenden Konsuln zur 6ffentlichen cena einluden, diese jedoch nicht erschie-
nen,damit niemand mit einem nominell héheren imperium als der Triumphator
anwesend sei.” Dahinter steht das Problem, dass der Triumph eine Prestige-
manifestation des Triumphators darstellte, dass aber eigentlich die hoéchste Ehr-
bekundung im Offentlichen Raum den héchsten Amtstrigern der res publica
zustand. Die stark formalisierten Regeln der Interaktion hétten zu verschiedenen
Problemen gefiihrt, wiren sich Triumphator und Konsuln direkt begegnet — die
Frage, wer in diesem Fall vor wem ausweichen, sitzen, stehen oder vom Pferd
steigen miisse, wurde dadurch geldst, dass man eine direkte Begegnung schlicht
vermied. Das von Augustus geschaffene Principat machte diese Situation auf
den Princeps bezogen quasi zu einem Dauerzustand. So ging Augustus zwar als
amtierender Konsul stets zu Fuss, doch wenn er ohne Amt war, benutzte er in der
Stadt eine geschlossene Sdnfte — eine Massnahme, die analog zu der bei Valerius
Maximus beschriebenen Sitte dazu diente, zu vermeiden, dass der Princeps als
amtsloser privatus in publicis locis nominell hohergestellten Magistraten begeg-
nete oder aber Ehrbezeugungen erhielt, die ihm als Privatmann ohne Amt nicht
zustanden.™ Adventus und profectio wurden vor diesem Hintergrund zu einem
davernden Problem.

Es gibt mehrere klar datierbare Gelegenheiten, bei denen Augustus auf
einen adventus verzichtete und heimlich bei Nacht in die Stadt einzog.” Die

73 Val. Max. 2,8,6. Vgl. zum kaiserzeitlichen Kontext dieser vermeintlichen Regeln F. Goldbeck
und PF. Mittag, «Der geregelte Triumph. Der republikanische Triumph bei Valerius Maximus
und Aulus Gellius»,in H. Krasser/D. Pausch/I. Petrovic (Hrsg.), Triplici invectus triumpho. Der
romische Trivmph in augusteischer Zeii (Stuttgart 2008) 55-74, spez. 56-64 — die Autoren vermu-
ten, dass der angebliche os eine Reaktion auf die erst in der Kaiserzeit in dieser Form akute
Problematik 1st.

74 Vgl zum Folgenden 1.B. Meister, a.(. (oben Anm. 68) 241-246.

75 29 v.Chr. feierte er zwar einen Triumph, lehnte aber den Vorschlag des Senats ab, wonach ihm
alle Bewohner Roms hiitten entgegenziehen sollen (Cass. Dio 51,20 4); 19 v.Chr. wurden zwar
Dankfeste beschlossen und ein Altar der Forfuna Redux geweiht, doch dem adventis entzog
sich Augustus durch einen néchtlichen Einzug (Cass. Dio 54,104, 13 v.Chr. lehnt Angustus die
beschlossenen Ehrungen erneut ab und zieht heimlich bei Nacht ein (Cass. Dio 54,25 3f.).



52 Jan B. Meister

Forschung hat dies unterschiedlich gedeutet. Wihrend Walter K. Lacey den
antiken Quellen folgte und erklarte, Augustus habe die arbeitende Bevdlke-
rung nicht behelligen wollen,’ sah Joachim Lehnen im Verhalten des Princeps
einen Versuch, sich einer Form des adventus zu entziehen, die sich zunehmend
den Finziigen orientalischer Potentaten im hellenistischen Osten anglich und
somit als unrémisch angesehen wurde.” Stéphane Benoist verwies auf den
Umstand, dass sich Augustus zwar dem Ritual entzog, dieses «non-événement»
in der Folge jedoch in Monumenten und Inschriften feierte — ein Hinweis auf
den Doppelcharakter des Principats als <Zwischending> zwischen Republik
und Monarchie.”® Christian Ronning schliesslich betonte die Eigendynamik
des adventus,dessen Unberechenbarkeit sich Augustus nicht ausliefern wollte
und daher die «Adventusfalle» bewusst vermied.” All diesen Erklarungen ist
gemein, dass sie sich auf die wenigen Anlisse konzentrieren, bei denen Augu-
stus nach lingerer Abwesenheit aus der Provinz oder von Kriegsschauplitzen
zurlickkehrte. Es sei unbestritten, dass diese Anlésse — gerade in Bezug auf
die weitere Entwicklung und Institutionalisierung des Principats — ein grosses
Analysepotential bergen. Doch das Verhalten des Augustus wird damit nicht
wirklich erklért. Denn dass der erste Princeps sich immer offiziellen Empfén-
gen entzog, scheint keineswegs ein gingiges Verhaltensmuster zu sein: Sueton
bezeugt, dass Augustus, wenn er aus den Provinzen zuriickkehrte,von Liedern
begleitet mit grossem Geleit in die Stadt einzog, und alle Hinrichtungen an die-
sem Tag ausgesetzt wurden.® Dies deckt sich mit dem Bericht von Cassius Dio,
der fiir die Jahre 8 und 7 v.Chr. offizielle Feiern zur Riickkehr des Augustus von
Kriegsschauplitzen anfithrt, ohne allerdings einen Hinweis darauf zu geben,
dass Augustus sich diesen Feierlichkeiten erneut entzogen habe.®

Man sollte m.E. den Wortlaut Cassius Dios ernst nehmen,der in Bezug auf
die nichtlichen Reisen des Augustus von einer Gewohnheit spricht und davon,
dass Augustus dies fast immer getan habe, wenn er in die Vorstadte (zpodotein)
oder sonst wohin gereist sei.® Damit wird impliziert, dass Augustus — sicherlich
nicht ohne Grund — die Befiirchtung hatte, dass nicht nur die Riickkehr von

76  WK. Lacey,a.0.(oben Anm. 7) 47: «[.. ] he avoided overexposure, taking people away from their
everyday activities and occupations so often that they would get fed up with him and his honours».

77 J. Lehnen, a.(). (oben Anm. 5) 64, die Rede ist dort von <hellenistischen Gewohnheitens; vgl.
auch J. Lehnen, a.O. (oben Anm. 60) 28f.

78 8. Benoist,a.O. (oben Anm.7) 42-49;zu den in den Jahren 19 und 13 v.Chr. abgelehnten Ehrun-
gen vgl. R. Gest. div. Aug. 11f., wo diese sorgsam vermerkt sind; ebenso zeugten die Ara pacis
und der Altar der Forfuna Redux von diesen beiden «non-événements» .

79  Chr. Ronning, a.(. {(oben Anm. 3) 80-84.

80 Suet. Aug. 572,

81 Cass Dio55,51;558,3,7

82 Cass Dio 54,2531 (s.0.). Es scheint sehr wahrscheinlich, dass die Rémer hier einen Unterschied
machten zwischen informelleren Reisen in die Vorstiadte und dem formellen Aufbruch zu einem
Kriegszug in den Provinzen: Dafiir spricht Cass. Dio 59,212, wo Caligula vorgehalten wird, dass
er heimlich zu seinem Kriegszug nach Gallien aufgebrochen sei, indem er zuerstin die npocoteie
gezogen und dann von dort abgereist sel.



Adventus und Profectio 53

einem Kriegsschauplatz, sondern buchstédblich jeder Ausflug auf eine Land-
villa zu einem gewaltigen Massenauflauf von Freunden und Klienten fithren
wlrde, die es als ihr officitim betrachteten, den Princeps zu begriissen oder zu
verabschieden. Dieser Befund wird durch zwei Parallelstellen bestétigt: Nach
demTod des Augustus hielt Tiberius auf dem Forum die Leichenrede und lobte
darin, so iiberliefert es Cassius Dio, Augustus als einen Mann, der {fiir seine
Mitbiirger stets jede Anstrengung und Gefahr auf sich nahm, der aber, so
Tiberius an ebendiese Mitbiirger, butc 8¢ dn und doov mpomeuyol mot
abtov dmdvia | kol draveical ol éravidvil Tadaimopficavtoc.® Auch Sueton
weiss zu berichten, dass Augustus die Stadt, aber auch Landstidte in aller Regel
nur nachts zu betreten oder zu verlassen pflegte, um niemanden mit officia zu
behelligen ®

Analog zu Pompeius, der auf einen adventus verzichtete, um keinen Neid zu
erregen, stapelte also auch Augustus bewusst tief, indem er sich auf néchtliche
Ein- und Ausziige verlegte. Diese Massnahme war sicher nicht unberechtigt. In
einer Gesellschaft, die darauf sensibilisiert war, die performative Manifestation
von Rangverhiltnissen in Interaktionssituationen aufs genauste zu beobachten,
hétten die zu erwartenden Massenaufldufe das Bild der res publica restituta
empfindlich gestort. Der Bericht Suetons, wonach Caligula es zugelassen habe,
dass hochrangige Senatoren wihrend mehrerer Meilen neben seiner Sinfte
herrannten, zeigt nicht nur, wie weit Senatoren zu gehen bereit waren, um dem
Princeps ihre Loyalitit zu demonstrieren, sondern auch,wie beschimend der-
artige Demonstrationen fiir das Ansehen des Senats und damit der res publica
sein konnten.”” Bezeichnend ist freilich auch hier, dass die Konzeption 6ffentli-
cher und privater Rdume offenbar mit eine Rolle spielte. Denn auf die salutatio
verzichtete Augustus nicht: In derselben Passage,in der Sueton Augustus dafiir
lobt, durch seine néchtlichen Reisen den Biirgern officia zu ersparen, wird der
Princeps auch dafiir gepriesen, dass er seine salutatio selbst dem einfachen Volk
geoffnet habe.® Nunist aber gerade der Besuch der salutatio eines Patrons etwas,
das in den Quellen regelméissig als officium charakterisiert wird — so etwa bei
Q. Cicero, der von einem minimum officium schreibt.¥” Wenn es Augustus da-
rum gegangen wére, den ROmern officia zu ersparen, so hitte er auch seine
salutatio schliessen oder zumindest den Zugang beschrinken miissen. Solche
Versuche gab es zwar vereinzelt, doch vermochten sie sich nicht durchzusetzen
und werden in den Quellen (anders als Augustus’ nichtliche Reisen) durchwegs
negativ gewertet — die safutatio wurde denn auch nicht marginalisiert, sondern

83 Cass.Dio5641,5 (Ubers. 0. Veh): «... euch hingegen in der Tat nicht einmal die Miihe aufbiirden
waollte, thm lediglich bei einem Ausmarsch irgendwohin das Geleit zu geben oder auch bei der
Heimkehr entgegenzuziehen.»

84 Suet.Awug. 532,

85 Suet.Cul.262.

86  Suet. Aug. 53,2,

87 Q. Cic. pet. 35; dazu F. Goldbeck, a.(. (oben Anm. 22) 23511,



54 Jan B. Meister

entwickelte sich im Gegenteil im Verlauf des {riithen Principats zu einem be-
deutenden Ritual des nun entstehenden Hofes.*

Es ging also nicht primir um das officium als solches oder um das Inszenieren
oder Nichtinszenieren von Prestige,sondern es ging in erster Linie auch um die
Frage, ob dies in publicis locis,um Gellius’ Terminologie zu benutzen, oder extra
rem publicam in der «privaten> domus geschah. Die spezifisch rdmische Konzep-
tion von «privat> und «6ifentlich» ist flir das Verstindnis dieses Verhaltens zentral:
Im &ffentlichen Raum stellte die Inszenierung des iiberlegenen Prestiges des
Princeps ein Problem dar, da er hier in Konkurrenz zur res publica trat; in seiner
privaten domus,dem Bereich,der extra rem publicam lag, war der Princeps auch
als Privatmann die héchste Autoritdt und konnte gar nicht in direkte Konkurrenz
zu den republikanischen Institutionen treten. Die unterschiedliche Handhabung
von adventus und profectio aufl der einen und salutatio auf der anderen Seite
durch Augustus zeigt also auf einer praktischen Ebene, vor welchen Problemen
der Princeps stand, wenn er sich als Privatmann, aber de facto Alleinherrscher
in einem Raum zu bewegen hatte, in dem Interaktionssituationen eigentlich die
Autoritatsstruktur der res publica reproduzieren sollten.®

Fiir die kaiserzeitliche Aristokratie stellten sich freilich ganz andere Proble-
me. So erfahren wir aus Tacitus, dass Agricola nach seinen Erfolgen in Britannien
beiNacht in Rom einzog und es vermied, sich von Freunden begriissen zu lassen,
da er befiirchtete, der weniger erfolgreiche Kaiser Domitian kdnnte eifersiichtig
werden.” Als Indikator von Prestige, das selbst den Neid eines Princeps heraul-
beschwdren konnte, war die Bedeutung des adventus also ungebrochen. Uber die
salutationes des Agricola erfahren wir nichts, lediglich, dass er eine bescheidene
und seinem Ruhm nicht angemessene Lebensfiihrung pflegte — es 14sst sich da-
her vermuten,dass Agricola auch im hiuslichen Bereich darauf verzichtete, sein
Prestige zu offensiv zu inszenieren.” Unter einem schlechten Princeps wie Domi-
tian war, glaubt man Tacitus, jedes Inszenieren von Prestige, ob im dffentlichen
oder im hduslichen Bereich, gefdhrlich — ein letztlich seltsamer Gedanke, stellte
doch die dabei manifestierte, auf stadtromischen Nahbezichungen basierende
Macht kaum eine ernsthafte Konkurrenz zur faktischen, militdrischen Macht des
Princeps dar. Kehrt man Tacitus’ Gedankengang jedoch um, so wird erkennbar,
was sich romische Senatoren von einem <guten> Princeps erhofften: Nicht eine
Zunahme faktischer Macht, wohl aber die Mdglichkeit, den Schein von Macht

88 Allg. zur salutatio in der Kaiserzeit s. A. Winterling, Aula Caesaris. Studien zur Institutionalisie-
rurg des romischen Kaiserhofes in der Zeit von Augustus bis Commodus (31 v.Chr. — 192 n.Chr.)
{Miinchen 1999} 117-144; ferner F. Goldbeck, a.0: (oben Anm. 22) 263-281.

89 Vgl I.B. Meister, a.(. {(oben Anm. 68) 222-255,

90 Tac.Agr 40: ac e notabilis celebritate et frequentia occurrentium introitus esset, vitato amicorum
officio noctu in urbem.

91 Ebd.; vgl F. Goldbeck, a.0. (oben Anm. 22) 111. Anm. 1 und 269f., der betont, dass man einen
Verzicht auf die salufatio zwar vermuten, nicht aber belegen kann; vgl. auch A. Winterhng, a.0.
{oben Anm. 88) 139, der freilich von einem gdnzlichen Verzicht auf die salutatio ausgeht.



Adventus und Profectio 55

und so den aristokratischen Status im Sinne der alten res publica zu wahren, wo
eine grosse Zahl an Freunden und Klienten noch eine tatsichliche Bedeutung
gehabt hatte. Das Idealbild wire also ein Princeps, der wie Augustus zumindest
im Offentlichen Raum sein Prestige herunterspielt und es umgekehrt toleriert,
dass Senatoren ihr Prestige in den traditionellen Formen inszenieren.”

Damit zeigt sich ein Auseinanderklaffen von tatsfichlicher Macht und der
(vermeintlichen) Symbolik von Macht. Das Phinomen ist nicht neu: Schon Cicero
hatte sich grundsétzlich geirrt, als er seine triumphale Riickkehr als Indikator fiir
politischen Riickhalt genommen hatte — im Schatten des Triumvirats konnte er
in den folgenden Jahren keine bedeutende Rolle einnehmen, wihrend Piso, trotz
seines angeblich vollig unbeachteten Einzugs, als Schwiegervater Caesars noch
cine durchaus beachtliche Karriere absolvierte und im Jahr 50 Zensor wurde.
Doch gab es auch Eille wie Murena, der sich (wahrscheinlich) <Freunde»> fiir
seine Begriissung kaufte, also in den Schein von Macht und Einfluss investierte,
diesen dann aber sehr effektiv in Wihlerstimmen und damit in tatséchliche po-
litische Macht ummiinzen konnte. Bei Augustus verhielt sich die Sache anders:
Er stapelte bewusst tief, indem er auf die Inszenierung seines iiberlegenen Pres-
tiges — zumindest im dffentlichen Raum — verzichtete, dies freilich im sicheren
Bewusstsein, dass er mit seinen Legionen im Riicken iiber ein Machtpotential
verfligte, das es ihm ermdéglichte, auf derartige Demonstrationen zu verzichten.
Das Auseinanderklaffen tatsichlicher Macht und vermeintlicher Symbole von
Macht wird damit zu einem eigentlichen Systemmerkmal des frithen Principats:
Die res publica kann nur noch auf einer symbolischen Ebene existieren, und
der Princeps muss darauf achten, dass die tatsichlichen Machtverhiltnisse auf
dieser symbolischen Ebene nicht manifest werden und das sorgsam kultivierte
Bild der res publica restituta in Frage stellen. Ein «schlechter> Kaiser war damit
groteskerweise gerade ein Kaiser wie [Domitian,der die symbolische Dimension
ernst nahm und einem Agricola (angeblich) die grosse Zahl seiner Freunde und
das damit verbundene Prestige missgdnnte, der also in einem gewissen Sinne
sehr «republikanisch» dachte, wihrend ein <guter> Kaiser sich so verhielt wie
Augustus und mit durchaus zynisch anmutendem Kalkiil in Anbetracht seiner

92 Dafiir, dass es nach wie vor iiblich war, heimkehrende Aristokraten zu empfangen, spricht nebst
dem klar als Ausnahme charakterisierten gegenteiligen Verhalten des AgricolaTac.arn. 3.9, wo
Piso (der vermeintliche Germanicus-Morder) bei seiner Riickkehr aus Syrien von einem mag-
rum clientium agmen begleitet wird — eine Prestige-Demonstration, die in Anbetracht seiner
damaligen Lage als anstossig betrachtet wurde.



56 Jan B. Meister: Adventus und Profectio

realen Machtmittel demonstrativ darauf verzichtete, sein liberlegenes Prestige
im Raum der res publica zu inszenieren, sich also in einem sehr «unrepublikani-
schen> Sinne ausser Konkurrenz extra rem publicam als eigene Grosse etablierte.

Korrespondenz:

Jan B. Meister

Humboldt-Universitdt zu Berlin,

Institut fiir Geschichtswissenschaften
Abteilung Alte Geschichte

Unter den Linden 6

(Sitz: Friedrichstrasse 191-193a, Raum 4098)
DE-10099 Berlin
Jan.meister@geschichte.hu-berlin.de



	Adventus und Profectio : aristokratisches Prestige, Bindungswesen und Raumkonzepte im republikanischen und frühkaiserzeitlichen Rom

