
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 70 (2013)

Heft: 1

Artikel: Adventus und Profectio : aristokratisches Prestige, Bindungswesen und
Raumkonzepte im republikanischen und frühkaiserzeitlichen Rom

Autor: Meister, Jan B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-327728

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-327728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Adventus und Profectio

Aristokratisches Prestige, Bindungswesen und Raumkonzepte
im republikanischen und frühkaiserzeitlichen Rom

Von Jan B. Meister, Berlin

Abstract: Ein- und Auszüge römischer Aristokraten aus der Stadt Rom waren
bedeutende Rituale, wurden aber bisher vor allem im Vergleich zumTriumph oder
zum kaiserzeitlichen adventus-ZeremomeW als Akklamationsritual analysiert.
Dagegen ist der in den Quellen fassbare enge Bezug zum Bindungswesen bislang
nie systematisch untersucht worden. Dabei ist es gerade der Umstand, dass das

Begrüssen oder Verabschieden eines Aristokraten als officium gesehen wurde,
der die enorme Bedeutung des Rituals erklärt: Es handelt sich nicht einfach um
eine Akklamation, sondern um die Inszenierung persönlicher Nahbeziehungen
und des damit verbundenen Prestiges. Damit funktionieren Stadteinzüge analog

zur salutatio, zeigen aber in der Praxis auch einige Unterschiede. Diese, so
die These, lassen sich durch die unterschiedlichen Raumkonzeptionen erklären:
Während die aristokratische domus als Bereich extra rem publicam verstanden
wurde, herrschte im öffentlichen Raum der Stadt die Autoritätsstruktur der res

publica. Die Art und Weise, wie Prestige inszeniert oder nicht inszeniert wurde,
zeigt exemplarisch, wie diese Raumkonzeptionen das Verhalten der Akteure
beeinflussten.

Als Cicero im Jahr 57 v. Chr. aus dem Exil zurückkehrte, wurde er begeistert
empfangen. Seinen adventus, also seine Ankunft in Italien und seinen Einzug
in die Stadt Rom, schilderte er in einem überschwänglichen Brief an seinen
Freund Atticus:

ad urbem ita veni ut nemo ullius ordinis homo nomenclatori notus fuerit qui mihi
obviam non venerit,praeter eos inimieos quibus id ipsum, se inimieos esse, non lieeret
aut dissimulare aut negare. cum venissem ad portam Capenam, gradus templorum
ab infima plebe completi erant. a qua plausu maximo cum esset mihi gratulatio
significata, similis et ffequentia (et) plausus me usque ad Capitolium celebravit in
foroque et in ipso Capitolio miranda multitudo fuit.1

1 Qc Att 4,1,5 (Ubers angelehnt an H Kasten) «In die Stadt bin ich so eingezogen, dass niemand
aus irgendeinem Stand, der einem Nomenklator bekannt war, mir mcht entgegen gekommen
ware, selbst von meinen personlichen Feinden fehlten nur diejenigen, die ihre feindhche Gesin

nung nicht verstecken oder in Abrede stellen konnten Als ich an die Porta Capena kam, füllte
das Volk die Stufen der Tempel von oben bis unten und brachte mir durch Handeklatschen
seine Gluckwunsche zum Ausdruck Ahnhch der Andrang, der Beifall, der mich bis zum Kapitol
umbrauste, auf dem Forum und dem Kapitol selbst schier unübersehbare Massen » Zu den ver

Museum HelveticumlO (2013) 33-56



34 Jan B Meister

Cicero tendiert sicherlich zu Übertreibungen, dennoch zeigt sein Brief zwei Dinge

deutlich: Seine Ankunft war begleitet von Sympathiebekundungen, die sich

performativ manifestierten, indem man ihm entgegenging, die Strasse säumte

und ihm zujubelte. Cicero war es dabei nicht nur wichtig zu betonen, dass

ihn eine grosse Menge empfangen habe, sondern auch, dass bedeutende Leute
darunter gewesen seien, diejenigen, deren Namen Nomenklatoren zu kennen
pflegten. Auffallend ist ferner, dass diese Leute sich als Freunde Ciceros gebärden

- selbst wenn sie eigentlich persönliche Feinde (inimici) sind, so täuschen sie
doch Freundschaft vor, und lediglich diejenigen, die zu dieser dissimulatio nicht
fähig sind, bleiben dem Anlass fern. In den folgenden Jahren kam Cicero bei
verschiedenen Gelegenheiten immer wieder auf diesen adventus zu sprechen.2
Er deutete seinen Empfang, soviel wird klar, als eine eindeutige Manifestation
seiner breiten Unterstützung innerhalb der Bürgerschaft und gleichzeitig als eine

persönliche Ehrung, eine Inszenierung von Prestige - die dauernde Erwähnung
und Ausschmückungen der eigenen Heimkehr in den folgenden Jahren dienten
denn auch dazu, die Erinnerung an diese Prestigeinszenierung wachzuhalten.3

In Anbetracht der augenfälligen Bedeutung dieses Rituals4 in Ciceros
Rhetorik mag es erstaunen, dass der adventus in der Forschung lange Zeit
vergleichsweise wenig Beachtung gefunden hat.5 Erst in den letzten Jahren wurde
das Phänomen eingehender untersucht. So hat Joachim Lehnen dem adventus-
Zeremoniell der römischen Kaiser eine eigene Monographie gewidmet.6 Walter

K. Lacey und Stephane Benoist haben beide das Phänomen im Kontext
der Institutionalisierung des Principats betrachtet, und zwar als Ausdruck der

wendeten Textausgaben Der Text der Cicerobnefe ist durchwegs jener derTeubner Editionen
D R Shackleton Baileys, die Zahlung ist jene von Kasten (mit Konkordanzen zur Vulgata in
Klammern), fur die Reden wurde die Oxford Edition von A C Clark benutzt, Plutarch wird in
der Edition K Zieglers, Cassius Dio in jener von U P Boissevain wiedergegeben

2 Vgl spez Qc Pis 51f,ferner Qc dorn 75f ,p red in sen 39, Sest 131

3 Zur Ausschmückung, die der adventus \n Ciceros Rhetorik erfuhr, s Chr Ronning, «Stadteinzuge
in der Zeit der romischen Republik Die Zeremonie des Adventus und ihre politische Bedeu

tung», in Ders (Hrsg Einblicke in die Antike Orte - Praktiken-Strukturen (München 2006)
57-86, hier 67f

4 <Ritual> wird hier in einem umgangssprachlichen Sinn verstanden und soll eine regelmassig,
zu bestimmten Anlassen und nach bestimmten Regeln ablaufende Interaktion bezeichnen
Demgegenüber weckt der Begriff <Zeremoniell> in höherem Masse Assoziationen an wenig
veränderliche, geradezu <erstarrte> Ablaufe, wie dies bei den deutlich starker formalisierten
und reglementierten Einzügen der spateren Kaiser der Fall ist, fur die der Begriff <Zeremoniell>
bereits etabhert ist, der Begriff des Rituals soll die höhere Dynamik und Offenheit des repu
bhkanischen und fruhkaiserzeitkchen adventus zum Ausdruck bringen

5 So wnd man unter dem Lemma «adventus» im Neuen Pauly auf «tnumphus» verwiesen, vgl zur
Forschungslage vor den 90er Jahren J Lehnen, Adventus Prmcipis Untersuchungen zu Sinngehalt
und Zeremoniell derKaiserankunft m den Städten des Imperium Romanum (Frankfurt a M 1997)
17-27

6 J Lehnen, a O (oben Anm 5), die republikanischen Vorlaufer werden mcht gesondert thema
tisiert, was u a an Lehnens Zugriff hegt, der starker an analytischen Kategorien als an chrono
logischen Entwicklungen interessiert ist und klar die Kaiserzeit zum Gegenstand hat



Adventus und Profectio 35

generellen Problematik, wie ein Princeps (oder in der Republik ein grosser
Einzelner) nach externen Erfolgen, sei es im Triumph, sei es in einem adventus, in
die Stadt heimkehrt.7 Doch einzig die Studie von Christian Ronning beschäftigt
sich ausschliesslich mit dem republikanischen Ritual und seinem spezifischen
Charakter, wobei er vor allem die Bedeutung der Sichtbarkeit römischer Aristokraten

hervorhebt, wie sie sich auch in diversen anderen Interaktionssituationen
manifestiert.8 All diesen Arbeiten ist gemein, dass sie Stadteinzüge aus einer
grossen Perspektive heraus betrachten, d. h. analoge Rituale mit einbeziehen
wie den römischen Triumph, das spätantike advenfws-Zeremoniell oder aber
die in der Tradition hellenistischer Herrscherverehrung stehenden Empfänge
römischer Statthalter - zweifellos alles Elemente, die im adventus mit eine Rolle
spielen können und für die Entwicklung hin zu einem monarchischen Zeremoniell

von entscheidender Bedeutung sind.9 Weniger Beachtung findet dagegen
jener Aspekt, der Cicero besonders wichtig ist: das Begrüssen durch die Freunde.
Zwar ist allen bisherigen Arbeiten klar, dass Stadteinzüge diverse Bezüge zum
römischen Bindungswesen aufweisen,10 doch eine systematische Untersuchung
dieses Aspekts ist bislang ausgeblieben.

7 WK Lacey, Augustus and the Principate The Evolution of the System (Leeds 1996) 17-57 vgl
auch knapp Ders, «Returning to the City», in TW Hillard et al (Hrsg Ancient History in a
Modern University Bd.1 The Ancient Near East, Greece, and Rome (Grand Rapids und Cam

bridge 1998) 276-280, S Benoist, Rome, le prince et la Cite (Paris 2005), spez 25^19 Zu nennen
ware ferner A Beranger/E Petrin Saminadayar (Hrsg Les entrees royales et imperiales His-
toire, representation et diffusion d'une ceremonie publique, de l'Orient ancien ä Byzance (Paris
2009) - ein Sammelband, der diverse Aspekte monarchischer Einzüge quer durch die Antike
behandelt Vgl auch O Nussbaum, «Geleit»,RAC 9 (1976) 908-1049

8 Chr Ronning, a O (oben Anm 3)
9 Vgl WK Lacey, a O (oben Anm 7) 17ff sowie (freilich mit klaren Differenzierungen) J Lehnen,

a O (oben Anm 5) spez 5-77, die bei Einzügen hellenistischer epiphaner Herrscher,Triumph
und adventus von weitgehend analogen Phänomenen ausgehen S Benoist, a O (oben Anm 7)
25-28 sieht zwar die Probleme, betont jedoch nicht die Differenz, sondern will die Evolution von
einem eher «privaten» auf Nahbeziehungen basierenden Ritual zu einem Herrscherempfang
aufzeigen (ebd 19-21),Chr Ronning,aO (oben Anm 3) 6lf deutet dasstadtromische Ritual
zwar in dem hier vorgeschlagenen Sinne, betont aber dennoch (ebd 77f) die Analogien zu den
hellenistisch inspirierten Stadteinzugen romischer Statthalter in den Provinzen, die m E einen
klar anderen Charakter aufweisen (s u Anm 10)

10 Explizite Verweise auf das Bindungswesen (inklusive salutatio) finden sich bei S Benoist, a O
(oben Anm 7) 19f, der freilich die grosseren Entwicklungslinien hin zu einem formellen Herr
scherempfang in den Bhck nimmt und die republikanischen Wurzeln nur bedingt auswertet,
Chr Ronning,aO (oben Anm 3),spez 72 sieht zwar den Konnex zum Bindungswesen, zieht
aber gleichzeitig Analogien zu den Einzügen romischer Statthalter in den Provinzen (ebd 77f),
deren Empfange auf Initiative und Kosten der lokalen Honoratioren organisiert wurden, d h

eine offizielle Ehrung seitens des entsprechenden Gemeinwesens darstellten (und als solche -
im Gegensatz zum «Freundschaftsdienst» romischer Burger-auch abgelehnt werden konnte1)
Interessant in diesem Kontext ist der freilich stark auf die Spatantike bezogene Aufsatz von
Chr Badel, «Adventus et salutatio», in A Beranger/E Pernn Saminadayar (Hrsg), a O (oben
Anm 7) 157-175



36 Jan B Meister

Dabei bietet eine Betrachtung von adventus und profectio einen erheblichen

Mehrwert, nicht nur für das Verständnis des römischen Bindungswesens
in der ausgehenden Republik, sondern generell für das, was man in Anschluss
an Karl-Joachim Hölkeskamp als die «Ausdrucksseite» der politischen Kultur
bezeichnen kann:11 die Art und Weise also, wie Politik und gesellschaftliche
Strukturen performativ inszeniert und so mit Leben und Sinn gefüllt werden.

I. Adventus, Bindungswesen und Prestige

Cicero sah nicht nur seine eingangs erwähnte eigene Heimkehr als persönlichen

Triumph an. Er verstand es auch hervorragend, diese mit dem Stadteinzug
seines Intimfeinds L. Calpurnius Piso zu kontrastieren. Piso, der als Konsul
das Jahres 58 v.Chr. wesentlich mitverantwortlich für Ciceros Verbannung
gewesen war, ist nach seiner Statthalterschaft in Makedonien ohne Triumph
nach Rom zurückgekehrt. Seinen Einzug in die Stadt schildert Cicero genüsslich

als eigentlichen Tiefpunkt einer ohnehin schon schändlichen Karriere:
Niemand sei Piso entgegengekommen, nicht einmal seine eigenen Legaten
haben ihn begrüsst, ja selbst die sonst so dienstbeflissene Gruppe (ofßcissima
natio) der Amtsbewerber habe sich nicht blicken lassen - kein noch so
unbekannter Kaufmann (obscurissimus negotiator) sei je einsamer (desertior)
heimgekehrt.12 Diese Ausführungen Ciceros sind, das hat Tanja Itgenshorst
überzeugend herausgearbeitet, vor dem Hintergrund zu sehen, dass hier ein
eigentlicher «Anti-Triumph» geschildert wird.13 Doch wäre es verfehlt, den
adventus einzig als Analogie zum Triumph zu sehen: Letzterer ist eine Ehrung,
die dem Heimkehrenden von der res publica verliehen wird und an gewisse
Regeln gekoppelt ist.14 Für den adventus lassen sich solche Regeln freilich nicht
feststellen. Zwar finden sich bei Walter K. Lacey verschiedene Überlegungen
dazu, ob es bestimmte Voraussetzungen gab, die ein Heimkehrender erfüllen
musste, um einen adventus abhalten zu können, ob man beispielsweise über
ein imperium verfügen musste,15 doch jeglicher Versuch, solche Regeln zu
rekonstruieren, muss zwangsläufig mit Ausnahmen operieren16 und verstellt den

11 Vgl va K J Hölkeskamp, Rekonstruktionen einer Republik Die politische Kultur des antiken
Rom und die Forschungen der letzten Jahrzehnte (München 2004) 57-72, vgl auch die aktuah
sierte englische Ubersetzung Reconstructing the Roman Republic AnAncient Political Culture
and Modern Research (Princeton 2010)

12 Cic Pis 53-55
13 T Itgenshorst, 7oto ilia pompa DerTriumphm der romischen Republik (Gottingen 2005) 82-88
14 Dazu jetzt grundlegend Chr Lundgreen, Regelkonflikte inder romischen Republik Geltungund

Gewichtung von Normen in politischen Entscheidungsprozessen (Stuttgart 2012) 178-253
15 Vgl WK Lacey, a O (oben Anm 7) 17-23
16 Ebd 22f Insbesondere die Ruckkehr Qceros aus dem Exü - notabene eine der Hauptquellen

fur das Ritual -wurde sämtliche <Regeln> ausser Kraft setzen Zu den zahlreichen Indizien dafür,
dass jede Heimkehr eines Aristokraten Anlass zu einem grossen Empfang bieten konnte, s u



Adventus und Profectio 37

Blick auf den spezifischen Charakter stadtrömischer Einzüge, die diese von
analogen Ritualen unterscheiden.

Wenn man sich nämlich von der vermeintlichen Verbindung zwischen
Triumph und adventus löst, dann fallen einige gravierende Unterschiede ins

Auge. So gibt es, anders als beim Triumph, keine Instanz, die einen adventus

bewilligen kann: Es handelt sich also nicht um eine Ehrung, die von der res

publica für den Heimkehrenden beschlossen wurde. Damit unterscheidet sich
ein solcher Stadteinzug auch grundlegend von den Empfängen römischer
Statthalter in Provinzstädten, die ebenfalls eine von den Behörden beschlossene
Ehrung darstellten, oder dem stark formalisierten adventus der späteren
Kaiserzeit, der dann in der Tat Züge eines <Ersatztriumphes> annehmen konnte.17

Dem entspricht auch der Umstand, dass adventus kein technischer Terminus
ist - das, was gemeinhin in der Forschung als adventus bezeichnet wird, wird
von Cicero mit verschiedenen Begriffen umschrieben. Es handelt sich schlicht
um den Einzug in die Stadt und die damit verbundene Überschreitung des

pomerium - ein in diesem Sinne, genauso wie das anschliessende Opfer für die
sichere Heimkehr, völlig alltäglicher Vorgang. Es fehlen denn auch spektakuläre

Elemente, wie die Ahnenmasken, die bei der pompafunebris das dynastische
Prestige einer gens versinnbildlichen, oder die Beutestücke und Gefangenen,
die bei einem Triumph die militärischen Erfolge vor Augen führen können:
Das Einzige, was man sieht, ist ein zu Fuss heimkehrender Aristokrat, der von
mehr oder weniger vielen Personen empfangen und begleitet wird. Das
Entscheidende ist just dieses durch informelle Bindungen gesteuerte Verhalten der
Beteiligten; erst dadurch erhält der Stadteinzug als Ritual seine Bedeutung. Bei
Ciceros Rückkehr aus dem Exil wie auch bei Pisos Heimkehr aus Makedonien
betonen die Quellen denn auch nicht, wie die Heimkehrenden einziehen,18
sondern wer und wie viele sie begrüssen: Bei Cicero ist dies fast die gesamte
Bevölkerung, selbst seine inimici, die so tun, als seien sie amici. Bei Piso dagegen

kommt, das suggeriert zumindest Cicero,19 niemand dem Heimkehrenden
entgegen: Weder seine beiden Legaten, die eigentlich in einem Nahverhältnis
zu ihrem ehemaligen Vorgesetzen stehen sollten, noch die Amtsbewerber, die
als officissimi doch darauf erpicht sein müssten, sich jeden potentiellen Freund
durch officia zu verpflichten. Piso steht, das die Botschaft, die man aus seinem
missglückten adventus herauslesen kann, ohne Freunde da.

17 Zum spatantiken Zeremoniell s J Lehnen, a O (obenAnm 5) Grundlegend zur Entwicklung
S Benoist,a O (obenAnm 7) 19-101 Vgl fernerA Beranger/E Pemn Saminadayar(Hrsg ),a O
(oben Anm 7) und speziell zu büdlichen Darstellungen des kaiserzeithchen Rituals im Kontext
der Herrschaftsreprasentation s G Koeppel, «Profectio und Adventus», BJ169 (1969) 130-194

18 Damit besteht em grundsatzlicher Unterschied zu Formen des Stadteinzugs, die durch eme
besondere Art des Einziehens als Ehre gekennzeichnet waren, z B durch das offizielle Recht,
zu Pferd einziehen zu dürfen, vgl hierzu S Benoist, a O (oben Anm 7) 37^12

19 Quellenkntische Überlegungen zu Qceros Darstellung von Pisos adventus bei Chr Ronning,
aO (obenAnm 3) 62-75



38 Jan B Meister

In seiner Rede gegen Piso vermengt Cicero also zwei Dinge, die nur bedingt
etwas miteinander zu tun haben, um so ein doppelt schlechtes Licht auf seinen

Gegner zu werfen. Piso wird einerseits vorgehalten, dass er, obschon Statthalter
einer bedeutenden Militärprovinz, keinen Triumph feiern kann und nur in einem
informellen adventus in die Stadt einzieht; andererseits ist aber ein adventus nicht
einfach ein billiger Ersatztriumph, sondern ein Ritual sui generis, nämlich ein Be-

grüssungsritual, bei dem Piso gleichfalls versagt, da keine Freunde präsent sind,
um ihn zu empfangen. Piso bleibt also - das ist die doppelte Spitze von Ciceros
Invektive - nicht nur die offizielle Ehre eines Triumphes versagt, sondern auch
die private Ehrerbietung seiner <Freunde>, die ihn desertus ab amicis in die Stadt
einziehen lassen.20 Doch weshalb spielen die fehlenden Freunde für Cicero eine
so wichtige Rolle?

Dass persönliche Nahbeziehungen für das Funktionieren der römischen
Gesellschaft eine zentrale Rolle spielten, hat Matthias Geizer vor bereits hundert

Jahren grundlegend herausgearbeitet.21 Die Dominanz der römischen
Aristokratie, so die These, gründete auf den «Treu- und Nahverhältnissen», welche
die römische Gesellschaft durchzogen: Über je mehr abhängige Freunde und
Klienten ein adliger Patron verfügte, desto grösser waren auch seine
Erfolgschancen bei Wahlen und anderen politischen Angelegenheiten. In den letzten
Jahrzehnten ist diese Sicht teilweise stark kritisiert worden.22 Die neueren
Erklärungsmodelle der politischen Kultur der späten Republik kommen denn
auch weitgehend ohne starre Klientelblöcke aus, sondern erklären die Dominanz

der Nobilität durch ihr allgemein anerkanntes Prestige beziehungsweise -
um es in der Terminologie Pierre Bourdieus zu formulieren - ihr symbolisches

20 Cic Pis 97
21 M Geizer, DieNobihtat der romischen Republik 2 Aufl. mit einem Vorwort von J v Ungem-Stem-

berg (Stuttgart 1983)
22 Zur Kritik s insbesondere PA Brunt, «Amicitia in the Late Roman Republic», in Ders The

Fall of the Roman Republic and Related Essays (Oxford 1988) 351-381 sowie Ders ,«Chentela»,
in ebd 382^142, speziell in Bezug auf das politische System ferner A Yakobson, Elections and
Electioneering in Rome A Study in the Political System of the Late Republic (Stuttgart 1999),

spez 65-111 Neuere Beitrage zum Bindungswesen finden sich bei W Nippel, «Klientel, Ge
sellschaftsstruktur und politisches System in der romischen Republik», Humanistische Bildung
21/22 (2002) 137-151, E Deniaux, «Patronage», m N Rosensteiii/R Morstem Marx (Hrsg
A Companion to the Roman Republic (London 2006) 401—420, A Winterhng, «Freundschaft
und Khentel im kaiserzeithchen Rom», Historia 57 (2008) 298-316, E Hartmann, «<Euer Purpur
hat unsere Togen aus dem Dienst entlassen» - Zum Wandel des stadtischen Khentelwesens

im Rom der frühen Kaiserzeit», Millenium 6, (2009) 1-38 und F Goldbeck, Salutationes Die
MorgenbegrussungeninRomin der Republik und derfrühen Kaiserzeit (Berlin 2010) 246-262-
jeweils mit weiterer Literatur In Anbetracht der Debatten wird hier sehr bewusst der Begriff
<Bindungswesen> verwendet, der gegenüber <Khentelwesen> oder <Freundschaft> den Vorteil
hat, dass er personliche Nahbeziehungen sowohl auf vertikaler als auch auf horizontaler Ebe
ne umfasst und damit dem Umstand Rechnung tragt, dass bei adventus und profectio sowohl
aristokratische Akteure als auch Personengruppen, die eindeutig als chentes bezeichnet werden,
als Begrussende fungieren und ihre personliche Nahe zum Heimkehrenden oder Ausziehenden
demonstrieren



Adventus und Profectio 39

Kapital.23 Doch dieses symbolische Kapital muss inszeniert werden, um wirksam
zu sein. Gut untersucht sind die imagines maiores, die in den Atrien adliger
domus hingen und bei der pompafunebris zu eindrücklichen Prozessionen
versammelt wurden.24 Doch auch das Bindungswesen, das in den spätrepublikanischen

Quellen eine so wichtige Rolle spielt, lässt vor diesem Hintergrund neue
Deutungen zu. So hat Aloys Winterling jüngst dafür plädiert, <Freundschaft>
nicht nur unter rein funktionalen Gesichtspunkten zu betrachten, sondern auch
deren performative und symbolische Dimension in Rechnung zu stellen.25 Die
Fruchtbarkeit einer solchen Herangehensweise hat Fabian Goldbeck mit
seiner Untersuchung zu den salutationes, den Morgenbegrüssungen römischer
Senatoren, eindrücklich aufgezeigt: So ging es bei diesen Morgenempfängen
zwar auf einer funktionalen Ebene um den gegenseitigen Austausch zwischen
Patron und Klienten beziehungsweise seinen Freunden, andererseits handelte
es sich bei diesem Ritual aber auch um eine performative Inszenierung von
Nahbeziehungen und damit verbunden, dies die symbolische Dimension, um
eine Manifestation von sozialem Prestige. So galt ein gut gefülltes Atrium als

Indiz für die Macht und den Einfluss des Hausherrn, um den sich offenbar eine

grosse Zahl von <Freunden> bemühte.26 Beim adventus scheint es sich um ein
analoges Phänomen zu handeln: Es war keine offizielle Ehrung wie der Triumph,
sondern ein Begrüssungsritual, bei dem die Zahl persönlicher Nahbeziehungen
und damit - auf einer symbolischen Ebene - das auf diesen Beziehungen basierende

Sozialprestige des Heimkehrenden inszeniert wurde.
Die Hinweise auf Stadteinzüge römischer Aristokraten sind spärlich, aber

dennoch ausreichend, um die obige These zu erhärten: Der adventus stellte ein
Ritual dar, das regelmässig, nämlich potentiell bei jeder Rückkehr eines
Aristokraten, stattfinden konnte und bei dem das Verhaltensmuster der Beteiligten
klaren Normen und Erwartungen unterlag. Dafür, dass es offenbar Usus war,
Heimkehrende zu empfangen, spricht die Rückkehr des Clodius von seiner
Quästur aus Sizilien. Clodius wurde offenbar nicht von Freunden empfangen,
weil er nachts eintraf - ein ungewöhnliches Vorgehen, das er öffentlich
rechtfertigte, wie Cicero in einem Brief an Atticus ausführt.27 Normalerweise wurde
aber durchaus darauf geachtet, dass die eigene Rückkehr Beachtung fand. In
einem Brief an C. Cassius Longinus, der als Proquästor in Syrien weilte,
empfiehlt Cicero dem jungen Mann, möglichst rasch nach Rom zurückzukehren,

23 Dazu Holkeskamp, a O (oben Anm 11) 93 106

24 Vgl u a HI Flower, Ancestor Masks and Aristocratic Power inRoman Culture (Oxford 1996),
E Flarg, Ritualisierte Politik Zeichen, Gesten und Herrschaft im Alten Rom (Güttingen 2003)
49-68, U Walter, «AHN MACHT SINN Familientraditron und Familienprofil im republika
nischen Rom», in K J Holkeskamp et al (Hrsg Sinn (in) der Antike Orientierungssysteme,
Leitbilder und Wertkonzepte im Altertum (Mainz a R 2003) 255-278

25 A Winterling, a O (oben Anm 22) 306-308
26 F Goldbeck, a O (oben Anm 22),spez 225-262
27 Qc Att 2,1,5



40 Jan B Meister

da sein adventus nach dem jüngst errungenen Sieg gegen die Parther sicher
glänzend ausfallen werde.28

Naturgemäss berichten die Quellen fast nur über Aristokraten, die nach
längerer Abwesenheit aus der Provinz zurückkehren. Doch einiges spricht dafür,
dass wirklich jeder Stadteinzug zumindest die Möglichkeit eines Begrüssungs-
rituals barg. Cicero hebt in seiner Rede für Milo jedenfalls ausdrücklich hervor,
dass Clodius heimlich und bei Nacht von seinem Landgut nach Rom zurückgereist

sei.29 Dieses Verhalten war offenbar ungewöhnlich und dient Cicero gerade
deshalb als Indiz dafür, dass nicht Milo Clodius ermorden wollte, sondern der
entgegen den Konventionen heimlich reisende Clodius seinerseits einen
Mordanschlag auf Milo plante. Dieser Argumentation Ciceros braucht man nicht zu
folgen, sie zeigt jedoch, indem sie ein Abweichen von der Norm hervorhebt, dass

auch eine eher alltägliche Rückkehr vom Lande normalerweise angekündigt
wurde und bei Tag erfolgte. Da es üblich war, dass Aristokraten in der Öffentlichkeit

von Freunden und Klienten begleitet wurden, ist anzunehmen, dass bei einer
angekündigten Rückkehr auch eine entsprechende Schar von amici als
Empfangskomitee am Stadtrand auf den Heimkehrenden wartete. Dies scheint ferner
nicht nur für die Stadt Rom gegolten zu haben, sondern auch für die italischen
Municipien, deren Bewohner als römische Bürger vergleichbare Nahverhältnisse
zu römischen Aristokraten unterhielten und offenbar ebenfalls bemüht waren,
diese bei derartigen Gelegenheiten performativ zu inszenieren.30 Kaiserzeitliche
Quellen können, wie noch zu sehen sein wird, diesen Verdacht bestätigen.31 Für
die profectio - den Auszug aus der Stadt - dürfen analoge Verhältnisse vermutet
werden: Auch hier werden sicherlich Freunde und Klienten den Ausziehenden
verabschiedet haben.32

Kennzeichnend für das Ritual sind ferner zwei Dinge, die für das
Bindungswesen charakteristisch sind: Einerseits wird der Akt des Begrüssens als

officium, also als eine konkrete Verpflichtung innerhalb einer Nahbeziehung,33
bezeichnet, andererseits wird der persönliche Charakter der Beziehung da-

28 Cic fam 15,14,4 Die ironische Selbstbeschreibung Qceros in Plane 64f, wo er als heimkehren
der Quastor nicht einmal erkannt wird, zeigt umgekehrt, wie problematisch es war, wenn man
als Heimkehrender weder im Gesprach war, noch die Heimkehr von den zuruckgebhebenen
Freunden entsprechend vorbereitet worden war

29 Cic Mil 49ff
30 Vgl dazu den (missratenen) Empfang des Antonius durch die Bewohner von Aquilium (Cic

Phil 2,106) sowie dieSchüderungen der Heimkehr Qceros und Pisos (Cic Att 4,1,4, Pis 51-53),
die jeweüs auch die Durchreisen durch die italischen Städte mit einbeziehen

31 Zu den Stadtein und auszugen des Augustus in Rom wie auch in den Municipien s u

32 Die Quellen sind hier noch spärlicher, der einzig griffige Hinweis auf eine Prestige vermittelnde
Begleitung bei der profectio bietet Liv 22,40,4, wo die profectio der beiden Konsuln des Jahres
216 geschüdert wird, wobei L Aemilius Paullus von den primores patrum, sein Mitkonsul und
Rivale C Terentius Varro dagegen von sua plebs begleitet worden sei - der eine, so Livius, hatte
zwar die grossere Menge, der andere jedoch die mit mehr dignitas

33 Vgl J Hellegouarc'h, Le vocabulaire latin des relations et des parties pohtiques sous la repubhque
(Pans 21972) 152-163



Adventus und Profectio 41

durch veranschaulicht, dass der Heimkehrende nicht einfach einer anonymen
Masse gegenübersteht, sondern theoretisch jeden Freund einzeln begrüssen
sollte. Dass es sich um ein officium handelt, Heimkehrende zu begrüssen, wird
nicht nur bei Ciceros Rede gegen Piso deutlich, wo die als officissimi beschriebenen

Amtsbewerber eben gerade ausbleiben,34 sondern vor allem auch beim
adventus des Murena, wo Cicero erklärt, dass es selbstverständlich sei, dass

nicht nur die officissima natio der Amtsbewerber - also jene Leute, die sich
durch ein officium andienen möchten -, sondern vor allem auch Klienten, Nachbarn

und Tribusgenossen - also jene Personengruppen, zu denen bereits ein
Nahverhältnis besteht - einem prominenten Heimkehrenden entgegenziehen.35
Resümierend bezeichnet er dann das gesamte Ritual schlicht als iste officium.
Das ist ein deutliches Indiz, dass die Inszenierung persönlicher Nahbeziehungen

den eigentlichen Kern des Rituals bildete. Gerade bei heimkehrenden
Magistraten dürften noch viele weitere Personen hinzugekommen sein, die
eher als anonyme akklamierende Menge zu sehen sind, doch es ist die enge
Verbindung zum Bindungswesen, die Idee, dass es sich um ein officium handelt,
die dem Ritual seine Signifikanz verleiht und eine intensivere und stabilere
Beziehung zu den Anwesenden suggeriert, als dies bei anderen Kundgebungen
wie beispielsweise dem Applaus im Theater der Fall ist.

Unmittelbar mit der Auffassung des Begrüssens als officium ist die Forderung

verknüpft, dass der Heimkehrende jeden Einzelnen persönlich begrüsst.
Dies zeigt sich deutlich in einer Schilderung Plutarchs. Dieser beschreibt in seiner

Marius-Biographie, wie der aus dem Exil zurückkehrende Marius Rom betrat,
umgeben von bewaffneten Gefolgsleuten: Jeder, der Marius begrüsste, aber von
ihm nicht zurückgegrüsst wurde, sei daraufhin niedergestreckt worden.36 Die in
diesem Fall durch den Akt der Begrüssung manifestierte Freundschaftsbeziehung

(beziehungsweise deren letale Negation) ist also individuell abgestimmt
auf jeden einzelnen <Freund>. Das alles konnte sehr zeitaufwendig sein: Als Me-
tellus Numidicus im Jahr 98 v. Chr. aus dem Exil nach Rom zurückkehrte, habe,
so berichtet Appian, ein ganzer Tag nicht ausgereicht, um alle zu begrüssen, die
ihm an den Stadttoren entgegenkamen.37 Der persönliche Charakter der beim
adventus inszenierten Beziehungen wirkte - zumindest als Ideal - noch bis in
die Kaiserzeit nach. Im Panegyrikus des jüngeren Plinius ist es gerade diese Art
des individuellen Begrüssens, die Trajan wohltuend von anderen Kaisern abhebt:
Anders als seine Vorgänger sei er nicht in einer Sänfte oder einem Wagen
eingezogen, sondern zu Fuss, und habe - dies ist das Bezeichnende - die Senatoren mit
einem Kuss begrüsst, die Ritter dadurch geehrt, dass er ihre führenden Männer

34 Qc Pis 55 s o
35 Qc Mur 69

36 Plut Mar 43 Dass es Usus war, Einzelne zuruckzugrussen, zeigt ferner der diesbezügliche
Normverstoss von Antonius bei dessen Reise durch das Municipium Aquinum, wo die ihn be

grussenden Burger nicht zuruckgegrusst (resalutare) wurden, vgl Qc Phil 2,106
37 App civ 1,33 149, vgl Geh 13,29,1



42 Jan B Meister

mit Namen anredete, und durch die Begrüssung seiner Klienten habe er die
vertraute Beziehung (familiaritas) öffentlich demonstriert.38 Das republikanische»
Begrüssungsritual fungiert hier als eigentliches Gegenbild zum <unrepublikani-
schen> Einzug im Wagen oder in der Sänfte, wo eben gerade keine persönlichen
Nahverhältnisse zwischen dem Heimkehrenden und den einzelnen Begrüssen-
den gepflegt werden können.39 Der Umstand, dass Cicero bei der Schilderung
seiner eigenen Heimkehr oder dem Einzug des Murena nicht einfach nur die
Menge der Begrüssenden hervorhebt, sondern diese Menge in sich differenziert,40

passt zu diesem Befund.
Der adventus lässt jedoch noch weitere Beobachtungen zu. Dadurch dass

sich nach Caesars Sieg im Bürgerkrieg auch Aristokraten wie Cicero verpflichtet
fühlten, dem heimkehrenden Diktator entgegenzugehen, erhalten wir über seine

Korrespondenz einen Einblick in den Koordinationsaufwand, der notwendig
war, einen solchen Empfang zu organisieren. Auch wenn Caesars Rückkehr im
Jahr 46 mit einem Triumph begangen wurde, so funktionierte das Entgegengehen
doch davon unabhängig und erlaubt entsprechende Rückschlüsse. Während
Cicero ein Jahr zuvor - als ehemaliger Pompeianer in einer unangenehmen
Situation - lange im Ungewissen war, wann Caesar nach Italien kommen würde,41

war er im Jahr 46 über sein Beziehungsnetz wieder bestens informiert und nutzte
dieses Wissen, um seinerseits wiederum weniger gut vernetzte Freunde zu
informieren. So schrieb er an Varro:

est igitur adventus [Caesaris scilicet]in exspectatione;neque tu id ignoras. sed tarnen,
cum ille scripsisset, ut opinor, se in Alsiense venturum, scripserunt ad eum sui ne id
faceret;multos ei molestos fore ipsumque multis; Ostiae videri commodius eum exire

posse, id ego non intellegebam quid interesset; sed tarnen Hirtius mihi dixit et se ad
eum et Balbum et Oppium scripsisse ut ita faceret, homines, ut cognovi, amantis
tui. hoc ego idcirco nosse tevolui utscires hospitium tibi ubiparares, velpotius (ut)
utrubique; quid enim ille facturus sit incertum est. et simul ostentavi tibi me istis esse

familiärem et consiliis eorum interesse.42

38 Plin paneg 22f,spez 23,1 Zu den Aspekten der civihtas im kaiserzeitlichen adventus Zeremo
niell s auch (freilich ohne direkten Bezug zum Bindungswesen) Lehnen, a O (oben Anm 5)
197-228

39 Dass es sich hier um ein republikanisch» anmutendes (wohl durchaus auch auf ciceronische

Schüderungen Bezug nehmendes) Gegenbüd zu den tatsachhchen Verhaltnissen handelt,zeigt
allein der Umstand, dassTrajan erstens von Liktoren und zweitens von Soldaten begleitet wurde,
die selbst Plinius' Rhetorik nicht gänzlich in Luft aufzulösen vermochte (auch wenn er diesbe

zughch sein Bestes versucht vgl Phn paneg 23,3)
40 Cic Att 4,1,5, Afwr 68f so
41 Cic fam 14,18[15], 14,21[24], 14,22[23]
42 Cic fam 9,7[6],lf (Ubers H Kasten) «Nun, seine Ankunft-ich meine naturhch Caesars-steht

zu erwarten, aber das weisst Du ja selbst Er hat ja wohl geschrieben, er werde nach Alsium
gehen,indessen haben seine Leute ihm geantwortet, das solle er heber nicht tun, denn manche
wurden ihm und er manchen damit Unbequemhchkeiten bereiten, eine Landung in Ostia sei
fur ihn wahrscheinlich bequemer Den Unterschied sehe ich nicht ein, doch sagte mir Hirtius, er,
wie auch Baibus und Oppius, Leute, die, wie ich mich uberzeugen konnte, Dich sehr schätzen,



Adventus und Profectio 43

Der Brief bietet einen Einblick in den grossen Koordinationsaufwand innerhalb
der Elite, der notwendig war, um den Empfang Caesars vorzubereiten und zur
rechten Zeit am rechten Ort zu sein -wobei die Frage, wie weit man ihm
entgegengehen sollte, ebenfalls bedeutend war, wie ein Brief aus dem darauffolgenden
Jahr an Atticus zeigt.43 Deutlich wird aber auch, wie das Wissen um den genauen
Ankunftsort als Indiz für die besondere Nähe zum Diktator beziehungsweise zu
seinen engsten Vertrauten fungieren konnte. Damit kommt eine neue Dimension
ins Spiel, nämlich die Hierarchie unter den Begrüssenden selbst aufgrund der
Nähe zum Heimkehrenden. Dies zeigt sich bei Caesars Ankunft dann besonders
deutlich. Hier berichtet Plutarch in seiner Antonius-Vita:

£K Öe 'Ißt|p(aq encmovn Kaicapi Ttavteq pev oi npcoroi noXk&v ijpepcov oÖöv cncrivTcov,
enpr|0T| ö'Ävxcbvtoq eKrcperccoq 'üji' ccurou. Kopt^opevoq yap eju ^euyouq 8ta TTjq

'haXiaq Ävtdmov eiye pe0' kavxov auvoyoijpevov, ÖtuoOev Öe Bpourov Ä?tßivov Kai
töv "cf(c, ctSeAcpfic, ulöv 'Oictaoniavov, oq pera ranra Kaiaap cbvopda0T| Kai Tcopalcov
fip^e nXeicxov ypovov.44

Es ist also nicht nur der Heimkehrende, der durch die Schar der ihn Empfangenden

geehrt wird, sondern der Heimkehrende kann durch seinen Umgang mit
den ihn Begrüssenden einige besonders hervorheben und so unter diesen eine
auf persönlicher Nähe basierende Prestigehierarchie aufbauen. Diese Betonung
der individuellen Beziehung zu jedem Einzelnen der Begrüssenden und das
Inszenieren einer Prestigehierarchie unter denselben stellt eine weitere Analogie

zur salutatio dar, wo die salutatores ebenfalls je nach Status und Prestige
unterschiedlich empfangen und geehrt werden konnten.45

Für die symbolische Bedeutung des republikanischen adventus ist der bereits
mehrfach erwähnte Einzug des Murena die zentrale Quelle: Murena, der
designierte Konsul für das Jahr 62, war angeklagt wegen Stimmenkaufs und wurde
von Cicero verteidigt. Ein Vorwurf der Anklage war offenbar, dass Murena bei
seinem adventus von verdächtig vielen Leuten begrüsst wurde; man unterstellte
ihm also, die grosse Schar der Begrüssenden sei zumindest teilweise gekauft
gewesen. Cicero kontert dies mit dem Hinweis auf die Alltäglichkeit des Rituals -
es sei üblich, einem Konsulatsbewerber, ja, überhaupt jedem Heimkehrenden

hatten in diesem Sinne an ihn geschrieben Ich setze Dich deshalb davon in Kenntnis, damit Du
weisst, wo Du Dir ein Quartier besorgen musst, oder vielmehr, dass Du es an beiden Orten tun
musst, denn wie er sich entscheidet, ist ungewiss, und zugleich hefere ich Dir den Beweis, dass

ich mit diesen Herren im Vertrauensverhältnis stehe und an ihren Beratungen teünehme » Vgl
auch Cic fam 9,4[7]

43 Qc Att 13,55[50],3-5
44 Plut Ant 11,lf (eigene Ubers) «Als Caesar aus Ibenen zurückkehrte, gingen ihm alle fuhrenden

Manner viele Tagesreisen entgegen, aber es war Antonius, der am meisten von ihm geehrt
wurde Denn wahrend er durch Italien zog, war Antonius mit ihm im Wagen, aber dahinter
fuhren Brutus Albinus und Octavian, der Sohnseiner Nichte, der spater Caesar genannt wurde
und die Romer lange Zeit beherrschte »

45 F Goldbeck, a O (oben Anm 22) 147-167



44 Jan B Meister

entgegenzuziehen. Ebenfalls sei es Brauch, dass man Leute um diesen
Freundschaftsdienst bitte, und selbstverständlich würden alle, die sich dem Heimkehrenden

empfehlen wollten oder bereits in einer Nahbeziehung zu ihm stünden, dem
Einzug nicht fernbleiben.46 Diese Ausführungen zeigen einerseits erneut, wie
eng der adventus mit dem Bindungswesen verquickt war, andererseits wird aber
durch den Umstand, dass dies Gegenstand eines ambitio-Prozesses war, deutlich,
welche Bedeutung einem Empfang durch möglichst viele Freunde auf einer
symbolischen Ebene zukam: Das Kaufen eines Begrüssungskomitees macht im
Gegensatz zum Kauf von Stimmen für sich allein genommen wenig Sinn. Aber
offenbar wurde die gut besuchte Ankunft des Murena als direktes Indiz für
dessen Wahlchancen bei der Konsulatswahl genommen - das Bestechungsgeld,
so es denn tatsächlich geflossen war, diente also nicht dazu, direkt Stimmen zu
kaufen, sondern Murena den Ruf eines gut vernetzten und beliebten Kandidaten

mit besten Erfolgsaussichten zu geben. Der adventus hat hier also - analog
zur salutatio - eine sehr starke symbolische Dimension, indem er als Indikator
dient, um anzuzeigen, wie hoch das Prestige eines Aristokraten und damit seine
Wahlchancen sind. Den adventus mit Bestechungsgeldern zu manipulieren, wäre
dann in der Tat wohl die bessere Investition, als direkt Stimmen für die
Konsulwahl zu kaufen: Denn indem Murena die Zahl seiner <Freunde> bei diesem
wichtigen Ritual künstlich erhöht und so seine Kandidatur erfolgversprechender
erscheinen lässt, als sie es möglicherweise tatsächlich ist, spekuliert er darauf,
dass sich die zahlreichen noch Unentschlossenen der vermeintlich siegreichen
Sache anschliessen und die Kandidatur sich zu einem Selbstläufer entwickelt.
Eine Rechnung, die offensichtlich aufging.

Was bei diesem Ritual leider offen bleiben muss, ist die Frage der zeitlichen
Entwicklung: Vor Cicero gibt es kaum belastbare Quellen.47 Dass die Heimkehr
eines Aristokraten nicht unbeachtet blieb, ist anzunehmen, ob ihr freilich schon
immer die symbolische Bedeutung zukam, die in den Texten Ciceros begegnet, ist
fraglich. Die unübersichtlichen Verhältnisse der späten Republik, wo persönliche

46 Cic Mur 68-69
47 Wo Heimkehrende Erwähnung finden, handelt es sich in aller Regel um Tnumphatoren Situ

ationen, in denen Aristokraten ohne Triumph heimkehren, finden sich bei Liv 27,7,1 (C Lae
hus zieht mit iberischen Gefangenen in die Stadt ein, was zu einem magnus concursus fuhrt),
Liv 28,38,4-5 (der altere Scipio beantragt zwar keinen Triumph, zieht aber unter grosser Be
achtung der Bevölkerung in Rom ein), Liv 36,21,6 (der altere Cato kommt als Bote vom ost
hchen Kriegsschauplatz, wie explizit vermerkt wird,ante lucem nach Rom, was impliziert, dass

normalerweise eine Ankunft bei Tag und unter den Augen der Öffentlichkeit erfolgte), Plut
Mar 8 (Marius kehrt aus Numidien zurück und leitet unmittelbar nach semer Ankunft die
Bewerbung ums Konsulat ein - dass er die durch seine Ankunft von einem Kriegsschauplatz
generierte Aufmerksamkeit analog zu Murena in Wahlerstimmen ummünzen wollte, wird nicht
erwähnt, kann aber vermutet werden), App civ 1,32 149 (Ruckkehr des Numidicus aus dem

Exil, so), Plut Mar 43 (Ruckkehr des Marius aus dem Exil und Ermordung all derer, die bei
seinem Einzug nicht zuruckgegrusst werden, so )- das reicht m E aus, um zu konstatieren, dass
das Phänomen als solches nicht neu war (was auch kaum zu erwarten ist), bietet aber letztlich

wenig Gesichertes, um die symbohsche Bedeutung des adventus vor Qcero genauer zu fassen



Adventus und Profectio 45

Nahbeziehungen durchaus dynamischen Schwankungen unterliegen konnten,
legt den Verdacht nahe, dass ein Ritual wie der adventus als Indikator für den
momentanen Einfluss eines Aristokraten - analog zu den Beifallsbekundungen
imTheater und der salutatio - gerade in dieser Zeit einen massiven Bedeutungszuwachs

erlangte.48

II. Prestigeverzicht, Rügenrituale und antike Raumkonzepte

Bei der salutatio wie beim adventus wird also aristokratisches Prestige inszeniert,

das sich konkret in der Zahl der anwesenden Personen zeigt, für die der
Akt der Begrüssung, des Entgegengehens beziehungsweise des Besuchens ein
officium darstellt. Ferner bietet das Begrüssungsritual Möglichkeiten, durch das

individuelle Zurückgrüssen und die Demonstration besonderer Nähe einzelne
Personen hervorzuheben und ihrerseits zu ehren. In dieser Hinsicht funktionieren

adventus und salutatio also weitgehend analog. Interessant sind jedoch
gerade die Differenzen.49 Denn während man sich als Aristokrat der salutatio in
der eigenen domus nur schwer entziehen konnte, war dies beim adventus - und
analog dazu bei der profectio - durchaus möglich.

Es gab zwei Gründe, die Aristokraten dazu bewegen konnten, auf einen
adventus zu verzichten. Der eine war ein bewusstes Tiefstapeln: Man verzichtete
gezielt auf eine Prestigedemonstration, entweder weil man befürchtete, damit
keinen Erfolg zu haben, oder aber um mit einer zu erfolgreichen Demonstration

keinen Anstoss zu erregen. Ein Indiz für den ersten Fall liefert Cicero in
einer späten Rede, wo er damit kokettiert, wie er nach seiner Quästur in Sizilien
feststellen musste, dass in Puteoli niemand von seinen Grosstaten gehört hatte,
und daher beschloss, sich quasi <inkognito> als normaler Badegast auszugeben.50
Das einschlägige Beispiel für den zweiten Fall wäre Pompeius, der, so berichtet
Plutarch, sich aufs Land zurückgezogen hatte, als man im Jahr 67 über das
Kommando im Seeräuberkrieg abstimmte:

aKOUca; 8s KeKUpd>c0at töv vojrov, eicfj?t0e vuicTcop et; tr|v nöXiv, du; ercupBovou tri;
7tpö; ü/utov ä.7tcmf|oecü; Kai otivSpopjj; eaopevri;.51

48 Zum Theater als Indikator von Populantat und offenthcher Unterstützung s Cic Sest 105,
115-127, ferner H N Parker, «The Observed ofAll Observers Spectacle, Applause, and Cultural
Poetics in the Roman Theater Audience», in B Bergmann/C Kondoleon (Hrsg The Art of
Ancient Spectacle Studies in the History ofArt 56 (New Haven und London 1999) 163-179, zur
Entwicklung der salutatio und ihrer Symbolik in republikanischer Zeit s F Goldbeck,aO (oben
Anm 22) 188-262

49 Die Untersuchung von Chr Badel, a O (oben Anm 10) hat die Analogien in einigen Punkten
durchaus treffend herausgearbeitet, bleibt aber unbefriedigend, was die Differenzen betrifft

50 Qc Plane 65
51 Plut Pomp 26,1 (eigene Ubers) «Als er horte, dass das Gesetz durchgekommen war, zog er

bei Nachtin die Stadt ein,denn er glaubte,sicherhch Neid zu erregen,wenn eine grosse Menge
ihm entgegenkäme »



46 Jan B Meister

Der Wunsch, auf eine Prestigedemonstration zu verzichten, war jedoch nur ein
Grund, weshalb Aristokraten sich gelegentlich einem adventus zu entziehen
suchten. Denn anders als die salutatio liessen sich adventus und profectio nur
schwer kontrollieren und konnten eine beachtliche Eigendynamik entfalten.
Die salutatio eines schlecht angesehenen Aristokraten war schlecht besucht und
damit hatte es sich.52 Beim adventus war dies freilich anders. Zwar impliziert
Cicero mit seiner Rede gegen Piso, dass der schlecht besuchte adventus seines
Rivalen ein Indiz für dessen mangelndes Ansehen ist, doch immerhin ist Piso
noch bei Tag und sichtbar in Rom eingezogen. Denn es konnte einem wesentlich
Schlimmeres passieren, als dass niemand einen begrüsste: Man konnte auch von
einem feindseligen Mob empfangen werden.

Dies war das Schicksal des A. Gabinius. Dieser war Pisos Amtskollege im
Jahr 58 gewesen und Cicero dementsprechend mindestens ebenso verhasst.
Gabinius kehrte im Herbst 54 aus seiner Provinz Syrien zurück und wurde nicht nur
von zahlreichen Prozessen bedroht, sondern scheint generell höchst unpopulär
gewesen zu sein. Entsprechend erfreut schrieb Cicero an seinen Bruder Quintus,
dass Gabinius am 19. September vor den Mauern Roms aufgekreuzt sei und nun
schändlich und verlassen dort stehe, während seine Feinde gerichtliche Anklagen
vorbereiten.53 Gabinius blieb über eine Woche vor dem pomerium und wagte
es nicht, die Stadt zu betreten. Dafür hatte er offenbar allen Grund, denn, so
schreibt Cicero später im selben Brief:

quid praeterea? quid? etiam. Gabinius a. d. IUI Kai. Oct. noctu in urbem introierat
et hodie hora VIII, cum edicto C. Alfi de maiestate eum adesse oporteret, concursu
magno et odio universi populi paene adflictus est.54

Der adventus war offenbar ein Anlass, bei dem sich der Unmut gegenüber dem
Heimkehrenden in sehr aggressiver Form entladen konnte. Gabinius wusste
dies und suchte sich dem zu entziehen, indem er es zuerst tagelang vermied, die
Stadt überhaupt zu betreten, und sich dann im Schutz der Dunkelheit heimlich
hineinschlich. Der adventus konnte sich also von einem Prestige- in ein Rügeritual

verkehren, bei dem nicht mehr die persönlichen Nahbeziehungen zu jedem
Einzelnen manifestiert wurden, sondern bei dem der Heimkehrende als

Ausgegrenzter einem feindlichen Kollektiv gegenüberstand. Das heisst, dass beim
adventus nicht nur in einem positiven Sinne Prestige inszeniert, sondern auch in
einem negativen Sinne die Ehre des Heimkehrenden aktiv angegriffen werden

52 Das beste Beispiel hierfür ist C Marius, dessen salutatio trotz seiner glanzenden Karriere kaum
besucht war und ihn gar veranlasste, seine domus zum Forum hinzu verlegenen der Hoffnung,
so mehr Besucher zu erhalten (Plut Mar 32)

53 Cic ad Q fr 3,1,15
54 Cic ad Q fr 3,1,24 (eigene Ubers) «Was gibt es sonst noch9 Was9 Sicher1 Gabinius ist am vier

ten Tag vor den Kaienden des Oktober (27 9 54) bei Nacht in die Stadt eingezogen, und heute
zur siebten Stunde, als er aufgrund des Edikts de maiestate von C Alfius anwesend sein musste,
wurde er von dem gewaltigen Aufmarsch und dem Hass des ganzen Volkes beinahe erdruckt »



Adventus und Profectio 47

konnte, wenn dieser (wie bei Gabinius, dem eine Verletzung der maiestas populi
Romani unterstellt wurde) sich in den Augen der Öffentlichkeit Normverletzungen

hatte zu Schulden kommen lassen.55 Christian Ronning hat daher mit Recht
davor gewarnt, im adventus ein «befriedetes» Ritual zu sehen.56

Elemente eines Rügerituals zu finden, muss in diesem Kontext nicht weiter
erstaunen. Wie Wilfried Nippel gezeigt hat, wurde in der besonderen politischen
Konstellation der 50er Jahre die plebs urbana in einem neuen Ausmass
mobilisiert.57 Die Demonstrationen der Massen trugen dabei vielfach Züge, die an
Volksjustiz, neuzeitliche Rügebräuche oder Charivari erinnern.58 Dass Gabinius
befürchten musste, sein Einzug könne zu einer eigentlichen Schandparade
ausarten, passt gut in dieses Bild: Offenbar war der adventus ein Anlass, der sich -
gerade in der aufgeladenen Stimmung der 50er Jahre - für derartige
Unmutsdemonstrationen anbot. Dabei muss freilich offen bleiben, ob dies immer schon
so war, d.h. ob Stadteinzüge von jeher das Potential eines Rügebrauchs in sich

trugen. Dass das Betreten der Stadt schon immer ein Anlass war, bei dem der
Heimkehrende gerügt werden konnte, ist freilich durchaus naheliegend - darauf
deutet auch der seltsame Brauch hin, dass Soldaten beimTriumphzug Spottlieder
auf den Triumphator singen durften;59 Charivari-Elemente waren also offenbar
auch dem triumphalen Einzug in die Stadt inhärent.

Dieses Moment des Rügenrituals zeigt sich auch beim Auszug aus der Stadt,
der profectio, die bislang mangels Quellen aus der Untersuchung weitgehend
ausgeklammert wurde.60 Als Crassus nach seinem zweiten Konsulat im Jahr 55 in

55 Ein weiteres Beispiel ware M Antonius, bei dessen Einzug die Bevölkerung murrte, aber die
anwesenden Soldaten fur Ruhe sorgten (Cic Phil 13,19) Der Bericht bei Liv 8,12,1 (vgl Val
Max 9,3,4) über den Triumph desTorquatus,dem die Jungeren aus Protest über die Hinrichtung
von Torquatus' Sohn durch den Vater fernbheben, zeigt unabhängig von der Historizitat, dass

Stadteinzuge als Gelegenheit angesehen wurden, bei denen Unmut wirkungsmachtig demon
striert werden konnte, dazu Chr Ronning, a O (obenAnm 3)75f

56 Chr Ronning, a O (obenAnm 3) 75-77 Vgl auchWK Lacey, aO (obenAnm 7) 24f
57 W Nippel,Aufruhr und «Polizei» in der romischen Republik (Stuttgart 1988) 108-128
58 Ebd 123f freilich mit der gewichtigen Einschränkung, dass es verfehlt sei, hierein eine «Volks

kultur» zu sehen, die von einer «Elitekultur» abzusetzen sei Zu den Unruhen der spaten Re

pubhk als Abwandlung traditioneller Rugebrauche in Hinblick auf die beteiligten Altersklassen
s ferner J M Timmer, «Barbatuli mvenes - Überlegungen zur Stellung der <Jugend> m der spaten
romischen Republik», Historische Anthropologie 13 (2005) 197-219

59 Vgl T Itgenshorst, a O (oben Anm 13) 204-206 mit den entsprechenden Quellen Itgenshorst
deutet die Spottheder uberzeugend nicht als apotropaischen Schutz, der den Triumphator vor
dem Zorn der Gotter bewahren sollte, sondern als «pragmatischen Mechanismus», der es er
laubte, die latenten Spannungen zwischen dem General und seinen Soldaten in einem rituellen
Rahmen zu kanalisieren

60 In repubhkanischer Zeit ist dieses Ritual kaum fassbar, besser präsentiert sich die Situation in
der Kaiserzeit,vgl hierzu J Lehnen, «Profectio Augusti Zum kaiserlichen Zeremoniell des Ab
marsches», Gymnasium 108 (2001) 15-33 dort auch mit einem Uberbhck zur alteren Forschung
Wenn man Rückschlüsse von kaiserzeithchen Quellen auf die republikanische Zeit ziehen will,
so scheint die profectio analog zum adventus zu funktionieren Caligula wird vorgeworfen, dass

er heimlich nachts die Stadt verlassen habe (Suet Cal 24,2), d h ein Auszug fand normalerweise



48 Jan B Meister

seine Provinz Syrien aufbrach, war allen klar, dass er dort Krieg gegen die Parther
führen wollte. Ein solcher Angriffskrieg entsprach jedoch nicht den römischen
Vorstellungen eines bellum iustum und war heftig umstritten. Die profectio des
Crassus war entsprechend tumultuarisch: Plutarch berichtet, wie der Volkstribun
Ateius den Auszug aus der Stadt verbieten wollte und wie ein wütender Mob
Crassus daran zu hindern suchte, die Stadt zu verlassen. Erst das Einschreiten
des Pompeius konnte das Volk ruhig stellen.61 Der Auszug Caesars nach seiner
Prätur in die Provinz Spanien ist möglicherweise ein analoger Fall: Hier hatten
die Geldverleiher Caesar daran gehindert, die Stadt zu verlassen, und liessen ihn
erst ziehen, als Crassus eine Bürgschaft für dessen Schulden übernahm.62 Metel-
lus Numidicus schliesslich soll, als er im Jahr 100 v. Chr. mit der Verbannung
bedroht wurde, heimlich aus Rom entwichen sein, um einen Bürgerkrieg zwischen
seinen zahlreichen Anhängern und der Gegenpartei zu verhindern63 - ein nicht
heimlicher Auszug, so stand zu befürchten, hätte in einem Blutbad geendet. Das
hat auch alles ganz praktische Gründe, ist doch der Auszug der letzte Moment,
wo man einen Akteur im durchaus wörtlichen Sinn noch greifen kann. Dennoch
scheint die profectio ein Anlass zu sein, bei dem sich aufgestauter Unmut mit
besonderer Heftigkeit zu entladen droht, weshalb es - wie im Falle des Numidicus -
angezeigt sein kann, sich heimlich zu entfernen. Für Imperiumsträger scheint
es freilich - anders als beim adventus - nur bedingt möglich gewesen zu sein,
sich der profectio zu entziehen: Flaminius konnte zwar zu Beginn des zweiten
Punischen Krieges noch heimlich bei Nacht ausziehen, um den Obstruktionen
seiner Gegner auszuweichen, doch als 177 v. Chr. C. Claudius ebenfalls versuchte,
durch einen nächtlichen Auszug einer möglichen prorogatio seiner Amtsvorgänger

zuvorzukommen, musste er aufgrund formaler Einsprachen den Auszug
ordnungsgemäss wiederholen, bevor er sein Kommando antreten konnte.64

Sowohl die Bereitschaft römischer Aristokraten wie Pompeius, bewusst tief-
zustapeln und auf eine Prestigedemonstration zu verzichten, als auch die latente
Gefahr, dass die Ein- und Auszüge aus Rom in ein Rügenritual umschlagen könnten,

lassen sich rein praktisch erklären: Der öffentliche Raum, in dem sich dies
abspielte, war anders als die private domus kaum zu kontrollieren. Gleichzeitig
konnte sich ein Hausherr nicht inkognito in seiner domus bewegen und sich
dementsprechend einer salutatio nur entziehen, wenn er seine Freunde und Klienten
bewusst aussperrte. Doch es scheint noch ein weiteres Moment eine Rolle zu
spielen, nämlich die antike Konzeption der verschiedenen Räume, in denen sich
die entsprechenden Rituale abspielten. Denn während adventus und profectio der

bei Tag und angekündigt statt, und Plinius (paneg 23,1) spricht von Küssen, mit denen Trajan
von den Senatoren verabschiedet wurde, was darauf hindeutet, dass auch bei der profectio eine
personhche Verabschiedung durch die <Freunde> Usus war

61 Plut Crass 16

62 Suet Iul 18

63 App civ 1,31141, zur Ruckkehr des Numidicus (civ 1,33 149) s o
64 Vgl Liv 21,63 (Flaminius) und Liv 41,10 (Claudius)



Adventus und Profectio 49

Inszenierung von Prestige im öffentlichen Raum dienten, erfolgte die salutatio im
privaten Rahmen der domus. Nun wurde schon mehrfach darauf hingewiesen,
dass die Kategorien <öffentlich> und <privat> höchst problematisch sind und sich
nicht einfach auf die Antike übertragen lassen.65 Auch bei adventus,profectio und
salutatio macht es daher wenig Sinn, wenn das dabei inszenierte Prestige einmal
als <öffentlich> und einmal als <privat> abgetan wird. Sehr wohl Sinn macht es

hingegen, den Blick dafür zu schärfen, dass im privaten oder häuslichen Bereich
andere Autoritätsstrukturen dominierten als im öffentlichen Raum der Stadt und
dass dies das Verhalten der Akteure in der Praxis mitbestimmte.66

Der private, häusliche Bereich war das Reich des Hausherrn undpater. Der
öffentliche, städtische Raum dagegen war der Bereich der res publica, symbolisiert

durch ihre Institutionen und Magistrate. Diese unterschiedliche Konzeption

hatte direkte Auswirkungen auf das Verhalten der beteiligten Akteure in
Interaktionssituationen. So liess ein Konsul, wenn er eine fremde domus betrat,
seine Liktoren mit den Rutenbündeln, also den Zeichen seiner Autorität, im
vestibulum67 und zeigte damit, dass er sich in den privaten Autoritätsbereich des

Hausherrn begab, der ausserhalb der res publica lag. In der römischen Gesellschaft,

in der peinlich genau darauf geachtet wurde, wer vor wem aufstand, wer
wem auswich oder entgegenging, waren Interaktionssituationen jeweils mit einer
hohen Symbolik versehen, da sich in ihnen Hierarchien und Autoritätsstrukturen
performativ manifestierten.68 Je nach Raummusste sich daher das Verhalten der
Beteiligten anpassen. Besonders augenfällig zeigt dies eine Anekdote, die Aulus
Gellius überliefert:69 Der Statthalter der Provinz Kreta besucht, so die Geschichte,

zusammen mit seinem amtslosen Vater den Philosophen Taurus. Dieser steht
auf und begrüsst die beiden hohen Gäste. Darauf setzt er sich wieder und bietet
dem Vater den zweiten Stuhl an, während ein dritter Stuhl für den Sohn geholt
wird. Der Vater jedoch erklärt, er dürfe sich nicht setzen, solange sein Sohn stehe,
denn als amtierender Magistrat habe dieser den Vorrang. Daraufhin entspinnt
sich eine gelehrte Diskussion, die mit dem Ergebnis endet, dass in der
Öffentlichkeit dem Sohn der Vorrang gebühre, dass jedoch im häuslichen Bereich, der

65 Vgl dazu L A Burckhardt, «<Zu Hause geht Alles, wie wir wünschen > - Privates und Pohti
sches in den Briefen Qceros», Kho 85 (2003) 94-113 sowie grundsatzlich zur historischen Be
dingtheit der antiken Konzeptionen von <offenthch> und <pnvat> A Winterling, «<Offenthch> und

<pnvat>im kaiserzeithchen Rom»,inT Schmitt/W Schmitz/A Winterhng (Hrsg),Gegenwartige
Antike - antike Gegenwarten, Kolloquium zum 60 Geburtstag von RolfRihnger (München 2005)
223-244

66 Vgl dazu Goldbeck, a O (obenAnm 22) 24,der dafür plädiert,stattdessen von «stadtisch» und
«haushch» zu sprechen

67 Liv 39,12,2, dazuTh Mommsen, Romisches Staatsrecht Bd.1 (Leipzig 31888) 387f, fernerT Scha

fer, Imperii Insignia Sella curuhs und fasces Zur Repräsentation romischer Magistrate (Mainz
1989) 207 mit büdhchen Darstellungen, die diese Praxis belegen

68 P Moreau, «Positions du corps, gestes et hierarchie sociale ä Rome», in Ders (Hrsg Corps
romains (Grenoble 2002) 179-200 sowie jetzt J B Meister, Der Korper des Princeps Zur
Problematik eines monarchischen Korpers ohne Monarchie (Stuttgart 2012) 225-230

69 Gell 2,2,spez 2,2,9



50 Jan B Meister

extra rem publicam liege, der Vater die höhere Autorität geniesse. Je nach Raum
ändern sich also die Autoritätsstrukturen und dementsprechend die Regeln der
Interaktion: Im Haus des Taurus geniesst dieser als Hausherr eine Sonderstellung
und sitzt als erster, danach folgen seine Gäste nach ihrer <privaten>
Familienhierarchie - im öffentlichen Raum wäre dies genau umgekehrt, der Statthalter
hätte den Vorrang, danach käme sein Vater als Senator und erst an letzter Stelle
der griechische Philosoph. In dem als <öffentlich> konzipierten Raum herrscht
also die Autoritätsstruktur der res publica, während im <privaten>, häuslichen
Bereich die auf den pater und Hausherrn ausgerichtete Autoritätsstruktur der
familia herrscht, und die Interaktion der Beteiligten passt sich entsprechend an.

Das Verhalten der Akteure bei adventus,profectio und salutatio folgt diesen

Raumkonzeptionen. So blieb Gabinius zuerst vor der Stadt - also ausserhalb des
Urbanen Raums, wo ihn sein imperium nominell schützte - und dort blieb er auch
tatsächlich vor Angriffen verschont. Diese musste er erst befürchten, wenn er
das pomerium überschreitet, sein imperium ablegt und sich in den Bereich der
res publica begibt. Ebenso erfahren wir nichts davon, dass er in seiner domus
angegriffen wurde: Der Mob, der Gabinius schmähte, tat dies ausschliesslich im
städtischen Raum der res publica. Das ist nicht selbstverständlich. Gerade in den
unruhigen Zeiten der späten Republik gibt es einige Fälle, in denen auch senatorische

Häuser gestürmt und verwüstet wurden. In seinerArt singulär ist der Fall
des interrex Lepidus, dessen Haus im Zuge der Unruhen nach Clodius' Ermordung

im Jahr 52 von einer wütenden Menge belagert und schliesslich gestürmt
wurde.70 Bezeichnend ist freilich, dass es sich dabei nicht um eine unkoordinierte
Plünderung handelte, sondern dass offenbar sehr gezielt die Ahnenmasken des

Lepidus im Atrium sowie der symbolträchtige lectulus adversus seiner Ehefrau
zerstört wurden - beides Aktionen, die auf die Familienehre des Hausherrn
zielen und mit der ihr inhärenten Symbolik Züge eines Rügebrauchs aufweisen.71

Doch die Schändung des häuslichen Bereichs war eine drastische
Massnahme, die nur noch durch die vollständige Zerstörung des Hauses überboten
werden konnte - ein Strafe, die traditionell Staatsfeinden (hostes publici) und
Tyrannenaspiranten drohte.72 Während die Verletzung des häuslichen Bereichs
einen direkten Angriff auf die Autorität des Hausherrn darstellte, scheinen
Schmähungen im öffentlichen Raum weniger problematisch gewesen zu sein:

Hier wurde nicht der Autoritätsbereich eines pater direkt attackiert, sondern im

70 Ascon Mil p 43 (Clark)
71 Vgl W Nippel, a O (oben Anm 57) 131f Die Bedeutung von lectu(lu)s adversus (von Nippel als

«Ehebett» ubersetzt) ist nicht ganz klar, vgl F Goldbeck, a O (oben Anm 22) 138 mit Anm 4
72 Dazu grundlegend M B Roller, «Demolished Houses, Monumentahty, and Memory m Ro

man Culture», Classical Antiquity 29 (2010) 117-180, s auch W Nippel, aO (oben Anm 57)
85f Zur symbolischen Verletzung des haushchen Bereichs als eine in verschiedenen Kulturen
präsente Form der Rüge s ferner speziell zu Griechenland, aber mit diversen Vergleichsstudien
W Schmitz,Nachbarschaft und Dorf,Gemeinschaft im archaischen und klassischen Griechenland
(Berhn 2004) 259-110



Adventus und Profectio 51

Gegenteil ein Aristokrat, der gegen die Regeln der res publica Verstössen hatte,
in publicis locis gerügt und damit die Autoritätsstruktur der res publica nicht
in Frage gestellt, sondern im Gegenteil eingeschärft. Je nachdem, in welchem
Raum die Ehre eines Aristokraten angegriffen wurde, kam dem Angriff also eine
andere symbolische Dimension zu. Bei der Inszenierung von Prestige spielten
die verschiedenen Raumkonzepte ebenfalls eine Rolle. Dies wurde im frühen
Principat zu einem nicht unbedeutenden Problem.

III. Prestige und Macht in der res publica des frühen Principats

Valerius Maximus berichtet von der Sitte (mos), wonachTriumphatoren zwar die
amtierenden Konsuln zur öffentlichen cena einluden, diese jedoch nicht erschienen,

damit niemand mit einem nominell höheren imperium als der Triumphator
anwesend sei.73 Dahinter steht das Problem, dass der Triumph eine
Prestigemanifestation desTriumphators darstellte, dass aber eigentlich die höchste
Ehrbekundung im öffentlichen Raum den höchsten Amtsträgern der res publica
zustand. Die stark formalisierten Regeln der Interaktion hätten zu verschiedenen
Problemen geführt, wären sich Triumphator und Konsuln direkt begegnet - die
Frage, wer in diesem Fall vor wem ausweichen, sitzen, stehen oder vom Pferd
steigen müsse, wurde dadurch gelöst, dass man eine direkte Begegnung schlicht
vermied. Das von Augustus geschaffene Principat machte diese Situation auf
den Princeps bezogen quasi zu einem Dauerzustand. So ging Augustus zwar als
amtierender Konsul stets zu Fuss, doch wenn er ohne Amt war, benutzte er in der
Stadt eine geschlossene Sänfte - eine Massnahme, die analog zu der bei Valerius
Maximus beschriebenen Sitte dazu diente, zu vermeiden, dass der Princeps als
amtsloser privatus in publicis locis nominell höhergestellten Magistraten begegnete

oder aber Ehrbezeugungen erhielt, die ihm als Privatmann ohneAmt nicht
zustanden.74 Adventus und profectio wurden vor diesem Hintergrund zu einem
dauernden Problem.

Es gibt mehrere klar datierbare Gelegenheiten, bei denen Augustus auf
einen adventus verzichtete und heimlich bei Nacht in die Stadt einzog.75 Die

73 Val Max 2,8,6 Vgl zum kaiserzeithchen Kontext dieser vermeintlichen Regeln F Goldbeck
und PF Mittag, «Der geregelte Triumph Der republikanische Triumph bei Valerius Maximus
und Aulus Gellius», in FI Krasser/D Pausch/I Petrovic (Hrsg Tnphci invectus triumpho Der
romische Triumph in augusteischer Zeit (Stuttgart 2008) 55-74, spez 56-64 - die Autoren vermu
ten, dass der angebhche mos eine Reaktion auf die erst in der Kaiserzeit in dieser Form akute
Problematik ist

74 Vgl zum Folgenden J B Meister, a O (oben Anm 68) 241-246
75 29 v Chr feierte er zwar einen Triumph, lehnte aber den Vorschlag des Senats ab, wonach ihm

alle Bewohner Roms hatten entgegenziehen sollen (Cass Dio 51,20,4), 19 v Chr wurden zwar
Dankfeste beschlossen und ein Altar der Fortuna Redux geweiht, doch dem adventus entzog
sich Augustus durch einen nächtlichen Einzug (Cass Dio 54,10,4), 13 v Chr lehnt Augustus die
beschlossenen Ehrungen erneut ab und zieht heimhch bei Nacht ein (Cass Dio 54,25,3f)



52 Jan B Meister

Forschung hat dies unterschiedlich gedeutet. Während Walter K. Lacey den
antiken Quellen folgte und erklärte, Augustus habe die arbeitende Bevölkerung

nicht behelligen wollen,76 sah Joachim Lehnen im Verhalten des Princeps
einen Versuch, sich einer Form des adventus zu entziehen, die sich zunehmend
den Einzügen orientalischer Potentaten im hellenistischen Osten anglich und
somit als unrömisch angesehen wurde.77 Stephane Benoist verwies auf den
Umstand, dass sich Augustus zwar dem Ritual entzog, dieses «non-evenement»
in der Folge jedoch in Monumenten und Inschriften feierte - ein Hinweis auf
den Doppelcharakter des Principats als <Zwischending> zwischen Republik
und Monarchie.78 Christian Ronning schliesslich betonte die Eigendynamik
des adventus, dessen Unberechenbarkeit sich Augustus nicht ausliefern wollte
und daher die «Adventusfalle» bewusst vermied.79 All diesen Erklärungen ist
gemein, dass sie sich auf die wenigen Anlässe konzentrieren, bei denen Augustus

nach längerer Abwesenheit aus der Provinz oder von Kriegsschauplätzen
zurückkehrte. Es sei unbestritten, dass diese Anlässe - gerade in Bezug auf
die weitere Entwicklung und Institutionalisierung des Principats - ein grosses
Analysepotential bergen. Doch das Verhalten des Augustus wird damit nicht
wirklich erklärt. Denn dass der erste Princeps sich immer offiziellen Empfängen

entzog, scheint keineswegs ein gängiges Verhaltensmuster zu sein: Sueton
bezeugt, dass Augustus, wenn er aus den Provinzen zurückkehrte, von Liedern
begleitet mit grossem Geleit in die Stadt einzog, und alle Hinrichtungen an
diesem Tag ausgesetzt wurden.80 Dies deckt sich mit dem Bericht von Cassius Dio,
der für die Jahre 8 und 7 v.Chr. offizielle Feiern zur Rückkehr des Augustus von
Kriegsschauplätzen anführt, ohne allerdings einen Hinweis darauf zu geben,
dass Augustus sich diesen Feierlichkeiten erneut entzogen habe.81

Man sollte m.E. den Wortlaut Cassius Dios ernst nehmen, der in Bezug auf
die nächtlichen Reisen des Augustus von einer Gewohnheit spricht und davon,
dass Augustus dies fast immer getan habe, wenn er in die Vorstädte (irpoccoteia)
oder sonst wohin gereist sei.82 Damit wird impliziert, dass Augustus - sicherlich
nicht ohne Grund - die Befürchtung hatte, dass nicht nur die Rückkehr von

76 WK Lacey,a O (oben Anm 7) 47 «[ ] he avoided overexposure, taking people away from their
everyday activities and occupations so often that they would get fed up with him and his honours»

77 J Lehnen, a O (oben Anm 5) 64, die Rede ist dort von «hellenistischen Gewohnheiten», vgl
auch J Lehnen, a O (oben Anm 60) 28f

78 S Benoist,aO (obenAnm 7) 42^19,zu denin den Jahren 19 und 13 vChr abgelehnten Ehrun

gen vgl R Gest div Aug llf, wo diese sorgsam vermerkt sind, ebenso zeugten die Ära pacis
und der Altar der Fortuna Redux von diesen beiden «non evenements»

79 Chr Ronning,aO (obenAnm 3) 80-84
80 Suet Aug 57,2

81 Cass Dio 55,5,1,55,8,3,7
82 Cass Dio 54,25,3f (so) Esscheint sehr wahrscheinhch,dass die Romer hier emen Unterschied

machten zwischen informelleren Reisen in die Vorstädte und dem formellen Aufbruch zu einem
Kriegszug in den Provinzen Dafür spricht Cass Dio 59,21,2,wo Caligula vorgehalten wird, dass

er heimlich zu seinem Knegszug nach Gallien aufgebrochen sei, indem er zuerst in die Jtpoaareia
gezogen und dann von dort abgereist sei



Adventus und Profectio 53

einem Kriegsschauplatz, sondern buchstäblich jeder Ausflug auf eine Landvilla

zu einem gewaltigen Massenauflauf von Freunden und Klienten fuhren
wurde, die es als ihr officium betrachteten, den Prmceps zu begrussen oder zu
verabschieden Dieser Befund wird durch zwei Parallelstellen bestätigt Nach
dem Tod des Augustus hieltTiberius auf dem Forum die Leichenrede und lobte
darin, so überliefert es Cassius Dio, Augustus als einen Mann, der fur seme
Mitbürger stets jede Anstrengung und Gefahr auf sich nahm, der aber, so
Tiberius an ebendiese Mitbürger, upa<; 5e 8fj jitjS' ogov TipOTiejiigai Ttot

atitöv tbuovta fj Kai tmavtrjcal ol eiraviovti Tataxutcopf|cavTO<; 83 Auch Sueton
weiss zu berichten, dass Augustus die Stadt, aber auch Landstädte m aller Regel
nur nachts zu betreten oder zu verlassen pflegte, um niemanden mit officia zu
behelligen 84

Analog zu Pompeius, der auf einen adventus verzichtete, um keinen Neid zu

erregen, stapelte also auch Augustus bewusst tief, indem er sich auf nächtliche
Em- und Auszuge verlegte Diese Massnahme war sicher nicht unberechtigt In
einer Gesellschaft, die darauf sensibilisiert war, die performative Manifestation
von Rangverhaltnissen m Interaktionssituationen aufs genauste zu beobachten,
hatten die zu erwartenden Massenauflaufe das Bild der res publica restituta
empfindlich gestört Der Bericht Suetons, wonach Caligula es zugelassen habe,
dass hochrangige Senatoren wahrend mehrerer Meilen neben semer Sanfte
herrannten, zeigt nicht nur, wie weit Senatoren zu gehen bereit waren, um dem
Prmceps ihre Loyalitat zu demonstrieren, sondern auch, wie beschämend
derartige Demonstrationen fur das Ansehen des Senats und damit der res publica
sein konnten 85 Bezeichnend ist freilich auch hier, dass die Konzeption öffentlicher

und privater Räume offenbar mit eine Rolle spielte Denn auf die salutatio
verzichtete Augustus nicht In derselben Passage, m der Sueton Augustus dafür
lobt, durch seme nächtlichen Reisen den Burgern officia zu ersparen, wird der
Prmceps auch dafür gepriesen, dass er seme salutatio selbst dem einfachen Volk
geöffnet habe 86 Nun ist aber gerade der Besuch der salutatio eines Patrons etwas,
das m den Quellen regelmassig als officium charakterisiert wird - so etwa bei
Q Cicero, der von einem minimum officium schreibt87 Wenn es Augustus
darum gegangen ware, den Romern officia zu ersparen, so hatte er auch seme
salutatio schliessen oder zumindest den Zugang beschranken müssen Solche
Versuche gab es zwar vereinzelt, doch vermochten sie sich nicht durchzusetzen
und werden m den Quellen (anders als Augustus' nächtliche Reisen) durchwegs
negativ gewertet - die salutatio wurde denn auch nicht margmalisiert, sondern

83 Cass Dio 56,41,5 (Ubers O Veh) « euch hingegen in derTat nicht einmal die Muhe aufbürden
wollte, ihm lediglich bei einem Ausmarsch irgendwohin das Geleit zu geben oder auch bei der
Heimkehr entgegenzuziehen »

84 Suet Aug 53,2
85 Suet Cal 26,2
86 Suet Aug 53,2
87 Q Qc pet 35, dazu F Goldbeck, a O (oben Anm 22) 235ff



54 Jan B Meister

entwickelte sich im Gegenteil im Verlauf des frühen Principats zu einem
bedeutenden Ritual des nun entstehenden Hofes.88

Es ging also nicht primär um das officium als solches oder um das Inszenieren
oder Nichtinszenieren von Prestige, sondern es ging in erster Linie auch um die
Frage, ob dies in publicis locis, um Gellius' Terminologie zu benutzen, oder extra
rem publicam in der <privaten> domus geschah. Die spezifisch römische Konzeption

von <privat> und <öffentlich> ist für das Verständnis dieses Verhaltens zentral:
Im öffentlichen Raum stellte die Inszenierung des überlegenen Prestiges des

Princeps ein Problem dar, da er hier in Konkurrenz zur res publica trat; in seiner
privaten domus, dem Bereich, der extra rem publicam lag, war der Princeps auch
als Privatmann die höchste Autorität und konnte gar nicht in direkte Konkurrenz
zu den republikanischen Institutionen treten. Die unterschiedliche Handhabung
von adventus und profectio auf der einen und salutatio auf der anderen Seite
durch Augustus zeigt also auf einer praktischen Ebene, vor welchen Problemen
der Princeps stand, wenn er sich als Privatmann, aber de facto Alleinherrscher
in einem Raum zu bewegen hatte, in dem Interaktionssituationen eigentlich die
Autoritätsstruktur der res publica reproduzieren sollten.89

Für die kaiserzeitliche Aristokratie stellten sich freilich ganz andere Probleme.

So erfahren wir aus Tacitus, dass Agricola nach seinen Erfolgen in Britannien
bei Nacht in Rom einzog und es vermied, sich von Freunden begrüssen zu lassen,
da er befürchtete, der weniger erfolgreiche Kaiser Domitian könnte eifersüchtig
werden.90 Als Indikator von Prestige, das selbst den Neid eines Princeps
heraufbeschwören konnte, war die Bedeutung des adventus also ungebrochen. Über die
salutationes des Agricola erfahren wir nichts, lediglich, dass er eine bescheidene
und seinem Ruhm nicht angemessene Lebensführung pflegte - es lässt sich
daher vermuten, dass Agricola auch im häuslichen Bereich darauf verzichtete, sein
Prestige zu offensiv zu inszenieren.91 Unter einem schlechten Princeps wie Domitian

war, glaubt man Tacitus, jedes Inszenieren von Prestige, ob im öffentlichen
oder im häuslichen Bereich, gefährlich - ein letztlich seltsamer Gedanke, stellte
doch die dabei manifestierte, auf stadtrömischen Nahbeziehungen basierende
Macht kaum eine ernsthafte Konkurrenz zur faktischen, militärischen Macht des

Princeps dar. Kehrt man Tacitus' Gedankengang jedoch um, so wird erkennbar,
was sich römische Senatoren von einem <guten> Princeps erhofften: Nicht eine
Zunahme faktischer Macht, wohl aber die Möglichkeit, den Schein von Macht

88 Allg zur salutatio in der Kaiserzeit s A Winterling, Aula Caesaris Studien zur Institutionahsie-

rung des romischen Kaiserhofes in der Zeit von Augustus bis Commodus (31 v Chr -192 n Chr)
(München 1999) 117-144, ferner F Goldbeck, a O (oben Anm 22) 263-281

89 Vgl J B Meister, a O (oben Anm 68) 222-255
90 Tac Agr 40 ac ne notabihs celebritate etfrequentia occurrentium introitus esset, vitato amicorum

officio noctu in urbem
91 Ebd vgl F Goldbeck, a O (oben Anm 22) 111 Anm 1 und 269ff, der betont, dass man einen

Verzicht auf die salutatio zwar vermuten, nicht aber belegen kann, vgl auch A Winterhng, a O
(oben Anm 88) 139, der freilich von einem ganzhchen Verzicht auf die salutatio ausgeht



Adventus und Profectio 55

und so den aristokratischen Status im Sinne der alten res publica zu wahren, wo
eine grosse Zahl an Freunden und Klienten noch eine tatsächliche Bedeutung
gehabt hatte. Das Idealbild wäre also ein Princeps, der wie Augustus zumindest
im öffentlichen Raum sein Prestige herunterspielt und es umgekehrt toleriert,
dass Senatoren ihr Prestige in den traditionellen Formen inszenieren.92

Damit zeigt sich ein Auseinanderklaffen von tatsächlicher Macht und der
(vermeintlichen) Symbolik von Macht. Das Phänomen ist nicht neu: Schon Cicero
hatte sich grundsätzlich geirrt, als er seine triumphale Rückkehr als Indikator für
politischen Rückhalt genommen hatte - im Schatten des Triumvirats konnte er
in den folgenden Jahren keine bedeutende Rolle einnehmen, während Piso, trotz
seines angeblich völlig unbeachteten Einzugs, als Schwiegervater Caesars noch
eine durchaus beachtliche Karriere absolvierte und im Jahr 50 Zensor wurde.
Doch gab es auch Fälle wie Murena, der sich (wahrscheinlich) <Freunde> für
seine Begrüssung kaufte, also in den Schein von Macht und Einfluss investierte,
diesen dann aber sehr effektiv in Wählerstimmen und damit in tatsächliche
politische Macht ummünzen konnte. Bei Augustus verhielt sich die Sache anders:
Er stapelte bewusst tief, indem er auf die Inszenierung seines überlegenen Prestiges

- zumindest im öffentlichen Raum - verzichtete, dies freilich im sicheren
Bewusstsein, dass er mit seinen Legionen im Rücken über ein Machtpotential
verfügte, das es ihm ermöglichte, auf derartige Demonstrationen zu verzichten.
Das Auseinanderklaffen tatsächlicher Macht und vermeintlicher Symbole von
Macht wird damit zu einem eigentlichen Systemmerkmal des frühen Principats:
Die res publica kann nur noch auf einer symbolischen Ebene existieren, und
der Princeps muss darauf achten, dass die tatsächlichen Machtverhältnisse auf
dieser symbolischen Ebene nicht manifest werden und das sorgsam kultivierte
Bild der res publica restituta in Frage stellen. Ein <schlechter> Kaiser war damit
groteskerweise gerade ein Kaiser wie Domitian, der die symbolische Dimension
ernst nahm und einem Agricola (angeblich) die grosse Zahl seiner Freunde und
das damit verbundene Prestige missgönnte, der also in einem gewissen Sinne
sehr republikanisch» dachte, während ein <guter> Kaiser sich so verhielt wie
Augustus und mit durchaus zynisch anmutendem Kalkül in Anbetracht seiner

92 Dafür, dass es nach wie vor üblich war, heimkehrende Aristokraten zu empfangen, spricht nebst
dem klar als Ausnahme charakterisierten gegenteiligen Verhalten des AgricolaTac ann 3,9, wo
Piso (der vermeintliche Germanicus Morder) bei seiner Ruckkehr aus Syrien von einem magnum

chentiwn agmen begleitet wird - eine Prestige Demonstration, die in Anbetracht seiner
damaligen Lage als anstossig betrachtet wurde



56 Jan B Meister Adventus und Profectio

realen Machtmittel demonstrativ darauf verzichtete, sein überlegenes Prestige
im Raum der res publica zu inszenieren, sich also m einem sehr <unrepublikani-
schen> Sinne ausser Konkurrenz extra rem pubhcam als eigene Grosse etablierte

Korrespondenz:
Jan B. Meister
Humboldt-Universität zu Berlin,
Institut fur Geschichtswissenschaften
Abteilung Alte G eschichte
Unter den Linden 6

(Sitz: Fnednchstrasse 191-193a, Raum 4098)
DE-10099 Berlin
Jan.meister@geschichte.hu-berlm.de


	Adventus und Profectio : aristokratisches Prestige, Bindungswesen und Raumkonzepte im republikanischen und frühkaiserzeitlichen Rom

