
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 70 (2013)

Heft: 1

Artikel: Die Weisheit des Oidipus : zu Pindars Pythie 4.263-269

Autor: Adorjáni, Zsolt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-327725

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-327725
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Weisheit des Oidipus
Zu Pindars Pythie 4,263-269

Von Zsolt Adorjäni, Budapest

Abstract: Dieser Beitrag widmet sich den Problemen, die die umstrittene
<Eichenparabel> im Epilog der vierten pythischen Ode, ihre Interpretation und
Verbindung mit Oidipus bereiten, und untersucht dabei die gesamte Schlusspartie
des Siegesgesangs, um ihre thematische Einheit, motivische Stimmigkeit und
Beziehung zum historischen Kontext aufzuzeigen.

yvcoüt vüv xav OiÖutoÖa aotpiav • ei yap xtq Ö^oui; ö£,t)Xopcp rce?t£Ket

ec£peu(/eiev peyaXaq Spooq, aioyjvot 8e ol 0at|xöv eiSoq,
Kai (püivoKapttoq eotca 81801 \|/a(pov nep abxaq,
etnoxe %£t|i£ptov ec,lKT|Xai Axuoütov,
fj oijv opüatq Kioveooiv 8ec7toa6vatctv epet8opiva
(loy&ov a?Aoiq aptpenex 8ijaxavov ev xeiyeoiv,
eov epriucocaxca %öipov. (P. 4,263-269)

Nach der längsten Mythoserzählung (<Argonautica>) in seinen Epinikien
kehrt Pindar zu der Gegenwart zurück und wendet sich an Arkesilaos, den
Herrscher Kyrenes und den Adressaten des Liedes, mit der Aufforderung, die
Weisheit des Oidipus zu beherzigen. Der Begriff ootpia blickt semantisch auf
öp&oßou^ovgfixivim vorigen Vers (262) zurück, wo es um die Herrschertugend
der prudentia (giitu;) geht. Arkesilaos wird also jetzt eine andere Weisheit,
die des Oidipus, nahegelegt. Mit yccp schliesst sich ein bildhaftes Ainigma
(<Eichenparabel>) begründend an den vorigen Satz an. Die Parabel muss also
mit der Weisheit des thebanischen Königs in Zusammenhang stehen. Es ist
aber unklar, worin dieser Zusammenhang besteht. Die gängige Annahme,
Oidipus sei emblematisch mit Rätseln verbunden und hier nur angeführt,
um die Parabel zu autorisieren,1 ist offenkundig ein Notbehelf. Die andere
geläufige Erklärung, Arkesilaos sei aufgefordert, die Weisheit des Oidipus

* Wahrend der Arbeit an diesem Aufsatz wurde ich durch das Jänos Bolyai Forschungsstipendium
der Ungarischen Akademie der Wissenschaften gefordert

1 So neuhch C Lattmann, Das Gleiche im Verschiedenen Metapher des Sports und Lob des Siegers

in Pindars Epinikien, Untersuchungen zur antiken Literatur und Geschichte 102 (Berhn 2010)
241 Anm 265 Vgl auch B L Güdersleeve, Pindar The Olympian and Pythian Odes with an
Introductory Essay, Notes, and Indexes (New York 21890) 302 und Ch Carey, «The Epüogue of
Pindar's Fourth Pythian», Maia 32 (1980) 144f

Museum HelveticumlO (2013) 3-9



4 Zsolt Adorjäm

an die Enträtselung der nachfolgenden Parabel anzuwenden,2 ist sprachlich
wenig einleuchtend.3

Wenn es uns gelänge, die Person des thebanischen Königs inhaltlich mit
der Eichenparabel zu verbinden, wäre nicht nur ein Rätsel gelöst, sondern auch

möglich, einige Züge der Beschreibung der Eiche, die bisher als nicht notwendige,
nur der Anschaulichkeit dienende Ergänzungen zu dem Bildkern betrachtet
wurden,4 zu erklären. Zunächst muss aber die Lösung der Parabel selbst
besprochen werden, nicht zuletzt deshalb, weil die diesbezügliche traditionelle
Meinung unlängst angefochten wurde. Aufgrund der Scholienangaben neigt man
dazu, das Bild der gestutzten Eiche auf den verbannten, seiner Bürgerrechte
beraubten Damophiloszu beziehen,5 für den Pindar eine Fürbitte bei Arkesilaos
einlegt und an seine königliche dementia (eüvoia;vgl. w.236f.:7tpce6v | öapov,
den auf Iason im Mythosteil bezogenen dichterischen Ausdruck) appelliert.6
Neulich bestreitet Lattmann die Verlässlichkeit der Interpretation der Scholien
und will darin nur einen Fall der vom Text der Ode herausgelesenen und in
ihn zurückprojizierten pseudohistorischen Daten sehen. Nach ihm stehe die
Eiche für Kyrene,7 erschüttert durch einen Aufstand in Euhesperides,8 und
Damophilos sei kein Verbannter, sondern der Bote (vv. 278f.), der wegen eines

2 X ad 467 II 162 Dr ),Ch G Heyne, Pindan carmina cum lectioms varietate etadnotatiombus I
(Gottingae 1798) 299 ad 468, A Boeckh/L Dissen, Pindari opera quae supersunt II 2 (Lipsiae
1821) 279, F Mezger,PindarsSiegesheder (Leipzig 1880) 216 ad 263 (jedoch mit anaphonschem
Bezug die Weisheit sei an den Sinn des Argonautenmythos anzuwenden), L R Farnell, The
Works of Pindar II Critical Commentary to the Works of Pindar (London 1932) 165 ad 263,
R W B Burton, Pindar's Pythian Odes Essays in Interpretation (Oxford 1962) 168 und B K
Braswell, A Commentary on the Fourth Pythian Ode of Pindar, Texte und Kommentare 14

(Berhn/New York 1988) 362 ad 263 (a), (b)
3 Die dreimalige Wiederholung des Verbs m Bezug auf jeweüs verschiedene Personen yvo>9t.

(v 263, Arkesüaos), eneyvco (v 279, Kyrene), eyvcoKev (v 287, Damophüos) sollte nicht zufallig
sein und wurde gegen eine semantische Verselbstandigung (<erkenne, d h imitiere>) des ersten
Vorkommens (yvco&i) sprechen Vgl Ch Segal, Pindar's Mythmaking The Fourth Pythian Ode

(Princeton 1986) 108
4 So Braswell, a O (oben Anm 2) 361 ad 263-269 Vgl auch Heyne, a O (oben Anm 2) 301 ad

479 «Quodin poetareprehendas,est nimiuset partim ahenus ornatus, quem, seu quod ambages
apologum decere putavit, seu mensura strophae coactus, adhibuit »

5 X 468a II 163 Dr und Braswell, a O (oben Anm 2) 361 ad 263-269 Vgl auch A Neumann
Hartmann, «Der Auffuhrungsrahmen von Epinikien ein Diskussionsbeitrag», Nikephoros 20

(2007)72f
6 X ad 467 II I62f Dr) und Braswell, a O (oben Anm 2) 5f und 360 ad 263-299, der wohl zu

Recht die Versöhnung zur Zeit der Auffuhrung des Liedes als fait accompli betrachtet So sei
die Rhetorik der Aufforderung eine Spielart des Lobes

7 Lattmann, aO (oben Anm 1) 238-243 Ähnlich schon Heyne, aO (oben Anm 2) 300 m
apparatu (<Burgerschaft>), O Schroeder, Pindars Pythien, Sammlung wissenschaftlicher
Kommentare (Leipzig/Berlin 1922) 48 ad 276 (<Burgerschaft>), Th Poiss, Momente der Einheit
Interpretationen zu Pindars Epinikion und Holderlins Andenken,WS, Beiheft 18 (Wien 1993)
I66f (<Burgerschaft>) und B Gentili/PA Bernardini/E Cingano/P Gi&nmm, Pmdaro LePitiche,
Scnttori Greci e Latini (Müano 1995) 502 ad 263-269 (<Stadt>)

8 Lattmann, a O (oben Anm 1)243-246



Die Weisheit des Oidipus 5

physischen Unwohlseins (v. 293: ofAopivav voüoov) nicht am Fest zugegen sein

könne, wie sehr er es auch wünschte.9 Das ist ein ingeniöser Absageversuch
an die herkömmliche Erklärung, die jedoch meines Erachtens an den Versen
287-291 scheitert:

(pavri 8' ejipfv
tout' ävtapoTaTOv, ko.Xo. yivcüokovt' avayKa
eKTOq e%etv 7to8a. Kai jiav Ketvoq "AxXaq odpavqi
npocrcatanet vdv ye naTptpai; äno yaq äno te KTeavcov-
Xvoe 8e Zeuq atpüvroi; Tvravai;. (P. 4,287-291)

Die Gnome tpavtl 5' eggev | tout' dvtapötatov, KoXa ytvtooKOvt' dvdyKa | ektoc,

£%eiv 7tö5a hat eine zweifache Beziehung, einerseits auf Damophilos, den ein
Zwang von seinem Lande fernhält, obwohl er sich dessen bewusst ist, was dort
schön und reizvoll ist das Symposium im locus amoenus der Apollon-Quelle,
vv. 294-296),10 andererseits aber - und dies wurde bisher nicht erkannt - auf
Arkesilaos: Es sei misslich, das Richtige Schöne) zu erkennen, jedoch aus
einem Zwang nicht richtig handeln zu können. Der Zwang, der auf dem König
lastet, könnte das Gebot sein, als Herrscher unerbittlich folgerichtig handeln zu
müssen. Diese Bemerkung tut dem Lob des Herrschers keinen Abbruch, zumal
auch der allmächtige Göttervater Zeus, mit dem Arkesilaos v. 291 parallelisiert
wird, sich einige Male dem Gebot einer höheren Macht beugen musste.11 Wenn
aber Arkesilaos in diesem Sinne angeredet wird, kann der Zwang, der Damophilos
die Rückkehr verwehrt, keine Krankheit sein, denn daran könnte die Haltung
des kyrenischen Herrschers nichts ändern. Der Zwang, der auf Damophilos
lastet, muss also seine Verbannung sein, und somit ist die indirekte Mahnung
an Arkesilaos: «Du erkennst das Richtige, handle auch dementsprechend und
begnadige ihn», erst verständlich.

Dass es sich hierbei um zwei Personen, die eine, die verbannt ist, die
andere, die Gnade betätigen kann, handelt, zeigen auch die beiden mythischen
Gestalten, die zur Illustration jeweils einer Handlungsweise angeführt werden.

keivoi; 'ÄT^aQ ist auch sprachlich mit Damophilos gleichgesetzt, denn keivoi;
kann sich nicht nur auf Atlas beziehen in der Bedeutung <der berühmte>,
sondern auch auf Damophilos (vgl. v. 281: AcqiocplT.ou K£ivo<; mit

9 Lattmann, a O (oben Amn 1) 236-238 Ähnlich auch Carey, a O (Anm 1) 148 Auch fur
E Thummer, Pmdar Die isthmischen Gedichte I, Wissenschaftliche Kommentare zu griechischen
und lateinischen Schriftstellern (Heidelberg 1968) 90f ist der Bote Damophilos, der Grund
semer Abwesenheit jedoch mcht eme Krankheit, sondern seine vorgebhche Tätigkeit als

fahrender Sanger Die vouooc wnd von Mezger, a O (oben Anm 2) 220 ad 293 als physisches
Leid interpretiert

10 X ad 511a (II 168 Dr Vgl auch Heyne, a O (oben Anm 2) 305 ad 512
11 Vgl Horn IL 16,433—438 (Sarpedon muss kraft der poipa sterben, vgl auch die analog gebaute

Szene vor HektorsTod, II 22,168-176) und IL 19,112-129 (Zeus muss sich an seinen Eid halten
und Eurystheus die Vormacht zuungunsten des Herakles zugestehen)



6 Zsolt Adorjäm

Atlas als Apposition (verkürzt für <gleich wie Atlas>).12 Wie Atlas fern von
seinem Vaterland mit dem Himmel <ringt>, so kämpft Damophilos gegen seine

Verbannung, die auf ihm lastet, ebenso wie das Himmelsgewölbe auf Atlas.
Es ist auch deshalb unrichtig, den Grund für Damophilos' Fernsein in seiner
Krankheit zu erblicken:13 Mit einer Krankheit, sei sie auch noch so schwer,
Atlas-artig zu kämpfen, mutete grotesk an. Neben Atlas erscheint Zeus als

Paradigma der Herrschertugend der Verzeihung, der die Titanen, die früheren
Machtprätendenten, zu denen auch Atlas gehört, begnadigte.14 Das kommt
einer impliziten Aufforderung an Arkesilaos gleich, Damophilos aus dem Exil
zurückzuberufen. Damit muss die Tödliche Krankheit> in v. 293 metaphorisch
auf die Verbannung gehen.15 Wenn also Arkesilaos ein Arzt genannt wird
(270f.), hängt dies mit der metaphorischen Krankheit des Damophilos, seinem
Exil, das geheilt werden muss, zusammen.

Dass dabei die Stadt Kyrene in den Vordergrund tritt (vv. 272.276), der die
Heilkraft des Herrschers zugute kommt, erklärt sich dadurch, dass Damophilos'
Name von Pindar etymologisch: <der von seinem Volk Geliebte> gedeutet
wird:16 eTieyvco jiev Kupdva | Kai to K^eevvotatov piyapov Barron SiKaiav |

AajiocpiT.on TipamScov (vv. 279-281), wobei Damophilos eine etymologische
Zusammenfassung von eireyvco Kupccva ist und Kupava sich metonymisch
auf das Volk (Demos) der Stadt, piyapov hingegen (als zweites Subjekt) auf
die Adligen bezieht.17 So leidet die ganze Stadt wegen seiner Abwesenheit18

12 Vgl X ad 514d II 168 Dr), Heyne, a O (oben Anm 2) 305 ad 515 und Güdersleeve, a O (oben
Anm 1) 308

13 Lattmann, a O (oben Anm 9)
14 Lattmaim, a O (oben Anm 1) 235 versucht, den überheblich aufständischen Charakter der

Titanen zu entscharfen, aber das kann angesichts solcher Verse wie Hes theog 207-210 (jicaöac
veiKeiov | TiTcavovraq araa&aAiT|), die den Namen <Titan> volksetymologisch mit aufsässigem
Streben verbinden, schwerhch gehngen, auch wenn sie diese Charakterisierung de facto durch
den Aufstand gegen ihren Vater Uranos verdienen Auch fur Zeus sind sie gefahrhche Urkrafte,
wie sem Vater Kronos, trotzdem lost er sie aus ihren Banden (theog 501f) Zeus ist kern
Auflehner (so Lattmann) gegen Kronos, sondern Vollbringer seiner rechtmassigen Strafe (vgl
theog 210 ricnv als alternatives etymologisches Spiel auf das Thema des Namens derTitanen)

15 X ad 521 II 169 Dr) und spater zu communis opinio geworden (ausgenommen Lattmann und
Mezger, vgl oben Anm 9) Vgl auch Braswell, a O (oben Anm 2) 393 ad 293 (d)

16 Vgl auch Lattmann, a O (Anm 1)233 Anm 229 (<Freund seines Volkes>), ohne die Erkenntnis
am Text konkret zu explizieren und sie fur die Interpretation zu verwerten Diese Etymologie lst-
lm Kontrast zu manchen bloss volksetymologischen - auch von linguistischem Gesichtspunkt
aus zutreffend Vgl auch die mverse Büdung <Philodemos> (<der sem Volk hebt>) Auch die
metaphorische Arzt Rolle des Arkesüaos bekommt von der Etymologie seines Namens her
(<der seinem Volk hilft>) grosseren Nachdruck, vgl Zs Adorjäm, Auge und Sehen in Pindars
Z)icfew«g,Spudasmata 139 (Hüdesheim 2011) 138

17 Zu einer ahnhchen Unterscheidung zwischen den Demotai und den Adhgen einer Stadt vgl
N 7,65f wozu vgl G W Most, «Pindar, Nemean 7 64-67», GRBS 26 (1985) 330 f

18 Vgl die sehr scharfe Bemerkung der Schoben (ad 491 II 165 Dr) d>c. Kai tt\c jioXegic

Uujioupevrji; Kai ^ryccnjoTic rohe tfroYaöeijB'ev'cac noXizac Deshalb unrichtig Lattmann, a O (oben
Anm 1) 231 «An dieser Krankheit kann Damophüos jedoch mcht selbst leiden, da sie die
gesamte Gemeinschaft betrifft »



Die Weisheit des Oidipus 7

und seine Rückkehr würde sowohl seine Heilung als auch die der Stadt
herbeiführen.19 Vv. 294-297 zeigen, dass auch Damophilos die Heimkehr
sehnlichst wünscht (v. 293: eü%e7cu). Der Bote (278) muss also Pindar sein,20

in dessen wahrer poetischer Botschaft (v. 279: aü^etat Kai Motaa 5i' äyyeXiaq
öp&a<;,d. h. die Wahrheit steigert den Wert und die Anerkennung wie jeder Tat:
v. 278: ttpaygatt ttavtl, so auch der Dichtung: Kai Moiaa) sich der Wunsch der
Kyreneer und des Damophilos widerspiegelt.

In diesem Kontext muss auch die Eiche als Bild des exilierten Damophilos
mit kataphorischem Bezug, der den Rätsel-Charakter der Parabel sichert,
verstanden werden. Somit entsprechen einander in sinnfälliger Parallele
die Wendungen v. 267 op9-aT<; Ktoveaatv SeaTtoaüvatatv epetSojieva (die ins

Balkengerüst eingestemmte Eiche) und vv. 289f. otipavco | ttpoattatauet (Atlas
im Kampf mit dem Himmelsgewölbe) sowie vv. 268f. ö.XXoiq ev te{%eatv, | eöv

epTiptooaiaa %copov (die ihrer ursprünglichen Stätte entrissene Eiche) und v. 290

rcatpcoai; d.%6 yaq d.%6 te Kteavcov (Atlas fern von seiner Heimat), und drücken
beide Male das bittere Elend des verbannten kyrenischen Aristokraten im
Vergleich mit Atlas' Plage aus.21 Die Scholien haben also - abgesehen von
der Problematik der Weisheit des Oidipus - die Parabel durchaus richtig
interpretiert, auch wenn sie keine konkreten historischen Daten gehabt und
zur Stützung ihrer ansonsten richtigen Deutung etliche fiktive Fakten erfunden
haben dürften.

Wir kehren zu unserer ursprünglichen Fragestellung zurück: Wie könnte das

Bild der geschändeten Eiche mit Oidipus und seiner Weisheit in Verbindung
gebracht werden? Wenn die Eiche den verbannten Damophilos symbolisiert,
liegt es nahe, die Weisheit des Oidipus nicht mit seinem Auftritt in Theben,
infolgedessen die Stadt vor der Sphinx gerettet wurde, zu verknüpfen,22 sondern
mit seinem Exil und endlicher Ruhe in der Vorstadt Athens, Kolonos, eine
Geschichte, die Sophokles etwa fünfzig Jahre nach Pindars Pythie 4 dramatisch
aufgearbeitet hat, die es aber in ihren Grundzügen auch zu Pindars Zeit gegeben
haben muss.23 Nach dieser Geschichte wurde der blinde Oidipus von Theben

19 Richtig Carey, a O (oben Anm 1) 151f
20 2 ad 493 (II 165 Dr und spater zur communis opinio geworden (ausgenommenThummer, Carey

und Lattmann, vgl oben Anm 9) Vgl auch Braswell, a O (oben Anm 2) 379 ad 278 (b) Die
Annahme, der Bote sei Damophilos, fallt automatisch fort, wenn er als Verbannter anzusehen

ist
21 Vgl Carey, aO (oben Anm 1) 151 und Segal, aO (Anm 3) 108 Wenn man mit Lattmann,

a O (oben Anm 1) die Elchenparabel auf Kyrene (oben Anm 7), das Atlas Paradigma auf
Damophilos' Kampf mit der Krankheit bezieht (234), zerstört man die klare inhaltliche Parallele
zwischen den beiden Passagen

22 Poiss, a O (oben Anm 7) 166 bestimmt die Rolle des Oidipus als «Befreier der Stadt von der
dezimierenden Sphinx»

23 Carey, a O (Anm 1)145 Anm 15 bezweifelt, ob dieser versöhnliche Ausgang der Geschichte
des Laios Sohnes Pindar und seinen Zeitgenossen bekannt gewesen sein durfte G Krrkwood,
Selection from Pindar Edited with Introduction and Commentary, American Philological
Association Textbook Series 7 (Chico 1982) 197 ad 262-277 ist unsicher, aber nicht ganz



8 Zsolt Adorjäm

vertrieben, hat aber seine Würde nicht verloren und wurde schliesslich durch
seinen Tod einer fremden Stadt, Athen, zum Segen. Dieses Schicksal ähnelt in
höchstem Masse der, von der die Eichenparabel in Bildern handelt: Die Eiche
wird zwar physisch (vv. 263f.: ö£od<; | e^epengetev), mithin auch moralisch
(v. 264: aio%üvoi 9-coitöv ei5o<;) gedemütigt, doch sie bewahrt trotz der
Verstümmelung (v. 265: Kai (pfhvoKapttoi; eoioa) ihre Würde und legt auch so

Zeugnis ihrer ehemaligen Grösse ab (v.265:5t5oT\jrtx(pov7tep ai!>ta<;),sei es, dass sie

zunichte wird, sei es, dass sie als Gespärre in einem herrlichen Hausbau fungieren
wird.24 Im ersteren Falle gibt sie Wärme im frostigen Winter (V. 266: %etpiptov
TTÜp), im letzteren stützt sie das Haus (V. 267: öp&aiQ Kioveooiv Seojroouvaioiv
epetöopiva), obwohl sie in beiden Fällen (v. 269: eöv epriptooaioa %copov gehört d.%6

koivoü auch zu v. 266: %etpiptov ttüp e^tKtat tauofhov25) ihren urspünglichen Ort
verlassen muss. Die nachträglich hinzugefügtenprotaseis (et / f\)26 enthalten
also keine unverbindlichen visuellen Details, sondern sorgen für eine genaue
Parallele mit Oidipus' Schicksal. Was hier in Hinblick auf die Stimmigkeit des
Eichenbildes disjunktiv dargestellt wird, ist bei Oidipus konsekutiv zu fassen: Der
ehemalige thebanische König stirbt, wird aber segenspendender, schützender
und aufrichtender Teil eines fremden Hauses, d.h. einer fremden Stadt und
Gemeinschaft, Athens.

Die Weisheit des Oidipus ist also keine Spruchweisheit, sondern seine
<Lebensweisheit>, die Lehre, die aus seinem tragischen, dennoch nicht
fruchtlosen Leben und Sterben gezogen werden kann.27 Das Wesen dieses
ausserordentlichen Schicksals stellt Pindar für Arkesilaos mittels der
Eichenparabel dar und appelliert an die aocpla des Herrschers (vgl. auch

skeptisch Fünfzig Jahre sind jedoch in der Entwicklungsgeschichte der Mythen einer Minute
gleich und Sophokles scheint keine Neuerung einzuführen, sondern einen lokalen (attischen)
Kult aufzuarbeiten, der folghch auch Pindar vertraut gewesen sein muss Vgl J C Kamerbeek,
The Plays ofSophocles VII The Oedipus Coloneus (Leiden 1984) 2f

24 Die Schoben (ad 468b II163 Dr) paraphrasieren die Eichenpassage richtig,
25 So ist das Komma am Ende des vorigen Verses (268) nach <nv (im mundhchen Vortrag

vermutlich durch eine kurze Pause am Penodenende gekennzeichnet) durchaus richtig und

sogar notwendig, um die Wendung eöv eprjjicooaioa %a>pov (269) auch auf mcht unmittelbar
Vorausgehendes zu beziehen

26 So Braswell, a O (oben Anm 2) 363 ad 263-268 Anders Lattmann, a O (oben Anm 1) 225

27 Güdersleeve, a O (oben Anm 1) 302 erwähnt die Parallele mit der Sophokles Tragödie, sieht
aber m der ootpia eme Parabel des Oidipus (301) und schreibt der Passage eme allgemein
moralisierende Intention zu Vgl auch Segal, aO (Anm 3) 108 f,115,119 Thummer, aO
(oben Anm 9) 43 spricht zu Recht mit einem Hinweis auf den Oidipus in Kolonos von der
«Unzerstorbarkeit des ererbten Wesens», aber er interpretiert die Parabel ganz anders (vgl
oben Anm 9) So wnd auch die Rolle der ,Weisheit des Oidipus' anders beurteüt Das «ererbte
Wesen» bezieht sich in seiner Deutung unmittelbar auf Arkesilaos, der es verkörpert (44)



Die Weisheit des Oidipus 9

v 262 jifiTiv), dann das Bild des verbannten kyrenischen Adligen, Damophilos,
zu erkennen, dem Ähnliches wie Oidipus widerfahren ist und der seiner eigenen
Stadt zum Segen werden konnte, wie Oidipus m seinem Tod einer fremden
Stadt Segen gebracht hatte

Korrespondenz
Zsolt Adorj am
Ungansche Akademie der Wissenschaften
Forschungszentrum fur Altertumswissenschaft
H-1024 Budapest
Keleti Käroly 21, II/6
Ungarn
adorjanizs@gmail com


	Die Weisheit des Oidipus : zu Pindars Pythie 4.263-269

