Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 70 (2013)

Heft: 1

Artikel: Die Weisheit des Oidipus : zu Pindars Pythie 4.263-269
Autor: Adorjani, Zsolt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-327725

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-327725
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Weisheit des Oidipus
Zu Pindars Pythie 4,263-269

Von Zsolt Adorjani, Budapest

Abstract: Dieser Beitrag widmet sich den Problemen, die die umstrittene
<Hichenparabel> im Epilog der vierten pythischen Ode, ihre Interpretation und
Verbindung mit Oidipus bereiten, und untersucht dabeidie gesamte Schlusspartie
des Siegesgesangs, um ihre thematische Einheit, motivische Stimmigkeit und
Beziehung zum historischen Kontext aufzuzeigen.

@ viv téy Ol8unddo coplav- el yép 11g 8ovug dEutdum neréker
éEepetyerey peydiog Spudc, aloyivor 8 ol Jumtov eidoc,

wol phvdkaprog toloa S18ol wogov mep abttc,

el note yewéprov nlip tkntan AolsShov,

i obv 6pQaic kibvesov Sesmoglivaiciv peidopéve

uwéxSov drrorg dupénel ddotavov év telyeoy,

L0V épnudcoica ydpov. (P. 4,263-269)

Nach der langsten Mythoserzdhlung (<Argonautica>) in seinen Epinikien
kehrt Pindar zu der Gegenwart zuriick und wendet sich an Arkesilaos, den
Herrscher Kyrenes und den Adressaten des Liedes, mit der Aufforderung, die
Weisheit des Oidipus zu beherzigen. Der Begriff coplo blickt semantisch auf
dpGéPovAov ufitvim vorigen Vers (262) zuriick, wo es um die Herrschertugend
der prudentia (ufitic) geht. Arkesilaos wird also jetzt eine andere Weisheit,
die des Oidipus, nahegelegt. Mit y&p schliesst sich ein bildhaftes Ainigma
(<Eichenparabel>) begriindend an den vorigen Satz an. Die Parabel muss also
mit der Weisheit des thebanischen Kdnigs in Zusammenhang stehen. Es ist
aber unklar, worin dieser Zusammenhang besteht. Die gingige Annahme,
Oidipus sei emblematisch mit Rétseln verbunden und hier nur angefiihrt,
um die Parabel zu autorisieren,! ist offenkundig ein Notbehelf. Die andere
geldufige Erklirung, Arkesilaos sei aufgefordert, die Weisheit des Oidipus

Wahrend der Arbeit an diesem Aufsatz wurde ich durch das Jinos-Bolyai-Forschungsstipendium
der Ungarischen Akademie der Wissenschaften geférdert.

1 Soneulich C. Lattmann, Das Gleiche im Verschiedenen. Metapher des Sports und Lob des Siegers
in Pindars Epinikien, Untersuchungen zur antiken Literatur und Geschichte 102 (Berlin 2010)
241 Anm. 265. Vgl. auch B.L. Gildersleeve, Pindar: The Olympian and Pythian Odes with an
Introductory Essay, Notes, and Indexes (New York *1890) 302 und Ch. Carey, <I'he Epilogue of
Pindar’s Fourth Pythian», Maia 32 (1980) 1444,

Musewm Helveticum 70 (2013) 3-9



4 Zsolt Adorjan

an die Entratselung der nachfolgenden Parabel anzuwenden,? ist sprachlich
wenig einleuchtend.?

Wenn es uns gelidnge, die Person des thebanischen Konigs inhaltlich mit
der Eichenparabel zu verbinden, wire nicht nur ein Rétsel geldst, sondern auch
moglich, einige Ziige der Beschreibung der Eiche, die bisher als nicht notwendige,
nur der Anschaulichkeit dienende Erginzungen zu dem Bildkern betrachtet
wurden,’ zu erkldren. Zunichst muss aber die Losung der Parabel selbst
besprochen werden, nicht zuletzt deshalb, weil die diesbeziigliche traditionelle
Meinung unléngst angefochten wurde. Aufgrund der Scholienangaben neigt man
dazu, das Bild der gestutzten Hiche auf den verbannten, seiner Biirgerrechte
beraubten Damophilos zu beziehen,’ fiir den Pindar eine Fiirbitte bei Arkesilaos
cinlegt und an seine konigliche clementia (elivola; vgl. vv. 2361 mpaidy ... | Sapov,
den auf lason im Mythosteil bezogenen dichterischen Ausdruck) appelliert.®
Neulich bestreitet Lattmann die Verlésslichkeit der Interpretation der Scholien
und will darin nur einen Fall der vom Text der Ode herausgelesenen und in
ihn zuriickprojizierten pseudohistorischen Daten sehen. Nach ihm stehe die
Eiche fiir Kyrene,” erschiittert durch einen Aufstand in Euhesperides,® und
Damophilos sei kein Verbannter, sondern der Bote (vv. 278f.), der wegen eines

2 Xad467 (=11162 Dr.), Ch.G. Hevyne, Pindari carmina cum lectionis varietate et adnotationibus
{Gottingae 1798) 299 ad 468, A. Boeckh/L. Dissen, Pindari opera quae supersunt 112 (Lipsiae
1821) 279, F. Mezger, Pindars Siegeslieder (Leipzig 1880) 216 ad 263 (jedoch mit anaphorischem
Bezug: die Weisheit se1 an den Sinn des Argonautenmythos anzuwenden), L.R. Farnell, The
Works of Pindar 11: Critical Conunentary to the Works of Pindar (London 1932) 165 ad 263,
R.W.B. Burton, Pindar's Pythian Odes. Essays in Interpretation (Oxford 1962) 168 und B.K.
Braswell, A Commentary on the Fourth Pythian Ode of Pindar, Texte und Kommentare 14
{Berlin/New York 1988) 362 ad 263 (a); (b).

3  Die dreimalige Wiederholung des Verbs in Bezug auf jeweils verschiedene Personen: yvisth
(v. 263, Arkesilaos), éxéyve (v. 279, Kyrene), &yvoxev (v. 287, Damophilos) sollte nicht zufillig
sein und wiirde gegen eine semantische Verselbstindigung (<erkenne, d. h. imitiere:) des ersten
Vorkommens (yv@h) sprechen. Vel. Ch. Segal, Pindar’s Mythmaking. The Fourth Pythian Ode
{ Princeton 1986) 108.

4 So Braswell, a.0. (oben Anm.2) 361 ad 263-269. Vgl. auch Heyne, a.0. (oben Anm. 2) 301 ad
479: «Quod in poetareprehendas, est nimius et partim alienus crnatus, quem, seu quod ambages
apologum decere putavit, seu mensura strophae coactus, adhibuit.»

5 2468a(=11163 Dr.) und Braswell,a.O. {oben Anm.2) 361 ad 263-269. Vgl. auch A. Neumann-
Hartmann, «Der Auffithrungsrahmen von Epinikien: ein Diskussionsbeitragr, Nikephoros 20
{2007) 721,

6 X ad467 (= II 162f. Dr.) und Braswell, a.0. (oben Anm. 2) 5f. und 360 ad 263-299, der wohl zu
Recht die Versbhnung zur Zeit der Auffithrung des Liedes als faif accompli betrachtet. So sei
die Rhetorik der Aufforderung eine Spielart des Lobes.

7  Lattmann, a.0. (oben Anm. 1) 238-243. Ahnlich schon Heyne, a.0. (oben Anm. 2) 300 in
apparatu (<Biirgerschaft:), O. Schroeder, Pindars Pythien, Sammlung wissenschaftlicher
Kommentare (Leipzig/Berlin 1922 48 ad 276 (<Biirgerschaft»), Th. Poiss, Momente der Einheit.
Interpretationen zu Pindars Epinikion und Héolderling Andenken, WS, Beiheft 18 (Wien 1993)
166f.(«Biirgerschaft) und B. GentilVP.A . Bernardin/E. Cingano/P. Giannini, Pindaro : Le Pitiche,
Scrittor: Greal e Latim (Milano 1995) 502 ad 263-269 (<Stadt).

8  Lattmann,a.(. (oben Anm. 1) 243-246.



Die Weisheit des Oidipus 5

physischen Unwohlseins (v. 293: obAopévay voticov) nicht am Fest zugegen sein
konne, wie sehr er es auch wiinschte.” Das ist ein ingenidser Absageversuch

an die herkémmliche Erklarung, die jedoch meines Erachtens an den Versen
287-291 scheitert:

Quvil & Eppev

1001’ dviopdtotoy, koAl YIvecKovt dvaryicg

£x10¢ Exewv mddo. kol pov ketvog Athag odpavd

wpocroraiel vV ye totpdog drd yoc drd 18 KTedvov:

Aice 8¢ Zebg dodhtog Trrdvoc. (P 4,287-291)

Die Gnome ovtl 8 Eupev | 1001 dviapdtatoy, kake yivdorovt’ dvéykg | £xtdg
Eyewv mddo hat eine zweifache Beziehung, einerseits auf Damophilos, den ein
Zwang von seinem Lande fernhélt, obwohl er sich dessen bewusst ist, was dort
schon und reizvoll ist (= das Symposium im Jocus amoenus der Apollon-Quelle,
vv. 294-296),'° andererseits aber — und dies wurde bisher nicht erkannt — auf
Arkesilaos: Es sei misslich, das Richtige (= Schone) zu erkennen, jedoch aus
einem Zwang nicht richtig handeln zu kdnnen. Der Zwang, der auf dem Konig
lastet, kdnnte das Gebot sein, als Herrscher unerbittlich folgerichtig handeln zu
miissen. Diese Bemerkung tut dem LLob des Herrschers keinen Abbruch,zumal
auch der allméchtige Gottervater Zeus, mit dem Arkesilaos v. 291 parallelisiert
wird, sich einige Male dem Gebot einer héheren Macht beugen musste.!! Wenn
aber Arkesilaos in diesem Sinne angeredet wird,kann der Zwang, der Damophilos
die Riickkehr verwehrt, keine Krankheit sein, denn daran kdnnte die Haltung
des kyrenischen Herrschers nichts dndern. Der Zwang, der auf Damophilos
lastet, muss also seine Verbannung sein, und somit ist die indirekte Mahnung
an Arkesilaos: «Du erkennst das Richtige, handle auch dementsprechend und
begnadige ihn», erst verstindlich.

Dass es sich hierbei um zwei Personen, die eine, die verbannt ist, die
andere, die Gnade betitigen kann, handelt,zeigen auch die beiden mythischen
Gestalten, die zur [1lustration jeweils einer Handlungsweise angefiithrt werden.
kelvog "AtAag ist auch sprachlich mit Damophilos gleichgesetzt, denn xelvog
kann sich nicht nur auf Atlas beziehen in der Bedeutung «der berithmte>,
sondern auch auf Damophilos (vgl. v. 281: Aapopiiov ... xelvog ... ) mit

9  Lattmann, a.0. (oben Anm. 1) 236-238. Ahnlich auch Carey, a.0. (Anm. 1) 148. Auch fiir
E.Thummer, Pindar: Die isthmischen Gedichie 1, Wissenschaftliche Kommentare zu griechischen
und lateinischen Schriftstellern (Heidelberg 1968) 90f. ist der Bote Damophilos, der Grund
seiner Abwesenheit jedoch micht eine Krankheit, sondern seine vorgehliche Tétigkeit als
fahrender Sanger. Die vobooc wird von Mezger, a.O. (oben Anm. 2) 220 ad 293 als physisches
Leid interpretiert.

10 X ad 511a (11168 Dr.). Vol auch Heyne, a.0. (oben Anm. 2) 305 ad 512.

11 Vgl. Hom. I{ 16433438 (Sarpedon muss kraft der poipa sterben; vgl. auch die analog gebaute
Szene vor Hektors Tod, I, 22,168-176) und I{ 19,112-129 (Zeus muss sich an seinen Fid halten
und Eurystheus die Vormacht zuungunsten des Herakles zugestehen).



6 Zsolt Adorjan

Atlas als Apposition (verkiirzt fiir <gleich wie Atlas>).'* Wie Atlas fern von
seinem Vaterland mit dem Himmel <ringt>, so kdmpft Damophilos gegen seine
Verbannung, die auf ihm lastet, ebenso wie das Himmelsgewdlbe auf Atlas.
Es ist auch deshalb unrichtig, den Grund fiir Damophilos’ Fernsein in seiner
Krankheit zu erblicken:** Mit einer Krankheit, sei sie auch noch so schwer,
Atlas-artig zu kimpfen, mutete grotesk an. Neben Atlas erscheint Zeus als
Paradigma der Herrschertugend der Verzeihung, der die Titanen, die fritheren
Machtpriatendenten, zu denen auch Atlas gehdrt, begnadigte.’® Das kommt
einer impliziten Aufforderung an Arkesilaos gleich, Damophilos aus dem Exil
zuriickzuberufen. Damit muss die «todliche Krankheit> in v. 293 metaphorisch
auf die Verbannung gehen.” Wenn also Arkesilaos ein Arzt genannt wird
(270f.), hangt dies mit der metaphorischen Krankheit des Damophilos, seinem
Exil, das geheilt werden muss, zusammen.

Dass dabei die Stadt Kyrene in den Vordergrund tritt (vv. 272.276), der die
Heilkraft des Herrschers zugute kommt, erklért sich dadurch, dass Damophilos’
Name von Pindar etymologisch: «der von seinem Volk Geliebte> gedeutet
wird:®® énéyve uev Kupdvoe | kol 10 kAgsvwdtotov peyopov Bdttov Sucondw |
Acpopirov mpanidmv (vv. 279-281), wobei Damophilos eine etymologische
Zusammenfassung von énéyvo ... Kupdva ist und Kuvpdve sich metonymisch
auf das Volk (Demos) der Stadt, peyopov hingegen (als zweites Subjekt) auf
die Adligen bezieht.” So leidet die ganze Stadt wegen seiner Abwesenheit'®

12 Vgl.X ad 514d (= 11168 Dr.), Heyne,a.0. (oben Anm. 2) 305 ad 515 und Gildersleeve, a.0. (oben
Anm, 1) 308.

13 Lattmann,a.(. (oben Anm. 9).

14 Lattmann, a.0. (oben Anm. 1) 235 versucht, den iiberheblich-aufstindischen Charakter der
Titanen zu entschirfen,aber das kann angesichts solcher Verse wie Hes. theog. 207-210 (ned o
vewketoy ... | ntodvoviog dtoc%elin), die den Namen <Titan> volksetymologisch mit aufséssigem
Streben verbinden, schwerlich gelingen, auch wenn sie diese Charakterisierung de facto durch
den Aufstand gegen ihren Vater Uranos verdienen. Auch fiir Zeus sind sie gefdhrliche Urkrifte,
wie sein Vater Kronos, trotzdem l&st er sie aus ihren Banden (theog. 501f). Zeus ist kein
Auflehner (so Lattmann) gegen Kronos, sondern Vollbringer seiner rechtméissigen Strafe (vgl.
theog. 210:ticwv als alternatives etymologisches Spiel auf das Thema des Namens der Titanen).

15 X ad 521 (=11169 Dr.) und spiter zu comminis opinio geworden (ausgenommen Lattmann und
Mezger,vgl. oben Anm. 9). Vgl. auch Braswell, a.0. (oben Anm.2) 393 ad 293 (d).

16 Vgl auch Lattmann, a.0. (Anm. 1) 233 Anm. 229 (<Freund seines Volkes>), ohne die Erkenntnis
am Text konkret zu explizieren und sie fiir die Interpretation zu verwerten. Diese Etymologie ist —
im Kontrast zu manchen bloss volksetymologischen — auch von linguistischem Gesichtspunkt
aus zutreffend. Vgl. auch die inverse Bildung <Philodemos> («der sein Volk liebt»). Auch die
metaphorische Arzt-Rolle des Arkesilaos bekommt von der Etymologie seines Namens her
{«der seinem Volk hilft-) grosseren Nachdruck; vgl. Zs. Adorjani, Auge und Sehen in Pindars
Dichturg, Spudasmata 139 (Hildesheim 2011} 138.

17 Zu einer dhnlichen Unterscheidung zwischen den Demotai und den Adligen einer Stadt vgl.
N. 7,65, wozu vgl. GW. Most, «Pindar, Nemean 7.64-67», GRBS 26 (1985) 330 f.

18 Vgl. die sehr scharfe Bemerkung der Scholien (ad 491 = II 165 Dr.): ... dg kol Thg ndAeng
Aunoupévie kod nroberng toug puyadeutéviog roditog. Deshalb unrichtig Lattmann, a.O. (oben
Anm. 1) 231: «An dieser Krankheit kann Damophilos jedoch nicht selbst leiden, da sie die
gesamte Gemeinschaft ... betnfft ... »



Die Weisheit des Oidipus 7

und seine Riickkehr wiirde sowohl seine Heilung als auch die der Stadt
herbeifiihren.”” Vv. 294-297 zeigen, dass auch Damophilos die Heimkehr
schnlichst wiinscht (v. 293: gliyetar). Der Bote (278) muss also Pindar sein,?
in dessen wahrer poetischer Botschaft (v.279: atieton kol Moloo 81" dyyeAlog
dpSaic,d. h. die Wahrheit steigert den Wert und die Anerkennung wie jeder Tat:
v.278: mpéypatt movel, so auch der Dichtung: xal Moloa) sich der Wunsch der
Kyreneer und des Damophilos widerspiegelt.

In diesem Kontext muss auch die Eiche als Bild des exilierten Damophilos
mit kataphorischem Bezug, der den Réitsel-Charakter der Parabel sichert,
verstanden werden. Somit entsprechen einander in sinnfélliger Parallele
die Wendungen v. 267 dpdoic kibveoov dgonochvaioy épetdopeve (die ins
Balkengeriist cingestemmte Eiche) und vv. 289f. ot povd | tposnaiaie (Atlas
im Kampf mit dem Himmelsgew0lbe) sowie vv. 268f. sAloig ... év telyeouy, | £ov
¢pnuoocoico ydpov (die ihrer urspriinglichen Stétte entrissene Eiche) und v. 290
TaTpoog 4md yig &rd Te ktedvov (Atlas fern von seiner Heimat), und driicken
beide Male das bittere Elend des verbannten kyrenischen Aristokraten im
Vergleich mit Atlas’ Plage aus.” Die Scholien haben also — abgesehen von
der Problematik der Weisheit des Oidipus — die Parabel durchaus richtig
interpretiert, auch wenn sie keine konkreten historischen Daten gehabt und
zur Stiitzung ihrer ansonsten richtigen Deutung etliche fiktive Fakten erfunden
haben diirften.

Wir kehren zu unserer urspriinglichen Fragestellung zuriick: Wie konnte das
Bild der geschindeten Eiche mit Oidipus und seiner Weisheit in Verbindung
gebracht werden? Wenn die Fiche den verbannten [Damophilos symbolisiert,
liegt es nahe, die Weisheit des Oidipus nicht mit seinem Auftritt in Theben,
infolgedessen die Stadt vor der Sphinx gerettet wurde, zu verkniipfen,” sondern
mit seinem Exil und endlicher Ruhe in der Vorstadt Athens, Kolonos, eine
Geschichte, die Sophokles etwa fiinfzig Jahre nach Pindars Pythie 4 dramatisch
aufgearbeitet hat,die es aber in ihren Grundziigen auch zu Pindars Zeit gegeben
haben muss.? Nach dieser Geschichte wurde der blinde Oidipus von Theben

19 Richtig Carey, a.0. (oben Anm. 1) 151f.

20 X ad493(11165 Dr.) und spiter zur comumnunis opinio geworden (ausgenommen Thummer, Carey
und Lattmann, vgl. oben Anm. 9). Vgl. auch Braswell, a.0. (oben Anm. 2) 379 ad 278 (b). Die
Annahme, der Bate sei Damophilos, féllt automatisch fort, wenn er als Verbannter anzusehen
1st.

21 Vgl Carey, a.O. (oben Anm. 1) 151 und Segal, a.0. (Anm. 3) 108. Wenn man mit Lattmann,
a.0. (oben Anm. 1) die Eichenparabel auf Kyrene (oben Anm. 7), das Atlas-Paradigma auf
Damophilos’ Kampf mit der Krankheit bezieht (234), zerstort man die klare inhaltliche Parallele
zwischen den beiden Passagen.

22 Poiss, a.0. (oben Anm. 7) 166 bestimmt die Rolle des Oidipus als «Befreier der Stadt von der
dezimierenden Sphinx».

23 Carey,a.0.(Anm. 1) 145 Anm. 15 bezweifelt, ob dieser verséhnliche Ausgang der Geschichte
des Laios-Sohnes Pindar und seinen Zeitgenossen bekannt gewesen sein diirfte. G. Kirkwood,
Selection from Pindar. Edited with Introduction and Commentary, American Philological
Association Textbook Series 7 (Chico 1982) 197 ad 262-277 ist unsicher, aber nicht ganz



8 Zsolt Adorjan

vertrieben, hat aber seine Wiirde nicht verloren und wurde schliesslich durch
seinen Tod einer fremden Stadt, Athen, zum Segen. Dieses Schicksal dhnelt in
hochstem Masse der, von der die Eichenparabel in Bildern handelt: Die Fiche
wird zwar physisch (vv. 263f: 6lovc ... | £Egpelyetev), mithin auch moralisch
(v. 264: adoybvor ... Jamtov eldoc) gedemiitigt, doch sie bewahrt trotz der
Verstimmelung (v. 265: kol ehwvdkaprog £oioa) ihre Wiirde und legt auch so
Zeugnis ihrer ehemaligen Grosse ab (v. 265: 01901 ywipov wep adTic), sei es, dass sie
zunichte wird, seies,dass sie als Gesparre in einem herrlichen Hausbau fungieren
wird.? Im ersteren Falle gibt sic Warme im frostigen Winter (V. 266: yewpeprov
nhp), im letzteren stiitzt sie das Haus (V. 267: pGals kidvesowv deonocbvoiowy
¢petdopeva ), obwohl sie in beiden Fillen (v. 269: £ov éprudoaico ydpov gehort &rd
xowol auch zu v.266: yewneplov nbp e&iktan AolsGov?) thren urspiinglichen Ort
verlassen muss. Die nachtréglich hinzugefiigten protaseis (1 ... / ) enthalten
also keine unverbindlichen visuellen Details, sondern sorgen fiir eine genaue
Parallele mit Oidipus’ Schicksal. Was hier in Hinblick auf die Stimmigkeit des
Eichenbildes disjunktiv dargestellt wird, ist bei Oidipus konsekutiv zu fassen: Der
ehemalige thebanische Konig stirbt, wird aber segenspendender, schiitzender
und aufrichtender Teil eines fremden Hauses, d.h. einer fremden Stadt und
Gemeinschaft, Athens.

Die Weisheit des Oidipus ist also keine Spruchweisheit, sondern seine
<Lebensweisheit>, die l.ehre, die aus seinem tragischen, dennoch nicht
fruchtlosen Leben und Sterben gezogen werden kann.”” Das Wesen dieses
ausserordentlichen Schicksals stellt Pindar fir Arkesilaos mittels der
FHichenparabel dar und appelliert an die cople des Herrschers (vgl. auch

skeptisch. Fiinfzig Jahre sind jedoch in der Entwicklungsgeschichte der Mythen einer Minute
gleich und Sophokles scheint keine Neuerung einzufithren, sondern einen lokalen (attischen)
Kult aufzuarbeiten, der folglich auch Pindar vertraut gewesen sein muss. Vgl. I. C. Kamerbeek,
The Plays of Sophocles VII: The Oedipus Coloneus (Leiden 1984) 2f.

24 Die Scholien (ad 468b =11 163 Dr.) paraphrasieren die Fichenpassage richtig,

25 8o ist das Komma am Ende des vorigen Verses (268) nach telyeciv (im miindlichen Vortrag
vermutlich durch eine kurze Pause am Periodenende gekennzeichnet) durchaus richtig und
sogar notwendig, um die Wendung 20v épnudcoice yopov (269) auch auf nicht unmittelbar
Vorausgehendes zu beziehen.

26 So Braswell, a.0. (oben Anm.2) 363 ad 263-268. Anders Lattmann, a.0. (oben Anm. 1) 225,

27 Gildersleeve, a.0. (oben Anm. 1) 302 erwiihnt die Parallele mit der Sophokles-Tragidie, sieht
aber in der copla eine Parabel des Oidipus (301) und schreibt der Passage eine allgemein-
moralisierende Intention zu. Vgl. auch Segal, a.0 (Anm. 3) 108 £;115;119. Thummer, a.(.
{oben Anm. 9) 43 spricht zu Recht mit einem Hinweis auf den Oidipus in Kolonos von der
«Unzerstorbarkeit des ererbten Wesenss, aber er interpretiert die Parabel ganz anders (vgl.
oben Anm. 9). So wird auch die Rolle der ,Weisheit des Oidipus’ anders beurteilt: Das «ererbte
Wesen» bezieht sich in seiner Deutung unmitielbar auf Arkesilaos, der es verkirpert (44).



Die Weisheit des Oidipus 9

v.262: pfiTwv), darin das Bild des verbannten kyrenischen Adligen, Damophilos,
zu erkennen, dem Ahnliches wie Oidipus widerfahren ist und der seiner eigenen
Stadt zum Segen werden konnte, wie Oidipus in seinem Tod einer fremden
Stadt Segen gebracht hatte.

Korrespondenz:

Z.solt Adorjani

Ungarische Akademie der Wissenschaften
Forschungszentrum fiir Altertumswissenschaft
H-1024 Budapest

Keleti Karoly 21, I1/6

Ungarn

adorjanizs@gmail.com



	Die Weisheit des Oidipus : zu Pindars Pythie 4.263-269

