
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 69 (2012)

Heft: 2

Artikel: Carmina domina digna : riflessioni sul ruolo della domina nel papiro di
Gallo

Autor: Gagliardi, Paola

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-325293

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-325293
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Carmina domina digna: Riflessioni sul ruolo
délia domina nel papiro di Gallo

Di Paola Gagliardi, Potenza

Abstract: In the Gallus papyrus from Qasr Ibrîm the domina (v. 7) is mainly matter
of the love verses, and only in the second place she is also addressee of these verses.
She however is by no means domina iudex neither Musa inspiring that poetry, like
in Propertius, and this is confirmed by the comparison with Virg. eel. 10,2.

Tra le infinite discussioni suscitate dal papiro di Gallo da Qasr Ibrîm1 c'è senz'altro
il senso del v. 7 (sc. carmina) quae possem domina deicere digna mea, per la

presenza del termine domina e del concetto di carmina digna, in cui è sembrato
di poter intravvedere qualche elemento dell' «ideologia elegiaca» a noi nota
soprattutto da Properzio e da Ovidio. A complicare la situazione è la difficoltà
di ricostruzione dell'intera quartina (w. 6-9),viziata dalla lacuna iniziale del v. 6

e da quelle più importanti in apertura dei due Ultimi versi, che rendono incerta
ogni proposta di lettura del testo, ma più fuorviante è il rischio di «ricostruire
Gallo a specchio dei suoi continuatori, o, peggio, del genere elegiaco nella sua
organizzazione sistematica»2, che spinge talora ad attribuire ai versi significati
non perspicui per awicinarli ad atteggiamenti e affermazioni properziani e a

proporne ricostruzioni sulla base di pregiudizi.
II nesso carmina domina digna è uno di quelli che più hanno dato materia

a simili operazioni, poiché il ruolo dell'amata come tema del canto ha fatto
immaginare, con una ricostruzione indiretta e complessa, che ella sia per Gallo
una Musa ispiratrice, come in Prop. 2,l,3-43, mentre nell'idea di una poesia
adeguata alla destinataria si è intrawista la domina iudex di Prop. 2,13,9—164.

1 Tra le quali quelladell'autenticitào quelladell'attribuzione aCornelio Gallo Per altri importanti
problemi, tra cui la datazione, la posizione nel liber, la natura dei carmi (epigrammi o elegie)
e la loro eventuale appartenenza agli Amores, la possibilité che si tratti di un carme unico o
di testi diversi, e in tal caso il criterio per la disposizione nel liber, le proposte di integrazione
delle lacune, nnvio alia bibhografia citata nel mio Tandem fecerunt carmina Musae Sui vv 6-7
del papiro di Gallo, «Prometheus» 36 (2010) 55-58, note 1-5 importante mi sembra chianre,
in mento aqueste discussioni,la mia persuasione {ibidem, 55-86) che si tratti di componimenti
tetrastici diversi, non necessanamente legati nel tema e nsalenti ad un'epoca «alta», attorno al
45^44, deducibile dall'identificazione del Caesar di v 2 con Giuho Cesare

2 Come giustamente awerte A Barchiesi, Notizie sul «nuovo Gallo», «A&R» 26 (1981) 166

3 Cfr in tal senso R GM Nisbet,in R D Anderson/PJ Parsons/R G M Nisbet,Elegiacs by Gallus

from Qasr Ibrîm, «JRS» 69 (1979) 148 e 150-151, G Lieberg, Les Muses dans le papyrus attribué
à Gallus, «Latomus» 46 (1987) 533-534, contra, G D Anna, Recenti scoperte di testi di poesia
latina, «C&S» 75 (1980) 78, W Stroh, Die Ursprünge der romischen Liebeselegie, «Poetica» 15

(1983) 235, nota 113, Barchiesi,art cit 163-164, nota 13

4 Cfr Parsons/Nisbet, art at 145, Nisbet, ibidem, 150-151, G Lcc, The Gallan Elegiacs, «LCM»

Museum Helveticum 69 (2012) 156-176



Carmina domina digna 157

Una serie di ragioni legate alle possibili restituzioni délia quartina rende poco
plausibili questi ruoli tipicamente «properziani» délia domina e una compiuta
«ideologia elegiaca» non trova riscontro nell'evidenza del papiro, ma altre
considerazioni, puramente letterarie, permettono a mio awiso di sfatare certe
ricostruzioni, tanto ripetute da acquisire la forza di luoghi comuni. Una riflessione
sul ruolo délia domina nei versi e sul loro senso più verosimile potrà poi servire a

porre a confronto elementi dell'elegia latina in momenti diversi del suo sviluppo
e a cercare di comprendere forse meglio il possibile ruolo di Gallo in questo
cammino e il rapporto di Properzio con lui.

La lettura del papiro

Dal punto di vista papirologico, l'idea che Licoride possa essere iudex dei versi a

lei dedicati ha spinto ad ipotesi d'integrazione dei w. 8-9 in cui la domina sarebbe

soggetto del verbo mutilo atur di v. 8, nel senso che essa attesterebbe al poeta
stesso o ai critici la qualité dei distici che la riguardano, liberando in tal modo
l'amante da ogni timoré di giudizi negativi5. Tali procedimenti, discutibili sul

piano del metodo, invece di cercare di colmare la lacuna partendo dall'evidenza
materiale del papiro pretendono di ricostruire il testo sulla base di presunte
analogie con Properzio. Ma queste ricostruzioni appaiono poco persuasive anche
sul piano del significato, poiché dawero anomala sarebbe la situazione di Licoride
che dovrebbe attestare a critici la qualité dei carmi scritti per lei, un ruolo ignoto
alle puellae elegiache6, che tutt'al più manifestano il loro apprezzamento agli
amanti poeti con una maggior disponibilité nei loro confronti, ma non appaiono
mai invischiate in improbabili discussioni estetiche con critici letterari7. Per
ovviare a quest'inconveniente, Tunica possibilité è quella di staccare logicamente

5 (1980) 46, F Graf, Die Gallus-Verse von Qasr Ibrîm, «Gymnasium» 89 (1982) 24, Lieberg, art
ciî 534, L Nicastn, Corneho Gallo e I'elegia ellenistico-romana (Napoli 1984) 87-92, Stroh, art
cit 236-240, E Evrard, Aux origines de l'élégie romaine Quelques distiques de Gallus récemment
découverts, «LEC» 52 (1984) 34, G E Manzoni, Foroiuhensis poeta Vita e poesia di Corneho
Gallo (Milano 1995) 79, A S Hollis, Fragments of Roman Poetry, c 60 BC -AD 20 (Oxford/
New York 2007) 247, contra, Barchiesi, art cit 162-163 e nota 10, A M Morelli, Rassegna sul
nuovo Gallo,inDisiectimembrapoetae Studidipoesia latina inframmenti(& cura di VTandoi),
II (Foggia 1985) 158, P Pinotti, L'elegia latina Storia di una forma poetica (Roma 2002) 64

5 Cfr ad esempio Parsons/Nisbet,art cit 144,seguiti da Stroh, art cit 238 e nota 129,Nicastri, op
cit 95, accolto da S Amato, Cesare o Ottaviano nel nuovo Gallo di Qasr Ibrîm?, «Orpheus» 8

(1987) 327 (contra, Morelli, art cit 158), Lee, art cit 45, Lieberg, art cit 534, ma cfr le obienom
di A M Morelli, Corneho Gallo a proposito di un'infinita querelle, «A&R» 44 (1999) 71, nota 20

6 Come obietta giustamente Morelli, Rassegna, at 157-158, seguito da M Capasso,11 ritorno di
Corneho Gallo - Il papiro di Qasr Ibrîm venticinque anni dopo (Lecce 2004) 64, a chi, come
Plollis, op cit 247, lpotizza per Licoride proprio questo ruolo di testis dinanzi a Visco

7 Vale a dire sicuramente Visco e per alcuni Catone (verosrmilmente Valeno Catone), se si
interpréta kato di v 9 come nome proprio e non come parte finale del participio plakato Sul

punto cfr infra L'idea che Licoride si rivolga a Visco per confermare la dignità dei carmi



158 Paola Gagliardi

tibi da ciö che precede e immaginarlo retto da un verbo perduto nella lacuna
del v. 98: in tal modo, perö, si vanifica quello che, dai riscontri in tutta la poesia
augustea, sembra un punto fermo délia ricostruzione, la posizione di non ego ad
inizio di fräse, che comporta la dipendenza di tibi dal verbo atuf.

La difficoltà più grande per queste ricostruzioni mi sembra il senso di idem
di v. 8, comunemente riferito all'adeguatezza dei carmina alla domina: cio che
ella o i critici dovrebbero attestare o sostenere, cioè, sarebbe l'affermazione del
v. 7, che i carmina sono degni di lei. Interpretando idem in tal modo, pero, si cade
nell'assurda situazione di mortali che giudicano l'opera delle dee: troppo spesso
si tralascia infatti l'affermazione del v. 6 (tandem fecerunt carmina Musae), da cui
chiaramente emerge che i versi, nel linguaggio metaforico del contesto, sono stati
composti dalle dee, il che dovrebbe renderli superiori ad ogni critica o giudizio
umano10. Immaginare dunque che Licoride (o Visco, o il poeta stesso, se si intende
deicere digna come «ritenere degni»11) debba garantire l'adeguatezza di essi al
loro soggetto o alia loro destinataria (una questione su cui bisognerà tornare)
significa attribuire ad un essere umano un giudizio sull'opera delle Muse, il che
sembra inopportuno persino per il tono enfatico del passo e per un personaggio
anticonformista e talora forse eccessivo quale appare Gallo.

In realtà il v. 6 è il più rilevante délia quartina, come ben videro i poeti
contemporanei12, e mérita (e probabilmente nel testo riceve) un rilievo più
ampio di quello solitamente riservatogli nelle ricostruzioni: sostenere infatti
che la propria opera è frutto del lavoro delle Muse è, fuor di metafora, un
vanto grandissimo per il poeta, segno di un'elevata auto-coscienza letteraria,

(sostenuta da Stroh, art cit 238, nota 129, da Nicastri, op cit 95, e da Hollis, op cit 247) ha
suscitato perö i dubbi di Parsons/Nisbet, art cit 144-145, e di Morelli, Rassegna, cit 157-158

8 Come propone Nicastn, op cit 95

9 Cfr in tal senso l'accurato studio di Parsons/Nisbet, art cit 144, di A M Morelli/V Tandoi, Un

probabile omaggio a Cornelio Gallo nella seconda Ecloga, in Disiecti membra poetae Studi di
poesia latina inframmenti (a cura di V Tandoi), I (Foggia 1984) 102-103 e nota 5, di Morelli,
Rassegna, cit 158 Contra, Nicastn, op cit 92-94

10 Accolgo ovviamente l'rnterpretazione del verso con fecerunt nel senso assoluto di «hanno

composto», che esclude un predicativo per i carmina nella lacuna îniziale, secondo la giusta
osservazione degh editores principes che un epiteto del genere «is unnecessary and perhaps
undesiderable when quae possem characterizes the poems» (cosi Parsons/Nisbet, art cit 143,
cfr altresi Morelli, Rassegna, at 153-154 e 156)

11 Di contro alla possibilité di intendere «npetere,divulgarein quanto degni» Entrambe le lpotesi
si devono agh editores principes, che dichiarano di prefenre la prima cfr Parsons/Nisbet, art
cit 140 e 144, seguiti dalla maggioranza degh studiosi Non persuasiva appare tuttavia la loro
motivazione che intendere «call worthy hmits the poet's role too much» (144) a me pare
piuttosto il contrario, poiché intendendo deicere in tal modo, il poeta si nconoscerebbe il drritto
a dir poco blasfemo di giudicare la poesia delle Muse1 Sul punto cfr anche il mio Tandem, cit
63-64 Non sono mancati tuttavia studiosi che hanno prefento la lettura «call worthy» tra essi
cfr R Whitaker, Apropos of the New Gallus Fragment, «AClass »24 (1981) 90, E Courtney, The

Fragmentary Latin Poets, ed withcomm (Oxford 1993) 267, Hollis, op cit 247
12 Sull'ampia fortuna della frase galliana in poesia augustea, garantita dalle numerose lmitazioni,

cfr il mio Tandem, cit 67-69 e 79-86



Carmina domina digna 159

e un eccezionale complimento per la domina, degna solo di versi divini. E
un'affermazione molto forte, in linea con il tono polemico del componimento
contro le critiche che la nuova poesia d'amore doveva suscitare per la sua
originalité e per il suo anticonformismo, ma certo troppo enfatica per rimanere
senza seguito nei versi successivi. Proprio ad essa, infatti, io credo debba riferirsi
idem di v. 8, cioè l'oggetto del verbo atur e la ragione per cui si invoca il
iudex: che questi debba decidere se i versi siano degni délia domina mi sembra

poco verosimile, poiché non si capirebbe a che titolo un critico letterario possa
pronunciarsi su una poesia non riferita a canoni e modelli tradizionali, ma ad
un tema assolutamente unico come l'amata dal poeta, che dunque, casomai,
avrebbe più diritto di esprimersi in merito, poiché meglio la conosce. In
quest'ottica avrebbe più ragione chi affida alla domina il ruolo di iudex, poiché
lei sola puö stabilire se la poesia che la canta è alla sua altezza, ma resterebbe
l'insormontabile obiezione di un essere umano che giudica il lavoro delle dee, un
ardire che neppure nelle dichiarazioni più estreme di Properzio è attribuito alla
puella Musa. Nella formulazione properziana, infatti, i concetti di puella Musa e

di domina iudex, che in realtà sono due metafore per definire la novità e il valore
délia sua elegia e non due aspetti di un'ideologia compiuta e logica, non sono
in relazione con le Muse tradizionali: Cinzia stessa, la nuova Musa che ispira
Vingenium del poeta, è poi unica credibile iudex dei suoi versi, in un ineccepibile
percorso logico nel quale ella è inizio e fine délia poesia e la fase creativa non
prevede altre presenze. Cinzia, cioè, giudicando il lavoro di Properzio, lo mette
a confronto solo con se stessa, poiché quella poesia canta di lei, tema unico e

senza precedenti, e non con l'opéra di altri, poiché il poeta attribuisce sempre e

solo a sé i suoi versi e non chiama in causa le Muse, corne Gallo.
Laddove, corne sembra accadere nel papiro, c'è in gioco l'opéra delle dee,

questa dev'essere al di sopra di ogni giudizio, né avrebbe senso che, dopo aver
riconosciuto loro la paternité dei suoi versi, e dunque la loro assoluta perfezione,
il poeta chiedesse l'approvazione di un iudex umano. Cio che questi deve
giudicare non puo essere l'adeguatezza di una poesia divina al suo soggetto,
ma la vérité dell'affermazione iniziale, che cioè essa è prodotta realmente dalle
Muse. Difficilmente infatti lettori poco competenti e raffinati13 riconoscerebbero
nei versi innovativi per Licoride la mano divina, e percio Gallo si affida ad un

13 Che potrebbero equivalere alla popuh confusa fabula di Prop 2,13,13-14, in cui pure all'unico
giudizio ritenuto attendibile, quello di Cinzia, viene contrapposta con disprezzo l'opimone
di cntici volgan e incompetent!, mcapaci di comprendere a fondo la grandezza délia elegia
di Properzio sulla possibilité di leggere m tal senso l'espressione properziana cfr P Fedeli,
Properzio, Elegie Libro II Introduzione, testo e commento di Paolo Fedeli (Cambridge 2005)
375-376 E quasi certa, nel passo properziano, la reminiscenza galliana, non per la domina
iudex, come sostiene Nicastn, op ciî 88, ma per l'analogo andamento del discorso, in difesa
délia propria poesia contro le denigrazioni di critici ntenuti rozzi e con l'appoggio ad un iudex

apprezzato per finezza di giudizio (per auribus puris di Prop 2,13,12 in tal senso, cfr Fedeli,
comm ciî 374-376) Sulrapporto trail passo properziano ei versi del papiro cfr ancheF Cairns,
Sextus Propertius The Augustan E legist (Cambridge 2006) 125



160 Paola Gagliardi

critico a suo awiso capace di tanta finezza di giudizio, Visco, apprezzato anche
da Orazio14. E dunque a sostegno dell'affermazione più audace, e percio più
criticabile, che egli chiede il giudizio di una persona stimata, il cui riconoscimento
gli basterà per affrontare senza timoré tutte le altre critiche. Cos! la forza della
frase iniziale riceve nel testo l'adeguato peso e l'insieme, acquistando un senso

plausibile, rivela quanto il poeta sia consapevole della disapprovazione e delle
critiche alia sua arte, che egli controbatte alzando i toni e cercando un appoggio
autorevole15.

Pressappoco in questo senso, da più parti proposto16, Tintera quartina
andrebbe dunque integrata: ] tandem fecerunt c[ar]mina Musae \ quae
possem domina deicere digna mea. | [quod si iam vide]atur idem tibi, non ego,
Visce I [quemquam pla]kato iudice te vereor: oltre ad essere «quella che più
rispetta le tracce del papiro»17, questa ricostruzione risolve infatti i problemi del
duplice destinatario creati dalla lettura di Kato come nome proprio15 e segue
le indicazioni quasi cogenti che vengono dai poeti augustei per alcuni nessi,
tra cui non ego ad inizio di frase, con tibi legato a cio che precede, e iudice te in
un'unica espressione19, secondo il limpido suggerimento di Verg. eel. 2,26-27 (non
ego Daphnim \ iudice te metuam)20. Letto in tal modo, il testo viene ad essere un

14 Cfr Hor serm l,10,81ss sui fratelli Visci e le notiziesu diloro tramandate dallo Ps Aero,ad toe

cfr altresi Parsons/Nisbet, art cit 140 e 145 E pur vero che Orazio si nfensce verosimilmente
agli anni attorno al 35, nei quali dev'essere datato A floruit dei Visa come intellettuali, il che
sembra creare un'incongruenza nella aonologia con la presumibile datazione dei versi di Qasr
Ibrîm a circa un decennio prima In realtà l'apparente problema si risolve immaginando Visco

non come aitico affermato, quanto come giovane intenditore di poesia e amico di Gallo, con il
quale poteva condividere gusti letteran e la frequentazione degh stessi ambienti neotenzzanti
In tal caso,ilrichiamo a Visco nporterebbe al chma intellettuale dei crrcoh neotenci,sprezzanti
verso gh estimaton della poesia auhca e preoccupati solo del giudizio dei soda tes, come attesta
ad esempio Catull 95 sulla Zmyrna di Qnna Sul punto cfr discussione e bibhografia nel mio
Plakato iudice te Per la lettura dei vv 8-9 del papiro di Gallo, «ZPE» 176 (2011) 94

15 Morelli, Rassegna, cit 177, parla dei vv 6-9 del papiro come di «un brano con carattenstiche di
«proclama» non difforme da poetica callimachea», e a 179 rileva corne le nprese properziane
dei versi del papiro si trovino sempre in contesti programmatici, indizio forse dell'importanza
di questi versi in tal senso

16 In primis da Stroh, art cit 236-240, poi da Capasso, op cit 70-72
17 Cosi Capasso, op cit 71

18 Sülle questioni sia testuah, sia di possibili interpretazioni suscitate dalle letture di Kato o plakato,
cfr il mio Plakato, at,passim

19 Contro l'obiezione sulla presunta durezza del nesso plakato iudice te, mossa da Parsons/Nisbet,
art cit 146, e npresa da Morelli/Tandoi, art cit 106, nota 13, da Morelli, Rassegna, cit 160, e

ancora da Hollis, op cit 250, possono valere, oltre al nlievo sulla nota durities dello Stile galliano
(Quint Inst or 10,1,93) gh esempi di costruzioni analoghe addotti da G O Hutchinson, Notes

on the New Gallus, «ZPE» 41 (1981) 41—42 La drfficoltà paleografica della grafia k invece che c

in plakato è posta, ma anche superata, da Parsons/Nisbet, art cit 134,146 e nota 77, e npetuta da

Graf,ort cit 24-25, da Morelli-Tandoi,art cit 106, nota 13, e da Morelli,Rassegna, cit 159-161,
nota 19

20 Staccano iudice da te, toghendo per questo molta credibilità alle loro proposte, Stroh, art cit 238,

e Lieberg, ort cit 534,contra, cfr Capasso, op cit 71,e Morelli, Corneho Gallo,cit 71,nota20



Carmina domina digna 161

altissimo apprezzamento del valore dei versi, attribuiti alle Muse, e di Licoride,
soggetto degno solo di un canto divino, ma anche un elevato complimento per
Visco, unico in grado di riconoscere e comprendere la bellezza e il valore della
nuova poesia. Se questa ricostruzione dei w. 6-9 del papiro fosse quella giusta,
ne sarebbe assolutamente esclusa l'idea della domina iudex, e quella della
puella Musa apparirebbe assai discutibile, poiché iudex sarebbe Visco e Licoride
figurerebbe principalmente come oggetto dei carmi. Ma poiché ovviamente ogni
proposta di lettura del papiro è purtroppo destinata a rimanere congetturale, data
la condizione materiale del frustulo, la riflessione sull'eventuale ruolo dell'amata
di iudex e di Musa ispiratrice va condotta anche su altre basi, senza aspirare
a risultati definitivi, ma nel tentativo di chiarire forse meglio certi aspetti del
pensiero elegiaco, in particolare di Properzio, e di intravvedere almeno il reticolo
di connessioni tra la sua poesia e quella di Gallo.

La domina iudex

Anche senza tenere conto delle possibili ricostruzioni della quartina di Gallo e

sulla sola base dei dati sicuri, difficilmente sostenibile appare la funzione di iudex
della domina nei versi del papiro. L'ipotesi della sua presenza nasce in realtà,
oltre che dal raffronto con Properzio, sempre rischioso, data la tendenza del
poeta umbro ad estremizzare ed enfatizzare certi elementi galliani21, dall'esame
del v. 7, quae possem domina deicere digna mea, e in particolare dell'aggettivo
digna. In senso «oggettivo»22, esso indica ovviamente l'adeguatezza dei versi
al loro soggetto, la domina, che dunque ha solo il ruolo passivo di materia del
canto; digna puo avere pero anche il senso «soggettivo» della percezione e della
valutazione dei versi da parte della donna, che Ii giudica adeguati a sé in base alia
raffinatezza del suo gusto e alia loro corrispondenza alia sua realtà23. In tal senso,
anzi, ella è la sola possibile iudex, poiché questa poesia, nuova nella concezione e

nell'espressione, tratta di un tema ignoto alla produzione precedente, la persona

21 Si pensi ad esempio all'affermazione di 1,8,41 (sunt igitur Musae, nec amanti tardus Apollo)
apparentemente polemica con l'assenza delle Muse dal Gallo di eel 10,9-12 e forse dal suo
propemptikôn Lycoridis cosï E Pasoli, Gh Amores di Corneho Gallo nell'Ecloga X di Virgiho
e nell'Elegia 1,8 di Properzio nconsiderazione del problema, «RCCM» 19 (1976) 587-591,
E Pasoli, Poesia d'amoreemetapoesia aspetti della modermtà di Properzio, in Atti del Colloquium
Propertianum (Assisi 1977) 106 Probabilmente la chiave di lettura è un'altra cfr il mio Virg
eel 10,46—49 e Prop 1,8, in corso di pubblicazione in «REL», anche per il dibattito sul tema e la
bibhografia Un'altra polemica di Properzio con Gallo è stata indicata da W Stroh,Die romische
Liebeselegie als werbende Dichtung (Amsterdam 1971) 229 e nota 7, e npresa da Pasoli, Gh

Amores,cit 590 e 595, nota23,in 2,34,91-92, diprobabile ascendenza euforionea (fr 43 Powell)
e dunque galliana,in rapporto con 1,19,11-12

22 Cosï Nicastn, op cit 87-95, di cui si riassume qui la discussione
23 In tal senso intende digna anche Hollis, op cit 247, che cita Prop 2,13,12 e Virg eel 10,2 come

testimonianza del raffinato giudizio estetico delle puellae elegiache



162 Paola Gagliardi

specifica e unica délia domina; termine di riferimento e criterio di giudizio per
essi non puö dunque essere alcun'altra opera poetica, ma solo l'oggetto di cui
trattano, che è al contempo il loro unico iudex qualificato. Chi altro potrebbe
infatti giudicare la corrispondenza della poesia alia donna se non lei stessa?

Chi potrebbe conoscerla meglio, oltre al poeta, di quanto ella stessa si conosca?
Si chiude cosî il circolo ristretto dell'universo elegiaco, costituito dal poeta e
dall'amata, inizio e fine dell'ispirazione di lui e unica iudex naturale e possibile
della sua arte.

Certo, in qualsiasi tentativo di ricostruire il pensiero di un poeta bisogna
sempre tener conto del carattere non sistematico né rigorosamente logico dei
concetti, che non sono dati univoci né oggettivi di un'ineccepibile impalcatura
razionale, ma frammenti di un discorso poetico, di nécessité passibile di
correzioni e di contraddizioni. Se tuttavia la ricostruzione e la motivazione
dell'idea di domina iudex appaiono corrette per Properzio (in particolare
2,13,9—1624), nell'applicarle anche ai versi di Gallo si deve tener conto di alcune
fondamentali differenze, prima tra tutte la presenza delle Muse, artefici della
poesia, che altera la sostanziale limitazione dell'orizzonte elegiaco alia sola
coppia poeta amante//?we//a e rende superflua la nécessité di un iudex, data la
perfezione dell'opera. In tale ottica, infatti, se dawero fecerunt carmina Musae
significa «le Muse hanno composto carmi», il ruolo della domina va ridotto
a quello di materia del canto, e cioè al solo significato «oggettivo» di digna,
mentre il poeta ridimensiona anche la propria funzione a deicere, cioè, nel senso

più plausibile, a divulgare, ripetere il canto delle dee, alle quali soltanto spetta
l'assoluta centralité nell'opera creativa.

Tutt'al più dall'espressione carmina domina digna si puo evincere che
Licoride è anche destinataria, oltre che tema dei versi, poiché il poeta, che scrive
di lei, prevede e desidera che ella, leggendoli, constati la sua devozione, e saré ben
lieto di presentarle l'opera delle Muse, che sola puo esprimere le sue doti eccelse.

Da qui pero ad inferire la presenza, nei pochi versi di Qasr Ibrim, dell'ideologia
della domina iudex (o anche della werbende Dichtung, dal confronto - vedremo -
con Virg. ecl. 10,2-3), il passo è troppo azzardato e si basa su una forzatura del
v. 7. Nel quale, a mio awiso, il ruolo prevalente di Licoride è quello di materia
del canto, poiché, nel contesto letterario della quartina, in primo piano sono il
valore dei carmi e il giudizio di Visco, e tra l'altro proprio dall'essere soggetto
dei versi dériva il più alto complimento per Licoride, degna solo del canto divino.
Assegnando alla donna l'improbabile ruolo di iudex, oltre a porla al di sopra
delle Muse, si prederebbe invece tutta la forza di questo complimento. Che
poi, nell'essere argomento dei versi la domina ne sia anche, di conseguenza, la

principale destinataria, è una deduzione quasi tautologica, ricavabile da digna,
ma non è il concetto più importante nella parte leggibile del testo. In ogni caso,

24 Le analogie tra î due passi, nconosciute da Stroh, art cit 236-240, e da Evrard, art cit 34, sono
enfatizzate da Nicastri, op cit 88-89, ma ndimensionate da Morelli, Rassegna, at 158



Carmina domina digna 163

che la domina sia destinataria dei versi a lei dedicati non significa che ne debba

giudicare il valore, a maggior ragione perché li hanno composti le Muse.
Fondamentalmente diversa tra Prop. 2,13,9-16 e la quartina di Gallo è poi

la finalité dei versi: se in comune i due brani hanno infatti la difesa del proprio
genere dalle critiche, i versi di Gallo, data anche l'estensione ridotta, sono pero
incentrati sul concetto délia perfezione dei carmi, enfatizzato con l'attribuzione
aile Muse, laddove Properzio inserisce il motivo délia domina iudex nel tema
a lui caro dell'utilità pratica dell'elegia per conquistare l'amata25. Il passo in
questione, infatti, è in una delle dichiarazioni programmatiche più significative
délia sua produzione: partendo dall'affermazione délia sua totale soggezione
all'amore all'inizio dell'elegia, il poeta sostiene che proprio dal suo sentimento
(personificato nella figura del dio per rendere più concreta l'azione coercitiva: si

vedano/zxù, vetuit e iussiî) dériva la sua ispirazione, circoscritta all'àmbito erotico
e interessata solo ai risultati raggiungibili in esso. In taie ottica, ristretta ma per
lui fondamentale, la sua arte puö ottenere risultati paragonabili o addirittura
superiori a quelli dei cantori mitici, Orfeo, sottinteso ai vv. 5-6, e Lino, citato
in tono polemico a v. 8, ma con un effetto diverso dai loro (trascinare alberi e

fiere), quello di stupire la puella e renderla in tal modo condiscendente nei suoi
confronti. A questo punto, dopo aver rigettato corne irrilevanti le doti tradizionali
di una donna (una bellezza onesta e dignitosa, un'origine illustre), Properzio
proclama il suo obiettivo, l'approvazione délia puella, che, soddisfatta dei suoi
versi, gli concederà i propri favori: rispetto a questo giudizio e agli effetti che puo
produrre, nulla valgono le chiacchiere confuse del volgo, e se la bellezza délia
sua poesia gli otterrà addirittura di placare le ire dell'amata, egli si sentirà tanto
forte da sfidare persino hostilité di Giove.

In questo contesto,in cui ispirazione e finalité délia poesia sono subordinate
ad un sentimento totalizzante, il ruolo di iudex délia donna diviene fondamentale,
in quanto ultimo atto del processo creativo, che mette alla prova l'efficacia dei
carmi rispetto al loro scopo: solo se piaceranno alla puella i versi d'amore per lei,
che mirano ad ottenerne l'approvazione e la benevolenza, potranno considerarsi
riusciti, e proprio la concretezza del loro risultato è rilevata dall'accostamento ad
Orfeo e Lino. Rispetto alla finalité pratica di piacere all'amata, la domina iudex
trova senso nel percorso logico che dell'amore del poeta per lei fa l'origine e

il fine délia creazione artistica: in esso il giudizio di lei non conta per sancire il
valore estetico dei carmina, ma per assicurare all'amante il suo favore. Che per
apprezzare la sua poesia colta la puella debba essere docîa è ovvio (parlando
di auribus puris Properzio allude alla sua raffinatezza di giudizio e all'elevata
sensibilité artistica26), ma egli non fa di Cinzia la iudex dei suoi versi per esaltarne

questa dote, bensî per sperimentare l'efficacia di essi e la forza dell'amore da

25 Cfr Nicastn, op cit 88 Sul brano propernano, forse influenzato da archetipi poetici galliani, cfr
altresï Carras, op cit 125

26 Cfr Fedeli,comm cit,adloc 374



164 Paola Gagliardi

cui sono nati. Neppure l'esaltazione del genere elegiaco, degno di Ascraeum
habitare nemus (v. 4), ponendosi nella nobile tradizione esiodeo-callimachea27,
che pure emerge dal passo properziano, è lo scopo principale del carme, ma
dipende dalla sua capacité di conquistare l'amata: vanto e merito della poesia
d'amore vanno infatti misurati non sui criteri tradizionali che hanno reso sublime
la poesia di Orfeo o di Lino, ma sull'efficacia nello stupire Cinzia (Ascraeum sic
habitare nemus... magis utnostro stupéfiât Cynthia versu)2S.

Niente di tutto cio nella quartina di Gallo. Qui in primo piano è il giudizio
estetico sui carmina, e infatti l'interlocutore non è la domina, bensî Visco, corne
attesta il vocativo a v. 8. Non si tratta dell'efficacia pratica della poesia, rispetto
alla quale il giudizio della domina sarebbe imprescindibile, ma della qualité della
sua fattura, rivendicata in termini di perfezione sovrumana. In quest'émbito
diventa importante la parola di un critico, capace di attestare il livello sublime
dei versi e di riconoscervi la mano delle Muse: il testo non dé alcun appiglio per
scorgere una poetica del corteggiamento o una riflessione sulla funzione pratica
dell'elegia, e solo forzando l'espressione carmina domina digna oltre il suo senso
naturale e il suo rapporto logico con il con testo, si puö pretendere di dedurne una
partecipazione dell'amata alla creazione poetica in qualité di Musa ispiratrice
o di iudex. Alio stesso modo, solo inferendo dal nesso più di quanto dica si puo
pensare che la quartina attesti la funzione di werbende Dichtung dell'elegia,
immaginando che una poesia dedicata all'amata serva ad offenere al poeta i
favori di lei. In realté il testo non dice nulla del genere, e nella sua impostazione
chiaramente letteraria la domina désigna solo la tematica dei carmi, che è

ovviamente l'elemento più innovativo e scandaloso di questa produzione e che il
poeta sottolinea, per affermare con orgoglio che proprio i suoi testi più contestati
hanno ricevuto la benedizione delle Muse. Il modo scelto per esprimere tutto cio
gli permette anche di inserire nel discorso un notevole complimento alla domina,
ma questo è un elemento accessorio; il componimento resta infatti incentrato
sulla qualité eccelsa dei carmi, enunciata nella provocatoria affermazione iniziale,
dalla quale si sviluppa logicamente il resto.

Mi pare questa la funzione della domina nei versi di Gallo, in cui la sua
menzione ribadisce la natura della poesia che egli sta esaltando: versi d'amore
per una donna tanto elevata che solo l'opéra delle Muse (e non un'ispirazione del
poeta, come in Prop. 2,13) ha reso sublimi e che ovviamente a lei saranno dedicati.
Quest'ultimo aspetto, deducibile dal testo (se i carmi sono degni di lei e trattano
di lei, saranno destinati a lei), non è esplicito, poiché poca coerenza avrebbe con
l'insieme, nel quale non si tratta di esprimere la devozione all'amata, né il suo
ruolo ispiratore, né la capacité della poesia di renderla benevola all'amante. È

questa profonda differenza che impedisce il confronto tra i due testi, se non
entro certi limiti (entrambi mirano ad esaltare l'elegia, evidentemente contro

27 Fedeli, comm. cit 367-368
28 Cfr Fedeli, comm cit 369



Carmina domina digna 165

critiche) e che da un lato dà senso alla domina iudex properziana, entro una
riflessione sull'efficacia pratica délia poesia in amore, e dall'altro esclude un
simile concetto dai versi di Gallo, in cui conta il giudizio del critico, per rafforzare
il vanto dell'autore sulla qualité délia sua produzione.

La puella Musa

Un altra funzione délia domina che si è creduto di poter dedurre dai versi del
papiro, e in particolare dall'espressione carmina domina digna è quella di Musa
ispiratrice del poeta: anche qui il termine di confronto sarebbe Properzio, che

specialmente a 2,1,3-4,un distico audace e provocatorio, dichiara fonte délia sua

ispirazione non gli dei délia poesia, ma la puella amata. Oggi appare evidente
il rapporto che Properzio ha voluto istituire con i vv. 6-7 di Gallo, ma non nel
senso che anche in essi fosse adombrato il ruolo di Musa délia domina, quanto
in quello di un'opposizione alla frase del predecessore, o, forse meglio, di una
sua enfatizzazione29.

Tra i due brani in realtà esistono solo somiglianze esteriori (la presenza
degli dei délia poesia, la puella come materia del canto), ma non concettuali:
carmina domina digna, infatti, non vuol dire «carmi ispirati dalla domina», poiché
l'aggettivo indica un confronto tra l'opéra delle Muse e il suo soggetto. Per
sfruttare tuttavia il presunto suggerimento di Properzio e sostenere la presenza
in Gallo délia puella Musa, si è fatto ricorso ad argomenti estranei al testo, non
utili ad una migliore comprensione dei versi galliani. Si è cosî rilevato corne il
nome poetico dato da Gallo all'amata, Licoride, riporti ad una temperie di poesia
colta, di origine callimachea (l'epiteto Amccopenç ricorre per Apollo ad Hymn.
2,19), che derivando da un appellativo di Apollo, caratterizza la donna corne
essere sovrumano e ne sottolinea il rapporto con la poesia, nel senso appunto
di fame l'ispiratrice del suo amante30. In realtà la consuetudine degli elegiaci
di dare all'amata un nome che la metta in rapporto con la poesia, di matrice
neoterica, non implica necessariamente che ella sia la loro Musa, poiché se

Properzio définira Cinzia in tal senso, l'esempio di Catullo, che mai allude alla
competenza poetica di Lesbia, né la célébra come sua Musa31, rivela che una
simile associazione non ha inevitabilmente questo significato, ma puo essere solo
un omaggio alla puella, tanto colta e raffinata da apprezzare la poesia scritta per

29 Sulla tendenza properziana a sottohneare la propria onginalità, più che a polermzzare con Gallo,
cfr la giusta osservazione di D O Ross, Background to Augustan Poetry Gallus, Elegy andRome
(Cambridge 1975) 110 «Propertius is concerned to emphasize his originality»

30 L'argomento, proposto da Parsons/Nisbet, art cit 144, e da Nisbet, ibidem, 148,151, è stato poi
npreso da Nicastri, op cit 91 e nota 10, e da Lieberg,arf cit 533

31 Per far rientrare anche Lesbia nel novero delle puellae Muse dei poeti d'amore, Lieberg, art
cit 533, nota 35, nchiama la considerazione di Saffo, a cui il nome Lesbia allude, come decima
Musa da parte di Platone



166 Paola Gagliardi

lei. Che poi, dopo la scelta di Catullo, allusiva ad una grande poetessa, ma non
alle divinité délia creazione artistica, proprio Gallo possa aver inaugurate la
consuetudine elegiaca di dare allepuellae pseudonimi che le mettono in relazione
con Apollo, è un discorso possibile sî, ma che non trova conferme nel papiro.

Il rapporto di Prop. 2,1,3-4 con i w. 6-7 del papiro e soprattutto la
dichiarazione ingenium nobis ipsa puella facit ha suggerito anche un altro
riferimento, spesso invocato a sostegno del presunto ruolo délia domina Musa
nei versi galliani: si tratta di Mart. 8,73,6 (ingenium Gallipulchra Lycoris erat)32,

notevole per il riecheggiamento dei versi properziani in relazione pero all'amore
di Gallo per Licoride, che autorizza ovviamente il sospetto che l'espressione
ingenium esse o ingenium facere fosse in Gallo e che Prop. 2,1,3-4 vi alluda33.

Se pero da ciö si puö dedurre che Gallo prima di Properzio abbia proclamato
l'amata sua fonte d'ispirazione (il suo ingenium) - che pare d'altronde logico per
una poesia dedicata in gran parte proprio alla domina e alla storia d'amore con
lei - cio non significa che se ne debbano trovare tracce nel papiro34. Qui autrici dei
carmina sono le Muse, il cui ruolo dunque non è scavalcato, come in Properzio,
dalla puella, potente fonte d'ispirazione, e dal poeta stesso, creatore dei versi35.

Il distico properziano, infatti, stravolge completamente l'affermazione di Gallo,
estremizzandola, ma pure normalizzandola. Se cioè Gallo attribuisce interamente
aile dee i suoi versi, anche a costo di ridimensionare il suo ruolo (ma in realtà
elogiando in modo eccezionale la qualité délia sua poesia), Properzio nega ogni
apporte delle Muse e di Apollo nelle sue creazioni, attribuendo sî alla puella la
funzione di Musa, ma solo nel senso normale di ispiratrice, non in quello galliano
di créatrice, e riserva a sé il merito délia composizione, recuperando in tal modo
il rapporto usuale tra Musa e poeta36.

Tenendo conto di questa fondamentale differenza tra i due passi, non si

puo intendere Prop. 2,1,3-4 come semplice ripresa del testo galliano, rispetto
al quale esso assume forse un atteggiamento estremo, quasi a voler superare in
audacia l'affermazione gié forte del predecessore37: se Gallo aveva sostenuto la

32 Invocato da Nisbet,art cit 148, nota 116, Lieberg,art cit 533, nota 34, Hollis, op cit 234 (contra,
D'Anna,art cit 78, Pinotti, op cit 64) ad integrazione diProp 2,1,3—4 perviadelcomune termine

ingenium, che essi fanno nsahre a Gallo e da cui deducono il ruolo délia domina Musa anche
nella sua poesia

33 Cfr Morelli, Rassegna, at 178, che intégra Prop 2,1,3-4 con altri passi analoghi di elegiaci (Prop
2,30,40, Ov Am 2,17,34 e 3,12,16) forse nsalenti ad un modello galliano

34 Giustamente Morelli,Rassegna, cit 178, nota 4, distingue il ruolo riconosabile di Liconde come
destinataria da quello assai più incerto di Musa ispiratnce

35 Per conciliare l'asserita presenza in Gallo délia domina Musa con l'immagine del fare poetico
attribuito alle dee nei versi di Qasr Ibrîm, D'Anna, art cit 78-79,seguito da Morelli, Rassegna,
cit 178, ha immaginato che le due concezioni (le Muse artefia délia poesia e la domina stessa

come Musa) coesistessero nell'opera galhana o si fossero evolute l'una dall'altra In tal senso
anche Barchiesi,art cit 164, nota 13

36 Sülle differenzetraiversi di Gallo eil distico properziano,sostenuto da Mart 8,73,6,cfr D'Anna,
art cit 77-78

37 Di imitatio in opponendo parla giustamente Morelli, Rassegna, cit 178



Carmina domina digna 167

straordinaria qualità dei suoi versi attribuendoli alle Muse, e aveva esaltato le
doti sovrumane dell'amata, Properzio pone l'amata al livello stesso delle Muse e

di Apollo, dichiarando la natura tutta nuova della sua poesia, che non si riconosce
in canoni e modelli tradizionali38. Non solo qui, d'altronde, Properzio sembra

«correggere» Gallo, enfatizzandone i concetti: ad 1,8, con ogni probabilité,
all'assenza delle Muse dal poeta proclamata da Gallo e riecheggiata da Virg.
eel. 10,9-12 egli oppone orgogliosamente, riprendendo in oppositio il famoso
propemptikdn Lycoridis galliano, l'assistenza delle dee e di Apollo al suo sforzo
di trattenere Cinzia con la poesia {sunt igitur Musae, nee amanti tardus Apollo,
v. 41)39. Che d' altronde non sia il passo properziano la strada giusta per ipotizzare
la presenza della domina Musa in Gallo lo dimostra Marziale stesso, che dà
ad ingenium il senso generico di fonte d'ispirazione, costituita per i poeti dalle

persone amate, senza che se ne possa inferire l'allusione all'idea della domina
come Musa; egli non cita peraltro solo gli elegiaci, ma anche Catullo e Virgilio,
il che, specialmente per Virgilio, banalizza molto il concetto, data l'assenza, in
quella poesia, di accenni a vicende d'amore autobiografiche40. Poiché neppure
Catullo assegna a Lesbia la funzione di ispiratrice, il testo di Marziale non puo
essere inteso come testimonianza di un'origine galliana del concetto di puella
Musa: tutt'al più a Gallo poteva risalire l'espressione ingenium esse o ingenium
facere, relativa all'amata, ma non necessariamente nel senso di Prop. 2,1,3-4:
affermare che l'amata è fonte di una poesia che tratta appunto dell'amore per
lei non è un concetto rivoluzionario, ma una considerazione ovvia, né il termine
ingenium vi assume un valore particolarmente pregnante. Prop. 2,1,3-4, infatti,
per dare alla sua formulazione il suo senso provocatorio cosî forte, ha bisogno di
precisare nel verso precedente che egli non è ricorso né aile Muse, né ad Apollo,
ed è qui, nel rifiuto degli dei tradizionali, la vera forza della sua affermazione.
Laddove dunque Marziale sembra mantenere ad ingenium una connotazione
generica (forse galliana), Properzio estremizza il concetto, respingendo l'idea
della poesia ispirata dalle Muse (o addirittura composta da loro) per radicare la
novità e la bellezza dei sui versi esclusivamente nell'amore per Cinzia.

In ognicaso,se anche Properzio avesse trovato in Gallo il concetto dell'amata-
Musa, cio non puo riferirsi ai versi del papiro, nei quali la caratterizzazione

38 Si è îpotizzato, soprattutto per î nfenmenti ail'ecl 6 che Prop 2,1 sembra autorizzare (cfr Cairns,

op cit 124) che Calliope ed Apollo potessero companre nell'opera di Gallo cosï Ross, op cit 60,
115 e 121, D F Kennedy, Arcades ambo Virgil, Gallus and Arcadia, «Hermathena» 143 (1987)
53-54, se cosï fosse, la contrapposizione di Properzio al predecessore sarebbe ancor più drretta

39 Sul rapporto tra il brano di Gallo, eel 10,46—49 e Prop 1,8 e sulle ragioni che plausibilmente
spingono Properzio a capovolgere il modello galliano, cfr il mio Ecl 10,46-49 e Prop 1,8, di

prossima pubbhcazione in «REL»
40 E un'obiezione di Stroh, op cit 61, nota 23, discussa da Morelli, Rassegna, at 178 Deboh le

giustificazioni di Lieberg, art cit 533, nota 34, dell'insenmento di Catullo e soprattutto diVirgilio
nell'elenco Dubbi sulla correttezza di appellarsi al testo di Marziale proprio per la menzione in
esso di poeti e situazioni amorose non elegiaci in Barchiesi, art cit 163-164, nota 13, cfr anche

D Anna, art cit 78, Pinotti, op cit 64



168 Paola Gagliardi

delle Muse è addirittura in contrasto con quest'idea: anziché essere superate
dalla puella nella loro funzione di ispiratrici, esse infatti vi assumono un ruolo
assolutamente centrale, appropriandosi addirittura delle peculiarità del poeta,
che invece Properzio tornerà a rivendicare a se stesso. Che la puella Musa fosse
nella poesia galliana perduta è ovviamente possibile, ma non certo il raffronto con
Prop. 2,1,3-4 e con Mart. 8,73,6 aiuta a sostenerla, data la discrepanza tra i due
testi nell'uso di ingenium e l'indubbia originalité dell'espressione properziana.

Virg. eel. 10,2-3: i versi del papiro come werbende Dichtung!

In rapporto con la quartina di Gallo è anche Vi.nci.pit d&Wecl. 10, e un simile
riecheggiamento non sorprende in un testo dedicato al poeta elegiaco. In realtà
ai versi del papiro alludono, oltre ai vv. 2-3, anche i vv. 70-72, in un elegante
parallelo tra le sezioni introduttiva e conclusiva dell'ecloga. Se infatti a vv. 2-3
(.Pauca meo Gallo, sed quae légat ipsa Lycoris, \ carmina sunt dicenda: neget quis
carmina Gallo?), e in particolare in sed quae légat ipsa Lycoris, si è vista una
reminiscenza del v. 7 di Gallo, anche per l'analoga struttura con una frase relativa
in funzione di epiteto dei carmina?1, ad ecl. 10,72 l'espressione Pierides: vos haec

(se. carmina) facietis maxima Gallo rinvia al v. 6 del papiro, che pero Virgilio
modifica normalizzandone l'audace formulazione e ridando aile Muse il compito
tradizionale di abbellire l'opéra del poeta, non di compierla esse Stesse42.

Nei due passi dell'ecloga il poeta parla in persona propria, al di fuori délia
finzione bucolica di Gallo in Arcadia (vv. 9-69); il parallelo tra essi è suggerito
dallo stesso Virgilio con strette affinité, quali la ripetizione délia richiesta di
aiuto ad una divinité (Aretusa all'inizio, le Muse Pieridi alla fine) e délia dedica
a Gallo, accompagnata dalla proclamazione del suo affetto (Pauca meo Gallo... |

carmina sunt dicenda: neget quis carmina Gallo? a vv. 2-3 e Gallo cuius amor
tantum mihi crescit in horas \ quantum vere novo viridis se subicit alnus a
vv. 73-74). Pure, spesso l'attenzione degli studiosi si è soffermata più sui vv. 2-3
che su quelli finali e, sempre nella speranza di trovare in carmina digna domina
elementi dell'ideologia elegiaca, ha condotto talora ad enfatizzare il rapporto
tra il testo virgiliano e quello galliano e ad utilizzare ecl. 10,2-3 per dimostrare
la presenza dei concetti di domina iudex o di werbende Dichtung nel papiro. Ad
inaugurare quest'interpretazione dei versi virgiliani (in particolare l'accenno a
Licoride a v. 2) è stato in vérité, prima délia scoperta del papiro, Stroh, che vi ha
visto un accenno alla funzione di corteggiamento, evidentemente gié présente in

41 Cfr Nisbet,art cit 150-151, Barchiesi,art cit 163, nota 13, D'Anna, art ciî 78, Nicastri, op cit
96-97

42 Sul rapporto tra il passo galliano e la npresa virgiliana di ecl 10,70-72 cfr il mio Tandem, at
65-69



Carmina domina digna 169

Gallo43. Nonostante le obiezioni possibili a questa lettura del breve passo44, essa è

stata ripresa e valorizzata dopo la scoperta di Qasr Ibrîm.45: cosî ecl. 10,2-3 viene
ritenuto una rawicinata imitazione del v. 7 di Gallo, laddove ne è probabilmente
solo una reminiscenza, che evoca quel testo per porne in luce le differenze più
che le somiglianze. Enfatizzando il ruolo délia donna, lettrice ideale dell'ecloga,
si è inteso il componimento virgiliano come tentativo di persuaderla a tornare
da Gallo mostrandole il dolore di lui per il suo abbandono: in tal modo la poesia,
lusingandola con il rivelarle la forza dell'amore di Gallo per lei, si farebbe mezzo

per riconquistarla in favore dell'amante e costituirebbe per questa via il dono
poetico di Virgilio all'amico46. Egli cioè si sostituirebbe a Gallo nel tentare di
persuadere Licoride, e l'ecloga assolverebbe per conto di lui a quella funzione
di corteggiamento espletata ad esempio da Prop. 1,8, in cui appunto la poesia
dissuade Cinzia dal partire con un rivale di Properzio.

In realtà l'accostamento tra il verso galliano e il passo dell 'ecl. 10 non mi pare
troppo ravvicinato, né sul piano testuale, né nel significato. Dal primo punto di vista,
oltre all'analoga frase relativa, si sono viste affinité tra tandem del papiro (v. 6) ed

extremum laborem di ecl. 10,1 e tra domina mea di Gallo e meo Gallo di ecl. 10,247,

mentre a quae legat ipsa Lycoris {ecl. 10,2) è stato dato lo stesso significato di
carmina domina digna di Gallo, «versi degni di essere letti da Licoride». Questa
lettura, in realtà opinabile anche nel papiro, come si è cercato di dimostrare, a

maggior ragione non mi sembra possibile per la frase virgiliana, in cui Licoride è

solo lettrice del carme, in subordine pero a Gallo, il principale destinatario. A livello
testuale, la rispondenza tra tandem ed extremum laborem, se intenzionale, potrebbe
spiegarsi con l'analoga posizione del testo al termine di un libro di poesie48,com'è
stato ipotizzato dagli editores principes per i versi del papiro, proprio sulla base

delVecl. 1049, ma quella tra meo Gallo e domina mea è più aleatoria, per la diversa
funzione dei due complementi nelle frasi. Se infatti nel papiro domina mea è

43 Cfr Stroh, op cit 204 e 228
44 Espresse da A La Penna,recensione a Stroh, «Gnomon» 47 (1975) 139

45 Cfr Nisbet, art cit 150-151, Barchiesi, art cit 163, nota 13, D'Anna, art cit 78, Nicastri, op
at 96-97, S Hinds, Carmina digna Gallus P Qasr Ibrîm 6-7 Metamorphosed, in Papers of the

Liverpool Latin Seminar (F Cairns ed IV (Liverpool 1984) 46, JD Noonan, Re-Examining
the Text and Meaning of the Gallus Fragment, "Latomus-/ 50 (1991) 121

46 Cfr specialmente G B Conte, Virgilio Ilgenere eisuoi corc/zra(Milano 1984) 37-38, e C Perkell,
The "Dying Gallus" and the Design of Eclogue 10, «CPh» 91 (1996) 132-133 e 138, contra,
R Coleman, Vergil Eclogues, edited by R Coleman (Cambridge 20018) ad ecl 10(2,276, e

B W Breed, Pastoral Inscription Reading and Writing Virgil's Eclogues (London 2006) 133

47 Cfr Hinds, art cit 46
48 Parallelamente a questo passo vngiliano Hinds, art cit 46-47, cita Prop 4,7,84, le cui indubbie

somighanze con ecl 10,2 fanno pensare ad una comune origine galliana lo studioso lpotizza
che il brano in questione potesse essere in un'elegia programmatica proemiale del hbro di cui l
vv 6-9 rappresenterebbero la conclusione, cosi come 1 'ecl 10 e Prop 4,7 rappresentano l'una la
conclusione delle Bucoliche, l'altra idealmente la fine dell'elegia erotica properziana

49 Cfr Nisbet, art cit 149-150 Sulla bibhografia de re cfr il mio Tandem, cit 57, nota 4



170 Paola Gagliardi

l'ablativo di digna e indica essenzialmente il tema dei carmi, in Virgilio il dativo
meo Gallo indica solo il destinatario, e non lascia neppure sospettare che questi
saràpoianche il soggetto del canto: evidentemente ilpoetavuolmantenere distinto
il Gallo reale, dedicatario dell'ecloga, dal Gallo personaggio, che potrà assumere
nel testo anche tratti di palese irreal tà50. Anche tra i due possessivi esiste una sottile
distinzione: se nell'espressione virgiliana meo ha un valore puramente affettivo, a

marcare il legame di familiarità con Gallo, come ribadiranno i w. 73-74, mea del
papiro è reso necessario da domina e serve a giustificare il termine, che altrimenti
non avrebbe il senso specifico del linguaggio erotico (Licoride non è domina tout
court, è domina di Gallo): non solo, ma accanto a domina, mea adombra quel
rapporto di soggezione del poeta verso l'amata e l'invincibile legame che lo tiene
awinto a lei e che egli non è capace di sciogliere. Nulla di tutto ciö, owiamente,
nel più spontaneo e affettuoso meo Gallo di Virgilio.

La fondamentale di differenza tra la frase di Gallo e quella di Virgilio è

sicuramente nel ruolo di Licoride, poiché se nel papiro ella è materia e anche
destinataria délia poesia, in Virgilio vero e unico destinatario è Gallo, come
ribadiscono meo Gallo e neget quis carmina Gallo, ma anche l'apostrofe aile
Muse ai vv. 70-72. La richiesta aile dee di rendere i versi maxima per lui chiarisce
infatti che a lui solo essi sono dedicati, se il poeta si préoccupa che gli siano

graditi, owero siano degni di lui. Se avesse voluto dare un ruolo simile anche a
Licoride, Virgilio l'avrebbe menzionata anche in questo punto, preoccupandosi
che i carmina fossero all'altezza anche del suo giudizio. La sua assenza, invece,
e il ritorno di Gallo, ma solo corne dedicatario, dopo aver smesso le vesti di
personaggio, non solo accentuano la sua centralità, ma svelano anche il sottile
rovesciamento compiuto nell'ecloga rispetto al papiro, corne un'analisi più
attenta dei vv. 70-72 potrà chiarire.

Il passo présenta diversi motivi d'interesse, soprattutto alla luce dei versi
di Gallo, proponendo alcuni nessi concettuali che forse riflettono aspetti délia
poesia galliana perduta. La preoccupazione del poeta di rendere graditi a Gallo
i suoi versi, ad esempio, che implica la previsione di un giudizio di lui su di essi,

assegna forse un ruolo di iudex al destinatario, sia pure in una situazione assai

diversa da quella délia domina iudex properziana: cio infatti è spiegabilissimo
nell'ecloga, sia perché il destinatario è un raffinato poeta e il carme stesso è

una complessa riflessione e un confronto di poetiche, sia perché, a differenza di
Gallo, Virgilio attribuisce a sé, non aile Muse, la composizione del testo e aile
dee chiede solo di perfezionarlo51, e dunque non blasfemo né inopportuno puo

50 Come la «dafnizzazione», su cui cfr il mio Dafni e Gallo nell'ccl 10 di Virgilio, «Antike und
Abendland» 57 (2011) 56-73, o la permanenza di Gallo in Arcadia, che sembra cozzare con
la sua attività militare proclamata a vv 44-45 Sulla necessità di tenere distinti il piano stonco
délia vita di Gallo dalla dimensione puramente letterana che lo vede protagonista dell'ecloga
cfr Perkell,arf ciî 132-135

51 Indubbio quimipareilnfenmento all'affermazione del v 6 del papiro, che Virgilio mostracosïdi
sottoscnvere poiché Gallo è amato dalle Muse al punto che esse hanno composto per lui, potrà



Carmina domina digna 171

essere il giudizio di un poeta umano su di esso. In questo quadro ovviamente
la presenza di Licoride come iudex appare del tutto fuori luogo, né Virgilio vi
accenna, come invece sarebbe stato necessario se dawero nel richiamo iniziale
a lei avesse voluto implicare qualcosa di simile. Ella è lettrice ideale52, non
destinataria diretta del testo, e in questi termini si spiega la sua presenza, in un
gioco complesso d'imitazione del brano galliano che vede pero al suo centro
sempre essenzialmente il poeta elegiaco.

Interessante è il modo in cui Virgilio articola le allusioni ai versi del papiro,
distribuite ad anello all'inizio e alla fine dell'ecloga, e il suo rapporto con Gallo,
destinatario, interlocutore, soggetto e protagonista di essa, in una complessità di
ruoli che richiama in parte la struttura dell'elegia corne doveva essere già stata
elaborata da Gallo. Virgilio ne riprende nell'ecloga i tratti peculiari, mutandone
pero destinazione e finalité, con un'operazione di grande interesse: se Gallo scrive

per Licoride, Virgilio scrive per Gallo, ma il rapporto è di amicizia,non erotico,e
tuttavia, corne Gallo scrive per amore, anche Virgilio è mosso dall'amore per lui,
corne dichiara ai w. 73-74. Corne Gallo, anch'egli identifica destinatario e soggetto
délia poesia, e se nell'elegia Licoride era indubbiamente anche argomento, cosî

nell'ecloga Gallo è materia e protagonista. Ancora, le Muse che hanno reso la

poesia di Gallo degna di Licoride, renderanno quella di Virgilio degna di Gallo,
sia pure ritoccando il suo canto e non componendolo esse Stesse: la differenza,
non secondaria, è dovuta certo alla volonté di Virgilio di «normalizzare» il ruolo
delle Muse e del poeta rispetto all'audacia forse eccessiva di Gallo, ma anche
al diverso intento del carme e al diverso rapporto con il destinatario. Laddove
infatti il poeta elegiaco, celebrando con l'attribuzione aile Muse la qualité dei
suoi versi, rendeva anche un elevato complimento all'amata, a Virgilio intéressa
celebrare Gallo come poeta, non come materia di poesia, e con la richiesta aile
Muse ne lascia intendere il gusto raffinato, soddisfatto solo dalla loro opera (in tal
senso egli rivolge forse a Gallo il complimento che questi aveva rivolto a Visco,
se l'interpretazione dei versi del papiro è quella qui proposta) e al tempo stesso
mostra di sottoscrivere la sua affermazione che le Muse hanno scritto per lui.

Da questo parallelismo con i versi galliani, interrotto laddove il diverso
atteggiamento verso il destinatario non lo consente, emerge - mi pare -
l'assoluta centralité di Gallo nell'ecloga, analoga a quella che Licoride
doveva avere nell'opera di lui; immaginare dunque accanto al poeta amico e

dedicatario del carme anche la sua domina corne destinataria o peggio iudex di
esso significa non solo spezzare la studiata corrispondenza del testo con quello
galliano, ma anche assegnare alla donna un'importanza non giustificata dal suo

apprezzare solo un'opera di livello altissimo (è questo il senso di maxima), e dunque il poeta
umano chiede l'aïuto delle dee affinché la sua poesia possa divenire sublime Alio stesso modo
un nchiamo al v 6 del papiro si è colto in negeî quis carmina Gallo? di v 3, in cui la domanda
retonca acquista senso alla luce délia frase gaihaaa fecerunt carmina Musae se per Gallo hanno

composto le dee, chi potrà nfiutarsi discrivere per lui (cfr Nicastn, op cit 100)9
52 Cfr Breed, op cit 133-135, e Perkell, art cit 131-132



172 Paola Gagliardi

ruolo nell'ecloga, in cui ella è importante per Gallo (e infatti è présente nel
suo monologo), ma non per Virgilio, che dopo l'accenno iniziale non la nomina
più. Perché in fondo nell'ecloga Gallo ha i ruoli che nei suoi versi erano di
Licoride, e in questo modo, sostituendolo alla domina, Virgilio mantiene e al
tempo stesso rovescia i versi dell'amico: in tale prospettiva Licoride altererebbe
il mirabile equilibrio dell'operazione virgiliana, senza peraltro trovare senso
nel messaggio del testo.

La menzione iniziale di Licoride si spiega dunque probabilmente come
omaggio alia poesia di Gallo, di cui ella era l'anima, e forse come allusione a

qualche passo perduto in cui egli si augurava che la donna leggesse i suoi carmi
o la esortava a farlo53. Ancora, nell'accenno del v. 2 c'è forse una sfumatura di
biasimo, il desiderio di Virgilio che ella legga le sofferenze del suo amante per
rendersi conto e vergognarsi del dolore che gli procura54. Questa lettura, la più
rispettosa della lettera del testo, è generalmente ritenuta valida, ma a volte la
si è spinta troppo oltre, ipotizzando la possibilité che l'ecloga rappresenti una
poesia di corteggiamento, intesa ad ottenere i favori dell'amata o a placarla, un
tratto cioè attuato e dichiarato negli elegiaci latini e supposto anche in Gallo,
che qui Virgilio riecheggerebbe, proponendosi con l'ecloga di commuovere
Licoride, ma pure di lusingarne l'amor proprio nel constatare con quanta forza
possieda il cuore dell'amante. Cos! per un attimo la bucolica si farebbe elegia,
ne mutuerebbe le finalité e l'intento di persuasione, ma in modo indiretto, cioè
in favore di un altro55, e l'ecloga finirebbe per attestare la presenza compiuta gié
in Gallo della poesia come corteggiamento.

Per più ragioni a me non sembra che dal testo virgiliano si possano evincere
conclusioni di tal genere, né che dal breve accenno a Licoride si possa definire
Yeel. 10 poesia di corteggiamento. In primo luogo, nel componimento nulla fa

pensare ad un appello, sia pure indiretto, al ritorno della donna: lo stesso Gallo
vagheggia si, ma solo come desiderio irrealizzabile, l'idea di trascorrere tutta
la vita in Arcadia con lei (l'imperfetto congiuntivo consumerer a v. 43 mi pare
eloquente sulla sua consapevolezza dell'irrealizzabilité di questo sogno) e per
il resto insiste su una distanza insanabile, come anche Apollo, che a w. 22-23
lo esorta proprio per questo a rassegnarsi. La separazione da Licoride, cioè,
è irreversibile, e la preoccupazione di Gallo personaggio è quella di trovarvi
conforto immergendosi nella vita arcadica: non c'è spazio per suppliche o scene
patetiche, e anche il famoso propemptikdn dei w. 46^4956 ha una finalité diversa

53 L'accenno virgiliano perö non puö essere inteso nel senso polemico sostenuto da Pasoli, «Gli
Amores»,cit 587

54 Cost Heyne e Forbiger, P Vergilu Maronis Opera, a cura di A Forbiger, I (Lipsiae 1872) 165

55 Cfr in tal senso ad esempio Conte, op cit 37-38, e, con maggiore enfasi, Perkell, art cit 128-140
56 Inrealtàl'estensione del cosiddetto propemptikdn Lycondis, indicato daServ ad eel 10,46, non

è ben chiara cfr ad esempio H Bardon, Les élégies de Cornélius Gallus, «Latomus» 8 (1949)
223ss B Luiselli, Studi sulla poesia bucolica (Caglian 1967), 80ss Ross, op cit 88-89 e 100,
S T Kelly, The Gallus quotation in Virgil's tenth eclogue, «Vergilius» 23 (1977) 17-20,1 C Yardley,



Carmina domina digna 173

dall'imitazione di Prop. 1,8, poiché nell'ecloga (e dunque forse nel brano di
Gallo) non mira a suscitare la compassione della fedifraga, per farla tornare,
ma esprime solo l'attaccamento invincibile dell'amante, che supera anche il
tradimento e l'abbandono. Anche l'ammissione finale di Gallo dell'incapacità
di liberarsi dell'amore (v. 69) non sfocia nell'auspicio di ricongiungersi all'amata,
ma resta fine a se stessa (non a caso su di essa Virgilio chiude bruscamente il
monologo), fissando l'immagine di un amante fedele anche nella disperazione:
sarà un caso che simile a questa sarà, nel finale delle Georgiche, la figura di Orfeo,
cosi problematicamente legata a Gallo57? O questo puo lasciar immaginare
che un'idea del genere fosse présente nella poesia galliana? Tutto ciö, in ogni
caso, rende poco plausibile e coerente la finalité di persuasione dell'ecloga nei
confronti di Licoride, che distruggerebbe la Stimmung del personaggio di Gallo,
il cui fascino è proprio nel dolente paradosso di un amore ormai senza speranza
e tuttavia insuperabile.

Altro aspetto fondamentale è poi il carattere puramente letterario
dell'ecloga, in cui la consolazione di Gallo non è che il pretesto, ma i veri terni
sono il confronto tra poetiche e la riflessione sull'incapacità dell'arte di consolare
il dolore: in taie ottica il ritorno o meno di Licoride è del tutto ininfluente, mentre
cio che conta è il dolore dell'amante, che né l'elegia, né la bucolica riescono a

consolare. E ancora, il proposito di usurpare le finalité dell'elegia per assegnarle
alla bucolica ed usare questa per realizzare cio che quella non ha saputo ottenere
mi sembra una mancanza di riguardo di Virgilio verso Gallo, accettabile solo

per chi legge nell'ec/. 10 una polemica letteraria, immaginando che Virgilio la

componga per dimostrare a Gallo la supériorité del proprio genere sull'elegia,
o addirittura la mancanza di talento dell'amico58. Per me cio è inaccettabile,

Gallus in Eclogue 10 Quotation or Adaptation?, «Vergilius» 26 (1980) 48-51, F Cupaiuolo, La
décima ecloga di Virgilio, un problema sempre aperto, «C&S» 20 (1981) 55, nota 22, G D'Anna,
Virgilio Saggi critici (Roma 1989) 60ss

57 SulTmtricatissima questione del rapporto tra Orfeo e Gallo cfr alcuni titoli (con relative
bibhografie), senza alcuna pretesa di completezza L Nosarti, Studi sulle Georgiche di Virgilio
(Padova 1996) 209-214, E Paratore, L'episodio di Orfeo, m Atti del convegno virgihano sul
bimillenario delle Georgiche (Napoli 1977) 9-18, P Domemcucci, L'elegia di Orfeo nel IV libro
delle «Georgiche», «GIF» 16 (1985) 239, nota 1, FI Jacobson, Aristaeus, Orpheus and the laudes

Galh, «AJPh» 105 (1984) 271-272, note 1 e 4 e 278, note 24 e 25, J Griffin, The Fourth Géorgie,
Virgil and Rome, «G&R»26 (1979) 60-61, A Salvatore, Lettura del quarto libro delle Georgiche,
m Lecturae Vergilianae (a cura di M Gigante), II (Napoli 1982) 155, nota 48, e soprattutto
A Setaioli, Si tantus amor (Bologna 1998) 108-110 e 192ss ,P Gagliardi, Gravis cantantibus
umbra Studi su Virgilio e Corneho Gallo, (Bologna 2003) 61-66 e note, e da ultimo T Baier,
Episches Erzählen in Vergils Georgica, «RhM» 150 (2007) 315-318

58 Fin dall'antichità l'ecloga è apparsa talora una competizione o una cntica di Virgilio a Gallo cfr
Serv, ad ecl 10,31 e, tra î moderni, Pasoli, Gh Amores, at 587-591, Pasoli, Poesia d'amore, cit
106,magiàM Pohlenz, Das Schlussgedicht der Bucolica, ora in Kleine Schriften, II (Hildesheim
1965) 110, cfr altresï C Monteleone, Corneho Gallo tra IIa e le Driadi, «Latomus» 38 (1979)
46-47, nota 54, D'Anna, op cit 58 e 75, Manzoni, op. Cit.19 Contra, A Barchiesi, recensione
a G D'Anna, Virgilio, cit «RFIC» 118 (1990) 470, e Gagliardi, op cit 226-221, nota 39, ma già
JP Boucher, Caïus Cornélius Gallus (Paris 1966) 92



174 Paola Gagliardi

non solo per il carattere di Virgilio, alieno da polemiche, ma soprattutto per il
legame di affetto per Gallo che egli dichiara ai vv. 73-74 e per l'ammirazione
che gli dimostra sia nella grandiosa scena di eel. 6,64-73, sia a più riprese nella
stessa eel. 1059 (che d'altronde, per il fatto di essergli dedicata, è di per sé un
grande omaggio60); peraltro, il carattere dell'ecloga, malinconica riflessione
sulla fragilité délia poesia contro il dolore e preludio all'abbandono del genere
bucolico, sconfessa ogni interpretazione del genere e induce piuttosto a leggere
nel confronto con l'elegia il riconoscimento di una comune impotenza di fronte
al male della vita. Non ultima, poi, anche a voler credere alla realtà della fuga di
Licoride e a non intenderla come il pretesto letterario per un discorso di poetica,
è una considerazione di opportunité: il vero rimedio che Virgilio puo auspicare

per Gallo non è certo la ripresa della relazione con l'amata, ma piuttosto la
rottura definitiva, che la donna ha determinato e che finiré col tempo per liberarlo
da una passione dolorosa61.

Se dunque tante considerazioni diverse portano ad escludere la natura di
werbende Dichtung dell 'eel. 10, il senso del breve riferimento a Licoride a v. 2

dev'essere quello di un ulteriore parallelo con la poesia di Gallo (come Licoride
ha letto i versi di Gallo, che scriveva per lei, cosî leggeré anche quelli di Virgilio,
che parla anche di lei, ma scrive per Gallo62), ma solo a livello formale, ché la
donna non ha poi spazio nell'ecloga, e anche nel passo in questione è solo lettrice.
Ma la ragione dell'accenno puo essere anche la citazione o l'allusione a qualche
passo perduto di Gallo, che spiegherebbe quell'insuperabile inafferrabilité del
verso virgiliano, al di lé di ogni spiegazione. Di certo, pero, il richiamo non è

ai versi di Qasr Ibrîm, la cui natura e la cui tematica assolutamente diverse
escludono in prima istanza che in essi il v. 7 sia un esempio di werbende Dichtung,
e che un riflesso in tal senso si possa leggere nel brevissimo accenno a Licoride
ad ecl. 10,2.

Conclusione

Dall'analisi fin qui condotta sipuo concludere - mi pare - che nessuno dei sottintesi
ideologici attribuite ai w. 6-9 di Qasr Ibrîm trova riscontro nel testo, se non a

prezzo di forzature e dell'accostamento non sempre perspicuo di singole parole
o versi a passi di altri autori, perdendo di vista il senso dell'insieme e soprattutto
la natura eminentemente letteraria del componimento, che ha al suo centro un
bilancio sulla poesia, il cui valore eccelso è proclamato e sottoposto al giudizio

59 Si vedano il tono caldamente affettuoso del componimento, la citazione verosimilmente quasi
letterale di versi di lui e l'apostrofe divine poeta di v 17

60 Perkell, art cit 131-135, ntiene segno di alto omaggio da parte di Virgilio il gesto di includere
nel proprio canto quello di Gallo, sotto forma di citazione

61 E questo un argomento sostenuto da D'Anna, op cit 58-59, e Id in in Enc Virg, s v Cornelio
Gallo, 1,895

62 Cfr in tal senso Breed, op cit 124



Carmina domina digna 175

di un critico qualificato. In tale ottica il ruolo délia domina è essenzialmente
quello di materia, e in questa veste ella riceve un altissimo complimento
nell'affermazione che solo le Muse hanno potuto cantarla adeguatamente. Di
una poesia in cui è soggetto privilegiato è anche destinataria, ma nella quartina
questo è un elemento secondario, laddove il tema principale del testo rimangono
l'esaltazione e la difesa della nuova poesia contro i prevedibili detrattori.

Null'altro mi sembra si possa leggere nel papiro a proposito dell'amata
e della funzione della poesia d'amore: non si puo parlare di domina iudex
dinanzi all'opera divina delle Muse, né della rappresentazione di lei come Musa
ispiratrice: certo (ma anche questo si ricava solo per deduzione), Vingenium di
un poeta ispirato dall'amore, che compone elegia d'amore, dériva dall'amata,
ma niente nel papiro suggerisce che Gallo rappresentasse Licoride come nuova
Musa, diversa e superiore a quelle tradizionali, alla maniera di Prop. 2,1,3-4.
E ancora, la tematica letteraria della quartina e la presenza di Visco come
interlocutore escludono ogni riferimento alia funzione di corteggiamento della
poesia, né indicazioni in tal senso vengono da Virg. eel. 10,2-3, per il rapporto
formale e concettuale non particolarmente ravvicinato con il v. 7 del papiro,
ma soprattutto per l'assenza di quest'idea nel testo virgiliano, costruito si sul
modello dell'elegia galliana, ma con al centro Gallo stesso e il suo dolore. Voler
enfatizzare il ruolo di Licoride, nominata da Virgilio solo di passaggio al v. 2

e poi da Gallo e dai suo interlocutori - ma con altre finalité - nella finzione
bucolica, significa rompere il mirabile equilibrio creato dal poeta e funzionale
al messaggio del testo.

Tutto cio ovviamente non vuol dire negare la presenza, già in Gallo, di
elementi fondanti della cosiddetta «ideologia elegiaca»: è altamente probabile
che almeno alcuni, come la funzione di werbende Dichtung dell'elegia, trovassero
applicazione nei suoi versi63, a giustificazione del titolo d'inventor generis
riconosciutogli dagli antichi. Forse cosî non è per la puella Musa64 e per la
domina iudex, che per le punte eccessive anche rispetto ai versi di Qasr Ibrîm
possono apparire innovazioni properziane, esasperazioni di certe formulazioni
del predecessore65, ma certo la poesia di Gallo doveva contenere molti elementi
di originalité, fonte di quella disapprovazione e di quelle critiche di cui fa fede
l'auto-difesa dei w. 6-9. Voler trovare questi tratti innovativi nel papiro è pero
fuorviante, tanto più quando si cerca di far corrispondere l'elegia di Gallo a

63 Cfr Morelli, Rassegna, cit 179

64 Pure immaginata nella poesia galliana prima dellascoperta del papiro da W Wimmel, Kalhmachos

in Rom (Wiesbaden 1969) 41, e da G Luck, D le romische Liebeselegie (Heidelberg 1961) 48-49
65 Nella concezione della domina iudex, ad esempio, D Gall, Zur Technik von Anspielung und

Zitat inder romischen Dichtung Vergil, Gallus und die Cins (München 1999) 233-234, vede una
possibile contrapposizione di Properzio ai versi del papiro, poiché al giudizio di Visco il poeta
umbro oppone quello della puella Se una simile, allettante supposizione resta indimostrabile,
resta giusta l'affermazione della studiosa che non necessariamente ciö che è in Properzio deve

aver avuto precedent! in Gallo, e tanto meno negh stessi termini



176 Paola Gagliardi Carmina domina digna

quella properziana. Anche perché, pur senza stravolgere l'evidenza o cercare
significati reconditi, il papiro offre ugualmente testimonianze preziose della
novità di questa poesia, in particolare nell'attestazione - questa si sicura ed
evidente - del servitium amoris: se infatti già la caratterizzazione di Gallo e il
propemptikôn Lycoridis nell'ec/. 10 lo lasciavano intuire, nel papiro l'appellativo
di domina per l'amata e l'accenno alia sua nequitia lo ribadiscono66, confermando
l'originalità dell'autore e il suo ruolo fondante nella costruzione dell'elegia latina.

Cornspondenza:
Paola Gagliardi
via Due Torn, 21

1-85100 Potenza
Italia
paolagagliardi@hotmail.com

66 Cfr Barchiesi,«zrt cil 165-166, Conte, op cit 37-38, Nicastn, op at 25-26, Stroh, art cit 227-228,
Courtney,op at 267, ma già Stroh, op at 117ss ,204-206,219,228-230 contra, ROAM Lyne,
Servitium amoris, «CQ» 29 (1979) 121ss che lo nteneva un'innovazione di Properno Sulla
concezione assolutamente originale del servitium amoris elegiaco cfr Nicastn,«?/? cit 61-76


	Carmina domina digna : riflessioni sul ruolo della domina nel papiro di Gallo

