Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 69 (2012)

Heft: 2

Artikel: Carmina domina digna : riflessioni sul ruolo della domina nel papiro di
Gallo

Autor: Gagliardi, Paola

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-325293

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-325293
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Carmina domina digna: Riflessioni sul ruolo
della domina nel papiro di Gallo

Di Paola Gagliardi, Potenza

Abstract: In the Gallus papyrus from Qasr Ibrim the domina (v.7) is mainly matter
of the love verses, and only in the second place she is also addressee of these verses.
She however is by no means domina iudex neither Musa inspiring that poetry, like
in Propertius, and this is confirmed by the comparison with Virg. ecl. 102.

Tra le infinite discussioni suscitate dal papiro di Gallo da Qasr Ibrim? ¢’¢ senz’altro
il senso del v. 7 (sc. carmina) quae possem domina deicere digna mea, per la
presenza del termine domina e del concetto di carmina digna, in cui € sembrato
di poter intravvedere qualche elemento dell’ «ideologia elegiaca» a noi nota
soprattutto da Properzio e da Ovidio. A complicare la situazione ¢ la difficolta
diricostruzione dell’intera quartina (vv. 6-9),viziata dalla lacuna iniziale del v. 6
e da quelle pit importanti in apertura dei due ultimi versi, che rendono incerta
ogni proposta di lettura del testo, ma piu fuorviante ¢ il rischio di «ricostruire
Gallo a specchio dei suoi continuatori, o, peggio, del genere elegiaco nella sua
organizzazione sistematica»?, che spinge talora ad attribuire ai versi significati
non perspicui per avvicinarli ad atteggiamenti e affermazioni properziani € a
proporne ricostruzioni sulla base di pregiudizi.

Il nesso carmina domina digna € uno di quelli che piu hanno dato materia
a simili operazioni, poiché il ruolo dell’amata come tema del canto ha fatto
immaginare, con una ricostruzione indiretta € complessa, che ella sia per Gallo
una Musa ispiratrice, come in Prop. 2,1,3-4% mentre nell’idea di una poesia
adeguata alla destinataria si & intravvista la domina iudex di Prop. 2,13,9-16%.

1  Trale quali quelladell’autenticita o quella dell’attribuzione a Cornelio Gallo. Per altri importanti
problemi, tra cui la datazione, la posizione nel liber, la natura dei carmi (epigrammi o elegie)
e la loro eventuale appartenenza agli Amores, la possibilita che si tratti di un carme unico o
di test1 diversi, e in tal caso il criterio per la disposizione nel fiber, le proposte di integrazione
delle lacune, rinvic alla bibliografia citata nel mio Tandem fecerunt carmina Musae. Sui vv. 67
del papiro di Gallo, «Prometheus» 36 (2010) 55-58, note 1-3: importante mi sembra chiarire,
in merito a queste discussioni, la mia persuasione (ibidem,35-86) che «i tratt di componimenti
tetrastici diversi, non necessariamente legati nel tema e risalenti ad un’epoca «altax, attorno al
45-44, deducibile dalldentificazione del Caesar di v. 2 con Giulio Cesare.

2 Come giustamente avverte A. Barchiesi, Notizie sul «nuove Gallos, « A&R» 26 (1981 166.

3 Cfr.in tal senso R.G.M. Nisbet, in R.D. Anderson/P.J. Parsons/R.G.M. Nisbet, Elegiacs by Gallus
from Qasr Ibrim, «JRS» 69 (1979) 148 e 150151, G. Lieberg, Les Muses dans le papyrus attribué
d Gallus, «Latomus» 46 (1987) 533-534; contra, G. D’Anna, Recenti scoperte di testi di poesia
latina, «C&S» 75 (1980) 78, W. Stroh, Die Urspriinge der romischen Liebeselegie, «Poeticar 15
{1983) 235, nota 113; Barchiesi, art. cit. 163-164, nota 13,

4 Cfr. Parsons/Nisbet, art. cit. 145; Nisbet, ibidem, 150-151; G. Lee, The Gallan Elegiacs, «L.CM»

Museum Helveticum 69 (2012) 156-176



Carmina domina digha 157

Una serie di ragioni legate alle possibili restituzioni della quartina rende poco
plausibili questi ruoli tipicamente «properziani» della domina e una compiuta
«ideologia elegiaca» non trova riscontro nell’evidenza del papiro, ma altre
considerazioni, puramente letterarie, permettono a mio avviso di sfatare certe
ricostruzioni, tanto ripetute da acquisire la forza di luoghi comuni. Una riflessione
sul ruolo della domina nei versi e sul loro senso piu verosimile potra poi servire a
porre a confronto elementi dell’elegia latina in momenti diversi del suo sviluppo
e a cercare di comprendere forse meglio il possibile ruolo di Gallo in questo
cammino ¢ il rapporto di Properzio con lui.

La lettura del papiro

Dal punto di vista papirologico,l’idea che Licoride possa essere iudex dei versi a
lei dedicati ha spinto ad ipotesi d’integrazione dei vv. 8-9 in cui la domina sarebbe
soggetto del verbo mutilo ... atur di v. 8, nel senso che essa attesterebbe al poeta
stesso o ai critici la qualita dei distici che la riguardano, liberando in tal modo
I’'amante da ogni timore di giudizi negativi®. Tali procedimenti, discutibili sul
piano del metodo, invece di cercare di colmare la lacuna partendo dall’evidenza
materiale del papiro pretendono di ricostruire il testo sulla base di presunte
analogie con Properzio. Ma queste ricostruzioni appaiono poco persuasive anche
sul piano del significato, poich€ davverc anomala sarebbe la situazione di Licoride
che dovrebbe attestare a critici la qualita dei carmi scritti per lei, un ruolo ignoto
alle puellae elegiache®, che tutt’al pilt manifestano il loro apprezzamento agli
amanti poeti con una maggior disponibilita nei loro confronti, ma non appaiono
mai invischiate in improbabili discussioni estetiche con critici letterari’. Per
ovviare a quest’inconveniente, I’'unica possibilita € quella di staccare logicamente

5 (1980) 46, F. Graf, Die Gallus-Verse vor Qasr Ibrim, «Gymnasium» 89 (1982) 24; Lieberg, art.
eit. 334; L. Nicastri, Cornelio Gallo e Uelegia ellenistico-romana (Napoli 1984) 87-92; Stroh, art.
¢it. 236-240; E. Bvrard, Aux origines de I'é1éziec romaine. Ouelques distiques de Gallus récemment
découverts, «LEC» 32 (1984) 34; G.E. Manzoni, Foroiuliensis poeta. Vita e poesia di Cornelio
Galle (Milano 1995) 79; A.S. Hollis, Fragments of Romanr Poeiry, c. 60 BC — AD 20 {Oxford/
New York 2007) 247; contra, Barchiesi, art. cif. 162-163 e nota 10; A.M. Morell, Rassegna sul
nuove Gallo,in Disiecti membra poetae. Studi di poesia latina in frammenti (a cura di V. Tandoi),
IT (Foggia 1985) 158, P. Pinotti, L'elegia latina. Storia di una forma poetica (Roma 2002) 64,

5  Cfr. ad esempio Parsons/Nisbet, art. cit. 144, seguiti da Stroh, art. ¢it. 238 e nota 129, Nicastri, op.
eit. 95, accolto da 8. Amato, Cesare o Otfaviano nel nuove Gallo di Qasr Ibrim?, «Orpheus» §
(1987) 327 (contra, Morelli, art. cit. 158); Lee, art. cif. 45, Lieberg, art. cit. 534, ma cfr. le obiezioni
di A.M. Morelli, Cornelio Gallo: a proposito di uw'infinita querelle, « A&R» 44 (1999) 71, nota 20,

6 Come obietta giustamente Morelli, Rassegna, cit. 157-138, seguito da M. Capasso, II ritorne di
Cornelio Gallo — Il papiro di Qasr Ibrim venticingue anni dopo (Lecce 2004) 64, a chi, come
Hollis, op. ¢it. 247, ipotizza per Licoride proprio questo ruolo di zestis dinanzi a Visco.

7 Vale a dire sicuramente Visco e per alcuni Catone (verosimilmente Valerio Catone), se si
interpreta kato di v. 9 come nome proprio ¢ non come parte finale del participio plakato. Sul
punto cfr. infra. L'idea che Licoride si rivolga a Visco per confermare la dignita dei carmi



158 Paola Gaghardi

tibi da cio che precede e immaginarlo retto da un verbo perduto nella lacuna
del v. 9% in tal modo, perd, si vanifica quello che, dai riscontri in tutta la poesia
augustea, sembra un punto fermo della ricostruzione, la posizione di non ego ad
inizio di frase, che comporta la dipendenza di tibi dal verbo ... atur®.

La difficolta piu grande per queste ricostruzioni mi sembra il senso di idem
di v. 8, comunemente riferito all’adeguatezza dei carmina alla domina: cid che
ella o i critici dovrebbero attestare o sostenere, ciog, sarebbe 'affermazione del
v.l,che i carmina sono degni di lei. Interpretando idem in tal modo, pero, si cade
nell’assurda situazione di mortali che giudicano 'opera delle dee: troppo spesso
sitralascia infatti 'affermazione delv. 6 (tandem fecerunt carmina Musae),da cui
chiaramente emerge che i versi, nel linguaggio metaforico del contesto, sono stati
composti dalle dee, il che dovrebbe renderli superiori ad ogni critica o giudizio
umano'. Immaginare dunque che Licoride (o Visco, o il poeta stesso, se siintende
deicere digna come «ritenere degni»'!) debba garantire 'adeguatezza di essi al
loro soggetto o alla loro destinataria (una questione su cui bisognera tornare)
significa attribuire ad un essere umano un giudizio sull’opera delle Muse, il che
sembra inopportuno persino per il tono enfatico del passo e per un personaggio
anticonformista e talora forse eccessivo quale appare Gallo.

In realta il v. 6 & il pin rilevante della quartina, come ben videro i poeti
contemporanei, e merita (e probabilmente nel testo riceve) un rilievo pinl
ampio di quello solitamente riservatogli nelle ricostruzioni: sostenere infatti
che la propria opera ¢ frutto del lavoro delle Muse ¢, fuor di metafora, un
vanto grandissimo per il poeta, segno di un’'elevata auto-coscienza letteraria,

{sostenuta da Stroh, art. ¢it. 238, nota 129, da Nicastri, op. ¢it. 95, e da Hollis, op. cit. 247) ha
suscitato perd 1 dubbi di Parsons/Nisbet, art. cit. 144-143, e di Morelli, Rassegna, cit.157-158.

8  Come propone Nicastri, op. ¢if. 95

9  Cfr.in tal senso accurato studio di Parsons/Nisbet, arft. cit. 144; di A.M. Morelli/V. Tando1, Un
probabile omaggio a Cornelio Gallo nella seconda Ecloga,in Disiecti membra poetae. Studi di
poesia latina in frammenti (a cura di V. Tandoi), [ (Foggia 1984) 102-103 e nota 5; di Morelli,
Rassegra, cit. 158, Contra, Nicastri, op. cit. 92-94.,

10 Accolgo ovviamente 'interpretazione del verso con fecerunt nel senso assoluto di «hanno
composto», che esclude un predicativo per i carmina nella lacuna iniziale, secondo la giusta
osservazione degli editores principes che un epiteto del genere «is unnecessary and perhaps
undesiderable when guae possem characterizes the poems» (cosi Parsons/Nisbet, art. cit. 143;
cfr. altresi Morelli, Rassegna, cit. 153-154 e 156).

11 D1 contro alla possibilita di intendere «ripetere, divulgare in quanto degni». Entrambe le ipotesi
si devono agli editores principes, che dichiarano di preferire la prima: cfr. Parsons/Nisbet, ast.
cit. 140 e 144, seguiti dalla maggioranza degli studiosi. Non persuasiva appare tuttavia la loro
motivazione che intendere «call worthy ... hmits the poet’s role too much» (144): a me pare
piuttosto 1l contraro, poiché intendendo deicere in tal modo, il poeta st iconoscerebbe 1l diritto
a dir poco blasfemo di giudicare la poesia delle Muse! Sul punto cfr. anche il mio Tardem, cit.
63-64. Non sono mancati tuttavia studiosi che hanno preferito la lettura «call worthy»: tra essi
cfr. R. Whitaker, Apropos of the New Gallus Fragment, « AClass.» 24 (1981) 90; E. Courtney, The
Fragmentary Latin Poets, ed. with comm. (Oxford 1993) 267; Hollis, op. cif. 247

12 Sull’ampia fortuna della frase galliana in poesia augustea, garantita dalle numerose imitaziom,
cfr. 1l mio Tandem, cit. 67-69 e 79-86.



Carmina domina digha 159

e un eccezionale complimento per la domina, degna solo di versi divini. E
un’affermazione molto forte, in linea con il tono polemico del componimento
contro le critiche che la nuova poesia d’amore doveva suscitare per la sua
originalita e per il suo anticonformismo, ma certo troppo enfatica per rimanere
senza seguito nei versi successivi. Proprio ad essa, infatti, io credo debba riferirsi
idem di v. 8, cioe 'oggetto del verbo ... atur ¢ la ragione per cui si invoca il
iudex: che questi debba decidere se i versi siano degni della domina mi sembra
poco verosimile, poiché non si capirebbe a che titolo un critico letterario possa
pronunciarsi su una poesia non riferita a canoni € modelli tradizionali, ma ad
un tema assolutamente unico come 'amata dal poeta, che dunque, casomai,
avrebbe piu diritto di esprimersi in merito, poiché meglio la conosce. In
quest’ottica avrebbe piu ragione chi affida alla domina il ruolo di iudex, poiché
lei sola puo stabilire se la poesia che la canta ¢ alla sua altezza, ma resterebbe
I'insormontabile obiezione di un essere umano che giudica il lavoro delle dee, un
ardire che neppure nelle dichiarazioni piu estreme di Properzio ¢ attribuito alla
puella Musa. Nella formulazione properziana, infatti, i concetti di puella Musa e
di domina iudex,che in realta sono due metafore per definire la novita e il valore
della sua elegia e non due aspetti di un’ideologia compiuta e logica, non sono
in relazione con le Muse tradizionali: Cinzia stessa, la nuova Musa che ispira
Iingenium del poeta, & poi unica credibile iudex dei suoi versi,in un ineccepibile
percorso logico nel quale ella € inizio e fine della poesia e la fase creativa non
prevede altre presenze. Cinzia, cioe, giudicando il lavoro di Properzio, 1o mette
a confronto solo con se stessa, poiché quella poesia canta di lei, tema unico e
senza precedenti, e non con 'opera di altri, poiché€ il poeta attribuisce sempre e
solo a sé 1 suoi versi e non chiama in causa le Muse, come Gallo.

Laddove, come sembra accadere nel papiro, ¢’¢ in gioco 'opera delle dee,
questa dev’essere al di sopra di ogni giudizio, né avrebbe senso che, dopo aver
riconosciuto loro la paternita dei suoi versi, e dunque la loro assoluta perfezione,
il poeta chiedesse 'approvazione di un iudex umano. Cid che questi deve
giudicare non pud essere ’adeguatezza di una poesia divina al suo soggetto,
ma la veritd dell’affermazione iniziale, che cioe essa € prodotta realmente dalle
Muse. Difficilmente infatti lettori poco competenti e raffinati®® riconoscerebbero
nei versi innovativi per Licoride la mano divina, e percio Gallo si affida ad un

13 Che potrebbero equivalere alla populi confusa fabula di Prop. 2,13,13-14,in cui pure all’unico
giudizio ritenuto attendibile, quello di Cinzia, viene contrapposta con disprezzo ['opinione
di critici volgarl e incompetenti, incapaci di comprendere a fondo la grandezza della elegia
di Properzio: sulla possibilita di leggere in tal senso Pespressione properziana cfr. P. Fedeli,
Properzio, Llegie. Libro 1. Introduzione, testo e commento di Paolo Fedeli (Cambndge 2005)
375-376. E quasi certa, nel passo properziano, la reminiscenza galliana, non per la domina
intdex, come sostiene Nicastrl, op. cif. 88, ma per I’analogo andamento del discorso, in difesa
della propria poesia contro le denigrazioni di critici ritenuti rozzi e con 'appoggio ad un fudex
apprezzato per finezza di giudizio (per auribus puris di Prop. 2,13,12 in tal senso, cfr. Fedeli,
comum. cit. 374-376). Sul rapporto tra il passa properziano e 1 versi del papiro cfr. anche F. Cairns,
Sextus Propertius. The Augustan Elegist (Cambridge 2006) 125,



160 Paola Gaghardi

critico a suo avviso capace di tanta finezza di giudizio, Visco, apprezzato anche
da Orazio*. E dunque a sostegno dell’affermazione pili audace, e percid pill
criticabile, che egli chiede il giudizio di una persona stimata, il cui riconoscimento
gli bastera per affrontare senza timore tutte le altre critiche. Cosi la forza della
frase iniziale riceve nel testo I’adeguato peso e I'insieme, acquistando un senso
plausibile, rivela quanto il poeta sia consapevole della disapprovazione e delle
critiche alla sua arte, che egli controbatte alzando i toni e cercando un appoggio
autorevole’.

Pressappoco in questo senso, da pitt parti proposto®, I'intera quartina
andrebbe dunque integrata: .....|....tandem fecerunt clarmina Musae | quae
possem domina deicere digna mea. | [quod si iam videlatur idem tibi, non ego,
Visce | [quemquam plalkato iudice te vereor: oltre ad essere «quella che pill
rispetta le tracce del papiro»'’, questa ricostruzione risolve infatti i problemi del
duplice destinatario creati dalla lettura di Kato come nome proprio”® e segue
le indicazioni quasi cogenti che vengono dai poeti augustei per alcuni nessi,
tra cui non ego ad inizio di frase, con tibi legato a ¢io che precede, e fudice te in
un’unica espressione, secondo il limpido suggerimento di Verg. ecl. 2,26-27 (non
ego Daphnim | iudice te metuam)®. Letto in tal modo, il testo viene ad essere un

14  Cfr. Hor.serm.1,10,81ss. sul fratelli Visci e le notizie su di loro tramandate dallo Ps Acro,ad loc.;
cfr. altresi Parsons/Nisbet, art. ¢it. 140 e 145. E pur vero che Orazio si riferisce verosimilmente
agli anni attorno al 33, nei quali dev’essere datato il floruit dei Viscl come intellettuali, il che
sembra creare un'incongruenza nella cronologia con la presumibile datazione dei versi di Qasr
Ibrim a circa un decennio prima. In realta Papparente problema si risolve immaginando Visco
non come critico affermato, quanto come giovane intenditore di poesia e amico di Gallo, con il
quale poteva condividere gusti letterarn e la frequentazione degli stessi ambienti neoterizzanti.
In tal caso,il richiamo a Visco riporterebbe al clima intellettuale dei circoli neoterici, sprezzanti
verso gh estimatori della poesia aulica e preoccupati solo del giudizio dei sodales, come attesta
ad esempio Catull. 95 sulla Zmyrna di Cinna. Sul punto cfr. discussione e bibliografia nel mio
Plakato iudice te. Per la lettura dei vv. 89 del papiro di Gallo, «Z.PE» 176 (2011) %4,

15  Morelli, Rassegna, cit. 177, parla dei vv. 6-9 del papiro come di «un brano con caratteristiche di
«proclamax» non difforme da poetica callimachea», e a 179 rileva come le riprese properziane
dei versi del papiro si trovino sempre in contesti programmatici, indizio forse dell'importanza
di questi versiin tal senso.

16 In primis da Stroh, art. cit. 236-240, po1 da Capasso, op. cit. 70-72,

17 Cosi Capasso, op. cit. 71.

18  Sulle questioni sia testuali, sia di possibili interpretazioni suscitate dalle letture di Kato o plakato,
cfr. il mio Plakato, cit., passim.

19 Contro 'obiezione sulla presunta durezza del nesso plakato iudice te, mossa da Parsons/Nisbet,
art. cit. 146, e ripresa da MorelliTandoi, art. cit. 106, nota 13, da Morelli, Rassegna, cit. 160, e
ancora da Hollis, op. ¢it. 250, possono valere, oltre al nlievo sulla nota durities dello stile galliano
{Quint. Inst. or. 10,1,93) gl esempi di costruzioni analoghe addotti da G.(3. Hutchinson, Notfes
on the New Gallus, «ZPE» 41 (1981) 41-42. La difficolta paleografica della grafia k invece che ¢
in plakato & posta,ma anche superata, da Parsons/Nisbet, art. cit. 134,146 e nota 77, e ripetuta da
Graf, art. cit. 24-25, da Morelli-Tandoi, art. ¢it. 106, nota 13, e da Morelli, Rassegna, cit. 159-161,
nota 19.

20 Staccano iudice dafe, togliendo per questo molta credibilita alle loro proposte, Stroh, art. cif. 238,
e Lieberg, art. cit. 334; contra, cfr. Capasso, op. cit. 71, ¢ Morelli, Cornelio Gallo, cit. 71, nota 20,



Carmina domina digha 161

altissimo apprezzamento del valore dei versi, attribuiti alle Muse, e di Licoride,
soggetto degno solo di un canto divino, ma anche un elevato complimento per
Visco, unico in grado di riconoscere € comprendere la bellezza e il valore della
nuova poesia. Se questa ricostruzione dei vv. 69 del papiro fosse quella giusta,
ne sarebbe assolutamente esclusa l'idea della domina iudex, e quella della
puella Musa apparirebbe assai discutibile, poiché iudex sarebbe Visco e Licoride
figurerebbe principalmente come oggetto dei carmi. Ma poiché ovviamente ogni
proposta di lettura del papiro € purtroppo destinata a rimanere congetturale, data
la condizione materiale del frustulo, la riflessione sull’eventuale ruolo dell’amata
di iudex e di Musa ispiratrice va condotta anche su altre basi, senza aspirare
a risultati definitivi, ma nel tentativo di chiarire forse meglio certi aspetti del
pensiero elegiaco, in particolare di Properzio, e di intravvedere almeno il reticolo
di connessioni tra la sua poesia € quella di Gallo.

La domina iudex

Anche senza tenere conto delle possibili ricostruzioni della quartina di Gallo e
sulla sola base dei dati sicuri, difficilmente sostenibile appare la funzione di iudex
della domina nei versi del papiro. L’ipotesi della sua presenza nasce in realta,
oltre che dal raffronto con Properzio, sempre rischioso, data la tendenza del
poeta umbro ad estremizzare ed enfatizzare certi elementi galliani*!, dall’esame
del v. 7, guae possem domina deicere digna mea, e in particolare dell’aggettivo
digna. In senso «oggettivo»?, esso indica ovviamente I'adeguatezza dei versi
al loro soggetto, la domina, che dunque ha solo il ruolo passivo di materia del
canto; digna pud avere pero anche il senso «soggettivo» della percezione e della
valutazione dei versi da parte della donna, che li giudica adeguati a sé€ in base alla
raffinatezza del suo gusto e alla loro corrispondenza alla sua realtd®. In tal senso,
anzi, ella € la sola possibile iudex, poich€ questa poesia, nuova nella concezione €
nell’espressione, tratta di un tema ignoto alla produzione precedente, la persona

21  Sipensi ad esempio all’affermazione di 1,841 (sunt igitur Musae, nec amanti tardus Apollo)
apparentemente polemica con l'assenza delle Muse dal Gallo di ecl. 10,9-12 e forse dal suo
propemptikon Lycoridis: cosi E. Pasoli, GIi Amores di Cornelio Gallo nell’Ecloga X di Virgilio
e nell’Elegia 1.8 di Properzio: riconsiderazione del problema, «RCCM» 19 (1976) 587-591;
E.Pasoli, Poesia d 'arnore e metapoesia: aspetti della modernita di Properzio,in Atii del Colloguiim
Propertiarnum ( Assisi 1977) 106. Probabilmente la chiave di lettura & un’altra: cfr. il mio Virg.
ecl. 104649 e Prop. 1,8,1n corso di pubblicazione in «REL» anche per il dibattito sul tema e la
bibliografia. Un’altra polemica di Properzio con Gallo & stata indicata da W.Stroh, I} ie rimische
Liebeselegie als werbende Dichtung (Amsterdam 1971) 229 e nota 7, e ripresa da Pasoli, GIi
Amores, cit. 5390 e 395, nota 23,1n 2,34 91-92, di probabile ascendenza euforionea (fr. 43 Powell)
e dunque galliana,in rapporto con 1,19,11-12.

22 Cosi Nicastri, op. cit. 87-95, di cui i riassume qui la discussione.

23 In tal senso intende digna anche Hollis, op. cit. 247, che cita Prop. 2,13,12 e Virg. ecf. 102 come
testimonianza del raffinato giudizio estetico delle puellae elegiache.



162 Paola Gaghardi

specifica e unica della domina; termine di riferimento e criterio di giudizio per
essi non puo dunque essere alcun’altra opera poetica, ma solo 'oggetto di cui
trattano, che ¢ al contempo il loro unico iudex qualificato. Chi altro potrebbe
infatti giudicare la corrispondenza della poesia alla donna se non lei stessa?
Chi potrebbe conoscerla meglio, oltre al poeta, di quanto ella stessa si conosca?
Si chiude cosi il circolo ristretto dell’'universo elegiaco, costituito dal poeta e
dall’amata, inizio e fine dell’ispirazione di lui € unica iudex naturale e possibile
della sua arte.

Certo, in qualsiasi tentativo di ricostruire il pensiero di un poeta bisogna
sempre tener conto del carattere non sistematico né rigorosamente logico dei
concetti, che non sono dati univoci né oggettivi di un’ineccepibile impalcatura
razionale, ma frammenti di un discorso poetico, di necessita passibile di
correzioni e di contraddizioni. Se tuttavia la ricostruzione e la motivazione
dell’idea di domina iudex appaiono corrette per Properzio (in particolare
2,13,9-16*"), nell’applicarle anche ai versi di Gallo si deve tener conto di alcune
fondamentali differenze, prima tra tutte la presenza delle Muse, artefici della
poesia, che altera la sostanziale limitazione dell’orizzonte elegiaco alla sola
coppia poeta amante/puella e rende superflua la necessita di un #udex, data la
perfezione dell’opera. In tale ottica, infatti, se davvero fecerunt carmina Musae
significa «le Muse hanno composto carmi», il ruolo della domina va ridotto
a quello di materia del canto, e cioe al solo significato «oggettivo» di digna,
mentre il poeta ridimensiona anche la propria funzione a deicere, ciog, nel senso
piu plausibile, a divulgare, ripetere il canto delle dee, alle quali soltanto spetta
I’assoluta centralita nell’opera creativa.

Tutt’al pit dall’espressione carmina ... domina digna si pud evincere che
Licoride ¢ anche destinataria, oltre che tema dei versi, poiché il poeta, che scrive
di lei,prevede e desidera che ella, leggendoli, constati la sua devozione, e saraben
lieto di presentarle I'opera delle Muse, che sola pud esprimere le sue doti eccelse.
Da qui perd ad inferire la presenza, nei pochi versi di Qasr Ibrim, dell’ideologia
della domina iudex (o anche della werbende Dichtung,dal confronto-vedremo —
con Virg. ecl. 10,2-3), il passo ¢ troppo azzardato e si basa su una forzatura del
v.7. Nel quale, a mio avviso, il ruolo prevalente di Licoride € quello di materia
del canto, poiché, nel contesto letterario della quartina, in primo piano sono il
valore dei carmi e il gindizio di Visco, e tra ['altro proprio dall’essere soggetto
dei versi deriva il pin alto complimento per Licoride, degna solo del canto divino.
Assegnando alla donna I'improbabile ruolo di fudex, oltre a porla al di sopra
delle Muse, si prederebbe invece tutta la forza di questo complimento. Che
poi, nell’essere argomento dei versi la domina ne sia anche, di conseguenza, la
principale destinataria, ¢ una deduzione quasi tautologica, ricavabile da digna,
ma non ¢ il concetto piu importante nella parte leggibile del testo. In ogni caso,

24 Le analogie tra 1 due passi, riconosciute da Stroh, art. ¢it. 236240, ¢ da Eivrard, art. cit. 34, sono
enfatizzate da Nicastri, op. cif. 88-89, ma ridimensionate da Morelli, Rassegna, cit. 158.



Carmina domina digha 163

che la domina sia destinataria dei versi a lei dedicati non significa che ne debba
giudicare il valore, a maggior ragione perché li hanno composti le Muse.

Fondamentalmente diversa tra Prop. 2,13,9-16 € la quartina di Gallo ¢ poi
la finalita dei versi: se in comune i due brani hanno infatti la difesa del proprio
genere dalle critiche, i versi di Gallo, data anche ’estensione ridotta, sono perd
incentrati sul concetto della perfezione dei carmi, enfatizzato con lattribuzione
alle Muse, laddove Properzio inserisce il motivo della domina iudex nel tema
a lui caro dell’utilita pratica dell’elegia per conquistare I'amata®. Il passo in
questione, infatti, ¢ in una delle dichiarazioni programmatiche piu significative
della sua produzione: partendo dall’affermazione della sua totale soggezione
all’amore all’inizio dell’elegia, il poeta sostiene che proprio dal suo sentimento
(personificato nella figura del dio per rendere pill concreta 'azione coercitiva: si
vedano fixit, vetuit e iussit) derivala sua ispirazione, circoscritta all’ambito erotico
e interessata solo ai risultati raggiungibili in esso. In tale ottica, ristretta ma per
lui fondamentale, la sua arte puo ottenere risultati paragonabili o addirittura
superiori a quelli dei cantori mitici, Orfeo, sottinteso ai vv. 5-6, e Lino, citato
in tono polemico a v. 8, ma con un effetto diverso dai loro (trascinare alberi e
fiere), quello di stupire la puella e renderla in tal modo condiscendente nei suoi
confronti. A questo punto, dopo aver rigettato come irrilevanti le doti tradizionali
di una donna (una bellezza onesta e dignitosa, un’origine illustre), Properzio
proclama il suo obiettivo, ’approvazione della puelia, che, soddisfatta dei suoi
versi, gli concedera i propri favori: rispetto a questo giudizio e agli effetti che pud
produrre, nulla valgono le chiacchiere confuse del volgo, e se la bellezza della
sua poesia gli otterra addirittura di placare le ire dell’amata, egli si sentira tanto
forte da sfidare persino lostilita di Giove.

In questo contesto,in cui ispirazione e finalita della poesia sono subordinate
ad un sentimento totalizzante, il ruolo di iudex della donna diviene fondamentale,
in quanto ultimo atto del processo creativo, che mette alla prova I'efficacia dei
carmi rispetto al loro scopo: solo se piaceranno alla puella i versi d’amore per lei,
che mirano ad ottenerne ’approvazione ¢ la benevolenza, potranno considerarsi
riusciti, € proprio la concretezza del loro risultato € rilevata dall’accostamento ad
Orfeo e Lino. Rispetto alla finalita pratica di piacere all’amata, la domina iudex
trova senso nel percorso logico che dell’amore del poeta per lei fa 'origine e
il fine della creazione artistica: in esso il giudizio di lei non conta per sancire il
valore estetico dei carmina, ma per assicurare all’amante il suo favore. Che per
apprezzare la sua poesia colta la puella debba essere docta ¢ ovvio (parlando
di auribus puris Properzio allude alla sua raffinatezza di giudizio e all’elevata
sensibilita artistica®®), ma egli non fa di Cinzia la iudex dei suoi versi per esaltarne
questa dote, bensi per sperimentare ’efficacia di essi € la forza dell’amore da

25 Cfr. Nicastri, op. ¢if. 88.Sul brano properziano, forse influenzato da archetipi poetici galliani, cfr.
altresi Cairns, op. cit. 125,
26 Cfr. Fedeli, comm. cit., ad loc. 374.



164 Paola Gaghardi

cui sono nati. Neppure I'esaltazione del genere elegiaco, degno di Ascraeum ...
habitare nemus (v. 4), ponendosi nella nobile tradizione esiodeo-callimachea®,
che pure emerge dal passo properziano, ¢ lo scopo principale del carme, ma
dipende dalla sua capacita di conquistare ’amata: vanto € merito della poesia
d’amore vanno infatti misurati non sui criteri tradizionali che hanno reso sublime
la poesia di Orfeo o di Lino, ma sull’efficacia nello stupire Cinzia (Ascraeum sic
habitare nemus ... magis ut nostro stupefiat Cynthia versu )™,

Niente di tutto cio nella quartina di Gallo. Qui in primo piano ¢ il giudizio
estetico sui carmina, ¢ infatti I'interlocutore non & la domina, bensi Visco, come
attesta il vocativo a v. 8. Non si tratta dell’efficacia pratica della poesia, rispetto
alla quale il giudizio della domina sarebbe imprescindibile, ma della qualita della
sua fattura, rivendicata in termini di perfezione sovrumana. In quest’ambito
diventa importante la parola di un critico, capace di attestare il livello sublime
dei versi e di riconoscervi la mano delle Muse: il testo non da alcun appiglio per
scorgere una poetica del corteggiamento o una riflessione sulla funzione pratica
dell’elegia, e solo forzando 'espressione carmina domina digna oltre il suo senso
naturale e il suo rapporto logico con il contesto, sipuo pretendere didedurne una
partecipazione dell’amata alla creazione poetica in qualita di Musa ispiratrice
o di iudex. Allo stesso modo, solo inferendo dal nesso pit di quanto dica si puo
pensare che la quartina attesti la funzione di werbende Dichtung dell’elegia,
immaginando che una poesia dedicata all’amata serva ad ottenere al poeta i
favori di lei. In realta il testo non dice nulla del genere, € nella sua impostazione
chiaramente letteraria la domina designa solo la tematica dei carmi, che &
ovviamente I’elemento pin innovativo e scandaloso di questa produzione e che il
poeta sottolinea, per affermare con orgoglio che proprio isuoi testi pit contestati
hanno ricevuto la benedizione delle Muse. Il modo scelto per esprimere tutto cid
gli permette anche di inserire nel discorso un notevole complimento alla domina,
ma questo ¢ un elemento accessorio; il componimento resta infatti incentrato
sulla qualita eccelsa dei carmi, enunciata nella provocatoria affermazione iniziale,
dalla quale si sviluppa logicamente il resto.

Mi pare questa la funzione della domina nei versi di Gallo, in cui la sua
menzione ribadisce la natura della poesia che egli sta esaltando: versi d’amore
per una donna tanto elevata che solo I'opera delle Muse (e non un’ispirazione del
poeta, come in Prop.2,13) ha reso sublimi e che ovviamente alei saranno dedicati.
Quest’ultimo aspetto, deducibile dal testo (se i carmi sono degni di lei e trattano
di lei,saranno destinati a lei), non ¢ esplicito, poiché poca coerenza avrebbe con
I'insieme, nel quale non si tratta di esprimere la devozione all’amata, né il suo
ruolo ispiratore, né la capacita della poesia di renderla benevola all’amante. E
questa profonda differenza che impedisce il confronto tra i due testi, se non
entro certi limiti (entrambi mirano ad esaltare 'elegia, evidentemente contro

27  Fedeh, comm. cit. 367-368.
28 Cir. Fedeli, comm. cit. 369,



Carmina domina digha 165

critiche) e che da un lato da senso alla domina iudex properziana, entro una
riflessione sull’efficacia pratica della poesia in amore, e dall’altro esclude un
simile concetto dai versi di Gallo, in cuiconta il giudizio del critico, per rafforzare
il vanto dell’autore sulla qualita della sua produzione.

La puella Musa

Un altra funzione della domina che si ¢ creduto di poter dedurre dai versi del
papiro, e in particolare dall’espressione carmina domina digna ¢ quella di Musa
ispiratrice del poeta: anche qui il termine di confronto sarebbe Properzio, che
specialmente a 2,1,3-4,un distico audace e provocatorio, dichiara fonte della sua
ispirazione non gli dei della poesia, ma la puella amata. Oggi appare evidente
il rapporto che Properzio ha voluto istituire con i vv. 67 di Gallo, ma non nel
senso che anche in essi fosse adombrato il ruolo di Musa della domina, quanto
in quello di un’opposizione alla frase del predecessore, o, forse meglio, di una
sua enfatizzazione®.

Tra i due brani in realtd esistono solo somiglianze esteriori (la presenza
degli dei della poesia, la puella come materia del canto), ma non concettuali:
carmina domuna digna,infatti, non vuol dire «carmi ispirati dalla domina», poiché
I’aggettivo indica un confronto tra 'opera delle Muse e il suo soggetto. Per
sfruttare tuttavia il presunto suggerimento di Properzio e sostenere la presenza
in Gallo della puella Musa, si ¢ fatto ricorso ad argomenti estranei al testo, non
utili ad una migliore comprensione dei versi galliani. Si € cosi rilevato come il
nome poetico dato da Gallo all’amata, Licoride, riporti ad una temperie di poesia
colta, di origine callimachea (I’epiteto Avkwpebe ricorre per Apollo ad Hymn.
2,19), che derivando da un appellativo di Apollo, caratterizza la donna come
gssere sovrumano € ne sottolinea il rapporto con la poesia, nel senso appunto
di farne I'ispiratrice del suo amante®. In realta la consuetudine degli elegiaci
di dare all’amata un nome che la metta in rapporto con la poesia, di matrice
neoterica, non implica necessariamente che ella sia la loro Musa, poiché se
Properzio definira Cinzia in tal senso, ’esempio di Catullo, che mai allude alla
competenza poetica di Lesbia, né la celebra come sua Musa®, rivela che una
simile associazione non ha inevitabilmente questo significato, ma pud essere solo
un omaggio alla puella, tanto colta e raffinata da apprezzare la poesia scritta per

29 Sulla tendenza properziana a sottolineare la propria originalita, piii che a polemizzare con Gallo,
cfr. la giusta osservaziane di D.O) Ross, Background to Augustan Poetry: Gallus, Elegy and Rome
(Cambridge 1975) 110: «Propertius is concerned to emphasize his originality».

30 L’argomento, proposto da Parsons/Nisbet, art. cit. 144, e da Nisbet, ibidem, 148,151, & stato pol
ripreso da Nicastri, op. cit. 91 e nota 10, e da Lieberg, art. cit. 533.

31 Per far rientrare anche Lesbia nel novero delle puellae Muse dei poeti d’amore, Lieberg, art.
¢if. 533, nota 35, ichiama la considerazione di Saffo, a cuil 1l nome Leshia allude, come decima
Musa da parte di Platone.



166 Paola Gaghardi

lei. Che poi, dopo la scelta di Catullo, allusiva ad una grande poetessa, ma non
alle divinita della creazione artistica, proprio Gallo possa aver inaugurato la
consuetudine elegiaca di dare alle puellae pseudonimi che le mettono in relazione
con Apollo, € un discorso possibile s1, ma che non trova conferme nel papiro.

Il rapporto di Prop. 2,1,3-4 con i vv. 67 del papiro e soprattutto la
dichiarazione ingenium nobis ipsa puella facit ha suggerito anche un altro
riferimento, spesso invocato a sostegno del presunto ruolo della domina Musa
nei versi galliani: si tratta di Mart. 8,73,6 (ingenium Galli pulchra Lycoris erat)®,
notevole per il riecheggiamento dei versi properziani in relazione pero all’amore
di Gallo per Licoride, che autorizza ovviamente il sospetto che 1’espressione
ingenium esse o ingenium facere fosse in Gallo e che Prop. 2,1,3—4 vi alluda®.
Se pero da cio si pud dedurre che Gallo prima di Properzio abbia proclamato
I’amata sua fonte d’ispirazione (il suo ingenium) — che pare d’altronde logico per
una poesia dedicata in gran parte proprio alla domina € alla storia d’amore con
lei — cid non significa che se ne debbano trovare tracce nel papiro®. Qui autrici dei
carmina sono le Muse, il cui ruolo dunque non € scavalcato, come in Properzio,
dalla puella, potente fonte d’ispirazione, e dal poeta stesso, creatore dei versi®.
T1 distico properziano, infatti, stravolge completamente I’affermazione di Gallo,
estremizzandola, ma pure normalizzandola. Se cioe¢ Gallo attribuisce interamente
alle dee i suoi versi, anche a costo di ridimensionare il suo ruolo (ma in realta
elogiando in modo eccezionale la qualita della sna poesia), Properzio nega ogni
apporto delle Muse e di Apollo nelle sue creazioni, attribuendo si alla puella la
funzione di Musa, ma solo nel senso normale di ispiratrice, non in quello galliano
di creatrice, e riserva a s€ il merito della composizione, recuperando in tal modo
il rapporto usuale tra Musa e poeta®.

Tenendo conto di questa fondamentale differenza tra i due passi, non si
puo intendere Prop. 2,1,3—4 come semplice ripresa del testo galliano, rispetto
al quale esso assume forse un atteggiamento estremo, quasi a voler superare in
audacia I’affermazione gia forte del predecessore®: se Gallo aveva sostenuto la

32  Invocato da Nisbet,art. cit. 148, nota 116; Lieberg, art. cit. 333, nota 34; Hollis, op. ¢it. 234 (contra,
D’Anna, art. ¢it. 78; Pinotti, op. ¢it. 64) ad integrazione di Prop. 2,1,3—4 per via del comune termine
ingenium, che essi fanno risalire a Gallo e da cul deducono il ruolo della doming Musa anche
nella sua poesia.

33 Cfr.Morelli, Rassegna, cit. 178, che integra Prop. 2,1,3—4 con altri passi analoghi di elegiaci ( Prop.
2,3040; Ov. Am. 21734 e 3,12.16) forse risalenti ad un modello galliano.

34  Giustamente Morelli, Rassegna, cit. 178, nota 4, distingue il ruolo riconescibile di Licoride come
destinataria da quello assai pit incerto di Musa ispiratrice.

35 Per conciliare ’asserita presenza in Gallo della domira Musa con 'immagine del fare poetico
attribuito alle dee nei versi di Qasr Ibrim, D’Anna, arf. cit. 78-79, seguito da Morelli, Rassegna,
cit. 178, ha immaginato che le due concezioni (le Muse artefici della poesia e la domina stessa
come Musa) coesistessero nell’opera galliana o si fossero evolute 'una dall’altra. In tal senso
anche Barchiesi, ast. cit. 164, nota 13.

36 Sulle differenze traiversi di Gallo e il distico properziano, sostenuto da Mart. 8,73,6, cfr. D’Anna,
art. cit. 77-78.

37 Diimitatio in opponendo parla giustamente Morelli, Rassegna, cit. 178,



Carmina domina digha 167

straordinaria qualita dei suoi versi attribuendoli alle Muse, e aveva esaltato le
dotisovrumane dell’amata, Properzio pone ['amata al livello stesso delle Muse e
di Apollo, dichiarando la natura tutta nuova della sua poesia, che non si riconosce
in canoni e modelli tradizionali*®*. Non solo qui, d’altronde, Properzio sembra
«correggere» Gallo, enfatizzandone i concetti: ad 1,8, con ogni probabilita,
all’assenza delle Muse dal poeta proclamata da Gallo e riecheggiata da Virg.
ecl. 10,9-12 egli oppone orgogliosamente, riprendendo in oppositio il famoso
propemptikon Lycoridis galliano, |’assistenza delle dee e di Apollo al suo sforzo
di trattenere Cinzia con la poesia (sunt igitur Musae, nec amanti tardus Apollo,
v.41)*. Che d’altronde non sia il passo properziano la strada giusta per ipotizzare
la presenza della domina Musa in Gallo lo dimostra Marziale stesso, che da
ad ingenium il senso generico di fonte d’ispirazione, costituita per i poeti dalle
persone amate, senza che se ne possa inferire ’allusione all’idea della domina
come Musa; egli non cita peraltro solo gli elegiaci, ma anche Catullo e Virgilio,
il che, specialmente per Virgilio, banalizza molto il concetto, data I'assenza, in
quella poesia, di accenni a vicende d’amore autobiografiche®. Poiché neppure
Catullo assegna a Lesbia la funzione di ispiratrice, il testo di Marziale non pud
essere inteso come testimonianza di un’origine galliana del concetto di puella
Musa: tutt’al pin a Gallo poteva risalire ’espressione ingenium esse O ingenium
facere, relativa all’amata, ma non necessariamente nel senso di Prop. 2,1,3—4:
affermare che 1’amata & fonte di una poesia che tratta appunto dell’amore per
lei non & un concetto rivoluzionario, ma una considerazione ovvia, né il termine
ingenium vi assume un valore particolarmente pregnante. Prop. 2,1,3-4, infatti,
per dare alla sua formulazione il suo senso provocatorio cosi forte, ha bisogno di
precisare nel verso precedente che egli non € ricorso né alle Muse, né ad Apollo,
ed ¢ qui, nel rifiuto degli dei tradizionali, la vera forza della sua affermazione.
Laddove dunque Marziale sembra mantenere ad ingenium una connotazione
generica (forse galliana), Properzio estremizza il concetto, respingendo l'idea
della poesia ispirata dalle Muse (o addirittura composta da loro) per radicare la
novita e la bellezza dei sui versi esclusivamente nell’amore per Cinzia.

In ognicaso,se anche Properzio avesse trovato in Gallo il concetto dell’amata —
Musa, cid non puo riferirsi ai versi del papiro, nei quali la caratterizzazione

38  Sieipotizzato, soprattutto per iriferimenti all’ecl. 6 che Prop. 2,1 sembra autorizzare (cfr. Cairns,
op. cit. 124) che Calliope ed Apollo potessero comparire nell’opera di Gallo: cosi Ross, op. ¢it. 60,
115 e 121; D.F. Kennedy, Arcades ambo: Virgil, Gallus and Arcadia, «Hermathena» 143 (1987)
53-54; se cosi fosse, la contrapposizione di Properzio al predecessore sarebbe ancor pin diretta.

39  Sul rapporto tra il brano di Gallo, ecf. 10,4649 e Prop. 1,8 e sulle ragion che plausibilmente
spingono Properzio a capovolgere 1l modello galliano, cfr. 1l mio Fel 10,46-49 ¢ Prop. 1.8, di
prossima pubblicazione in «RELx».

40 E un’obiezione di Stroh, op. ¢it. 61, nota 23, discussa da Morelli, Rassegna, cit. 178, Deboli le
giustificazioni di Lieberg, art. ¢if. 533, nota 34, dell’inserimento di Catullo e soprattutto di Virgilio
nell’elenco. Dubbi sulla correttezza di appellarsi al testo di Marziale proprio per la menzione in
esso di poeti e situaziom amorose non elegiac in Barchiesi, art. cit. 163164, nota 13; cfr. anche
D’Anna, art. cit. 78; Pinotti, op. cit. 64,



168 Paola Gaghardi

delle Muse ¢ addirittura in contrasto con quest’idea: anziché essere superate
dalla puella nella loro funzione di ispiratrici, esse infatti vi assumono un ruolo
assolutamente centrale, appropriandosi addirittura delle peculiarita del poeta,
che invece Properzio tornera a rivendicare a se stesso. Che la puella Musa fosse
nellapoesia galliana perduta € ovviamente possibile, ma non certo il raffronto con
Prop.2,1,3—4 ¢ con Mart. 8,736 aiuta a sostenerla, data la discrepanza tra i due
testi nell’uso di ingenium e 'indubbia originalita dell’espressione properziana.

Virg. ecl. 10,2-3: i versi del papiro come werbende Dichtung?

In rapporto con la quartina di Gallo ¢ anche Uincipit dell’ecl. 10, e un simile
riecheggiamento non sorprende in un testo dedicato al poeta elegiaco. In realta
ai versi del papiro alludono, oltre ai vv. 2-3, anche i vv. 70-72, in un elegante
parallelo tra le sezioni introduttiva e conclusiva dell’ecloga. Se infatti a vv. 2-3
(Pauca meo Gallo, sed quae legat ipsa Lycoris, | carmina sunt dicenda: neget quis
carmina Gallo?), e in particolare in sed quae legat ipsa Lycoris, si & vista una
reminiscenza delv.7 di Gallo, anche per I'analoga struttura con una frase relativa
in funzione di epiteto dei carmina™, ad ecl. 10,72 I'espressione Pierides: vos haec
(sc. carmuna) facietis maxima Gallo rinvia al v. 6 del papiro, che perd Virgilio
modifica normalizzandone I’audace formulazione e ridando alle Muse il compito
tradizionale di abbellire ’'opera del poeta, non di compierla esse stesse™.

Nei due passi dell’ecloga il poeta parla in persona propria, al di fuori della
finzione bucolica di Gallo in Arcadia (vv. 9-69); il parallelo tra essi & suggerito
dallo stesso Virgilio con strette affinita, quali la ripetizione della richiesta di
aiuto ad una divinita (Aretusa all’inizio, le Muse Pieridi alla fine) e della dedica
a Gallo, accompagnata dalla proclamazione del suo affetto ( Pauca meo Gallo ... |
carmina sunt dicenda: neget guis carmina Gallo? a vv. 2-3 e Gallo cuius amor
tantum mihi crescit in horas | quantum vere novo viridis se subicit alnus a
vv. 73-74). Pure, spesso 'attenzione degli studiosi si & soffermata pitt sui vv. 2-3
che su quelli finali e, sempre nella speranza di trovare in carmina digna domina
elementi dell’ideologia elegiaca, ha condotto talora ad enfatizzare il rapporto
tra il testo virgiliano e quello galliano e ad utilizzare ecl. 10,2-3 per dimostrare
la presenza dei concetti di domina iudex o di werbende Dichtung nel papiro. Ad
inaugurare quest’interpretazione dei versi virgiliani (in particolare I'accenno a
Licoride av.2) & stato in verita, prima della scoperta del papiro, Stroh, che vi ha
visto un accenno alla funzione di corteggiamento, evidentemente gia presente in

41  Cfr. Nisbet, art. cit. 150-151; Barchiesi, art. cif. 163, nota 13; D’Anna, art. cit. 78; Nicastri, op. cit.
2097,

42 Sul rapporto tra il passo galliano e la ripresa virgihana di ec. 10,7072 cfr. il mio Tandem, ct.
85-69.



Carmina domina digha 169

Gallo®™.Nonostante le obiezioni possibili a questa lettura del breve passo™, essa ¢
stata ripresa e valorizzata dopo la scoperta di Qasr Ibrim*’; cosi ecl. 10,23 viene
ritenuto una ravvicinata imitazione del v. 7 di Gallo, laddove ne ¢ probabilmente
solo una reminiscenza, che evoca quel testo per porne in luce le differenze pin
che le somiglianze. Enfatizzando il ruolo della donna, lettrice ideale dell’ecloga,
si ¢ inteso il componimento virgiliano come tentativo di persuaderla a tornare
da Gallo mostrandole il dolore di lui per il suo abbandono: in tal modo la poesia,
lusingandola con il rivelarle la forza dell’amore di Gallo per lei, sifarebbe mezzo
per riconquistarla in favore dell’amante e costituirebbe per questa via il dono
poetico di Virgilio all’amico®. Egli cio¢ si sostituirebbe a Gallo nel tentare di
persuadere Licoride, e 'ecloga assolverebbe per conto di lui a quella funzione
di corteggiamento espletata ad esempio da Prop. 1,8, in cui appunto la poesia
dissuade Cinzia dal partire con un rivale di Properzio.

In realta 'accostamento tra il verso galliano e il passo dell’ecl. 10 non mi pare
troppo ravvicinato, né sul piano testuale, né nel significato. Dal primo punto di vista,
oltre all’analoga frase relativa, si sono viste affinitd tra tandem del papiro (v.6) ed
extremum laborem di ecl. 10,1 e tra domina mea di Gallo e meo Gallo di ecl. 10247,
mentre a guae legat ipsa Lycoris (ecl. 10,2) & stato dato lo stesso significato di
carmina domina digna di Gallo, «versi degni di essere letti da Licoride». Questa
lettura, in realta opinabile anche nel papiro, come si & cercato di dimostrare, a
maggior ragione non mi sembra possibile per la frase virgiliana, in cui Licoride ¢
solo lettrice del carme, in subordine perd a Gallg, il principale destinatario. A livello
testuale, la rispondenza tra tander ed extremumn laborem, se intenzionale, potrebbe
spiegarsi con I'analoga posizione del testo al termine di un libro di poesie*,com’e
stato ipotizzato dagli editores principes per i versi del papiro, proprio sulla base
dell’ecl. 10, ma quella tra meo Gallo € domina mea ¢ piu aleatoria, per la diversa
funzione dei due complementi nelle frasi. Se infatti nel papiro domina mea ¢

43 Cfr. Stroh, op. ¢it. 204 e 228,

44 Hspresse da A, La Penna,recensione a Stroh, «Gnomon» 47 (1975) 139,

45  Cfr. Nisbet, art. cit. 150-151; Barchiesi, ast. cit. 163, nota 13; D’Anna, art. cit. 78; Nicastri, op.
eit. 96-97; 8. Hinds, Carmina digna. Gallus P Qasr Ibrim 6-7 Metamorphosed, in Papers of the
Liverpool Latin Seminar (F. Cairns ed.), ['V (Liverpool 1984) 46; 1.D. Noonan, Re-FExamining
the Text and Meaning of the Gallus Fragment, «Latomus» 50 (1991) 121,

46  Cfr.specialmente G.B. Cante, Virgilio. Il genere e i suoi confini (Milano 1984) 37-38,e C. Perkell,
The “Dying Gallus” and the Design of Eclogue 10, «CPh» 91 (1996) 132-133 e 138; contra,
R. Coleman, Vergil. Eclogues, edited by R. Coleman (Cambridge 2001%) ad ecl. 102,270, e
B.W. Breed, Pastoral Inscription. Reading and Writing Virgil's Eclogues (London 2006) 133,

47  Cfr. Hinds, art. cit. 46.

48 Parallelamente a questo passo virgiliano Hinds, art. cit. 46-47 cita Prop. 4,7,84, le cui indubbie
somiglianze con ecl. 10,2 fanno pensare ad una comune origine galliana: lo studioso ipotizza
che il brano in questione potesse essere in un’elegia programmatica proemiale del libro di cui i
vv. 6-9 rappresenterebbero la conclusione, cosi come ’ecl. 10 e Prop. 4,7 rappresentano 'una la
conclusione delle Bucoliche, 'altra idealmente la fine dell’elegia erotica properziana.

49  Cfr. Nisbet, art. cif. 149-150. Sulla bibliografia de re cfr.il mio Tarndem, cit. 57, nota 4.



170 Paola Gaghardi

I’ablativo di digna e indica essenzialmente il tema dei carmi, in Virgilio il dativo
meo Gallo indica solo il destinatario, e non lascia neppure sospettare che questi
sara poianche il soggetto del canto: evidentemente il poeta vuol mantenere distinto
il Gallo reale, dedicatario dell’ecloga, dal Gallo personaggio, che potra assumere
nel testo anche tratti di palese irrealta™. Anche tra i due possessivi esiste una sottile
distinzione: se nell’espressione virgiliana meo ha un valore puramente affettivo, a
marcare il legame di familiarita con Gallo, come ribadiranno i vv. 73-74, mea del
papiro € reso necessario da domina e serve a giustificare il termine, che altrimenti
non avrebbe il senso specifico del linguaggio erotico (Licoride non ¢ domina tout
court, &€ domina di Gallo): non solo, ma accanto a domina, mea adombra quel
rapporto di soggezione del poeta verso I'amata e I'invincibile legame che lo tiene
avvinto a lei e che egli non ¢ capace di sciogliere. Nulla di tutto cio, ovviamente,
nel piu spontaneo e affettuoso meo Galle di Virgilio.

La fondamentale di differenza tra la frase di Gallo e quella di Virgilio ¢
sicuramente nel ruolo di Licoride, poiché se nel papiro ella ¢ materia ¢ anche
destinataria della poesia, in Virgilio vero e unico destinatario ¢ Gallo, come
ribadiscono meo Gallo e neget quis carmina Gallo, ma anche 'apostrofe alle
Muse ai vv.70-72. La richiesta alle dee di rendere i versi maxima per lui chiarisce
infatti che a lui solo essi sono dedicati, se il poeta si preoccupa che gli siano
graditi, ovvero siano degni di lui. Se avesse voluto dare un ruolo simile anche a
Licoride, Virgilio I'avrebbe menzionata anche in questo punto, preoccupandosi
che i carmina fossero all’altezza anche del suo giudizio. La sua assenza, invece,
e il ritorno di Gallo, ma solo come dedicatario, dopo aver smesso le vesti di
personaggio, non solo accentuano la sua centralita, ma svelano anche il sottile
rovesciamento compiuto nell’ecloga rispetto al papiro, come un’analisi pitl
attenta dei vv. 7072 potra chiarire.

Il passo presenta diversi motivi d’interesse, soprattutto alla luce dei versi
di Gallo, proponendo alcuni nessi concettuali che forse riflettono aspetti della
poesia galliana perduta. La preoccupazione del poeta di rendere graditi a Gallo
i suoi versi, ad esempio, che implica la previsione di un giudizio di lui su di essi,
assegna forse un ruolo di iudex al destinatario, sia pure in una situazione assai
diversa da quella della domina iudex properziana: ci® infatti ¢ spiegabilissimo
nell’ecloga, sia perché il destinatario ¢ un raffinato poeta ¢ il carme stesso ¢
una complessa riflessione e un confronto di poetiche, sia perché, a differenza di
Gallo, Virgilio attribuisce a s€, non alle Muse, la composizione del testo e alle
dee chiede solo di perfezionarlo®, ¢ dunque non blasfemo né inopportuno pud

50  Come la «dafnizzaziones, su cui cfr. il mio Dafini e Gallo nelf’ecl. 10 di Virgilio, « Antike und
Abendland» 57 (2011) 56-73, o la permanenza di Gallo in Arcadia, che sembra cozzare con
la sua attivita militare proclamata a vv. 44-45. Sulla necessita di tenere distinti il piano storico
della vita di Gallo dalla dimensione puramente letteraria che lo vede protagonista dell’ecloga
cfr. Perkell, art. cit. 132-135.

51  Indubbio qui mi pare il niferimento all’affermazione del v. 6 del papiro, che Virgilio mostra cosi di
sottoscrivere: poiché Gallo & amato dalle Muse al punto che esse hanno composto per lui, potra



Carmina domina digha 171

essere il giudizio di un poeta umano su di esso. In questo quadro ovviamente
la presenza di Licoride come iutdex appare del tutto fuori luogo, né Virgilio vi
accenna, come invece sarcbbe stato necessario se davvero nel richiamo iniziale
a lei avesse voluto implicare qualcosa di simile. Ella ¢ lettrice ideale®, non
destinataria diretta del testo, e in questi termini si spiega la sua presenza, in un
gioco complesso d’imitazione del brano galliano che vede perd al suo centro
sempre essenzialmente il poeta elegiaco.

Interessante ¢ il modo in cui Virgilio articola le allusioni ai versi del papiro,
distribuite ad anello all’inizio e alla fine dell’ecloga, ¢ il suo rapporto con Gallo,
destinatario, interlocutore, soggetto e protagonista di essa, in una complessita di
ruoli che richiama in parte la struttura dell’elegia come doveva essere gia stata
elaborata da Gallo. Virgilio ne riprende nell’ecloga i tratti peculiari, mutandone
pero destinazione e finalita, con un’operazione di grande interesse:se Gallo scrive
per Licoride, Virgilio scrive per Gallo, ma il rapporto € di amicizia, non erotico,e
tuttavia, come Gallo scrive per amore, anche Virgilio ¢ mosso dall’amore per lui,
come dichiara ai vv. 73-74. Come Gallo, anch’egli identifica destinatario e soggetto
della poesia, e se nell’elegia Licoride era indubbiamente anche argomento, cosi
nell’ecloga Gallo ¢ materia € protagonista. Ancora, le Muse che hanno reso la
poesia di Gallo degna di Licoride, renderanno quella di Virgilio degna di Gallo,
sia pure ritoccando il suo canto e non componendolo esse stesse: la differenza,
non secondaria, ¢ dovuta certo alla volonta di Virgilio di «normalizzare» il ruolo
delle Muse e del poeta rispetto all’audacia forse eccessiva di Gallo, ma anche
al diverso intento del carme e al diverso rapporto con il destinatario. Laddove
infatti il poeta elegiaco, celebrando con I’attribuzione alle Muse la qualita dei
suoi versi, rendeva anche un elevato complimento all’amata, a Virgilio interessa
celebrare Gallo come poeta, non come materia di poesia, e con la richiesta alle
Muse ne lascia intendere il gusto raffinato, soddisfatto solo dalla loro opera (in tal
senso egli rivolge forse a Gallo il complimento che questi aveva rivolto a Visco,
se 'interpretazione dei versi del papiro & quella qui proposta) e al tempo stesso
mostra di sottoscrivere la sua affermazione che le Muse hanno scritto per lui.

Da questo parallelismo con i versi galliani, interrotto laddove il diverso
atteggiamento verso il destinatario non lo consente, emerge — mi pare —
I’assoluta centralita di Gallo nell’ecloga, analoga a quella che Licoride
doveva avere nell’opera di lui; immaginare dunque accanto al poeta amico e
dedicatario del carme anche la sua domina come destinataria o peggio iudex di
€ss0 significa non solo spezzare la studiata corrispondenza del testo con quello
galliano, ma anche assegnare alla donna un’importanza non giustificata dal suo

apprezzare solo un’opera di livello altissimo (& questo il senso di maxima), e dunque il poeta
umano chiede I'aiuto delle dee affinché la sua poesia possa divenire sublime. Allo stesso modo
un richiamo al v. 6 del papiro s1 & colto in neget quis carmina Gallo? di v. 3,1n cui la domanda
retorica acquista senso alla luce della frase galliana fecerunt carmina Musae: se per Gallo hanno
composto le dee, chi potra rifiutarsi di scrivere per lu (cfr. Nicastri, op. cif. 10007

52 Cfr. Breed, op. ¢it. 133-135, ¢ Perkell, art. cit. 131-132.



172 Paola Gaghardi

ruolo nell’ecloga, in cui ella & importante per Gallo (e infatti ¢ presente nel
suo monologo), ma non per Virgilio, che dopo ’accenno iniziale non la nomina
piu. Perché in fondo nell’ecloga Gallo ha i ruoli che nei suoi versi erano di
Licoride, e in questo modo, sostituendolo alla domina, Virgilio mantiene e al
tempo stesso rovescia i versi dell’amico: in tale prospettiva Licoride altererebbe
il mirabile equilibrio dell’operazione virgiliana, senza peraltro trovare senso
nel messaggio del testo.

La menzione iniziale di Licoride si spiega dunque probabilmente come
omaggio alla poesia di Gallo, di cui ella era ’anima, ¢ forse come allusione a
qualche passo perduto in cui egli si augurava che la donna leggesse 1 suoi carmi
o la esortava a farlo®. Ancora, nell’accenno del v. 2 ¢’¢ forse una sfumatura di
biasimo, il desiderio di Virgilio che ella legga le sofferenze del suo amante per
rendersi conto e vergognarsi del dolore che gli procura®. Questa lettura, la pit
rispettosa della lettera del testo, € generalmente ritenuta valida, ma a volte la
si & spinta troppo oltre, ipotizzando la possibilita che I’ecloga rappresenti una
poesia di corteggiamento, intesa ad ottenere i favori dell’amata o a placarla, un
tratto cioe attuato e dichiarato negli elegiaci latini € supposto anche in Gallo,
che qui Virgilio riecheggerebbe, proponendosi con I'ecloga di commuovere
Licoride, ma pure di lusingarne 'amor proprio nel constatare con quanta forza
possieda il cuore dell’amante. Cosi per un attimo la bucolica si farebbe elegia,
ne mutuerebbe le finalita e I'intento di persuasione, ma in modo indiretto, cioe
in favore di un altro®, e I’ecloga finirebbe per attestare la presenza compiuta gia
in Gallo della poesia come corteggiamento.

Per pit ragioni a me non sembra che dal testo virgiliano si possano evincere
conclusioni di tal genere, né che dal breve accenno a Licoride si possa definire
I’ecl. 10 poesia di corteggiamento. In primo luogo, nel componimento nulla fa
pensare ad un appello, sia pure indiretto, al ritorno della donna: lo stesso Gallo
vagheggia si, ma solo come desiderio irrealizzabile, I'idea di trascorrere tutta
la vita in Arcadia con lei ('imperfetto congiuntivo consumerer a v. 43 mi pare
cloquente sulla sua consapevolezza dell’irrealizzabilita di questo sogno) e per
il resto insiste su una distanza insanabile, come anche Apollo, che a vv. 22-23
lo esorta proprio per questo a rassegnarsi. L.a separazione da Licoride, cioe,
¢ irreversibile, e la preoccupazione di Gallo personaggio ¢ quella di trovarvi
conforto immergendosi nella vita arcadica: non ¢’¢ spazio per suppliche o scene
patetiche, e anche il famoso propemptikon dei vv. 46-49° ha una finalita diversa

53  DL’accenno virgiliano perd non pud essere inteso nel senso polemico sostenuto da Pasoli, «Gh
Amaoresy, cif. 5387

54  Cosi Heyne e Forbiger, P. Vergilii Maronis Opera, a cura di A. Forbiger, [ (Lipsiae 1872) 165,

55 Cfr.in tal senso ad esempio Caonte, op. ¢it. 37-38, e, con maggiore enfasi, Perkell, art. ¢if. 128-140.

56 Inrealta’estensione del cosiddetto propemptikon Lycoridis,indicato da Serv. ad ecl. 1046, non
& ben chiara: cfr. ad esempio H. Bardon, Les élégies de Cornélius Gallus, «Latomus» 8 (1949)
223ss.; B, Lwselli, Studi sulla poesia bucolica (Caghan 1967), 80ss.; Ross, op. cit. 88-89 ¢ 100;
ST.Kelly, The Gallus quotation in Virgils tenth eclogue, Nergilius» 23 (1977) 17-20; 1.C. Yardley,



Carmina domina digha 173

dall’imitazione di Prop. 1.8, poiché nell’ecloga (e dunque forse nel brano di
Gallo) non mira a suscitare la compassione della fedifraga, per farla tornare,
ma esprime solo 'attaccamento invincibile dell’amante, che supera anche il
tradimento € 'abbandono. Anche ’ammissione finale di Gallo dell’incapacita
diliberarsi dell’amore (v. 69) non sfocia nell’auspicio di ricongiungersi all’amata,
ma resta fine a se stessa (non a caso su di essa Virgilio chiude bruscamente il
monologo), fissando I'immagine di un amante fedele anche nella disperazione:
sara un caso che simile a questa sara, nel finale delle Georgiche,lafigura di Orfeo,
cosi problematicamente legata a Gallo”? O questo pud lasciar immaginare
che un’idea del genere fosse presente nella poesia galliana? Tutto ¢io, in ogni
caso, rende poco plausibile e coerente la finalita di persuasione dell’ecloga nei
confronti di Licoride, che distruggerebbe la Stimmiung del personaggio di Gallo,
il cui fascino € proprio nel dolente paradosso di un amore ormai senza speranza
e tuttavia insuperabile.

Altro aspetto fondamentale ¢ poi il carattere puramente letterario
dell’ecloga, in cui la consolazione di Gallo non ¢ che il pretesto, ma i veri temi
sono il confronto tra poetiche ¢ la riflessione sull’incapacita dell’arte di consolare
il dolore: in tale otticail ritorno o meno di Licoride & del tutto ininfluente, mentre
¢i0 che conta ¢ il dolore dell’amante, che né 'elegia, né€ la bucolica riescono a
consolare. E ancora, il proposito di usurpare le finalita dell’elegia per assegnarle
alla bucolica ed usare questa per realizzare cio che quellanon ha saputo ottenere
mi sembra una mancanza di riguardo di Virgilio verso Gallo, accettabile solo
per chi legge nell’ec/. 10 una polemica letteraria, immaginando che Virgilio la
componga per dimostrare a (Gallo la superiorita del proprio genere sull’elegia,
0 addirittura la mancanza di talento dell’amico®. Per me ¢i0 & inaccettabile,

Gallus in Eclogue 10: Quotation or Adaptation? , «Nergilius» 26 (1980) 48-51; F. Cupaiuolo, La
decima ecloga di Virgilio, un problema sempre aperto, «C&S» 20 (1981) 55, nota 22; G.D’Anna,
Virgifio. Saggi critici (Roma 1989) 60ss.

57 Sull'intricatissima questione del rapporto tra Orfeo e Gallo cfr. aleuni titoli (con relative
bibliografie), senza alcuna pretesa di completezza: L. Nosarti, Studi sulle Georgiche di Virgilio
(Padova 1996) 209-214; E. Paratore, L'episodio di Orfeo,in Atti del convegno virgiliano sul
bimillenario delle Georgiche (Napoli 1977) 9-18; P. Domenicucal, L'elegia di Orfeo nel IV libro
delle «Georgiches, «GIF» 16 (1985) 239, nota 1; H. Jacobson, Aristaeus, Orpheus and the laudes
Galli, «AIPh» 105 (1984) 271-272 note 1 e 4 e 278, note 24 e 25; ). Griffin, The Fourth Georgic,
Virgiland Rome, «G&R» 26 (1979) 60-61; A. Salvatore, Lettura del quario libro delle Georgiche,
in Lectirae Vergilianae (a cura di M. Gigante), IT (Napoli 1982) 155, nota 48, e soprattutto
A, Setaioli, Si tantus amor..., (Bologna 1998) 108-110 e 192ss.; P. Gagliardi, Gravis cantantibus
umbra. Stiudi su Virgilio e Cornelio Gallo, (Bologna 2003) 61-66 e note, e da ultimo T. Baier,
Episches Erzihlen in Vergils Georgica, «RhM» 150 (2007) 315-318.

58  Hndall’antichita ’ecloga & apparsa talora una competizione o una critica di Virgiho a Gallo: cfr.
Serv,, ad ecl. 10,31 e, tra 1 moderni, Pasoli, G Amores, cit. 587-591; Pasoli, Poesia d’amore, cit.
106, ma gia M. Pohlenz, Das Schiussgedicht der Bucolica, orain Kleine Schriften, 11 (Hildesheim
1965) 110; cfr. altresi C. Monteleone, Cornelio Gallo tra Ha e le Driadi, «Latomus» 38 (1979)
4647 nota 54, D’Anna, op. ¢it. 58 e 75; Manzoni, O p. Ctt. 79. Contra, A. Barchiesi, recensione
a G. D’Anna, Virgifio, cit. «RFIC» 118 (1990} 470, e Gaghardi, op. cit. 226-227 nota 39, ma gia
JL.P. Boucher, Caius Cornélius Gallus (Paris 1966) 92.



174 Paola Gaghardi

non solo per il carattere di Virgilio, alieno da polemiche, ma soprattutto per il
legame di affetto per Gallo che egli dichiara ai vv. 73-74 € per 'ammirazione
che gli dimostra sia nella grandiosa scena di ecl. 6,64-73, sia a piu riprese nella
stessa ecl. 10°® (che d’altronde, per il fatto di essergli dedicata, € di per sé un
grande omaggio®); peraltro, il carattere dell’ecloga, malinconica riflessione
sulla fragilita della poesia contro il dolore e preludio all’abbandono del genere
bucolico, sconfessa ogni interpretazione del genere e induce piuttosto a leggere
nel confronto con ’elegia il riconoscimento di una comune impotenza di fronte
al male della vita. Non ultima, poi, anche a voler credere alla realta della fuga di
Licoride e a non intenderla come il pretesto letterario per un discorso di poetica,
¢ una considerazione di opportunita: il vero rimedio che Virgilio pud auspicare
per Gallo non ¢ certo la ripresa della relazione con 'amata, ma piuttosto la
rottura definitiva, che la donna ha determinato e che finira col tempo per liberarlo
da una passione dolorosa®.

Se dunque tante considerazioni diverse portano ad escludere la natura di
werbende Dichtung dell’eci. 10, il senso del breve riferimento a Licoride a v. 2
dev’essere quello di un ulteriore parallelo con la poesia di Gallo (come Licoride
ha letto i versi di Gallo, che scriveva per lei, cosi leggera anche quelli di Virgilio,
che parla anche di lei, ma scrive per Gallo®), ma solo a livello formale, ché la
donna non ha poi spazio nell’ecloga, e anche nel passo in questione € solo lettrice.
Ma la ragione dell’accenno puo essere anche la citazione o I’allusione a qualche
passo perduto di Gallo, che spiegherebbe quell’insuperabile inafferrabilita del
verso virgiliano, al di 1a di ogni spiegazione. Di certo, perd, il richiamo non &
ai versi di Qasr Ibrim, la cui natura e la cui tematica assolutamente diverse
escludono in prima istanza che in essiil v. 7 sia un esempio di werbende Dichtung,

e che un riflesso in tal senso si possa leggere nel brevissimo accenno a Licoride
adecl. 10.2.

Conclusione

Dall’analisifin quicondotta si pud concludere — mipare — che nessuno deisottintesi
ideclogici attribuite ai vv. 6-9 di Qasr Ibrim trova riscontro nel testo, se non a
prezzo di forzature e dell’accostamento non sempre perspicuo di singole parole
o versi a passi di altri autori, perdendo di vista il senso dell’insieme e soprattutto
la natura eminentemente letteraria del componimento, che ha al suo centro un
bilancio sulla poesia, il cui valore eccelso € proclamato e sottoposto al giudizio

59 Sivedano il tono caldamente affettuoso del componimento, la citazione verosimilmente quasi
letterale di versi dilui e Iapostrofe divine poeta di v. 17

60 Perkell, art. cit. 131-135, ritiene segno di alto omaggio da parte di Virgilio il gesto di includere
nel proprio canto quello di Gallo, sotto forma di citazione.

61 E questo un argomento sostenuto da D’Anna, op. cit. 58-39, e Id.,in in Ene. Virg,, s.v. Cornelio
Gallo, T,895.

62 Cfr.in tal senso Breed, op. cit. 124,



Carmina domina digha 175

di un critico qualificato. In tale ottica il ruolo della domina ¢ essenzialmente
quello di materia, e in questa veste ella riceve un altissimo complimento
nell’affermazione che solo le Muse hanno potuto cantarla adeguatamente. Di
una poesia in cui € soggetto privilegiato ¢ anche destinataria, ma nella quartina
questo € un elemento secondario, laddove il tema principale del testo rimangono
I’esaltazione e la difesa della nuova poesia contro i prevedibili detrattori.

Null’altro mi sembra si possa leggere nel papiro a proposito dell’amata
e della funzione della poesia d’amore: non si pud parlare di domina iudex
dinanzi all’opera divina delle Muse, né della rappresentazione di lei come Musa
ispiratrice: certo (ma anche questo si ricava solo per deduzione), I'ingenium di
un poeta ispirato dall’amore, che compone elegia d’amore, deriva dall’amata,
ma niente nel papiro suggerisce che Gallo rappresentasse Licoride come nuova
Musa, diversa e superiore a quelle tradizionali, alla maniera di Prop. 2,1,3-4.
E ancora, la tematica letteraria della quartina e la presenza di Visco come
interlocutore escludono ogni riferimento alla funzione di corteggiamento della
poesia, né indicazioni in tal senso vengono da Virg. ecl. 10,23, per il rapporto
formale e concettuale non particolarmente ravvicinato con il v. 7 del papiro,
ma soprattutto per ’assenza di quest’idea nel testo virgiliano, costruito si sul
modello dell’elegia galliana, ma con al centro Gallo stesso e il suo dolore. Voler
enfatizzare il ruolo di Licoride, nominata da Virgilio solo di passaggio al v. 2
e poi da Gallo e dai suo interlocutori — ma con altre finalita — nella finzione
bucolica, significa rompere il mirabile equilibrio creato dal poeta e funzionale
al messaggio del testo.

Tutto ¢id ovviamente non vuol dire negare la presenza, gia in Gallo, di
elementi fondanti della cosiddetta «ideologia elegiaca»: € altamente probabile
che almeno alcuni, come la funzione di werbende Dichtung dell’elegia, trovassero
applicazione nei suoi versi®, a giustificazione del titolo d’inventor generis
riconosciutogli dagli antichi. Forse cosl non ¢ per la puella Musa® e per la
domina iudex, che per le punte eccessive anche rispetto ai versi di Qasr Ibrim
poOssono apparire innovazioni properziane, esasperazioni di certe formulazioni
del predecessore®®, ma certo la poesia di Gallo doveva contenere molti elementi
di originalita, fonte di quella disapprovazione e di quelle critiche di cui fa fede
I’auto-difesa dei vv. 6-9. Voler trovare questi tratti innovativi nel papiro & perd
fuorviante, tanto pit quando si cerca di far corrispondere ’elegia di Gallo a

63 Cfr. Morelli, Rassegna, cit. 179.

64  Pureimmaginatanella poesia galliana prima dellascoperta del papiro da W. Wimmel, Kallimachos
in Rom (Wiesbaden 1969) 41, e da G. Luck, Die romische Liebeselegie (Heidelberg 1961) 4849,

65 Nella concezione della domira index, ad esempio, D. Gall, Zur Technik von Anspielung und
Zitat in der romischen Dichtung. Vergil, Gallus und die Ciris (Miinchen 1999) 233-234 vede una
possibile contrapposizione di Properzio ai versi del papiro, poiché al gindizio di Visco il poeta
umbro oppone quello della puella. Se una simile, allettante supposizione resta indimostrabile,
resta giusta I’affermazione della studiosa che non necessariamente cio che & in Properzio deve
aver avuto precedenti in Gallo, e tanto meno negli stessi termini.



176 Pacla Gaghardi: Carmina domina digna

quella properziana. Anche perché, pur senza stravolgere ’evidenza o cercare
significati reconditi, il papiro offre ugualmente testimonianze preziose della
novita di questa poesia, in particolare nell’attestazione — questa si sicura ed
evidente — del servitium amoris: se infatti gia la caratterizzazione di Gallo e il
propemptikon Lycoridis nell’ecl. 10 lo lasciavano intuire, nel papiro 'appellativo
di domina per ’'amata e I’accenno alla sua nequitia lo ribadiscono®, confermando
Ioriginalita dell’autore e il suo ruolo fondante nella costruzione dell’elegia latina.

Corrispondenza:

Paola Gagliardi

via Due Torri, 21

1-85100 Potenza

Italia
paolagagliardi@hotmail.com

66 Cfr.Barchiesi, art. cit. 165-166; Conte, op. cit. 37-38; Nicastri, op. cit.25-26; Stroh, art. ¢if. 227-228;
Courtney, op. ¢it. 267 ma gia Stroh, ep. cit. 117ss.;204-206; 219; 228-230: contra, R.O.A M. Lyne,
Servitinm amoris, «CQ» 29 (1979) 121ss,, che lo riteneva un’innovazione di Properzio. Sulla
concezione assolutamente originale del servitium amoris elegiaco cfr. Nicastri, op. cit. 61-76.



	Carmina domina digna : riflessioni sul ruolo della domina nel papiro di Gallo

