
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 69 (2012)

Heft: 2

Artikel: Zur Funktion des Personenwechsels im Gorgias

Autor: Sonderegger, Erwin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-325291

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-325291
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Funktion des Personenwechsels im Gorgias
Von Erwin Sonderegger, Wädenswil

Abstract: Discussions about the content of Plato's Gorgias mostly follow the
structure of this dialogue given by the change of the interlocutors. As plain as this
change is, as little does it correspond with the development of the subject. This
becomes obvious if we compare the division of the dialogue by the interlocutors
with the division of the leading questions. New themes do not start with a new
person, but only in the course of the conversation with Gorgias, Polos, and Cal-
licles respectively Socrates gets a more fundamental niveau for an old question
or introduces a new subject.

1. Fragestellung, Methodisches

Für das Verständnis platonischer Dialoge ist eine Gliederung sehr hilfreich, wenn
nicht überhaupt unerlässlich. In ihr kann der Gedankengang so nachgezeichnet
werden, dass die wichtigsten Fragen und Thesen deutlich hervortreten. Dass
dies nicht nutzlos ist, zeigt sich daran, dass in nicht wenigen Dialogen Einheit
und Aufbau kontrovers diskutiert werden.1 Entsprechend sind in sehr vielen
Kommentaren zu den Dialogen solche Gliederungen als Verständnishilfen zu
finden. Offensichtlich führt aber eine unterschiedliche Gliederung zu einem
unterschiedlichen inhaltlichen Verständnis oder ist Ausdruck eines solchen, da
sich beides gegenseitig bedingt. Deshalb soll die Gliederung des Gorgias hier
nochmals zur Debatte stehen.

1 Man denke beispielsweise an die Diskussion um die thematische und literarische Einheit des

Phaidros Bereits Hermeias weist in seinem Kommentar zu diesem Dialog auf dessen Themen
fülle hin, woraus die einen dies, die anderen jenes als dessen eigentliches Ziel herausgreifen,
der eigentliche Skopos jedoch sei «das Schone in jedem Sinne», vgl H Bernard, Hermeias von
Alexandrien, Kommentar zu Piatons Phaidros (Tubingen 1997) 86-91 L Robin exponiert das

unter dem Titel 1 «Le problème» in der Einleitung zur Budé Ausgabe des Phaidros (XXXVI)
In nahezu allen Kommentaren ist dessen Einheit ein Thema, vgl C J Rowe (Warminster 1986),
GR F Ferrari (Cambridge 1987),E Heitsch (Gottingen 1993) -H Thesleff, Studies in Piatonic
Chronology (Helsinki 1982) 86 118 125 unterscheidet eine erste Benchtsversion des Gorgias und
die zweite Version, die wir heute haben, die Begründung hegt in der inhaltlichen und stilistischen
Nahe bzw Ferne zu früheren und spateren Dialogen Die ausfuhrhchste Erörterung der Frage
und Begründung zweier Fassungen gibt H Tarrant, «The Composition of Plato's Gorgias»,Pru-
dentia 14 (1982) 3-22, auch er findet Spuren einer spateren Überarbeitung D Bostock, Plato's
Theaitetus (Oxford 1988) 271 Anm 4 halt eine solche fur moghch D Stauffer, The Unity of
Plato's Gorgias (Cambridge 2006) hat die Einheit des Gorgias zu Titel und Programm gemacht
Auch M Erler,Th Kobusch, Piaton, Gorgias (Stuttgart 2011) betonen die Einheit des Dialogs,
die in der ethischen Frage, wie wir leben sollen, liege

Museum Helveticum 69 (2012) 129-139



130 Erwin Sonderegger

Der Gliederung können sehr unterschiedliche Mittel dienen. Sie kann sich
eher am Formalen oder am Inhaltlichen, aber auch eher am Methodischen oder am
Szenischen orientieren. Hinsichtlich der Textart ist der Gorgias reich, es lassen sich

Gespräch, Rede in Vertretung eines anderen, fiktiver Dialog, Dichterzitate,
Zusammenfassungen, Berichte, der Mythos unterscheiden. ImWeiteren sind Exkurse und
Intermezzi gerade im Gorgias häufig. Besonders auffällig sind jene Stellen, an
denen über den Ablauf und die Form des Gesprächs gesprochen wird und an denen
versucht wird, eine Gesprächsverweigerung zu beheben. Literarische Form und
darstellerische Mittel werden seit längerem in die inhaltliche Interpretation der
platonischen Dialoge einbezogen und für die Gliederung mitverwendet.
Bemerkungen zur Gesprächsführung haben oft eine gliedernde Funktion. Ebenso können
Personenwechsel Hinweise auf die Gliederung geben. Beim Symposion würde
sich eine Gliederung eigenartig ausnehmen, die nicht die verschiedenen Reden
und die Redenden in Betracht ziehen würde. Im Falle des Gorgias ist das so weit
gegangen, dass es kaum eine Darstellung des Dialogs gibt, die den Dialog nicht in
die drei Gespräche des Sokrates mit Gorgias (448-461), mit Polos (461-481) und
mit Kallikles (481-522) gliedert, umrahmt von der Einleitung (447-448) und dem
Schlussmythos (523-527).2 So stellt sich die Frage, ob tatsächlich im Gorgias mit
dem Personenwechsel strikt ein Themenwechsel verbunden sei, wie Olympiodor
gemäss F. Renaud meint: «La structure globale du Gorgias est claire et facile à

dégager. Le dialogue se divise très nettement en trois entretiens successifs (mis
à part le prologue et le mythe final) .»3 Kurz darauf bemerkt er zur inhaltlichen
Kongruenz: «La structure dramatique et le contenu doctrinal sont donc, selon
Olympiodore, rigoureusement inséparables.»4 Aber auch in der modernen
Interpretation werden die Themen eng mit dem Wechsel der Personen verknüpft:
«L'ensemble du Gorgias est scandé par les changements d'interlocuteurs.»5

Unter den Interpreten herrscht grosse Übereinstimmung über die im Gorgias

berührten Themenkreise, wenn sie genügend allgemein gefasst sind, deren
Einheit und Zusammenhang hingegen sind kontrovers. Dass zuerst die Frage
nach der Rhetorik gestellt wird, dass daraus Fragen der Macht entwickelt werden
und dass diese schliesslich in die Frage nach Lebensformen übergehen, scheint
vielen klar. Dabei fällt auf, dass diese Themen in der Regel den drei Gesprächen

2 Nur wenige Beispiele aus der umfangreichen Literatur E R Dodds, Plato Gorgias, A Revised
Text with Introduction and Commentary (Oxford 1959), M Canto, Plato, Gorgias (Pans 1987),
Th Kobusch, «Wie man leben soll Gorgias», m Th Kobusch,B Mojsisch (Hrsg Platon Seine

Dialoge in der Sicht neuerer Forschungen (Darmstadt 1996) 47-63, J Dalfen, Piaton, Gorgias,
Ubersetzung undKommentar (Gottingen 2004), M Erler,Th KobuschaO (Anm 1)

3 F Renaud, «Rhétorique, Dialectique, Maieutique Le commentaire du Gorgias par Olympio
dore», in M Erler, L Bnsson (Hrsg Gorgias - Menon, Selected Papers from the Seventh

Symposium Platonicum (Sankt Augustin 2007) 309-316,spez 311

4 F Renaud, a O (Anm 3)312
5 Monique Canto, a O (Anm 2) 11 Zum Personenwechsel bemerkt M P Noel, «L'art de Gorgias

dans le Gorgias», in G Samama, Platon, Gorgias (Pans 2003) 59-71 «Le changement semble

aussi conespondre à un changement de sujet» - das genaue Gegenteü ist der Fall



Zur Funktion des Personenwechsels im Gorgias 131

zugeordnet werden, d.h., dass das Gespräch des Sokrates mit Gorgias der Rhetorik,

das Gespräch mit Polos der Macht und das Gespräch mit Kallikles irgendwie
der Diskussion alternativer Lebensformen gewidmet sind. Wer aber daraus die
Folgerung ziehen wollte, dass der Personenwechsel Anlass zumThemenwechsel
sein sollte, könnte sich täuschen, wie die folgenden Ausführungen zeigen.

Zwar gliedert auch E.R. Dodds im Kommentar den Dialog in drei Hauptteile
nach den Personen, doch bemerkt er im Vorwort einschränkend: «The three in-
terlocuters do not represent three distinct forces confronting Socrates but three
successive developments of the same force ...».6 Der je folgende Gesprächsteilnehmer

nehme zwar das Thema des Vorigen auf, führe es aber auf eine tiefere,
grundlegendere Ebene. So sieht Dodds im Gorgias einen «spiralförmigen» Aufbau.

Es lohnt sich, dies genauer zu betrachten. Sollte sich tatsächlich herausstellen,

dass im Gorgias die thematische Gliederung nicht strikt der szenischen folgt,
wird sich im Gegenzug dazu die Frage stellen, was der Sinn des Personenwechsels
im Gorgias sei, wenn nicht die Einführung neuer Themen. Was E.R. Dodds schon

angedeutet hat, wird sehr deutlich werden, der Personenwechsel hat primär mit
einer Verlagerung des Gesprächsniveaus oder der Ausweitung des Gesprächshorizontes

zu tun, allerdings geschieht dies erst im Verlauf des Gesprächs, nicht
schon mit dessen Einsatz. Um die Korrespondenz zwischen inhaltlicher und
szenischer Gliederung zu überprüfen, wird im Folgenden eine Gliederung nach
den leitenden Fragen vorgestellt.

2. Gliederung nach vier leitenden Fragen

2.1. Was ist Rhetorik?
Sie, Sokrates und Chairephon, kämen gleichsam zu spät zur Schlacht, begrüsst
Kallikles im Dialog die Neuankömmlinge. Sokrates deutet das richtig so, dass sie

soeben eine Rede des Gorgias verpasst haben.7 Chairephon traut sich jedoch zu,
Gorgias als seinen Freund trotzdem nochmals zum Sprechen zu bewegen. - Innerhalb

einer einzigen Seite führt Piaton uns in die Situation ein, alle Personen sind
vorgestellt und die Ausgangsfrage des Dialogs ist formuliert, allerdings erst in
persönlicher Form, «Wer ist Gorgias?» oder «Wie können wir Gorgias nennen?»8

Gorgias ist tatsächlich sofort bereit, auf ihre Fragen einzugehen, «denn schon seit
vielen Jahren hat mich niemand mehr etwas Neues gefragt» (448a), doch Polos

6 ER Dodds, a O (Anm 2) 5, mit Hinweis auf den Kommentar von H Gauss, Handkommentar

zu den Dialogen Piatons II 1 (Bern 1956)
7 Zu dem zugrundehegenden Sprichwort vgl J Doyle, «On the First Eight Lines of Plato's Gor¬

gias», Classical Quarterly 56 (2006) 599-602, und id «The Fundamental Opposition in Plato's

Gorgias», Oxford Studies in Ancient Philosophy 30 (2006) 87-100
8 N Pednque, LOGOS DYNASTES (Bern 2011) 165-169 benutzt das darauffolgende Homerzitat

aus dem Zusammenhang des Waffentauschs zwischen Glaukos und Diomedes als Beleg fur das

freundschaftliche Verhältnis zwischen Gorgias und Sokrates



132 Erwin Sonderegger

mischt sich ein und sagt, er könne wohl ebenso gut an der Stelle des Gorgias auf
die Fragen des Sokrates und Chairephon antworten. Dieser erste Kontakt mit
Polos endet allerdings schnell, denn er hat den Fragesinn nicht begriffen und, da
Gorgias anwesend ist, wendet sich Sokrates nun lieber an diesen selbst und fragt
ihn nach dem Gegenstandsbereich seiner Kunst. Auch Gorgias fällt die Antwort
nicht leicht. Fünf Antworten (448-454) bringen keine hinreichende Klärung, was
Rhetorik ist und wovon sie handelt. In einer sechsten fasst Sokrates Bisheriges
zusammen, sie bewirke plausible Überzeugung im Bereich des Gerechten und
Ungerechten, sie belehre aber nicht darüber. Daraus entwickelt sich eine
Diskussion darüber, ob die Rhetorik als Kunst des Überzeugens ein Sachwissen
darüber brauche, worüber sie Überzeugung bewirken wolle. Abermals wiederholt

Sokrates seine Frage, mit leichter Verschiebung des Sinns und unter Bezug
auf seine erste Formulierung im Einleitungsgespräch.9 Eine definitive Antwort
bleibt zwar aus, doch hat das Gespräch mit Gorgias jedenfalls das Resultat, dass

aus der persönlichen Frage eine Sachfrage geworden ist.
Da Sokrates Gorgias auf den Widerspruch hinweist (457de), einerseits die

Macht der Rhetorik darin zu sehen, dass sie auch ohne Sachwissen besser als
ein professioneller Vertreter (etwa ein Arzt) einen anderen überzeugen könne,
andererseits, dass Gorgias für sich beanspruche, mit seiner Rhetorik auch das
Wissen über das Gerechte und Ungerechte zu vermitteln, will Polos wiederum
Gorgias zu Hilfe kommen. Er dreht den Spiess um und fragt Sokrates, was er
selbst denn unter Rhetorik verstehe (462b). Dies ist ein geschickter Zug in der
Regieführung, denn so bekommt Sokrates Gelegenheit, seine eigene Sicht zu
entwickeln. Zunächst hält er fest, Rhetorik sei gar keine té%vti, sondern nur eine

ejurceipicc, blosses Erfahrungswissen. Ihr Wissen verhalte sich zum eigentlichen
Wissen über das Reden wie beispielsweise das Wissen eines Kochs über die
Gesundheit zu dem eines Arztes. In der Folge bestimmt Sokrates die Rhetorik,
indem er sie in ein System der k<Acck£icc als empirisch ausgerichtete schmeichlerische

Verführung, einordnet (464a-466a). Mit dieser Einordnung scheint Piaton
nicht allein zu stehen. In den Kolakes des Eupolis (aufgeführt 421 a. Chr. n.)
bilden schmeichlerische Parasiten den Chor. Dessen schmarotzerisches und
geldgieriges Verhalten im Hause des Kallias, die Anwesenheit des Protagoras, das
Prahlen mit ihrer Schmeichelei, Parallelen mit Piatons Protagoras, der sich wohl
von dieser Komödie für Szenisches hat anregen lassen, machen es plausibel, dass

die Schmarotzer Sophisten waren.10

9 447cl nç i) 8wapiç téxwiÇ toi) ctvSpoç 456a5 nôXai èponôi nç note i) Sfivcxpiç ètmv
ttîç prycopiKrîç

10 Die Fragmente der Kolakes finden sich in CAF I, frg 145-178, in PCG V, frg 156-189, sowie
in Jan C Storey, Fragments of Old Comedy, Vol II, London 2011 frg 156-181 Die eben erst
erschienene Monographie zu dieser Komodie von M Napohtano, IKolakes di Eupoh, Introdu-
Zione, traduzione, commentario (Berhn 2012) konnte ich noch nicht einsehen - Sollte Piaton
auch hier an die Kolakes des Eupolis denken, hatte die KotaxKetcx, der die Rhetorik zugeordnet
wird, einen Beigeschmack des Parasitaren



Zur Funktion des Personenwechsels im Gorgias 133

Somit ergibt sich, dass die Frage nach Wesen und Macht der Rhetorik vom
Anfang des Dialogs bis 466 das Gespräch bestimmt. Acht unterschiedliche
Antworten sind bisher gegeben worden, eine erste völlig unzureichende von Polos,
sechs im Gespräch mit Gorgias und die letzte von Sokrates, als Antwort auf die
Frage des Polos, weitere Antworten folgen nicht.11 Die Frage nach der Rhetorik
wird im Folgenden zwar nie ganz vergessen, sie tritt aber gegenüber den anderen
Fragen in den Hintergrund. Für D. Stauffer a.O. (Anm. 1) bleibt die Rhetorik
das zentrale Thema. Sokrates wolle eine neue Art der Rhetorik einführen, die
«Noble Rhetoric». Da aber die Rhetorik nur die Funktion hat, die Bürger im
Sinne der ethischen Hauptthese besser zu machen, ist doch wohl die ethische
Frage der Rhetorik übergeordnet.

Im Hinblick auf die letzte und sehr abschätzige Bestimmung der Rhetorik
durch Sokrates fragt Polos mehr oder weniger erstaunt, ob er, Sokrates, nicht glaube,

dass die Rhetorik grosse Macht besitze, was dieser selbstverständlich verneint
(466b). Polos dagegen vergleicht deren Macht mit der eines Tyrannen, der seine
Macht ohne jede Einschränkung durch Vorgaben der Gerechtigkeit, der Rücksicht
auf andere oder Ähnliches ausüben könne. Hier kommt ein zweiter Machtbegriff
ins Spiel. Bestand die Macht der Rhetorik bei Gorgias noch im Überzeugen (457a),
so schreibt ihr Polos jetzt eine Macht zu, wie sie Tyrannen haben, die töten, des

Eigentums berauben und aus der Stadt vertreiben können (466c). Hier findet also ein
entscheidender Übergang statt. Ein Blick in die Literatur zeigt aber, dass zwar oft
bei 466a ein neuer Unterabschnitt bezeichnet wird, der wesentliche Übergang aber
durch die vorausgesetzte Gesprächseinheit «Gespräch mit Polos» ganz verdeckt
wird. Bei J. Dalfen beispielsweise heisst es lediglich (a.O., Anm. 2) 144: «[Polos]...
schneidet ein neues Thema an», und doch wird an dieser Stelle das neue Thema
der Macht aus dem Gesprächsverlauf heraus entwickelt, und zwar so, dass Sokrates
kurz darauf seine zentrale ethische These anbringen kann.

2.2. Muss Ausübung der Macht gerecht sein?
Dieser Begriff des Einfluss Habens, des viel Vermögens, des grosse Macht
Habens (psyiaTOV ôvvccvTcu, 466b4), was Polos für das Gute hält (466e6-7), führt
zur zweiten Leitfrage. Sokrates konfrontiert die These des Polos vorerst mit drei
Unterscheidungen. Dadurch wird aus der unbedingten These eine bedingte. Es
komme doch wohl auch für Polos und die Tyrannen darauf an, ob das Handeln
vernünftig oder unvernünftig sei. Weiter unterscheiden auch alle das Handeln
vom Worum-Willen des Handelns, also von seinem Zweck und Ziel, und Letzteres

sei das Gute und das, wovon man sagen könne, es sei das, was man eigentlich
wolle. Dem stimmt Polos zu. Schliesslich will Sokrates einen grossen Unterschied
darin sehen, ob das Handeln gerecht oder ungerecht sei. Das will Polos nicht
mehr gelten lassen (469al).

11 Hingegen gibt Sokrates ganz am Ende des Dialogs (527cd) eine Zweckbestimmung der Rhetorik
Sie sei dazu da, die Burger zur Gerechtigkeit anzuhalten



134 Erwin Sonderegger

Der Vorstellung des summum bonum, das nach Polos darin besteht, zu tun,
was einem beliebt, auch ungerechterweise, stellt Sokrates seine Vorstellung des

summum malum entgegen (469b8) : cbç geyioTOV tcov kcckcov tuy/avei ov to aÖitcetv,
«das grösste Übel ist das Unrecht Tun.» Diese paradoxe These will Polos so

wenig einleuchten, dass er nicht mehr antworten will, Sokrates muss in einem
fiktiven Dialog für Polos sprechen. Es geht dabei um die Frage, in welcher Form
denn die Machtausübung geschehen soll, die Polos für das Beste hält. In diesem
Zusammenhang führt Sokrates die vierte Unterscheidung im Handeln ein, es
komme darauf an, ob das Handeln nützlich oder schädlich sei (470).

Polos nimmt wieder am Gespräch teil. Archelaos, der Sohn des Perdikkos,
Herrscher von Makedonien, sei ein Beispiel für das, was er meint. Polos kann
nicht verstehen, dass es Sokrates nicht einleuchtet, dass Perdikkos glücklich ist
(evöcngovei, 470e2). Hier meldet sich erstmals die Frage nach dem Glück und
dem guten Leben an, die Sokrates noch zweimal als das eigentliche Thema all
dieser Gespräche bezeichnet.12 Dem «tun können, was einem beliebt» als
Kriterium des Glücks hält Sokrates Bildung und Gerechtigkeit entgegen.
Demgegenüber ist die Aussage, dass der Nutzen der Rhetorik für den gerecht lebenden
Menschen höchst gering sei, nur noch ein Korollarium. Damit schliesst das
Gespräch mit Polos (481b).

Kallikles ärgert sich unterdessen dermassen, dass er eingreift: «Wenn das
alles wahr wäre, was du sagst, dann würden wir alle sehr verkehrt leben» (481c),
wobei klar ist, dass es unsinnig wäre, dies zu behaupten. Das Argument setzt

voraus, dass die allgemein verbreitete Lebensweise nicht falsch sein kann. Dies
ist die ethische Parallele zum epistemologischen Postulat, wonach nicht nahezu
alles, was die meisten zu erfahren meinen, falsch sein kann.13 Für Sokrates ist klar,
dass das vorausgesetzte Prinzip weder im Bereich der Ethik noch im Bereich
des Erkennens Gültigkeit hat. Er hält Kallikles entgegen, dass die Philosophie
eben immer dasselbe sage und er mit sich selbst übereinstimmen müsse. Unberührt

davon hält Kallikles Sokrates vor, er habe Polos hinterlistig zu falschen
Zugeständnissen verführt und keineswegs seine These über die Macht widerlegt.

Er habe ganz einfach den auch ihm wohlbekannten Unterschied zwischen
dem von Natur aus Guten und Gerechten und dem konventionellen Guten und
Gerechten unterschlagen. So lautet die Gegenthese des Kallikles: «Die Natur
selbst zeigt, dass es gerecht ist, dass der Bessere mehr hat als der Schlechtere
und der Mächtigere mehr als der Schwächere» (483d).14 Kallikles will damit
keineswegs eine neue These aufstellen, er gibt der Ansicht über die Macht, die

12 487e Was fur einer muss der Mensch sein9 500c Auf welche Weise sollen wir leben9 - seil um
gerecht, gut und glucklich zu sein

13 D Davidson, «A Coherence Theory of Truth and Knowledge» in D Henrich (Hrsg ),Kant oder
HegeP (Stuttgart 1983) 423-438, jetzt dt in M Sandbothe (Hrsg Donald Davidson und Richard
Rorty, Wozu Wahrheit9 (Frankfurt am Main 2005) 46-75, weitere Nachweise 352

14 Weiter unten, 491e, bestärkt er die These «Das natürlicherweise Schone und Gerechte besteht
dann, seine Begierden in Höchstform auflaufen zu lassen und sie ja nicht einzuschränken »



Zur Funktion des Personenwechsels im Gorgias 135

Polos schon vertrat, lediglich eine bessere Fassung. Macht zu haben, um mehr zu
haben und die Begierden ausleben zu können, das sei das natürlicherweise Gute
und Gerechte. Zur Erklärung seines Verhaltens bezog sich Sokrates soeben auf
die Philosophie. Das greift Kallikles auf, wenn er erklärt, das sei etwas für die
Jungen und nur mit Mass zu betreiben. Wer das nicht beachte, bleibe unerfahren
und mache sich lächerlich (484cd). Diese Sicht des Alltags auf die Philosophie
stimmt mit der Darstellung der Philosophie im Theaitet 173-4 überein, wo auch
die bekannte Geschichte über Thaies, der in den Brunnen fällt, steht.

Sokrates versucht, Kallikles mit Abklärungen dessen, was unter «mehr
haben» zu verstehen sei, wovon denn die «Besseren» mehr haben sollen und wer
eigentlich die Besseren seien, unsicher zu machen, doch das gelingt ihm nicht,
wenn man nicht die zunehmende Abneigung des Kallikles, überhaupt noch am
Gespräch teilzunehmen, dafür nehmen will. Einige Interpreten ziehen daraus
den Schluss,dass es Piaton offensichtlich an hinreichenden Argumenten fehle.15

Doch dies scheint mir wenig wahrscheinlich, ist das doch ein Arrangement von
Piaton selbst. Man müsste annehmen, Piaton wolle sagen, solche Fragen seien

argumentativ nicht zu lösen. Daraus, ob ein Gesprächspartner sich von Sokrates
überzeugen lasse oder nicht, kann nicht geschlossen werden, ob Piaton das Argument

für stichhaltig gehalten habe oder nicht, denn das gehört zur Dialogregie
und insofern nur vermittelterweise zum Argument.

Der argumentative Kern des Gesprächs besteht darin, dass Sokrates die
Voraussetzung des Kallikles, dass die Begriffe des Guten und des Angenehmen
identisch sind, widerlegen will. Dabei stützt er sich erstens darauf, dass etwas nicht
zugleich gut und nicht gut sein kann, sehr wohl aber zugleich angenehm als auch
nicht angenehm. Zweitens benutzt er ein Prinzip, das aus dem Gespräch mit Polos
stammt: Nicht das Angenehme ist der letzte Zweck des Handelns, alles Handeln
ist um des Guten willen. Aus Beidem folgt, dass gut und angenehm nicht identisch
sein können. Kallikles reagiert sehr verärgert über die nahezu unanständigen
Beispiele, mit denen Sokrates seine Argumentation unterstützt, denn auch für
Kallikles ist es selbstverständlich, dass zwischen guten und schlechten fiôovai,
Lüsten, unterschieden werden muss. Sokrates dürfe nicht mit den schlechten Lüsten

gegen seine These argumentieren. Allerdings muss dann zugegeben werden,
dass es, um das unterscheiden zu können, eines Sachwissens bedarf. Da hier ein
thematischer Einschnitt im Gespräch zwischen Sokrates und Kallikles erfolgt,
ergibt sich, dass der zweite Hauptteil, dominiert von der zweiten Leitfrage nach
den Bedingungen des Machtgebrauchs, von 466a bis hierher, 500a, reicht.

15 Zuletzt F VTrivigno, «Paratragedy in Plato's Gorgias», Oxford Studies inAncient Philosophy 36

(2009) 73-105 Er sieht im Aufbau des Gorgias einen starken Bezug zur Tragödie Antiope des

Euripides und meint, dass Sokrates, weü seine dialektischen Mittel gegen Kallikles nicht aus
reichen,zum Mythos gleichsam als deus ex machina greifen musse, um den Entscheid zwischen
dem phüosophischen und dem politischen Leben herbeizufuhren



136 Erwin Sonderegger

2.3. Auf welche Art muss ich leben?
Nicht eine These, sondern der Unterschied der politischen und der philosophischen

Lebensweise, die Kallikles bzw. Sokrates verkörpern, dient als Ausgangspunkt

zur dritten Leitfrage.16 Dass Sokrates für die philosophische Lebensweise
steht, ist von allen anderen Dialogen her klar, es ist aber schon früh im Gespräch
mit Kallikles auch ausdrücklich gemacht (482a). Auch der politische Standpunkt
des Kallikles steht ausser Frage, einerseits durch die Bemerkungen des Sokrates
zu seiner Person und zu seinem Charakter, andererseits durch die Bemerkungen

des Kallikles im Zusammenhang seiner Beurteilung der Philosophie (484-
487). Diesen Unterschied thematisiert nun Sokrates mit der nächsten Leitfrage
(500c3): övtivcc %pri xpojiov Çfjv; «Wie sollen wir leben?» Aus der Menge möglicher

Lebensweisen wählt Sokrates zwei aus, das politische und das philosophische

Leben. Für jenes steht Kallikles, für dieses Sokrates. Es ist klar, dass diese
zwei Lebensweisen aus einer grösseren Fülle möglicher Lebensweisen ausgewählt

sind. Die Frage nach dem ßio<; ist ein Topos.17

Im Sinne des Sokrates können Rhetorik und politisches Handeln nur das
eine Ziel verfolgen, die Bürger besser zu machen. Mit seinem Verständnis von
«gut» und «besser» ist es ihm ein Leichtes zu zeigen, dass kein gegenwärtiger
und kein früherer Politiker je die Bürger besser gemacht haben. Nun stellt
Sokrates ein Ideal der Rhetorik vor, das dermassen kontrafaktisch ist,18 dass es der
Überredungskraft des Gorgias bedarf (505-506), um Kallikles dazu zu bringen,
nach einiger Zeit wenigstens formell wieder ins Gespräch einzusteigen (509c).

Es scheint, dass Kallikles das Ausmass der Differenz seiner eigenen gegenüber

der Lebensform des Sokrates begriffen hat, denn er warnt ihn eindringlich,
sich in Acht zu nehmen, nur die Rhetorik könnte ihn retten (51 lc). Sokrates geht
sehr ironisch darauf ein, auch Schwimmen, Schifffahrt, Militär, Medizin usw.
könnten das Leben retten, doch nicht darauf komme es an, dass das schlichte
Leben gerettet werde, sondern, dass man gut lebe (cbç apiatcc Çfjv). Was Rhetoriker
und Politiker allenfalls könnten, sei Schiffe, Mauern und Werften bauen (517c,
vgl. schon 455de). Bei all den Attacken gegen die Politiker sollte nicht vergessen
werden, dass Piaton selbst in jüngeren Jahren politische Aspirationen hatte.19

16 Auf diesen Punkt legt Charles H Kahn, «Drama and Dialectic in Plato's Gorgias», Oxford Stud¬

ies inAncient Philosophy 1 (1983) 75-121, spez 76, grosses Gewicht Die Argumente im Gorgias
sind nicht nur gegen die Thesen, sondern auch «against the man» J Doyle, «The Fundamental
Opposition », (Anm 7), macht das zum Zentrum des Dialogs

17 Auch die drei Formen des ßtoc; GeœpTj'ciKOç, xpTipcmGtiKOç und ctJioXavGTiKOç, die Aristoteles,
EN, 1,3,1095bl7-19, nennt, sind nicht als vollständige Liste gedacht und sind Resultat einer Ty

pisierung Dass Rhetorik und Dialektik nicht einfach als einander entgegengesetzte Methoden,
sondern als Lebensformen thematisiert werden, betonen M ErlerundTh Kobusch a O (Anm 1)
317

18 Eben jene Rhetorik, die D Stauffer a O (Anm 1) als «Noble Rhetoric» bezeichnet
19 Siehe Piatons Bemerkungen dazu im Siebenten Brief - Schon André Rivier, Les horizons mé¬

taphysiques du Gorgias (Lausanne 1948) 10, hat auf diesen Umstand hmgewiesen



Zur Funktion des Personenwechsels im Gorgias 137

2 4 Wie muss ich angesichts des Todes leben?
Nochmals und eindringlicher warnt nun Kallikles Sokrates, nicht so zu sprechen
Es ware gut möglich, dass ihm m Athen das «Schlimmste» geschehen konnte
(521c)20 Sokrates bestätigt das sofort, es ware nichts Aussergewohnhches, wenn
er verurteilt wurde und stürbe (521d) Deshalb gerat die bisherige Leitfrage nach
dem guten Leben unter einen neuen, radikaleren Aspekt Es wird jetzt gefragt,
wie angesichts des Todes zu leben ist (521d) Dies macht den letzten Teil des Dialogs

und die vierte Leitfrage aus Sokrates thematisiert die beiden Stichworte,
die Kallikles ihm gegeben hat, was «das Schlimmste» sei und wie man sich davor
«schützen» könne Dabei bezieht er sich auf seme ethische Hauptthese, dass

Unrecht tun das grosste Übel sei und dass ein gerechtes Leben der beste Schutz
davor sei Zum Abschluss bietet Sokrates eine Geschichte an, die begründet, dass

es angesichts des Todes am besten ist, gerecht zu leben (523-527) Die Rede des

Sokrates gliedert sich m die Erzählung der Geschichte (523a-524a), eine
Interpretation davon (524a-527a) und Folgerungen daraus (527a-e)

3 Vergleich der Gliederung nach den leitenden Fragen
mit der Gliederung nach den Personen

Der Dialog Gorgias umfasst ungefähr achtzig Stephanusseiten Auf gerade einmal

einer Seite werden die Situation, alle Gesprachsteilnehmer und das Publikum

vorgestellt Hier wird auch schon m einer ersten Form nach der Rhetorik
gefragt Die wichtigsten Gesprächspartner des Sokrates sind Gorgias, Polos und
Kallikles Mit Polos spricht Sokrates zuerst nur kurz (eine Seite), langer mit Gorgias

(etwa dreizehn Seiten), darauf nochmals mit Polos (etwa zwanzig Seiten),
zuletzt mit Kallikles (gut vierzig Seiten) Der Dialog schhesst mit einer langen
Rede des Sokrates (fünf Seiten) Diesen Textabschnitten werden m der Regel
thematische Blocke zugeordnet, die mit Einleitung - Rhetorik - Macht -
Lebensweisen - Jenseitsmythos umschrieben werden können Gelegentlich wird
allerdings die strikte Zuordnung im Laufe des eigentlichen Kommentars
relativiert Doch steht die Interpretation auf der Grundlage der Gliederung durch
die Personen, was oft dazu fuhrt, dass die thematischen Ubergange zu wenig
Beachtung finden (siehe das Beispiel oben zu Gorgias 466a)

Diesem Schema sollen nun die Resultate der obigen Darstellung gegenübergestellt

werden Die These, dass ungerecht zu handeln das grosste Übel sei, kann
als das thematische Zentrum des Dialogs angesehen werden21 Es fallt auch auf,
dass Sokrates diese These mit allen Mitteln verteidigt, eine fur ihn sehr
ungewöhnliche Haltung Alles Weitere dient ihrer Vorbereitung, Begründung,
Erläuterung Dabei kommt es zu mannigfachen Niveau-Verschiebungen, zur Trans-

20 Unmittelbar auf 521b bezogen, mittelbar auf 511c

21 Auch M Erler,Th Kobusch a O (Anm 1) sehen das mit und nach vielen anderen so



138 Erwin Sonderegger

formation, Ausweitung, Reduktion, Radikalisierung von Fragestellungen, die
sich im Gespräch mit den verschiedenen Partnern ergeben. Das zeigt sich, wenn
darauf geachtet wird, wie Piaton aus dem Gesprächsverlauf heraus jeweils eine
neue Frage entwickelt. Die wichtigsten dieser Fragen lauten: Was ist Rhetorik?
Besitzt Rhetorik eine Macht? Ist es gut, Macht auch ungerecht auszuüben? Wie
muss ich leben? Wie muss ich angesichts des Todes leben? In den eben genannten
Weisen verändert oder verschiebt die jeweils neue Frage die alte.

Die erste Frage, die nach Wesen und Macht der Rhetorik, wird schon in der
Eröffnungsszene (447a-448a) angeschnitten und sie hält sich bis 466a durch, wo
die Frage nach der gerechten Ausübung der Macht eingeführt wird. Die erste
Antwort des Polos auf die Frage, was Rhetorik sei («die schönste der Künste»),
ist eher eine Bewertung und die blosse Äusserung einer Überzeugung als eine
Bestimmung. Erst im Gespräch mit Gorgias wird aus der persönlichen Frage eine

Sachfrage. Eine Antwort wird zunächst durch Bestimmung des Gegenstandsbereichs

gesucht. Auch wenn diese Methode der Bestimmung einer Sache nicht
unbedingt in eine Definition münden kann, so ist sie doch in gegebener Situation

informativ. Gewiss aber können sich verschiedene Tätigkeiten noch weiter
unterscheiden, wenn sie in verschiedener Weise mit demselben zu tun haben.

Die Differenz der zwei Gespräche liegt also im methodischen Bereich. Eine
dritte Methode, die Rhetorik zu bestimmen, besteht darin, dass die Rhetorik
zu Beginn des zweiten Gesprächs mit Polos als «schmeichlerische Verführung»
durch Einordnung in das System der k<Acck£icc bestimmt wird. Die Angabe des

systematischen Ortes einer Sache ist präziser als die Angabe ihres Gegenstandsbereichs

(vgl. System Linné).
Die letzte Bestimmung der Rhetorik durch Sokrates stösst die zweite

Leitfrage an, ob die Ausübung der Macht gerecht sein müsse oder nicht (466a-500a).
Mit dem Einsatz dieser Frage ist kein Personenwechsel verbunden, Sokrates
spricht weiterhin mit Polos. Immer noch im Gespräch mit Polos formuliert
Sokrates seine Hauptthese, dass ungerecht zu handeln das grösste Übel sei. Erst
später (von 481 an) greift Kallikles ins Gespräch über die Macht ein. Kallikles
erinnert Sokrates an die prinzipielle Unterscheidung zwischen «gut von Natur
aus» und «konventionell gut». Sie gibt Sokrates Gelegenheit, mehrere Begriffe
zu klären («von Natur aus», «mehr haben», «die Besseren»). Der Unterschied
zum Gespräch mit Polos besteht darin, dass im Gespräch mit Kallikles die
Argumentation auf Prinzipien beruht, denn Sokrates führt gegen die These des

Kallikles, gut und angenehm seien identisch, zwei Prinzipien ins Feld, die vierte
Methode.

Der Wechsel zur dritten Leitfrage kommt durch eine gleichsam existentielle
Wende zustande, indem die Lebensformen von Sokrates und Kallikles selbst
thematisiert werden. Daraus ergibt sich die dritte Leitfrage (500a-521a), «Wie
muss ich leben?» Dieser Übergang ist eben dadurch möglich, dass der Gesprächs-
parnter immer noch derselbe ist. Im Verlauf dieses Gesprächs sieht Kallikles
die Gefährdung des Lebens des Sokrates, was zu einer letzten Radikalisierung



Zur Funktion des Personenwechsels im Gorgias 139

führt. Die generelle Frage nach dem Leben, die den ersten Teil bestimmt, wird
hier radikalisiert zur Frage nach dem Leben angesichts des Todes. Beide Fragen
werden im Gespräch mit Kallikles behandelt. Die erste ist im Gespräch mit Kal-
likles entstanden, das 522 endet, die zweite bleibt thematisch in der Geschichte,
die Sokrates in verbleibenden fünf Seiten allein erzählt.

Die Personenwechsel sind also jeweils keine Anfänge, sondern Fortführungen

des Bisherigen und sie geben Sokrates Gelegenheit, im Verlaufe des

Gesprächs mit der neuen Person in den genannten Formen die Fragestellung zu
verändern oder ein neues Thema einzuführen. Die thematischen Einschnitte
liegen deshalb innerhalb eines Gesprächsblocks.

Stelle Gliederung
nach Personen

Thema Ghederung nach leitenden Fragen Stelle

447a-448a alle Personen Einleitung Situation und Personen,
Wer ist Gorgias9

447a-448a
447d

448a-c Polos, Sokrates Was ist Rhetorik? 448a-466a

448cM6lb Gorgias, Sokr. I Rhetorik Wovon handelt Rhetorik9 449d

46lb-181b Polos, Sokr. II Macht Was ist Rhetorik gemäss Sokr 9 462b

Muss Ausübung der Macht gerecht sein?

Ungerecht handeln ist das grosste Übel
Ungerechte können sehr wohl gluckhch sein

466a-500a
469b
470d

481b-522e Kallikles,
Sokrates

III Lebens
weisen

Das von Natur aus Gute und Gerechte ist zu
unterscheiden vom konventionell Guten und
Gerechten 482e

Auf welche Art muss ich leben? 500a-521a

Wie muss ich angesichts des Todes leben? 521a-527e

523a-527e Sokrates Jenseits

mythos
Eine Geschichte dazu, Interpretation davon
und Folgerungen daraus

Korrespondenz:
Erwin Sonderegger
Eichweidstrasse 30
8820 Wädenswil
erwmso@bluewm.ch


	Zur Funktion des Personenwechsels im Gorgias

