Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 69 (2012)

Heft: 2

Artikel: Zur Funktion des Personenwechsels im Gorgias
Autor: Sonderegger, Erwin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-325291

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-325291
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Funktion des Personenwechsels im Gorgias

Von Erwin Sonderegger, Widenswil

Abstract: Discussions about the content of Plato’s Gorgias mostly follow the
structure of this dialogue given by the change of the interlocutors. As plain as this
change is, as little does it correspond with the development of the subject. This
becomes obvious if we compare the division of the dialogue by the interlocutors
with the division of the leading questions. New themes do not start with a new
person, but only in the course of the conversation with Gorgias, Polos, and Cal-
licles respectively Socrates gets a more fundamental niveau for an old question
or introduces a new subject.

1. Fragestellung, Methodisches

Fiir das Verstiindnis platonischer Dialoge ist eine Gliederung sehr hilfreich, wenn
nicht tiberhaupt unerlésslich. In ihr kann der Gedankengang so nachgezeichnet
werden, dass die wichtigsten Fragen und Thesen deutlich hervortreten. Dass
dies nicht nutzlos ist, zeigt sich daran, dass in nicht wenigen Dialogen Einheit
und Aufbau kontrovers diskutiert werden.! Entsprechend sind in sehr vielen
Kommentaren zu den Dialogen solche Gliederungen als Verstindnishilfen zu
finden. Offensichtlich fiithrt aber eine unterschiedliche Gliederung zu einem
unterschiedlichen inhaltlichen Verstindnis oder ist Ausdruck eines sclchen, da
sich beides gegenseitig bedingt. Deshalb soll die Gliederung des Gorgias hier
nochmals zur Debatte stehen.

1 Man denke beispielsweise an die Diskussion um die thematische und literarische Einheit des
Phaidros. Bereits Hermeias weist in seinem Kommentar zu diesem Dialog auf dessen Themen-
fillle hin, woraus die einen dies, die anderen jenes als dessen eigentliches Ziel herausgreifen,
der eigentliche Skopos jedoch sei «das Schine in jedem Sinne», vgl. H. Bernard, Hermeias vor
Alexandrien, Kommentar zu Platons Phaidros ('Tiibingen 1997) 86-91. L. Robin exponiert das
unter dem Titel 1 «Le probléme» in der Einleitung zur Budé- Ausgabe des Phaidros (XXX VTI).
In nahezu allen Kommentaren ist dessen Einheit ein Thema, vgl. C.J. Rowe (Warminster 1986),
G.R.E Ferrari (Cambridge 1987), E. Heitsch (Gottingen 1993). — H. Thesleff, Stuidies in Platonic
Chrorology (Helsinki 1982) 86.118.125 unterscheidet eine erste Berichtsversion des Gorgias und
die zweite Version, die wir heute haben; die Begriindung liegt in der inhaltlichen und stilistischen
Nihe bzw. Ferne zu fritheren und spiteren Dialogen. IDhe ausfithrhchste Erorterung der Frage
und Begriindung zweier Fassungen gibt H. Tarrant, «<The Composition of Plato’s Gorgias», Pru-
dentia 14 (1982) 3-22, auch er findet Spuren einer spiteren Uberarbeitung. D. Bostock, Plato’s
Theaitetus (Oxford 1988) 271 Anm. 4 hilt eine solche fiir moglich. D. Stauffer, The Unity of
Plato’s Gorgias (Cambridge 2000) hat die Einheit des Gorgias zu Titel und Programm gemacht.
Auch M. Erler, Th. Kobusch, Platon, Gorgias (Stuttgart 2011) betonen die Finheit des Dialogs,
die in der ethischen Frage, wie wir leben sollen, liege.

Musewm Helveticum 69 (2012) 129-139



130 Erwin Sonderegger

Der Gliederung kdnnen sehr unterschiedliche Mittel dienen. Sie kann sich
eher am Formalen oder am Inhaltlichen, aber auch eher am Methodischen oder am
Szenischen orientieren. Hinsichtlich der Textart ist der Gorgias reich, eslassen sich
Gesprich, Rede in Vertretung eines anderen, fiktiver Dialog, Dichterzitate, Zusam-
menfassungen, Berichte, der Mythos unterscheiden. Im Weiteren sind Exkurse und
Intermezzi gerade im Gorgias hiufig. Besonders auffillig sind jene Stellen,an de-
nen iiber den Ablauf und die Form des Gesprichs gesprochen wird und an denen
versucht wird, eine Gespriachsverweigerung zu beheben. Literarische Form und
darstellerische Mittel werden seit lingerem in die inhaltliche Interpretation der
platonischen Dialoge einbezogen und fiir die Gliederung mitverwendet. Bemer-
kungen zur Gesprachsfithrung haben oft eine gliedernde Funktion. Ebenso k6nnen
Personenwechsel Hinweise auf die Gliederung geben. Beim Symposion wiirde
sich eine Gliederung eigenartig ausnehmen, die nicht die verschiedenen Reden
und die Redenden in Betracht ziehen wiirde. Im Falle des Gorgias ist das so weit
gegangen, dass es kaum eine Darstellung des Dialogs gibt, die den Dialog nicht in
die drei Gespréiche des Sokrates mit Gorgias (448-461), mit Polos (461-481) und
mit Kallikles (481-522) gliedert, umrahmt von der Einleitung (447-448) und dem
Schlussmythos (523-527).2 So stellt sich die Frage, ob tatséchlich im Gorgias mit
dem Personenwechsel strikt ein Themenwechsel verbunden sei, wie Olympiodor
gemiss F Renaud meint: «La structure globale du Gorgias est claire et facile a
dégager. e dialogue se divise tres nettement en trois entretiens successifs (mis
a part le prologue et le mythe final).»* Kurz darauf bemerkt er zur inhaltlichen
Kongruenz: «La structure dramatique et le contenu doctrinal sont donc, selon
Olympiodore, rigoureusement inséparables.»* Aber auch in der modernen In-
terpretation werden die Themen eng mit dem Wechsel der Personen verkniipft:
«[ensemble du Gorgias est scandé par les changements d’interlocuteurs.»’

Unter den Interpreten herrscht grosse Ubereinstimmung iiber die im Gor-
gias beriihrten Themenkreise, wenn sie geniigend allgemein gefasst sind, deren
Einheit und Zusamimenhang hingegen sind kontrovers. Dass zuerst die Frage
nach der Rhetorik gestellt wird, dass daraus Fragen der Macht entwickelt werden
und dass diese schliesslich in die Frage nach Lebensformen libergehen, scheint
vielen klar. Dabei fllt auf,dass diese Themen in der Regel den drei Gespréachen

2 Nur wenige Beispiele aus der umfangreichen Literatur: E.R. Dodds, Plato Gorgias, A Revised
Text with Introduction and Commentary (Oxford 1959); M. Canto, Plato, Gorgias (Paris 1987);
Th. Kobusch, «Wie man leben soll: Gorgias», in Th. Kobusch, B. Mojsisch (Hrsg.), Platon. Seire
Dialoge in der Sicht neuerer Forschungen (Darmstadt 1996) 47-63; 1. Dalfen, Platon, Gorgias,
Ubersetzung und Kommentar (Géttingen 2004), M. Erler, Th. Kobusch a.0. (Anm. 1).

3 F Renaud, «Rhétorique, Dialectique, Mafeutique: Le commentaire du Gorgias par Olympio-

dorex,in M. Erler, L. Brisson (Hrsg.), Gorgias — Menon, Selected Papers from the Seventh Sym-

posim Platonicum (Sankt Augustin 2007) 309-316, spez. 311.

F. Renaud, a.0. (Anm. 3) 312.

5  Monmgque Canto,a.0. (Anm.2) 11. Zum Personenwechsel bemerkt M.-P. Noél, «L’art de Gorgias
dans le Gorgiase»,in G. Samama, Platon, Gorgias (Paris 2003) 59-71 «Le changement semble
aussi correspondre & un changement de sujet» — das genaue Gegenteil ist der Fall.

=



Zur Funktion des Personenwechsels im Gorgias 131

zugeordnet werden, d.h., dass das Gespréch des Sokrates mit Gorgias der Rheto-
rik, das Gesprich mit Polos der Macht und das Gespréich mit Kallikles irgendwie
der Diskussion alternativer Lebensformen gewidmet sind. Wer aber daraus die
Folgerung ziehen wollte,dass der Personenwechsel Anlass zum Themenwechsel
sein sollte, kénnte sich tduschen, wie die folgenden Ausfithrungen zeigen.

Zwar gliedert auch E.R. Dodds im Kommentar den Dialog in drei Hauptteile
nach den Personen, doch bemerkt er im Vorwort einschrinkend: «I'he three in-
terlocuters do not represent three distinct forces confronting Socrates but three
successive developments of the same force ...».* Der je folgende Gesprachsteil-
nehmer nehme zwar das Thema des Vorigen auf, fiihre es aber auf eine tiefere,
grundlegendere Ebene. So sieht Dodds im Gorgias einen «spiralférmigen» Auf-
bau. Es lohnt sich, dies genauer zu betrachten. Sollte sich tatséchlich herausstel-
len, dass im Gorgias die thematische Gliederung nicht strikt der szenischen folgt,
wird sich im Gegenzug dazu die Frage stellen, was der Sinn des Personenwechsels
im Gorgias sei, wenn nicht die Einfilhrung neuer Themen. Was E.R. Dodds schon
angedeutet hat, wird sehr deutlich werden, der Personenwechsel hat primir mit
einer Verlagerung des Gespriachsniveaus oder der Ausweitung des Gespréichs-
horizontes zu tun, allerdings geschieht dies erst im Verlauf des Gespréchs, nicht
schon mit dessen Finsatz. Um die Korrespondenz zwischen inhaltlicher und
szenischer Gliederung zu iiberpriifen, wird im Folgenden eine Gliederung nach
den leitenden Fragen vorgestellt.

2. Gliederung nach vier leitenden Fragen

2.1. Was ist Rhetorik?

Sie, Sokrates und Chairephon, kimen gleichsam zu spét zur Schlacht, begriisst
Kallikles im Dialog die Neuankémmlinge. Sokrates deutet das richtig so, dass sie
soeben eine Rede des Gorgias verpasst haben.” Chairephon traut sich jedoch zu,
Gorgias als seinen Freund trotzdem nochmals zum Sprechen zu bewegen. — Inner-
halb einer einzigen Seite filhrt Platon uns in die Situation €in, alle Personen sind
vorgestellt und die Ausgangsfrage des Dialogs ist formuliert, allerdings erst in
personlicher Form, «Wer ist Gorgias?» oder «Wie konnen wir Gorgias nennen?»?
Gorgias ist tatsdchlich sofort bereit, auf ihre Fragen einzugehen, «denn schon seit
vielen Jahren hat mich niemand mehr etwas Neues gefragt» (448a), doch Polos

6  E.R Dodds,a.0. (Anm. 2) 5, mit Hinweis auf den Kommentar von H. Gauss, Handkommentar
zu den Dialogen Platons 11 1 (Bern 1956).

7 Zu dem zugrundeliegenden Sprichwort vgl. J. Doyle, «On the First Eight Lines of Plato’s Gor-
glas», Classical Quarterly 56 (2008) 399-602; und id., <The Fundamental Opposition in Plato’s
Gorgias», Oxford Studies in Ancient Philosophy 30 (2006) 87-100.

8  N.Pednque, LOGOS DYNASTES (Bern2011) 165-169 benutzt das darauf folgende Homerzitat
aus dem Zusammenhang des Waffentauschs zwischen Glaukos und Diomedes als Beleg fiir das
freundschaftliche Verhaltnis zwischen Gorgias und Sokrates.



132 Erwin Sonderegger

mischt sich ein und sagt, er kdnne wohl ebenso gut an der Stelle des Gorgias auf
die Fragen des Sokrates und Chairephon antworten. Dieser erste Kontakt mit
Polos endet allerdings schnell, denn er hat den Fragesinn nicht begriffen und, da
Gorgias anwesend ist, wendet sich Sokrates nun lieber an diesen selbst und fragt
ihn nach dem Gegenstandsbereich seiner Kunst. Auch Gorgias fillt die Antwort
nicht leicht. Fiinf Antworten (448-454) bringen keine hinreichende Klarung, was
Rhetorik ist und wovon sie handelt. In einer sechsten fasst Sokrates Bisheriges
zusammer, sie bewirke plausible Uberzeugung im Bereich des Gerechten und
Ungerechten, sie belehre aber nicht dariiber. Daraus entwickelt sich eine Dis-
kussion dariiber, ob die Rhetorik als Kunst des Uberzeugens ein Sachwissen
dariiber brauche, woriiber sie Uberzeugung bewirken wolle. Abermals wieder-
holt Sokrates seine Frage, mit leichter Verschiebung des Sinns und unter Bezug
auf seine erste Formulierung im Einleitungsgespriach.’ Eine definitive Antwort
bleibt zwar aus,doch hat das Gesprich mit Gorgias jedenfalls das Resultat, dass
aus der persdnlichen Frage eine Sachfrage geworden ist.

Da Sokrates Gorgias auf den Widerspruch hinweist (457de), einerseits die
Macht der Rhetorik darin zu sehen, dass sie auch ohne Sachwissen besser als
ein professioneller Vertreter (etwa ein Arzt) einen anderen fiberzeugen kdnne,
andererseits, dass Gorgias fiir sich beanspruche, mit seiner Rhetorik auch das
Wissen iiber das Gerechte und Ungerechte zu vermitteln, will Polos wiederum
Gorgias zu Hilfe kommen. Er dreht den Spiess um und fragt Sokrates, was er
selbst denn unter Rhetorik verstehe (462b). Dies ist ein geschickter Zug in der
Regiefiihrung, denn so bekommt Sokrates Gelegenheit, seine eigene Sicht zu
entwickeln. Zuniichst hilt er fest, Rhetorik sei gar keine téyvr,sondern nur eine
tureipla, blosses Erfahrungswissen. Thr Wissen verhalte sich zum eigentlichen
Wissen liber das Reden wie beispielsweise das Wissen eines Kochs iiber die
Gesundheit zu dem eines Arztes. In der Folge bestimmt Sokrates die Rhetorik,
indem er sie in ein System der koAaxela als empirisch ausgerichtete schmeichle-
rische Verfiihrung, einordnet (464a-466a). Mit dieser Einordnung scheint Platon
nicht allein zu stehen. In den Kolakes des Eupolis (aufgefithrt 421 a. Chr. n.)
bilden schmeichlerische Parasiten den Chor. Dessen schmarotzerisches und geld-
gieriges Verhalten im Hause des Kallias, die Anwesenheit des Protagoras, das
Prahlen mit ihrer Schmeichelei, Parallelen mit Platons Protagoras, der sich wohl
von dieser Komd&die fiir Szenisches hat anregen lassen, machen es plausibel,dass
die Schmarotzer Sophisten waren.™

9 447cl .. 1icf ddvopig T TEp g oD évdpde .., 4560a5 ... ndhot Epatd Tic moTe ) ddvonic oty
g propusis.

10 Die Fragmente der Kolakes finden sich in CAF I, frg. 145-178, in PCG V, frg. 156-189, sowie
in Jan. C. Storey, Fragments of Old Comedy, Vol. 11, London 2011. frg. 156-181. Die eben erst
erschienene Monographie zu dieser Komédie von M. Napolitano, I Kolakes di Eupeoli, Introdu-
zione, traduzione, commentario (Berlin 2012) konnte ich noch nicht einsehen. — Sollte Platon
auch hier an die Kolakes des Bupolis denken, hiitte die kohaxeic, der die Rhetorik zugeordnet
wird, einen Beigeschmack des Parasitéren.



Zur Funktion des Personenwechsels im Gorgias 133

Somit ergibt sich, dass die Frage nach Wesen und Macht der Rhetorik vom
Anfang des Dialogs bis 466 das Gesprich bestimmt. Acht unterschiedliche Ant-
worten sind bisher gegeben worden, eine erste vollig unzureichende von Polos,
sechs im Gesprich mit Gorgias und die letzte von Sokrates, als Antwort auf die
Frage des Polos, weitere Antworten folgen nicht.!! Die Frage nach der Rhetorik
wird im Folgenden zwar nie ganz vergessen, sie tritt aber gegeniiber den anderen
Fragen in den Hintergrund. Fir D. Stauffer a.O. (Anm. 1) bleibt die Rhetorik
das zentrale Thema. Sokrates wolle eine neue Art der Rhetorik einfiihren, die
«Noble Rhetoric». Da aber die Rhetorik nur die Funktion hat, die Biirger im
Sinne der ethischen Hauptthese besser zu machen, ist doch wohl die ethische
Frage der Rhetorik iibergeordnet.

Im Hinblick auf die letzte und sehr abschétzige Bestimmung der Rhetorik
durch Sokrates fragt Polos mehr oder weniger erstaunt, ob er, Sokrates, nicht glau-
be,dass die Rhetorik grosse Macht besitze, was dieser selbstverstindlich verneint
(466b). Polos dagegen vergleicht deren Macht mit der eines Tyrannen, der seine
Macht ohne jede Einschrinkung durch Vorgaben der Gerechtigkeit, der Riicksicht
auf andere oder Ahnliches ausiiben kénne. Hier kommt ein zweiter Machtbegriff
ins Spiel. Bestand die Macht der Rhetorik bei Gorgias noch im Uberzeugen (457a),
so schreibt ihr Polos jetzt eine Macht zu, wie sie Tyrannen haben, die téten, des Fi-
gentums berauben und aus der Stadt vertreiben kénnen (466¢). Hier findet also ein
entscheidender Ubergang statt. Ein Blick in die Literatur zeigt aber, dass zwar oft
bei 466a ein neuer Unterabschnitt bezeichnet wird, der wesentliche Ubergang aber
durch die vorausgesetzte Gesprichseinheit «Gespriach mit Polos» ganz verdeckt
wird. Bei I. Dalfen beispielsweise heisst es lediglich (a.0., Anm. 2) 144: «[ Polos] ...
schneidet ein neues Thema an», und doch wird an dieser Stelle das neue Thema
der Macht aus dem Gesprichsverlauf heraus entwickelt, und zwar so, dass Sokrates
kurz darauf seine zentrale ethische These anbringen kann.

2.2. Muss Ausiibung der Macht gerecht sein?

Dieser Begriff des Einfluss Habens, des viel Vermodgens, des grosse Macht Ha-
bens {peyistov dhvavratl, 466b4), was Polos fiir das Gute halt (466e6-7), fithrt
zur zweiten Leitfrage. Sokrates konfrontiert die These des Polos vorerst mit drei
Unterscheidungen. Dadurch wird aus der unbedingten These cine bedingte. Es
komme doch wohl auch fiir Polos und die Tyrannen darauf an, ob das Handeln
verniinftig oder unverniinftig sei. Weiter unterscheiden auch alle das Handeln
vom Worum-Willen des Handelns, also von seinem Zweck und Ziel, und Letzte-
res sei das Gute und das, wovon man sagen kénne, es sei das, was man eigentlich
wolle. Dem stimmmt Polos zu. Schliesslich will Sokrates einen grossen Unterschied
darin schen, ob das Handeln gerecht oder ungerecht sei. Das will Polos nicht
mehr gelten lassen (469al).

11 Hingegen gibt Sokrates ganz am Ende des Dialogs (527cd) eine Zweckbestimmung der Rhetarik.
Sie sei dazu da, die Biirger zur Gerechtigkeit anzuhalten.



134 Erwin Sonderegger

Der Vorstellung des surmimum bonum, das nach Polos darin besteht, zu tun,
was einem beliebt, auch ungerechterweise, stellt Sokrates seine Vorstellung des
summum malum entgegen (469b8): ig pEYIGTOV TV KKV TVYYAVEL BV TO ddiKely,
«das grosste Ubel ist das Unrecht Tun.» Diese paradoxe These will Polos so
wenig einleuchten, dass er nicht mehr antworten will, Sokrates muss in einem
fiktiven Dialog fiir Polos sprechen. Es geht dabei um die Frage, in welcher Form
denn die Machtausiibung geschehen soll, die Polos fiir das Beste hilt. In diesem
Zusammenhang fiihrt Sokrates die vierte Unterscheidung im Handeln ein, es
komme darauf an, ob das Handeln niitzlich oder schédlich sei (470).

Polos nimmt wieder am Gesprich teil. Archelaos, der Sohn des Perdikkos,
Herrscher von Makedonien, sei ein Beispiel fiir das, was er meint. Polos kann
nicht verstehen, dass es Sokrates nicht einleuchtet, dass Perdikkos gliicklich ist
(evdapovel, 470e2). Hier meldet sich erstmals die Frage nach dem Gliick und
dem guten Leben an, die Sokrates noch zweimal als das eigentliche Thema all
dieser Gespriiche bezeichnet.”” Dem «tun kénnen, was einem beliebt» als Kri-
terium des Gliicks hilt Sokrates Bildung und Gerechtigkeit entgegen. Demge-
geniiber ist die Aussage, dass der Nutzen der Rhetorik fiir den gerecht lebenden
Menschen héchst gering sei, nur noch ein Korollarium. Damit schliesst das Ge-
sprich mit Polos (481b).

Kallikles &drgert sich unterdessen dermassen, dass er eingreift: «Wenn das
alles wahr wire, was du sagst, dann wiirden wir alle sehr verkehrt leben» (481c¢),
wobei klar ist, dass es unsinnig wire, dies zu behaupten. Das Argument setzt
voraus, dass die allgemein verbreitete Lebensweise nicht falsch sein kann. Dies
ist die ethische Parallele zum epistemologischen Postulat, wonach nicht nahezu
alles, was die meisten zu erfahren meinen, falsch sein kann.** Fiir Sokrates ist klar,
dass das vorausgesetzte Prinzip weder im Bereich der Ethik noch im Bereich
des Erkennens Giiltigkeit hat. Er hilt Kallikles entgegen, dass die Philosophie
eben immer dasselbe sage und er mit sich selbst iibereinstimmen miisse. Unbe-
rithrt davon hélt Kallikles Sokrates vor, er habe Polos hinterlistig zu falschen
Zugestindnissen verfithrt und keineswegs seine These liber die Macht wider-
legt. Er habe ganz einfach den auch ihm wohlbekannten Unterschied zwischen
dem von Natur aus Guten und Gerechten und dem konventionellen Guten und
Gerechten unterschlagen. So lautet die Gegenthese des Kallikles: «Die Natur
selbst zeigt, dass es gerecht ist, dass der Bessere mehr hat als der Schlechtere
und der Méchtigere mehr als der Schwichere» (483d)."* Kallikles will damit
keineswegs cine neue These aufstellen, er gibt der Ansicht liber die Macht, die

12 487e: Was fiir einer muss der Mensch sein? 500c: Auf welche Weise sollen wir leben? — scil. um
gerecht, gut und gliicklich zu sein.

13 D.Davidson, «A Coherence Theory of Truth and Knowledge» in D. Henrich (Hrsg.), Kant oder
Hegel? (Stuttgart 1983) 423-438, jetzt dt.in M. Sandbothe (Hrsg.), Donald Davidson und Richard
Rorty, Wozu Wahrheit? (Frankfurt am Main 2005) 46-75, weitere Nachweise 352.

14  Weiter unten, 491 e, bestéirkt er die These: «Das natiirhcherweise Schéne und Gerechte ... besteht
darin, seine Begierden in Héchstform auflaufen zu lassen und sie ja nicht einzuschrinken.»



Zur Funktion des Personenwechsels im Gorgias 135

Polos schon vertrat, lediglich eine bessere Fassung. Macht zu haben,um mehr zu
haben und die Begierden ausleben zu kénnen, das sei das natiirlicherweise Gute
und Gerechte. Zur Erklirung seines Verhaltens bezog sich Sokrates socben auf
die Philosophie. Das greift Kallikles auf, wenn er erklirt, das sei etwas fiir die
Jungen und nur mit Mass zu betreiben. Wer das nicht beachte, bleibe unerfahren
und mache sich lacherlich (484cd). Diese Sicht des Alltags auf die Philosophie
stimmt mit der Darstellung der Philosophie im Theaitet 173—4 {iberein, wo auch
die bekannte Geschichte iiber Thales, der in den Brunnen fillt, steht.

Sokrates versucht, Kallikles mit Abklarungen dessen, was unter «mehr ha-
ben» zu verstehen sei, wovon denn die «Besseren» mehr haben sollen und wer
eigentlich die Besseren seien, unsicher zu machen, doch das gelingt ihm nicht,
wenn man nicht die zunehmende Abneigung des Kallikles, liberhaupt noch am
Gesprich teilzunehmen, dafiir nehmen will. Einige Interpreten ziehen daraus
den Schluss, dass es Platon offensichtlich an hinreichenden Argumenten fehle.”
Doch dies scheint mir wenig wahrscheinlich, ist das doch ein Arrangement von
Platon selbst. Man miisste annehmen, Platon wolle sagen, solche Fragen seien
argumentativ nicht zu 16sen. Daraus,ob ein Gesprichspartner sich von Sokrates
liberzeugen lasse oder nicht, kann nicht geschlossen werden, ob Platon das Argu-
ment fiir stichhaltig gehalten habe oder nicht, denn das gehdrt zur Dialogregie
und insofern nur vermittelterweise zum Argument.

Der argumentative Kern des Gesprichs besteht darin, dass Sokrates die
Voraussetzung des Kallikles, dass die Begriffe des Guten und des Angenehmen
identisch sind, widerlegen will. Dabei stiitzt er sich erstens darauf, dass etwas nicht
zugleich gut und nicht gut sein kann, sehr wohl aber zugleich angenehm als auch
nicht angenehm. Zweitens benutzt er ein Prinzip, das aus dem Gesprich mit Polos
stammt: Nicht das Angenehme ist der letzte Zweck des Handelns, alles Handeln
istumdes Guten willen. Aus Beidem folgt, dass gut und angenehm nicht identisch
sein konnen. Kallikles reagiert sehr verfirgert iiber die nahezu unanstindigen
Beispiele, mit denen Sokrates seine Argumentation unterstiitzt, denn auch fiir
Kallikles ist es selbstverstindlich, dass zwischen guten und schlechten foved,
Liisten, unterschieden werden muss. Sokrates diirfe nicht mit den schlechten Liis-
ten gegen seine These argumentieren. Allerdings muss dann zugegeben werden,
dass es, um das unterscheiden zu kdnnen, eines Sachwissens bedarf. Da hier ein
thematischer Einschnitt im Gesprich zwischen Sokrates und Kallikles erfolgt,
ergibt sich, dass der zweite Hauptteil, dominiert von der zweiten Leitfrage nach
den Bedingungen des Machtgebrauchs, von 466a bis hierher, 500a, reicht.

15 Zuletzt EV. Trivigno, «Paratragedy in Plato’s Gorgias», Oxford Studies in Ancient Philosoply 36
(2009) 73-105. Er sieht im Aufbau des Gorgias einen starken Bezug zur Tragtdie Antiope des
Euripides und meint, dass Sokrates, weil seine dialektischen Mittel gegen Kallikles nicht aus-
reichen, zum Mythos gleichsam als deus ex machina greifen miisse, um den Entscheid zwischen
dem philosophischen und dem politischen Leben herbeizufiihren.



136 Erwin Sonderegger

2.3. Auf welche Art muss ich leben?

Nicht eine These, sondern der Unterschied der politischen und der philosophi-
schen Lebensweise, die Kallikles bzw. Sokrates verkdrpern, dient als Ausgangs-
punkt zur dritten Leitfrage.!® Dass Sokrates fiir die philosophische Lebensweise
steht,ist von allen anderen Dialogen her klar, es ist aber schon frith im Gesprich
mit Kallikles auch ausdriicklich gemacht (482a). Auch der politische Standpunkt
des Kallikles steht ausser Frage, einerseits durch die Bemerkungen des Sokrates
zu seiner Person und zu seinem Charakter, andererseits durch die Bemerkun-
gen des Kallikles im Zusammenhang seiner Beurteilung der Philosophie (484—
487). Diesen Unterschied thematisiert nun Sokrates mit der néchsten Leitfrage
(500¢3): ovrwva xpn tpomov Ljv; «Wie sollen wir leben?» Aus der Menge mogli-
cher Lebensweisen wihlt Sokrates zwei aus, das politische und das philosophi-
sche Leben. Fiir jenes steht Kallikles, fiir dieses Sokrates. Es ist klar, dass diese
zwel Lebensweisen aus einer grosseren Fiille moglicher Lebensweisen ausge-
wihlt sind. Die Frage nach dem Bilog ist ein Topos.”

Im Sinne des Sokrates kdnnen Rhetorik und politisches Handeln nur das
eine Ziel verfolgen, die Biirger besser zu machen. Mit seinem Verstdndnis von
«gut» und «besser» ist es ihm ein Leichtes zu zeigen, dass kein gegenwirtiger
und kein fritherer Politiker je die Blrger besser gemacht haben. Nun stellt So-
krates ein Ideal der Rhetorik vor, das dermassen kontrafaktisch ist,'®* dass es der
Uberredungskraft des Gorgias bedarf (505-506), um Kallikles dazu zu bringen,
nach einiger Zeit wenigstens formell wieder ins Gesprich einzusteigen (509¢).

Es scheint, dass Kallikles das Ausmass der Differenz seiner eigenen gegen-
iiber der L.ebensform des Sokrates begriffen hat, denn er warnt ihn eindringlich,
sich in Acht zu nehmen, nur die Rhetorik kénnte ihn retten (511c¢). Sokrates geht
sehr ironisch darauf ein, auch Schwimmen, Schifffahrt, Militdr, Medizin usw.
kénnten das Leben retten, doch nicht darauf komme es an,dass das schlichte Le-
ben gerettet werde, sondern, dass man gut lebe (@¢ &piota Cijv). Was Rhetoriker
und Politiker allenfalls kdnnten, sei Schiffe, Mauern und Werften bauen (517c,
vgl.schon 455de). Bei all den Attacken gegen die Politiker sollte nicht vergessen
werden, dass Platon selbst in jiingeren Jahren politische Aspirationen hatte.”

16 Aufdiesen Punktlegt Charles H. Kahn, « Drama and Dialectic in Plato’s Gorgias», Oxford Stud-
ies in Ancient Philosophy 1 (1983) 75-121, spez. 76, grosses Gewicht: Die Argumente im Gorgias
sind nicht nur gegen die Thesen, sondern auch «against the man». J. Doyle, «The Fundamental
Opposition ...», {Anm. 7), macht das zum Zentrum des Dialogs.

17 Auch die drei Formen des Biog Bempnrucds, ypnuototicis und drohavsticds, die Aristoteles,
FEN,1,31095b17-19, nennt, sind nicht als vollstdndige Liste gedacht und sind Resultat einer Ty-
pisierung. Dass Rhetorik und Dialektik nicht einfach als einander entgegengesetzte Methoden,
sondern als Lebensformen thematisiert werden, betonen M. Erler und Th. Kobusch a.O.(Anm. 1)
317

18 Ebenjene Rhetorik, die D. Stauffer a.0. (Anm. 1) als «Noble Rhetoric» bezeichnet.

19 Siehe Platons Bemerkungen dazu im Siebenten Brief.— Schon André Rivier, Les horizons mé-
taphysiques du Gorgias (Lausanne 1948) 10, hat auf diesen Umstand hingewiesen.



Zur Funktion des Personenwechsels im Gorgias 137

2.4. Wie muss ich angesichts des Todes leben?

Nochmals und eindringlicher warnt nun Kallikles Sokrates, nicht so zu sprechen.
Es wire gut moglich, dass ihm in Athen das «Schlimmste» geschehen kdnnte
(521c).* Sokrates bestétigt das sofort, es wire nichts AussergewOhnliches, wenn
er verurteilt wiirde und stiirbe (521d). Deshalb gerit die bisherige Leitfrage nach
dem guten Leben unter einen neuen, radikaleren Aspekt. Es wird jetzt gefragt,
wie angesichts des Todes zu leben ist (521d). Dies macht den letzten Teil des Dia-
logs und die vierte Leitfrage aus. Sokrates thematisiert die beiden Stichworte,
die Kallikles ihm gegeben hat, was «das Schlimmste» sei und wie man sich davor
«schiitzen» kdénne. Dabei bezieht er sich auf seine ethische Hauptthese, dass
Unrecht tun das grosste Ubel sei und dass ein gerechtes Leben der beste Schutz
davor sei. Zum Abschluss bietet Sokrates eine Geschichte an, die begriindet, dass
es angesichts des'Todes am besten ist, gerecht zu leben (523-527). Die Rede des
Sokrates gliedert sich in die Erzéhlung der Geschichte (523a-524a), eine Inter-
pretation davon (524a—527a) und Folgerungen daraus (527a—e).

3. Vergleich der Gliederung nach den leitenden Fragen
mit der Gliederung nach den Personen

Der Dialog Gorgias umfasst ungefihr achtzig Stephanusseiten. Auf gerade ein-
mal einer Seite werden die Situation, alle Gesprichsteilnehmer und das Publi-
kum vorgestellt. Hier wird auch schon in einer ersten Form nach der Rhetorik
gefragt. Die wichtigsten Gesprichspartner des Sokrates sind Gorgias, Polos und
Kallikles. Mit Polos spricht Sokrates zuerst nur kurz (eine Seite), linger mit Gor-
gias (etwa dreizehn Seiten), darauf nochmals mit Polos (etwa zwanzig Seiten),
zuletzt mit Kallikles (gut vierzig Seiten). Der Dialog schliesst mit einer langen
Rede des Sokrates (fiinf Seiten). Diesen Textabschnitten werden in der Regel
thematische Blocke zugeordnet, die mit Einleitung — Rhetorik — Macht — Le-
bensweisen — Jenseitsmythos umschriecben werden kdnnen. Gelegentlich wird
allerdings die strikte Zuordnung im Laufe des eigentlichen Kommentars rela-
tiviert. Doch steht die Interpretation auf der Grundlage der Gliederung durch
die Personen, was oft dazu fiihrt, dass die thematischen Uberginge zu wenig
Beachtung finden (siche das Beispiel oben zu Gorgias 466a).

Diesem Schema sollen nun die Resultate der obigen Darstellung gegeniiber-
gestellt werden. Die These, dass ungerecht zu handeln das grosste Ubel sei, kann
als das thematische Zentrum des Dialogs angesehen werden.? Es fallt auch auf,
dass Sokrates diese These mit allen Mitteln verteidigt, eine fiir ihn sehr unge-
wohnliche Haltung. Alles Weitere dient ihrer Vorbereitung, Begriindung, Erlau-
terung. Dabei kommt es zu mannigfachen Niveau-Verschiebungen, zur Trans-

20 Unmittelbar auf 521b bezogen, mittelbar auf 511c.
21 Auch M. Erler, Th. Kobusch a.0. (Anm. 1) sehen das mit und nach vielen anderen so.



138 Erwin Sonderegger

formation, Ausweitung, Reduktion, Radikalisierung von Fragestellungen, die
sich im Gesprich mit den verschiedenen Partnern ergeben. Das zeigt sich, wenn
darauf geachtet wird, wie Platon aus dem Gespriachsverlauf heraus jeweils eine
neue Frage entwickelt. Die wichtigsten dieser Fragen lauten: Was ist Rhetorik?
Besitzt Rhetorik eine Macht? Ist es gut,Macht auch ungerecht auszuiiben? Wie
muss ich leben? Wie muss ich angesichts des Todesleben? In den eben genannten
Weisen verindert oder verschiebt die jeweils neue Frage die alte.

Die erste Frage, die nach Wesen und Macht der Rhetorik, wird schon in der
Eroffnungsszene (447a—448a) angeschnitten und sie hélt sich bis 466a durch, wo
die Frage nach der gerechten Ausiibung der Macht eingefiihrt wird. Die erste
Antwort des Polos auf die Frage, was Rhetorik sei («die schénste der Kiinste»),
ist eher eine Bewertung und die blosse Ausserung einer Uberzeugung als eine
Bestimmung. Erst im Gesprich mit Gorgias wird aus der persdnlichen Frage eine
Sachfrage. Eine Antwort wird zunédchst durch Bestimmung des Gegenstandsbe-
reichs gesucht. Auch wenn diese Methode der Bestimmung einer Sache nicht
unbedingt in eine Definition miinden kann, so ist sie doch in gegebener Situa-
tion informativ. Gewiss aber kénnen sich verschiedene Tétigkeiten noch weiter
unterscheiden, wenn sie in verschiedener Weise mit demselben zu tun haben.

Die Differenz der zwei Gespriche liegt also im methodischen Bereich. Eine
dritte Methode, die Rhetorik zu bestimmen, besteht darin, dass die Rhetorik
zu Beginn des zweiten Gesprichs mit Polos als «schmeichlerische Verfithrung»
durch Einordnung in das System der xoAaxele bestimmt wird. Die Angabe des
systematischen Ortes einer Sache ist praziser als die Angabe ihres Gegenstands-
bereichs (vgl. System Linné).

Die letzte Bestimmung der Rhetorik durch Sokrates stdsst die zweite Leit-
frage an, ob die Ausiibung der Macht gerecht sein miisse oder nicht (466a-500a).
Mit dem Einsatz dieser Frage ist kein Personenwechsel verbunden, Sokrates
spricht weiterhin mit Polos. Immer noch im Gesprich mit Polos formuliert So-
krates seine Hauptthese, dass ungerecht zu handeln das grosste Ubel sei. Erst
spéter (von 481 an) greift Kallikles ins Gespréch iiber die Macht ein. Kallikles
erinnert Sokrates an die prinzipielle Unterscheidung zwischen «gut von Natur
aus» und «konventionell gut». Sie gibt Sokrates Gelegenheit, mehrere Begriffe
zu kléren («von Natur aus», «mehr haben», «die Besseren»). Der Unterschied
zum Gesprich mit Polos besteht darin, dass im Gesprich mit Kallikles die Ar-
gumentation auf Prinzipien beruht, denn Sokrates fiihrt gegen die These des
Kallikles, gut und angenehm seien identisch, zwei Prinzipien ins Feld, die vierte
Methode.

Der Wechsel zur dritten Leitfrage kommt durch eine gleichsam existentielle
Wende zustande, indem die Lebensformen von Sokrates und Kallikles selbst
thematisiert werden. Daraus ergibt sich die dritte Leitfrage (500a-521a), «Wie
muss ich leben?» Dieser Ubergang ist eben dadurch méglich, dass der Gespriichs-
parnter immer noch derselbe ist. Im Verlauf dieses Gesprichs sicht Kallikles
die Gefihrdung des Lebens des Sokrates, was zu einer letzten Radikalisierung



Zur Funktion des Personenwechsels im Gorgias 139

fithrt. Die generelle Frage nach dem Leben, die den ersten Teil bestimmt, wird
hier radikalisiert zur Frage nach dem Leben angesichts desTodes. Beide Fragen
werden im Gespréich mit Kallikles behandelt. Die erste ist im Gesprich mit Kal-
likles entstanden, das 522 endet, die zweite bleibt thematisch in der Geschichte,
die Sokrates in verbleibenden fiinf Seiten allein erzéhlt.

Die Personenwechsel sind also jeweils keine Anfdnge, sondern Fortfiihrun-
gen des Bisherigen und sie geben Sokrates Gelegenheit, im Verlaufe des Ge-
sprichs mit der neuen Person in den genannten Formen die Fragestellung zu
verindern oder ein neues Thema einzufiihren. Die thematischen Einschnitte
liegen deshalb innerhalb eines Gesprichsblocks.

Stelle Ghederung Thema Ghederung nach leitenden Fragen Stelle
nach Personen
447a-448a alle Personen  Einleitung Situation und Personen; 447a-448a
Wer ist Gorgias? 447d
448a—c¢ Polos, Sokrates Was ist Rhetorik? 448a—466a
448d-461b Gorgias, Sokr. I Rhetorik Wovon handelt Rhetorik? 449d
461b-481b Polos, Sokr. II Macht  Was ist Rhetonk gemiss Sokr.? 462b

Muss Ausiibung der Macht gerecht sein? 466a-500a
Ungerecht handeln ist das grésste Ubel 469h
Ungerechte kiinnen sehr wohl gliicklich sein  470d

431b-522¢ Kallikles, III Lebens- Das von Natur aus Gute und Gerechte ist zu
Sokrates weisen unterscheiden vom konventionell Guten und
Gerechten 182e
Auf welche Art muss ich leben? 500a-321a
Wie mussich angesichts des Todesleben?  521a-327e
523a-527¢ Sokrates Jenseits-  FEine Geschichte dazu; Interpretation davon
mythos und Folgerungen daraus
Korrespondenz:
Erwin Sonderegger
Eichweidstrasse 30
8820 Widenswil

erwinso@bluewin.ch



	Zur Funktion des Personenwechsels im Gorgias

