Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 69 (2012)

Heft: 1

Artikel: La verita delle Muse : un dittico ovidiano (met. 5,250-664 e fast. 5,1-
110)

Autor: Battistella, Chiara

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-283559

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-283559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La verita delle Muse: un dittico ovidiano
(met. 5,250-664 e fast. 5,1-110)

Di Chigra Battistella, Miinchen

Abstract: Nel presente contributo si propone di interpretare il discusso passo del
dissenso delle Muse di fast. 5,9 attraverso una lettura congiunta con il libro delle
Metamorfosi corrispondente (met. 5),in cui le nove dee sono sfidate dalle Pieridi
in una gara di canto. L’individuazione di un contatto privilegiato tra le Pieridi di
met. 5 e le Muse di fast. 5 permette di indagare I’'ambiguita della voce poetica e
il problema della sua verita da una prospettiva intertestuale.

Si ¢ a lungo dibattuto sulla motivazione del dissenso delle Muse in fast. 5,9 dis-
sensere deae a proposito dell’origine etimologica del mese di maggio. Quello che
Ovidio mette in scena € una contesa eziclogica che non trova ulteriori paralleli
letterari: € non perché nel caso di altri gitia I'origine risulti meno dubbiosa o di-
scussa, ma perché ¢ I'unica ad avere per protagoniste dei personaggi di riguardo
come appunto le Muse. Anche il libro sesto lascia spazio a un dibattito sulla
derivazione del nome del mese di giugno (e non ¢’¢ meno dissenso nell’aria: cf.
6,89 ... etinlitermn studio certaminis issent), ma quile contendenti sono tre dee che
chiaramente non sono investite del medesimo ruolo poetico — e veridico — che
le Muse detengono costitutivamente (ci ritorneremo infra)'.

Le Muse nei Fasti fanno la loro prima (discordante?) apparizione proprio nel
quinto libro, forse un segnale di come Ovidio guardi non troppo pedissequamen-
te ai quattro libri del modello callimacheo degli Aitia, di cui almeno i primi due
erano costruiti su di un fitto scambio tra il poeta e le nove dee da lui interrogate®.
Dissensere del resto € parola che non passa inosservata®: rara e prepotentemente
incipitaria al tempo stesso e «deviante» soprattutto nel contesto dei Fasti, il cui

*  Desidero ringraziare G. Rosati che ha avuto la pazienza di leggere queste pagine e 1 referees della
rivista per gli utili suggerimenti. Ringrazio infine la Fritz Thyssen Stiftung che ha generosamente
finanziato il mio soggiorno di ricerca a Monaco.

1  E abbastanza scontato il ruolo tradizionale delle Muse nella letteratura greco-latina, a partire
certamente da Hes. theog.22ss., passando per 'imprescindibile mediazione del Callimaco deghi
Al Le Muse detengono un potenziale «didattico» (insegnarono a Esiodo un bel canto, v. 22)
e averitierox (sanno dire cose vere quando lo vogliono [con M. West, Hesiod. Theogony (Oxford
1966) 163: «a common qualification in telling of a god’s powers»]; ¢f 1 molto discussi vv. 27-28).

2. Cf in primis A. Barchiesi, Discordant Muses, «Proceedings of the Cambridge Philological
Society» 37 (1991) 2-21, da cui si deve partire nell’indagare il programma poetico e ideologico
di fast. 5,1-110.

3 Sulla struttura degli Aitia in relazione ai Fasti of. PE. Knox, Representing the Great Mother
to Augustus, in G. Herbert-Brown (ed.), Ovid’s Fasti. Historical Readings at its Bimillennium
{Oxford 2002) 155-174,161 e qui n. 26,

4 Barchiesi, op. cit. 1991 (sopra,n.2) 7.

Museum Helveticum 69 (2012) 96-102



La venta delle Muse 97

manifesto ideologico & la messa al bando dei conflitti (esemplare fast. 1,73-74 lite
vacent aures, insanaque protinus absint | iurgia). Le Muse dunque non si trovano
d’accordo e Polimnia propone la derivazione di «maggio» da Maiestas, protet-
trice dell’onore’, Urania da maiores/seniores ricollegandosi al passato romuleo
della citta {(v. 57 quondam), Calliope da Maia scavando nelle origini arcadi di
Roma (Mercurio, figlio di Maia, era infatti venerato dagli Arcadi). Quid faciam? —
si domanda il poeta — turbae pars habet omnis idem. | Gratia Pieridum nobis
aequaliter adsit, | nullaque laudetur plusve minusve mihi (5,108-110). Ovidio
evita di prendere posizione e di scontentare in qualche modo una delle sue
tre informatrici, come peraltro fard in 6,97-100 (Giunone-ITuventas-Concordia
sull’origine di giugno) ... at vos ignoscite, divae: | res est arbitrio non dirimenda
meo. | Ite pares a me. Perierunt iudice formae | Pergama: plus laedunt, quam
iuvat una, duae. 11 poeta (e chi meglio di lui?) & ben al corrente di quelle che
potrebbero essere le conseguenze nefaste di un nuovo giudizio di Paride e forse
anche, incidentalmente, del potenziale collerico di Giunone (cf. 6,41-44, model-
lati sull’ira di virgiliana memoria). Certamente preferisce non scegliere per non
creare ulteriore dissenso tra le Muse (nuovamente concordi nel «nostro» finale
dell’opera®, 6,811 sic cecinit Clio, doctae adsensere sorores), tuttavia mi sembra
che questa sospensione di giudizio sia sintomatica di un’intenzione ulteriore’ e
che non sia del tutto analoga a quella del sesto libro.

Se nessuna delle tre Muse detiene il dernier mot nell’aition di maggio, Ovidio
ha in ogni caso autorizzato la versione apparentemente «ufficiale» sull’origine
del nome del mese (quella cioe da maior/senior, Urania dixit®) in spazi neutrali
del testo: cf.infatti 1,41 tertius asenibus e nello stesso quinto libro in 5,427 mensis
erat Maius, maiorum nomine dictus. Ma in spazi non altrettanto neutri, quando
cioe sono degli informatori a raccontare, ritorna l’'incertezza etimologica deter-
minata dalla marcata parzialita del punto di vista del locutore: cosi Giunone,che
rivendica a sé€ 'origine del mese di giugno, attribuisce senza esitazione, ma piena
di sdegno, quella del mese di maggio alla rivale Maia (6,35 an potuit Maio paelex

5 Sucu of. N. Mackie, Ovid and the Birth of Maiestas, in A. Powell (ed.), Romar Poetry ard
Propaganda in the Age of Augustus (Bristol 1992) 83-97 ma soprattutto Barchiesi, op. cir. 1991
(sopra,n.2) 8-9.

6 Sulla tradizionale armonia e concordia delle Muse cf. Barchiesi, op. cit. 1991 (sopra,n.2) 7 Cf.
anche met. 5,662-664 (il verdetto delle ninfe dopo la gara di canto tra Pieridi e Muse, su cui
avremo modo di tornare) finierat doctos e nobis maxima cantus | at nymphae vicisse deas Helicona
eolentes | concordi dixere sono: sulle ninfe viene trasferita una qualiti (la concordia) propria delle
Muse, cf. G. Rosati, Ovidio. Metamorfosi, volume IIT (libri V-VI) (Milano 2009a) 240 (cf. anche
A, Zissos, The Rape of Proserpina in Ovid “Met.” 5.341-661: Internal Audience and Narrative
Distortion, «Phoenix» 53,1/2 [1999] 97-113).

7 Il poetanon v u o le scegliere; cf. invece B. Harries, Causation and the Authority of the Poet in
Ovid’s Fasti, «Classical Quarterly» 39,1 (1989) 164-185,172: «three causae, each presented in an
authoritative guise which effectively removes the poet’s power to select».

8  Anche nelle versioni ufficiali su questo nome inter auctores lata dissensio est: Macr. Sat. 1,12,16
e ss.; cf. anche Fest. p. 120 Lind. Entrambe le fonti nportano come prima etimologia quella da
maiores, ma ne fanno seguire altre.



938 Chiara Battistella

dare romina mensi?). In modo analogo, la controparte di Giunone, [uventas, che
riconosce in giugno la traccia del proprio nome, non ha dubbi sulla derivazione
di «maggio» da maior, cf. 6,.83-86 ¢ soprattutto 88 Tunius est iuvenum; qui fuit
ante, senunt: il succedersi dei due mesi crea la premessa per le loro etimologie
congiunte (vecchiaia vs giovinezza, cf. peraltro in fast. 5,77-78 il ragionamento
di Urania a favore di questa etimologia, che concorda con quello di Iuventas:
nec leve propositi pignus successor honoris | Iunius, a iuvenum nomine dictus,
habet)®. Al lettore, forse divertito, forse infastidito, viene consegnata una verita
manipolata, una mezza verita che stride in parte con l'altisonante programma
prologico di fast. 1,1-2 tempora cum causis Latium digesta per annum | lapsague
sub terras ortaque signa canam.

L’accumularsi di voci e versioni (ufficiali e parziali) mantiene aperto il dia-
logo, anche quello sulla definizione dell’identita romana, mentre «Augustus, late
in his rule, was closing off options for discussion and dissent»'®. Questa volonta
di un dialogo — narrativo, ma non solo — in evoluzione si era del resto gia subli-
mamente imposta all’attenzione del pubblico romano nelle Metarmorfosi, in cui
il ruolo della voce poetica aveva reso tutto possibile!. In fast. 5 il dissenso delle
Muse, in quanto detentrici di Wahrheit, mette in discussione I'attendibilita e
lautorevolezza di questa fonte e induce a riflettere sulla manipolazione dell’in-
formazione e del messaggio poetico (e forse anche sull’effettiva memoria delle
nove dee, figlie di Mnemosyne)*.

9  Sulrapporto tra fast. 5 e 6 cf. Harries op. cit. 1989 (sopra,n.7) 173. C’¢ indubbiamente contiguita
traidue episodi, ma anche una differenza importante, come in parte si & gia detto s¢pra: la natura
delle informatrici di fast. 6 s1 pone infattl in terminl «negativi» rispetto a quella delle Muse.
Sono dee, si,man o n sono quelle in cui siimbatté Esiodo: cf. vv. 13-14 ecce deas vidi, i o i guas
praeceptorarandi | viderat, Ascraeas cum sequeretur oves (cf. invece M. Pasco-Pranger, Founding
the Year: Ovid's Fasti and the Poetics of the Roman Calenidar [Leiden/Boston 2006] 217). Sempre
su fast. 5 e 6 e sul problema della crisi epistemologica che innescano cf. C.E. Newlands, Playing
with Time: Ovid and the Fasti (Ithaca/New York/London 1995) 74-86.

10 C.E.Newlands, Mandati memores: political and poetic authority,in P Hardie (ed.), The Cambridge
Companion to Ovid (Cambridge 2002) 200-216,206.

11 Cf. D.C. Feeney, The Gods in Epic: Poets and Critics of the Classical Traditior (New York 1991)
225232,

12 Harnes op. cit. 1989 (sopra, n. 7) 173 ritiene che le Muse siano invocate da Ovidio «both to
use them as a device for authenticating causae and to vary that device by using them for
disorientating and comic effects» con la postilla che forse il disorientamento porta a conseguenze
che 1nvestono aspetti (letterarl) pilt complessi della comicita. Sul critenio di selezione della
materia eziologica nei Fasti, con relative eccezioni (quando cioé le versioni per un singolo evento
s1 moltiplicano) cf. Id. 167; ¢f. anche 171-172. Cf inoltre G. Rosati, Narrative Techniques and
Narrative Structures in the Metamorphoses,in B. Weiden Boyd (ed.), Brill's Companion to Ovid
{Leiden/Boston/Kiln 2002) 299-301 sul problema della veritd narrativa in set. 5, passo che ci
interessera particolarmente infra. Da ulimo cf. M. Labate, Passato remoto: etd mitiche e identitd
augustea in Ovidio (Pisa2010) 195, Sulle Muse fighe di Zeus ¢ Memona cf. A. Barchiesi, I poeta
e il principe: Ovidio e il discorso augusteo (Roma/Ban 1994) 173.



La venta delle Muse 99

Le Muse sono protagoniste anche di molta parte del quinto libro delle Me-
tamorfosi, nella loro famosa contesa con le Pieridi'®, che era gia in Nicandro. Le
dee trionfano e la vittoria viene loro assegnata senza alcuna riserva dalle ninfe
dopo che Calliope (v. 337 dedimus summam certaminis uni), in risposta al (non
proprio attendibile, ma cf. infra) racconto della Tifonomachia e dell’indecorosa
fuga degli dei in Egitto da parte delle Pieridi', ha replicato con la storia del ratto
di Proserpina. Le perdenti, nove come le Muse, sono trasformate in gazze ed ¢
sotto questa forma che le incontra Minerva in visita sull’Elicona. La Tritonia
raggiunge il monte per vedere la sorgente scaturita dal colpo dello zoccolo di
Pegaso, nato dal sangue di Medusa, la cui vicenda costituisce 1'unita narrativa
precedente (cf. 5,250 hactenus che traghetta il racconto verso una nuova sezio-
ne). Minerva ¢ indotta a dirigersi sull’Elicona da una causa e, parallelamente, si
potrebbe dire che la sua visita costituira la causa della narrazione della contesa
e della riproduzione del canto: cf. 5,256-258: «fama novi fontis nostras pervenit
ad aures, | dura Medusaei quem praepetis ungula rupit. | is mihi causa viae ...».

L’introduzione delle Muse nel flusso narrativo inizia in qualche modo e Pega-
so non diversamente da fast. 5,7-8, che esibisce un evidente momento di contatto
con il passo precedente di met. 5: dicite, quae fontes Aganippidos Hippocrenes, |
grata Medusaei signa, tenetis, equi.

Non serve insistere troppo sulla corrispondenza tra i due passi (che non
possono in ogni caso sottrarsi al peso di una lunga tradizione topica’®): I'identica
posizione di Medusaei si fa portatrice di un chiaro segnale allusivo, cosi come il
riferimento al cavallo (equi) contenuto peraltro con gioco bilingue nei due nomi
greci delle sorgenti'®. i certo anche la causa della visita di Minerva ha in sé un
potenziale eziologico allettante (e tendenzioso) in relazione al testo dei Fasti: cf.
fast. 5,2 causa e 5,5 causas.

A partire da questi dettagli allusivi, credo si possa costruire un contatto
testuale piu stretto di quanto sia stato fatto finora tra met. 5 e fast. 5 che, a mio
avviso, possono essere letti come una sorta di dittico: il dialogo intertestuale che

13 Polimnia in fast. 5 «si appropria» peraltro della materia del canto fallimentare delle Piendi, la
Gigantomachia; cf. Harries op. ¢it. 1989 (sopra,n. 7) 172.

14 Questa Gigantomachia, che stravolge uno dei concetti tradizionali della cosmologia ufficiale, vale
adire la punizione dei Giganti, & riportata in discorso indiretto dalla Musa nei vv. 319-326, mentre
Pindecorosa metamorfosi degli dei in animali in Egitto & strategicamente affidata alle parole
dirette della Pieride (vv.327-331): cf. G. Rosati, Publio Ovidio Nasone. Le Metarnorfosi (Milano
2008, 1997) 30: «allo stile diretto [...] la stessa Musa affida, quasi a voler scindere le proprie
responsabilita [...] le affermazioni pit blasfeme e infamanti per gl immortali, la descrizione delle
loro tutt’altro che onorevoli metamorfosi». Sull’episodio cf. anche G. Rosati, Latrator Anubis:
Alfien Divinities in Augustan Rome, and how to Tame Monsters through Aetiology,in P. Hardie
(ed.), Paradox and the Marvellous in Augustan Literature and Culture (Oxford/New York 2009b)
268-287 passim.

15  Cf e.g. met. 5,312 fonte Medusaeo et Hyantea Aganippe. Le due fonti sono spesso associate o
sovrapposte.

16  Barchiesi, op. cit. 1991 (sopra, n. 2) 4: «Fgui 1s learnedly glossed both by AganlP Pidos and by
HIPP Ocrenes».



100 Chiara Battistella

li coinvolge riesce a spiegare ulteriormente la funzione e gli effetti del dissenso
delle Muse nel testo’.

In fast. 5 non resta nulla dell’aggressivita dell’agone tra Muse e Pieridi e il
disaccordo stesso non ha conseguenze di alcun genere: non ¢i sono né vinti né
puniti, ma rimane il dubbio se una delle Muse e in caso quale abbia manipolato
il suo canto. Barchiesi ha giustamente puntualizzato come il canto delle tre dee
possa essere ricondotto a una pitt © meno sofisticata specificita generica’®: & per
questo, ad esempio, che il canto di Polimmnia esibisce tratti innici (art. cit. 10), quel-
lo di Urania tratti molto didattici ¢ «romani» (13),quello di Calliope tratti della
narrativa mitologica, ma con un effetto «batetico» (12-13). Il loro coro incarna
lo spazio letterario con tutte le sue alternative gia sperimentate da un lato e con
le sue possibilita creative e i suoi ibridismi dall’altro: «it is for this reason that
Ovid cannot rely on the Muses to provide him with either inspiration or a poetic
programme: their songs can only reproduce the repertory of what has already
been said, and cannot offer suggestions for a new literary genre»'®. Partendo da
tale premessa, I'interpretazione del passo dei Fasti pud verosimilmente trarre
ulteriore forza dal contatto dialogico con met. 5 che ho iniziato ad abbozzare
sopra e a cui faccio ora ritorno.?

Minerva riceve conferma da Urania sull’origine della sorgente di cui chie-
deva: met. 5,262-263 vera tamen fama est: est Pegasus huius origo | fontis ... . E
mentre la Musa prosegue nel racconto (episodio di Pireneo, vv. 275ss.), fanno
la loro comparsa le Pieridi gia metamorfizzate. Cio offre 'occasione alla Musa
di narrare all’interessata ascoltatrice della loro metamorfosi {vv. 300-302): ...
nuper et istae | avxerunt volucrum victae certamine turbam. | Pieros has genuit
Pellaeis dives in arvis| ....Le Pieridi avevano infatto osato sfidare le dee nel canto
dettando le seguenti condizioni (vv. 308-314):

desinite indoctum vana dulcedine vulgus
fallere; nobiscum, si qua est fiducia vobis,

Thespiades, certate, deae. nec voce, nec arte 310
vincemur totidemgue sumus: vel cedite victae

fonte Medusaeo et Hyantea Aganippe,

vel nos Emathiis ad Paeonas usque nivosos

cedemus campis! dirimant certamina nymphae.

La Pieride che ha preso la parola intona per prima il canto, ma nel riportarcelo la
Musa lo fa precedere da una premessa palesemente pregiudiziale (vv. 319-320):

17 Cf. CE. Newlands, Ovid's Narrator in the Fasti, in Oxford Readings in Classical Studies: Ovid
{ed. by PE. Knox), Oxford 2006, 351-369, 363: «the breakdown in the Muses” harmony is all the
more evident as the scene in several ways corresponds to the scene in Metamorphoses 5.2941f.».
Non mi risulta perd che questi «parecchl modi» siano stati finora portati alla luce.

18 Barchiesi, op. ¢it. 1991 (sopra,n. 2) 11

19 Barchiesi, op. cit. 1991 (sopra,n. 2) 14.

20 Per il dittico cf. anche excipit Uranie in met. 5260 e fast. 5,55.



La venta delle Muse 101

bella canit superum falsoque in honore gigantas | ponit et extenuat magnorum
facta deorum. La dea ritorce contro le Pieridi stesse (falso in honore; extenuat™)
’accusa di falsita ricevuta (fallere, v.309); peraltro lo spazio concesso al racconto
della Pieride si estende per appena undici versi (321-331), mentre il canto della
Musa ne occupa pin di trecento guadagnandosi una sicura vittoria (cf. vv. 663-664
¢ n. 6). Quello che pin ci interessa in questa sede, nella lettura dei due episodi
come dittico, & ’asserita falsitd delle parole delle Muse* (chi sta mentendo?),
qui apertamente denunciata dalle loro rivali: falsita di ascendenza esiodea (cf.
n.1) che costituisce un’interessante prospettiva da cui osservare il certamen inter
Musas di fast. 5. Come sappiamo, alla fine della dibattuta discussione sull’origine
del mese di maggio Ovidio conclude (vv. 108-109): quid faciam? turbae pars
habet omnis idem. | Gratia Pieridum nobis aequaliter adsit.

In due versi contigui le Muse sono dette turba e Pierides: quanto a Pierides
si tratta certamente di un appellativo molto frequente, anzi di un epiteto comu-
nissimo® per le Muse, che sposta Iattenzione sul dato epicorico (gid Esiodo le
faceva nascere sul monte Elicona nella Pieria). Ne consegue un’ambigua e «scon-
veniente» omonimia tra le Muse ¢ le loro rivali, figlie di Piero: per inciso si noti
come in met. 5 le Muse non siano mai chiamate Pierides proprio per scongiurare
tale ambiguita (cf. e.g. vv. 268 Mnemonidas e 280 Mnemonides; 310 Thespiades),
mentre ho 'impressione che Ovidio la ricerchi intenzionalmente in fast. 5 aldila
della designazione topica. Un ulteriore tassello contribuisce a questa associa-
zione/sovrapposizione irriverente tra Pieridi e Muse: il termine turba si ritrova
proprio in met. 5,301 poco prima di Pieros sempre in riferimento alle Pieridi (cf.
supra, volucrum turbam), senza contare poi che ¢ iterato a brevissima distanza
al v. 305 intumuit numero stolidarum turba sororum. Nel contesto dei due passi
delle Metamorfosi, turba lascia trasparire un’accezione negativa, del resto non
infrequente come testimoniano e.g. Prop. 3,1,12 scriptorum ... turba* (e v. 21
invida turba) e lo stesso Ov. am. 1,1,6 Pieridum vates, non tua turba sumus, «noi
vati apparteniamo alle Pieridi, non siamo della tua schiera»; in fast. 5 non mi
sembra che la turba delle Muse abbia troppo da spartire con lo sciame di Call.

21 Cf soprattutto Rosati, op. cit. 2008 (sopra, n. 14) 29-33 sulle strategie di manipolazione del
racconto e n. 38 (con ulteriore bibliografia): exfenuat qui fa riferimento all’intenzione della
Musa i segnalare «la colpevole mancata cormispondenza tra stile e soggetto della narrazione»
Cf. inoltre Rosati, op. cit. 2009b (sopra, n. 14) 270 sulla rappresentazione di Tifone, privato
tendenziosamente deisuol trattl mostruosi,

22 Cf Rosati, op. ¢cit. 2009a (sopra, n. 6) 180 sulla «verita edulcorata» delle Muse; per inciso si noti
come la Musa nel riportare il racconto della fuga degh dei in Egitto e la loro metamorfosi in
animali risparmi intenzionalmente Minerva: il rispetto nei confronti della dea offre 'occasione
per la manipolazione del racconto (cf. Rosati, op. cit. 2008 [sopra, n. 14] 32-33).

23 Cf Rosati, op. cit. 2009a (sopra, n. 6) 174. Cf. anche Ov. am. 1,1,6 Pieridum vates, non tua turba
sumus con J.C. McKeown, Ovid. Amores, Volume II, A Commentary on Book One (Leeds
1989) ad loc.;ars 3,548 con R.K. Gibson, Ovid. Ars Amatoria Book 3 (Cambridge 2003) ad loc.;
fast. 2269-270. Cf. infine E. Fantham, Ovid. Fasti, Book IV (Cambridge 1998) 137 e Rosat, op.
cit. 2009b (sopra, n. 14) 270,

24 Con P.Fedeli, Properzio. Il libro terzo delle elegie (Bari 1985) ad loc.



102 Chiara Battistella: La veritd delle Muse

fr.2 2 éopde (~ examen?®), ma piuttosto che I'impiego del termine denoti proprio
una certa malizia allusiva alla luce della sequenza di met. 5.

Che cisia una discordanza di versioni non € cosa nuova nel testo ovidiano, ma
che le versioni discordanti siano quelle delle Muse sposta il problema all’origine
del sapere, mettendo in discussione la verita autoriale delle nove dee (al v. 108
habet ¢ lezione tradita, perod la congettura di Shackleton Bailey valet € suggestiva
in questo contesto divoci e autoritd narrative ). L'inquietante monito delle Pieridi
desinite indoctum vana dulcedine vulgus | fallere ci fa sentire (noi e il poeta che
non vuole scegliere) un po’ indoctum vulgus: ci fa sorgere retrospettivamente il
dubbio che le Muse abbiano manipolato anche il canto delle Pieridi in met. 5 ¢
che in definitiva tra le due furbae non passi tutta questa differenza. Se dunque
fast. 5 problematizza il discorso sulla verita poetica nell’ambito dello spazio let-
terario e dei generi (a ogni Musa un suo genere), il libro «gemello» delle Meta-
morfosi*®, osservato dalla prospettiva di un fenomeno letterariamente importante
come quello intertestuale, ne fornisce in parte una chiave interpretativa.

Corrispondenza:

Chiara Battistella
Ludwig-Maximilians-Universitit
Geschwister-Scholl-Platz 1
DE-80539 Miinchen
chattistella@gmail.com

25 Cf I Katz, Dux reget examen (Epistle 1.19.23). Horace's Archilochean Signature, «Matenali e
Discussioni» 59 (2007) 207-213, 209: «examen ‘swarm’” typically refers to bees, noble creatures
whose honeyed activity is often likened to the poetic enterprise» Bémer nei relativi commenti
ad loc. non nota questo contatto tra met. 5 e fast. 5.

26 Senza dimenticare la traccia callimachea: per la genealogia delle Grazie nel primo libro degh
Aitia Callimaco apparentemente offriva una triplice alternativa, ma Cho dava poi lasua versione
del mito, quella «vera», cf. Barchiesi, op. cit. 1991 (sopra, n. 2) 8 (anche su gratia Pieridum che
ammiccherebbe alle Cariti) e G. Massimilla, Aitia. Libri primo e secordo (Pisa 1996) 248.



	La verità delle Muse : un dittico ovidiano (met. 5,250-664 e fast. 5,1-110)

