Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 69 (2012)

Heft: 1

Artikel: degli dei e degli uomini

Autor: D'Alfonso, Francesca

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-283557

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-283557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

koua degli dei e degli uomini

Di Francesca D’Alfonso, Torino

Abstract: The xodua, a term of obscure etymology, should be distinguished from
sleep. [t indicates a state that is, at the same time, both sweet and terrible, a divine
tool which can be either benevolent or punitive. In archaic Greek poetry this
state is represented at times as an erotic enchantment, at times as the suspension
of the divine condition, as a means of punishment or as a sign of an unsuccessful
deification. The comparison with other poetic traditions (Mahabharata or the
Lpic of Gilgamesh) supports the polysematic nature of this intermediate state
between life and death. In subsequent philosophical reflections, dreamless sleep
becomes a kind of secular version of the k®uc.

«At the still point of the turning world»
(T.S. Eliot, Four Quartets, Burnt Norton, 11 18)

I1 x®pe rappresenta uno stato affine ma non assimilabile al sonno, con il quale
condivide la dolcezza (LoAokdv kdue: | uehokos Vrvog) e la parentela con la morte
(cfr. Hom. Od. 18 201-202: poAoxov kdue ... paioxov Bdvatov)l. Nelle poche
attestazioni del termine nell’eta arcaica, gli elementi piu connotanti e ricorrenti
di questa particolare condizione sono la provenienza divina, I'inesorabilita del
suo insorgere, I’'ambiguita dei suoi effetti. Se ci si pud abbandonare al sonno
volontariamente, lo «<stordimento> («Benommensein») del k& sopraffa 'nomo
(o anche la divinitd) in modo inatteso: come il sonno, il kduc avvolge o afferra
(koAbTTm, kotoypim), priva 'essere umano della sua coscienza e lo colloca in uno
status affine alla morte. Anche se sul piano soggettivo si puo configurare come
un’esperienza dolce (cfr. Pind. Pyth. 1,11-12: iaiver kopdlav | kdpart), resta il
fatto che € sempre avvertito come un intervento numinoso e dunque terribile.
L’etimologia ¢ oscura: € possibile individuare plausibili parentele con termini
simili sul piano fonetico € semantico, senza per questo trovare una soluzione ad
alcune aporie linguistiche. [l rapporto pitt immediato con ketpon («giaccio») sul
piano glottologico risulta difficile perché bisognerebbe presumere un vocalismo
lungo *ko fif-mn (7), rispetto a un atteso *kei-pa. Analoghi problemi presenta
I'ipotesidiunlegame con kauve («essere spossato»)*. Una pitl plausibile parentela
¢ rintracciabile con xwedg («ottuso, sordo»), attraverso una forma *rme-ue?. 11

1  Sulla parentela tra sonno e morte e sull’ambigua dolcezza che sembrano a volte condividere
vd. R.B. Omians, Le origini del pensiero europeo (Milano 1998; Cambridge 1951) 503-509;
E.Vermeule, Aspects of Death in Early Greek Art and Poetry (London 1979) 145-156.

2 CIr. P Chantraine, DELG s.v. xduo.

3 Letimologia fu proposta da J. Wackernagel ed & ripresa di recente da (3. Szemerénwv e da
H.W. Nordheider: O. Szemerényi, rec. P. Chantraine, DELG, «Gnomon» 43 (1971) 675, H.W.

Museum Helveticum 69 (2012) 62-82



wdpo degh dei e degh uomini 63

rapporto con kampodg risulta interessante anche perché I'aggettivo & forse legato
etimologicamente a un’altra difficile espressione, kexugndto Boudv («’animo
spossato» o «spossato nell’animo» ), che rimanda a uno status affine a quello del
k@uct. Pur restando aperti alcuni problemi fonetici, si evidenzierebbe cosi un
rapporto tra kwedg-kexapnoto (Buudv)-kdue, sulla cui plausibilita & tornato di
recente M. Meier-Briigger in una breve nota’.

L’esigenza di distinguere il kdua (inteso come stato di torpore) dal sonno
trova raffronti anche in altre lingue indoeuropee. Cosi in sanscrito 1 termini
indicanti il sonno profondo, senza sogni né consapevolezza, derivano da una
radice *dra-, mentre la nozione di sonno/sogno ¢ espressa dalla radice svap-
(aggettivo verbale svdpna-/supti-/suptd; cfr. gr. bmvog). Nidra-esprime il torpore,
che in momenti inattesi € senza alcuna consapevolezza sopraffa 'uomo: cosi
gadhanidra indica il «sonno senza sogni», nidrayati lo «sprofondare/tuffarsi nel
sonno». La stessa netta differenziazione linguistica ricorre nel Tocario tra spdm
(Tocario A), spane (Tocario B) «sonno/sogno», e sinmetstse (agg. «che & caduto
in trance»)®. Secondo E. Benveniste tale situazione rifletterebbe un’opposizione
binaria tra sonno volontario (perlopit notturno: *swep-) e sonno involontario
(*der-)’.

Il mio studio intende ripercorrere le ambigue prerogative del kdpo nella
poesia arcaica, cercando di individuare le relazioni esistenti tra tale stato di
incoscienza e l'intervento, benevolo o punitivo, degli dei®. Il k®dpe, come punto

Nordheider, Lexikon des frithgriechischen Epos 14 (Gottingen 1991) s.v. ko, Kogpdg significava
originariamente «smussato» { cfr. Hom. IZ. 11,390 kagov yép Béhog), pol «sordor ( Hymn. Hom.
Merc.492; etc.) o, applicato alla vista, «cieco» (Soph. fr. 6702 R.;ete.).

4 Anche I'etimologia di xexogndg & oscura:si & pensato a un legame con xentcoe (11,22 467: &nbd
& wuxly Exdnuoce: «e perse 1 sensi»: cfr. Hsch. s.v. kémug-nvedue) o con xenvdg («fumo»): vd.
F. Solmsen Beitrige zur griechischen Wortforschung | (Strassburg 1909) 123; M. Clarke, Flesh
and Spirit in the Songs of Homer. A Study of Words and Myths (Oxford 1999) 141. P. Chantraine
ha proposto un rapporto con knenv «fuco», termine imparentato etimologicamente anche con
xmode, che viene associato agli uomini o alle donne vili, infingardi (Hes. Op. 304; Theog. 595):
P. Chantraine, DEL G s.v. kexepndto; knony; ofr. anche F. Bechtel, Levilogus zu Homer (Halle
1914) 190,

5 M. Meier-Briigger, Wie ist xBuc gebildet? , «MusHelv» 50 (1993) 126,

6 G-l Pinault, Sleep and Dream in the Lexicon of the Indo-European Languages,in C. Bautze-
Picron (ed.), The Indian Night. Sleep and Dreams in Indian Culture (New Delhi 2009) 225234,
Per laradice *der- (nei vari ampliamenti *drek:, *derdh-, *drem) cfr. gr. dopbéve (ropo-; koto-);
lat. dormire: C.D. Buck, A Dictionary of Selected Synonyrs in the Principal Indo-European
Languages. A Contribution to the History of Ideas (Chicago *1987) 268-269 (s.v. sleep).

7 E. Benveniste, Un faif de supplétisme lexical en indo-européen, in W. Meid (ed.), Beitrige Zur
Indogermanistik und Keltologie: Julius Pokorny zuwm 80. Geburtstag gewidmet (Innshruck
1967) 11-15; vd. contra G.-1. Pinault, art. cit. (annotazione sopra 6) 233. Anche in lituano
esiste un’analoga contrapposizione: sxuiis-fi indica ’assopirsi involontariamente, mentre migfi
Paddormentarsi volontariamente: U. Rapallo, I sorno della morte: un problema interlinguistico,
«AION. Linguist.»16 (1994) 19.

8  Dopoil periodo arcaico il termine k®po scompare temporaneamente dal lessico poetico (& assente
nella tragedia), per trovare ampio spazio negh scritti medici (e.g. Hippoc. Epid.2.3,1;:3,1 2; ete.):



64 Francesca D’Alfonso

di tangenza tra due mondi irriconciliabili (vita/morte; umano/divino), & di per sé
uno stato ambiguo e terribile, di cui ci si augura le reversibilita. Nella riflessione
filosofica tale ruolo liminare viene assolto dal sonno senza sogni, che condivide
con il k@po 'oscuro attenuarsi della coscienza e insieme una segreta dolcezza.

1. Il xopc come incantamento erotico

Come si ¢ detto,sul piano generale si pud notare come nell’esperienza comatosa
il discrimen che separa la vita dalla morte si faccia il pil possibile esiguo: cio
si pud cogliere anche nei casi in cui il kope mostra il suo volto piti benigno,
configurandosi come una sorta di incantamento in cui la perdita di coscienza ¢
fonte di piacere estatico’. Cosi in Hom. Od. 18,201-203, il k®uc in cui sprofonda
Penelope ¢ avvertito come esperienza soave, perfetta antitesi della dolorosa
condizione terrena (cfr. 'ossimoro aivoradf paiaxdv: 201)%:

T pe wéA’ aivonadf podonoy mepi K Exdivyey.
aiBe pov &g pedarov Bdvarov ndpot Aptenig Gyvi
D TLRA VOV, KTA.

Un mite sopore mi ha avvolta, me tanto infelice.

Oh seuna morte cosi mite la pura Artemide subito
ora mi desse, etc.

(trad. G.A. Privitera)

I1sonno comatoso di Penelope ¢ dono di Atena e serve alladea per compiere una
sorta di divinizzazione della sposa di Odisseo (191: &upota ddpa; 193: &upocie),
un ringiovanimento che produce nei pretendenti una potente fascinazione
erotica (212-213:1&v 8’ abtol AVto yolvar’, £pm 8 &pa Buudv &8edyBev | mivreg
&’ fpnoavto napal Aeytecot kMBfva).

vd. ara R. Lo Presti, Le rappresentazioni del corpo ANAIZOHTOZX nel Corpus Hippocraticum:
uha ‘via negativa’ verso la conoscernza, «I Quaderni del Ramo d’Cro On-Line» 2 (2009) 51-91;
di frequente Ippocrate fa riferimento all” ¥avog kopwtddng, una varietd patologica del sonno
che non va confuso con la moderna concezione del coma: cfr. Epid. 5,22.5 e J. Jouanna/M. D.
Grmek (edd.), Hippocrate, Epidémies V et VII (Paris 2000) ad loc.

9 Sitratta di un aspetto sul quale la critica s1 & spesso soffermata e che per questo verra preso in
considerazione solo cursoriamente: per unanalisi approfondita si imanda agh studi di E. Risch,
Der gottliche Schiaf bei Sappho. Bemerkungen zum Ostrakon der Medea Norsa, «MusHelvs 19
{(1962) 197-201, e di P. Wiesmann, Was heisst xduc? Zur Interpretation von Sapphos «Gedicht
auf der Scherbes, «MusHelv» 20 (1972) 1-11.

10 Sul sonno come terapia del dolore per Penelope, vd. anche Od.23,15-19.

11 TIllegame tra Fros e Sonno & segnalato anche dall’uso degli stessi verbi (keddnte, dauve, xedo):
vd. E. Vermeule, op. cit. (annotazione sopra 1) 154-156.



wdpo degh dei e degh uomini 63

Allo stesso modo, nel boschetto sacro in cui Saffo attende ’epifania di
Afrodite (fr. 2 V.), il x@ua che pervade gli astanti esprime l'incantamento che
nasce dal carattere numinoso del luogo (7-8):

... aifvocopévav 88 pdAlaov
KO Ko Tdypet

mentre le foglie si agitano
il coma afferra

Una vexata quaestio riguarda la lettura del verbo: sul coccio si legge molto
probabilmente KATAIPION, anche se di recente K. T'santsanoglou ha proposto
KATATPION, riconoscendo la presenza, anche se molto incerta, del tratto
orizzontale del gamma®?. Il verbo nelle edizioni critiche ¢ di norma accompagnato
dalla crux® e 1 tentativi di emendare la lezione dello scriba sono stati vari,
anche se perlopil in contrasto con le ragioni dialettologiche'. La lettura che
piu concilia esigenze paleografiche e linguistiche ¢ stata proposta da E. Risch,
che in un articolo del 1962 ha sostenuto 'emendazione kardyper («afferrar),
voce eolica ben attestata sia in Alceo (48,9; 124,4 V.) che in Saffo (149 V. ra
Tavvuyog [scil. Gopog] Gopt kutdypet ). L'argomento pill volte sollevato contro
tale lettura consiste nella mancanza di un complemento oggetto, che tuttavia non
¢ un unicum e anzi accresce 'icasticita dell'immagine'®. Va notato inoltre che
katdypet corrisponde sul piano semantico al verbo keraudprte, che ricorre nelle
tarde Argonautiche orfiche di nuovo in relazione al k®uo (1013: ko & Gpop
katéuapye). Anche in questo caso & il k®uo che afferra gli occhi del serpente,
come il sonno in Omero (11. 23,62, 0d. 20,56).

In Pindaro, alla tradizionale associazione tra Eros e sonno (o xduo),
si aggiunge il legame con la musica: nell’incipit della Pitica 1 per Ierone di
Siracusa, il poeta tebano esalta il potere ammaliatore della ypucea ¢opury§ che

12 K.Tsantsanoglou, The Banguet of the Gods and the Picnic of the Girls: Observations or Sappho
fr. 2 V. (with an Appendix on Ibyeus PMGF 286), «Eikasmos» 19 (2008) 54. KATAIPION (contro
KATIPPON dell’ed. prine. di Medea Narsa) & la lettura di G. Lanata, L'ostracon fiorentine con
versi di Saffo. Note paleografiche ed esegetiche, «Studlt» 32 (1960) 81-82.1 vv. 7-8 sono citati per
via indiretta anche da Ermogene (1d. 2 4), che presenta karappel.

13 Vd. da ultimo Sapph.2 V.

14 Cosi kat@pper «s’effondex (vs eol. kappéer): vd. ora G. Burzacchini, Fenomenologia innodica nella
poesia di Saffo, «Bikasmos» 16 (2003) 19; katéppn «scende lentamente» (forma non attestata
da Zppw): I. Sitzler, rec. di Ed. Lobel (ed.), Zorgolc Méln. The Fragments of the Lyrical Poems
of Sappho, «PhWh 47 (1927) 995, xotoipet «discende» (vs eol. ketaéppet): D. Page, Sappho and
Alcaeus (Oxford 1955) 37-38; cfr. il participio x&teppov secondo C. Gallavotti, L'ode saffica
dell’'ostracon, «BollCom» n.s. 1 (1980) 13,

15 E. Risch, art. ¢it. (annotazione sopra 9) 197-201. Gia Th. Bergk, pur adottando ’emendazione
di H. L. Ahrens (keppéer) del testo di Ermogene, in apparato aggiungeva «si quid mutandum,
malim xotéypewr (PLG,11191), vd. anche P. Wiesmann, arf. cit. (annotazione sopra 9) 2.11.

16 Lastessa mancanza dell’oggetto espresso, sempre in rapporto al coma, ricorre in Ippocrate ( Epid.
5,1 22:xduo elye; 7159: 10 kdue kotelyey Ghomov).



66 Francesca D’Alfonso

addormenta I'aquila di Zeus ¢ placa Ares,immergendolo in un sopore profondo
(kOpe) (5-12):

Kol TOV alynatoy kepavvov oPevvierlg ¥
&evaov mupdc. gb-
de1 &’ dvar ordnte Ao aletog, d-
kel ntépuy” dugpotépabey yaldEac,
dpyog olevdy, kehaw@mw 8 &nl ol vepéhay
dyOha kpatl, YAepdpav
.80 kAGBpov katéyevac: 0 88 KWmcGWY
DyYpOV vOTOV alepel, TEaG
punaiotl kataoOuevog. kKol yop Puo- 10
w0ig "Apng, Tpayelav dvevbe Mrav
EyyEov GKuay, laivel kapdlay
KOUOTL, KTA.

E spegni 'acuminata folgore

di eterno fuoco.

Sullo scettro di Zeus

I’aquila dorme

calate sui fianchi I'ali veloci,

sovrana tra gli alati;

tu sul suo capo adunco

una nuvola buia hai versato

dolce serrame alle sue palpebre:
posseduta dal flusso dei tuoi suoni
solleva nel sonno il morbido dorso.
Ares possente egli pure
allontanando 'aspra punta delle aste
in un torpore profondo placa il suo cuore.
(trad. B. Gentili)

Il lessico pindarico insiste nell’indicare il potere della musica come una
possessione, alla quale ¢ impossibile sfuggire anche per gli déi: spegne (5:
cPevvieig), addormenta (6: £0det; 8 kvwoowv), versa (8: kotéyevog) una
nuvola buia sulle palpebre, possiede (10: kotooyduevos), placa (11: loivet),
ammalia (12: 8eiyer)?. In una recente interpretazione del passo A. Barker ha
sottolineato come Pindaro associ la musica ¢ il sonno servendosi della metafora
della liquidita: riprendendo le suggestioni della poesia precedente in cui si fa
allusione al k®pa, il poeta attribuisce all’acqua e alla musica un duplice effetto,
positivo {kdue ammaliante) o negativo (xduo punitivo), contrapponendo

17 Cfr. schol.adloc. 1,19b.L’associazione traBéhywe kduc tornanegli e pigrammi<platonici- (Ep. 274 D.
= Anth. Pal. 16134, Ep. 19,6 D. = Anith. Pal. 98266, Ep. 20,3 D. = Anth. Pal. 98273} vd.
P. Wiesmann, arf. cif. (annotazione sopra 9) 9. Sul rapporto tra musica e sonno vd. anche
C. Brillante, La musica e il canto nella Pitica I di Pindaro, «QUCCx» 41 (1992) 7-21.



wdpo degh dei e degh uomini 67

nell’ode chisegue lalegge di Zeus (d&i e uomini) a chi la viola (Tifone, Falaride
~ fuoco).'?

I passi citati presentano lo stesso tenore € mostrano il lato piu benigno del
kMo, legato alla fascinazione erotica o musicale e capace di produrre un piacevole
obnubilamento della coscienza. L'origine divina ne fa tuttavia uno stafus ambiguo,
perché esso rappresenta anche un mezzo per privare I’essere umano del controllo
di sé. La condizione di sospensione dalle attivita coscienti che si sperimenta nel
sonno, durante il kbpw diventa pili estrema, non necessariamente reversibile, e
si presta anche a ridefinire il confine tra vita e morte, tra uomo e divinita.

2. Il x@uocome sospensione dello stato divino

Nella Fitica 1 di Pindaro, la piacevole inerzia in cui ¢ immerso Zeus con i suoi
simboli di regalitd (la folgore, I'aquila) ¢ effetto potente della musica, che
incanta anche gli déi (12: xfjAc ¢ kol Soupdvav Bedyer gpévag). La soavita di
tale condizione non toglie che si tratti pur sempre di una sospensione dello stato
divino: il poeta tebano non rappresenta uno Zeus dormiente,come nell’episodio
iliadico della Awdg éaren (vd. infra), ma lo spengimento della folgore e il profondo
sonno dell’aquila rappresentano una sorta di‘correlativo oggettivo’ di una lacuna
nella sua piena regalita”. Nella strategia encomiastica dell’ode, il canto delle
Muse serve ad auspicare un periodo di pace (cfr. il sonno dell’aquila e di Ares)
anche nella Siracusa di Ierone, ma indica al contempo come esso manifesti la
propria forza addormentando persino le potenze cosmiche?.

L’ambiguita di tale potere si manifesta nella Awog &rdn (Hom. 7. 14),1n cui
il sonno da cui ¢ avvinto Zeus ad opera di Hypnos (kaua:359) si configura come
un inganno compiuto ai danni dell’esercizio della regalita divina, per permettere
a Hera direalizzare i suoi piani. Anche se 'episodio iliadico presenta alcuni lati
umoristici € appare come una scena di seduzione dai tratti codificati’’, non va a
mio avviso persa la specificita negativa del rapporto tra Hypnos e Zeus: in primo
luogo, il sonno del dio corrisponde all’obnubilamento delle sue facolta razionali
(252: fzon &yty uev el A1dg voov aiyidyo10; 165: xelr énl Phepapoiowy 188 ppeot
revxadiunot), e dunque rappresenta un’esplicita interruzione della sua regalita.

18 Secondo lo studioso, Pindaro in questa ode allude, anche se un modo velato, al kaicdy kdpe del
dio esiodeo (Theog.797-798), che & spergiuro sull’acqua (dello Stige ), associandolo a Tifone (13-
28), punito da Zeus e condannato al fuoco: A. Barker, Lullaby for an Eagle (Pindar, Pythian 1),
in Th. Wiedemann/K. Dowden, Sleep (Bari 2003) 107124,

19 Speculare & la rappresentazione del fulmine di Zeus che freme per I'influsso della musica
ditirambica nel fr. 70b,15-16. Sul fulmine come arma di Zeus e simbolo di regaliti vd. ora M.L.
West, Indo-European Poetry and Myth (Oxford 2007) 247249,

20 Nella Teogonia esiodea il canto cosmogonico delle Muse sull’Olimpo provoca analogamente
Anopogtyny te kokdv Gurcopd e pepunpéov (55): vd. G.F. Glanotti, Per una peetica pindarica
(Torino 1973) 123-127

21  Cfr. Od.18,187-196; Hymun. Hom. Ven. 5,56-67; etc.



68 Francesca D’Alfonso

Ci0 era gia avvenuto in passato quando Hera era ricorsa a Hypnos affinché Zeus
non proteggesse il figlio Eracle nel ritorno da Troia: nell’episodio, ricordato pin
volte (I1. 5,640-642;14,249-261; 15,24-30), Eracle venne trascinato dai venti verso
Iisola di Cos per volonta di Hera, mentre Zeus era immerso in un profondo
sonno. In tale occasione, la reazione del dio al risveglio fu particolarmente
violenta € non risparmio neppure Hera, che fu incatenata per i polsi,con i piedi
gravati da incudini, appesa in aria (/. 15,18-21)*, mentre Hypnos, minacciato di
una fine peggiore, trovo un’estrema protezione rifugiandosi presso la Notte, sua
madre, dinanzi alla quale anche Zeus dovette fermarsi (71. 14,252-261).

Esiste dunque una sorta d’incompatibilitd tra il sonno (e in particolare il
sonno profondo, non volontario) e I'autorita di Zeus, come riconosce lo stesso
Hypnos in 7. 14,248 (0b8¢ xarevvnoou’, 0te un adtde ye keielor: «non potrei
addormentarlo, se non fosse lui stesso a volerlo» ). D’altra parte, 'incongruita
della Awog omdrn era gid stata segnalata polemicamente da Platone (Resp.
390b—c), in un passo in cui il filosofo faceva notare come Zeus, il solo desto tra
gli dei (uovog &ypnyopas), avesse ceduto alle lusinghe amorose e al sonno*. Va
notato infine come in entrambi gli episodi iliadici siano riconoscibili anche tracce
di un contatto con altre genealogie di ascendenza orientale, che vennero poi
rielaborate nelle pil tarde teogonie orfiche, quali 'importanza della Notte, la
cui dimora neppure Zeus pud violare (14,259-260), e il contestuale riferimento
a Oceano e Teti, come progenitori degli dei (ibid. 201.302)%.

E interessante dunque che un altro sonno letargico ritorni come un’eco del
rapporto idiosincratico tra sonno e regalita divina in una tradizione tarda di
matrice orfica e neo-platonica: si tratta della sorte di Crono, che dopo la sua
detronizzazione giace in una profonda caverna dove Zeus lo ha legato con il
laccio del sonno (Plut. De fac. 941f: t0v yop Vnvov avtd peunyovijobot deouov
vmo tob Adg). Nel De antro nympharum di Porfirio (16 = F 154 Kern = FF220.222
Bernabé), il sonno di Crono ha i tratti di un sopore invincibile determinato
dall’ingestione di miele, che gli viene somministrato da Zeus dietro consiglio
della Notte, un vero e proprio inganno (tov it peamrog 86iov) finalizzato alla

22 B’stato notato come le incudini (éxpoves), oltre che strumenti di punizione, rappresentino anche
1 fulmini, e dunque siano strettamente legate all’esercizio della regalita: cfr. R. Janko, The Hiad:
A Commentary. Vol IV: Books 13-16 (Cambridge 1992) 230,

23 Sul sonno di Zeus come scelta volontaria vd. C. Ramnoux, La Nuit ef les Enfants de la Nuit dans
la tradifion grecque (Paris *1986) 18.

24  Proclo (Iz R. 1]133) trovd wna soluzione all’apparente blasfemia della descrizione omerica
nell’ipotesi che il sonno rappresentasse uno stato di ulteriare perfezione, intesa come distacco dal
mondo sensibile: vd. ora K. Dowden, The Value of Sleep: Homer, Plinies, Posidonius & Proclus,
in Th. Wiedemann/K. Dowden (edd.), op. cit. (annotazione sopra 18) 161-163.

25 W.Burkert, The Orientalizing Revolution. Near Eastern Infliience on Greek Culture in the Early
Archaic Age, (Cambridge Mass/London 1992) 91-93; M.L. West, The East Face of Helicon. West
Asiatic Elements in Greek Poetry and Myth (Oxford 1997) 383, cfr. ora G.B. I¥Alessio, Textual
Fluctuations and Cosmic Streams: Ocean and Acheloios, «JHS» 124 (2004) 16-37



wdpo degh dei e degh uomini 69

detronizzazione del dio*®. Entrambe le testimonianze insistono sulla costrizione
rappresentata dal sonno ~ torpore perché, come afferma H. Versnel, «in structural
terms, a god sleeping and a god wearing chains are identical: both gods are ‘out
of action’»?. Come nel caso del x®ue di Zeus nella Awg &rdtn, anche il sonno
di Crono non & paragonabile al riposo volontario del dio, che rappresenta
invece il simbolo del pieno controllo della sua regalita. Un dio che puo e decide
autonomamente di abbandonarsi al sonno manifesta la piena fiducia nel proprio
potere sul mondo degli dei e degli uomini®®. Va perd segnalato che il sonno di
Crono, pur condividendo con il coma lo stato di profondo torpore, & un sonno
onirico, cui ¢ legata anche [attivitd profetica. Tale stretta relazione tra sonno
€ sogno a proposito di Crono era probabilmente gia nota nel IV sec. a.C.,se &
vero, come sostiene Tertulliano (De anim. 46), che Aristotele definiva Crono
«il primo sognatore»®. Secondo Plutarco (De fac. 942a), il Titano dormendo
«vede in sogno cid che Zeus premedita» (Sow yup Zetg npodiuvoettan, tobt’
dverpororely tov Kpovov) ed ¢ circondato da demoni, attraverso i quali trasmette
come un oracolo il pensiero a Zeus®. Questi demoni sono probabilmente gli
uomini dell’eta dell’oro che, dopo la loro morte avvenuta nel sonno (Hes. Op.
116), divengono custodi benevoli della razza umana (ibid. 122-123)%.

Una particolare forma di sospensione della divinita e insieme di reversibilita
ciclica assume il kue nel destino dei Dioscuri. L’espressione kdua cuéyv («coma
degli deéi») ¢ riferita ai gemelli divini in un partenio (?) di Alemane (7 PMG =
19 Calame), tradito da un commentario (£ Oxy.2389)*:

26 Sul passo di Porfirio vd. F. Buffiere, Les mythes d’Homére et la pensée grecque (Paris 1956)
433-437; L. Simonini (ed.), Porfirio. L'antro delle Ninfe (Milano 1986) 161-166. Cfr. anche M.L.
West, The Orphic Poemns (Oxford 1983) 184.

27 H.S. Versnel, Inconsistencies in Greek & Roman Religion Il Transition & Reversal in Myth &
Ritual (Leiden 1993) 97; sul rapporto tra il mito e il rituale di Crono vd. ibid. 89-108.

28 B.Batto, The Sleeping God: An Ancient Near Eastern Motif of Divine Sovereignty, «Biblica» 68
(1987) 164,

29 Cosi M. Pohlenz, Kronos, «RE» 11 (1922)2013.Sulle opere perdute di Aristotele in relazione alla
leggenda di Crono vd. A. Bos, Teologia cosmica e metacosmica. Per una nuova interpretazione
dei dialoghi perduti di Aristotele (Milano 1991},

30  Cfr. Plut. De def. or. 419e-420a; OF 148 K. (= F 224 Bernabé); 149 K. (= F 223 Bernahé); 129 K.
(= F 240 Bernabé). Nel papiro di Derveni, un commento alla Teogonia e agh Inni orfici nisalente
almeno al V sec. a.C., Zeus ascolta sia 1 vaticini della Notte (F 6 Bernabé) che quelli di Crono
(F 7 Bernabé): vd. ora A. Bernabé, La théogonie orphigue du papyrus de Derveni, «Kernos» 15
(2002) 103-104.

31 Suisogni di Crono come il lato irrazionale della saggezza di Zeus vd. M. van der Valk, On the
God Cronus, «GRBStud» 26 (1985) 5-11.

32 L’integrazione oidv si basasul commentario (a. 2), che al fr. b fariferimento al culto di Menelao
insieme ai Dioscuri a Terapne (b. 7-8):vd. E. Lobel, 2389. Commentary on Aleman,in E. Lobel/
C.H. Roberts/E.G. Turner/J. W.B. Barns (edd.), The Oxyrhynchus Papyri. Part XXIV (London
1957) 31; vd. anche C. Calame, Alernar (Roma 1983) 379-383.



70 Francesca D’Alfonso

a. Gue  «
ota)y ]

b. doavarag Teke-
TG ] étGipgBev gpé-
Vet

c. no[AAdt] 8 éuvdicavt” o]

Jav anhp[i]ov Bla]wydy Kad[u-

I, oeyl v [ ],
d. [ v]Bprog dve” Ghodg kol Gitafc-
Badiog

a. le sommeil des dieux

b. les rites des immortels ... ils se réjouissent en leur caeur

¢. ils évoquent beaucoup d’événements qui ... infini ... des Bacchantes (?)
cadméennes

d. pour son insolence funeste et son orgueil insensé
(Trad. C. Calame)

La definizione di k®ua a proposito della morte ciclica dei Dioscuri € appropriata
sia sotto il profilo mitico che cultuale. In primo luogo, va notato come in tutte le
fonti poetiche antiche il riferimento alla singolare sorte dei Tindaridi conservi
tracce di un irrisolto rapporto tra morte e vita®. A cid ¢ strettamente legato il
problema della paternita dei gemelli, che secondo Esiodo (fr.24 M.-W.) andava
attribuita a Zeus, mentre nei Cypria (F 8 Bernabé) veniva sdoppiata (Castore,
figlio di Tindaro, Bvntog; Polluce, figlio di Zeus, &Bdvatog), in una versione mitica
che giustificava anche il loro destino oltremondano®. I fratelli appaiono entrambi
mortali nell’fliade, dove il poeta smentisce le speranze di Elena che i gemelli
siano vivi con queste parole (3,243-244):

“Qc 9dto, Tolg 8 1j0n wdreyey puoilooc oo
&v Aaxedaipove a0l olin 2v matplde yain

Cosi diceva, gia invece li teneva sepolti la terra datrice di vita,
proprio laggin a Sparta, nella loro terra nativa.
(trad. G. Cerri)

Tuttavia, va segnalato come la iunctura tra il verbo xatéyw (trattengo) e gvoifoog
ala (terra generatrice di vita) crei di per s€ una sorta di ambiguita. In effetti
I’epiteto gpuoifoog ricorre nei poemi omerici solo tre volte, € sempre in contesti

33 Vd.L.R.Farnell, Greek Hero Cults and Ideas of Immortality (Oxford 1921) 227-228; W. Burkert,
I Greei (Milano 1984; Stuttgart/Berlin/Kéln/Mainz 1977) 312-313.

34 Cfr. A, Severyns, Le cycle épique dans I'Ecole dAristarque (Paris 1928) 266-281. Secondo
[Apollod.] Bibl 3,112, Zeus concede al Dioscuri di vivere un giorno tra gh déi e un giorno
gv Bvnrolc: 'espressione sembra richiamare Cypria F 8 Bernabé (Bvntdc): P Scarpi (ed.),
Apollodoro. I Miti Greci. Biblioteca (Milano 1998) 584-585.



wdpo degh dei e degh uomini 71

in cui il confine tra la vita e la morte appare meno netto: € il caso dell’incontro
tra Achille e Licaone in 1. 21,34-135. Il giovane troiano, figlio di Priamo, era gia
stato rapito dall’eroe acheo e venduto schiavo a Lemno, ma, dopo essere stato
riscattato da Eetione di Imbro e relegato ad Arisbe, era riuscito a scappare € a
tornare in modo improvvido a Troia. Licaone appare ad Achille come una sorta
di risuscitato (56: adtig dvasticovror Drd {dpov fiepbevtog), che niente ha potuto
trattenere (58: 008¢ wv £oye; 59: &piket; 62: £p0&et; 63:£plker) e per il quale 'eroe
si augura che infine proprio la terra generatrice di vita possa rappresentare una
barriera invalicabile (62-63: | v épbéet | v puoifoog, xth.)¥. Lespressione
torna di nuovo in relazione ai Dioscuri in Od. 11,301-304, con una significativa
variazione:

100¢ dppo Lools katéyer pvatlooc aioe

ol xael VEpBev yfic Ty mpog Znvog Exovteg
drrote piv Cdove Erepiuepot, GAlote 8 adte
reBvaci-auiy 88 Aeddyyaocwy ioa Beolot.

Entrambi 1i copre, vivi, la terra generatrice:
per onore avuto da Zeus, essi anche sotterra

una volta son vivi e un’altrason morti,

a giorni alterni. Onore come gli déi hanno in sorte.
(trad. G. A. Privitera)

L’aggiunta di {wolg al v. 301 (Lwobde katéyel pusiloog ala) accentua il tenore
ossimorico del verso e insieme sottolinea come non si possa parlare per i Dioscuri
di una morte vera € propria: i versi omerici sono sempre apparsi poco chiari,
perché sembrano insistere su uno stafus ambiguo, che ammette la vita anche
sottoterra (302: vepOev yijc), per un singolare privilegio accordato da Zeus®. Tale
morte € una sorta di vita sotterranea, la stessa a cui fa riferimento Pindaro nella
Nemea 10,55-57:

petopelfopevor 8 Evaiial

Guépay TaV pev moapd tatpl pilo

Al vépovtan, tov & Do kevbeot yalac
£v yodAolg Gepdinve,

TOTUOV SUTIAAGVTEG OUOTOV * KTA.

35 Anche lo scoliasta faceva notare la singolare scelta dell’epiteto: pvailoog: ot keddv 10 éxiberov
énl vexpdv kol thpfov tattduevov (schol Hom. Il 21,63); ofr. anche schol. Il 3243, Anche
se il composto rimanda originariamente a {eud («orzow: cosi P. Chantraine, DELG sw. Cewal),
Petimologia popolare associava Levr- e -Coog con Len: G. S. Kirk, The Hiad. A Commentary I:
Books 1-4 (Cambnidge 1985) 300-301.

36 Cosi L.R.Farnell, op. cit. (annotazione sopra 33) 181-182.



72 Francesca D’Alfonso

Mutando alternativamente,

trascorrono un giorno presso il padre Zeus,
I'altro nelle profondita della terra,

negli antri di Terapne,

compiendo uguale destino.

Pindaro fa allusione al soggiorno nelle caverne di'Terapne, dove i Dioscuri erano
oggetto di un culto eroico®: Ialternativa allo stato divino (88:fjuiev 8’ odpavod
&v ypuceols dopotow) € vivere meta del tempo respirando sottoterra (87: uicv
WEV ke TVEOLS yulag VrévepOev £dv), in una condizione dunque non riconducibile
tout court alla morte, ma assai simile al k@pe. A conferma di cid sta anche la
descrizione di Castore colpito da Ida e della sua rianimazione: il poeta tebano
precisa che la scelta decisiva di Polluce avviene quando il fratello non era ancora
morto ma, oppresso dall’affanno, rabbrividiva ansimando (74: xal viv olre
reBvardt’, Gobuott 88 eplo- | covee mvoug fxuyev)®. Tale descrizione di ascendenza
omerica riguarda la condizione pericolosamente liminare che sperimenta chi e
prossimo alla morte, ed € a volte applicata anche a severe perdite di coscienza
per molti aspetti affini al k@ue®. La scelta di presentare Castore morente € non
ancora morto (come apparrebbe invece ai vv. 57-59) & a mio avviso significativa
e coerente sia con il riferimento al respiro sotterraneo dei Tindaridi a Terapne
(87), sia con l'icastica conclusione dell’ode (89-90):

&g &p” adddoavtog o0 o dumkday BEto BovAdy,
ove, & EAucey pev opbaipnov, Enstta 88 govay
yahxouitpa Kdotopog

a lui che parlava non rivolse ambiguo volere nella mente,
ma prima sciolse ’occhio, poi la voce
di Castore dalla fascia di bronzo™.

[’oscuramento della vista € segno di imminente morte ma ¢ anche proprio di
quegli stati intermedi, dai quali si pud tornare alla vita (cosl e.g. nella descrizione

37 SuTerapne e lavita sotterranea dei Dioscuri vd.schol Bur. 7r. 210 (=7 PM G app.), che nmanda
ad Alcmane: cfr. Alem. 12; 14 PMG; Pind. Isthim. 1,31; Isoc. Hel. 63; schol. Pind. Nem. 10,103,
Steph. Byz.s.v. ©epénven; ete. Terapne,a2,5 km asud-est di Sparta, era anche lasede diun culto
di Menelao e di Elena: vd. ora C.M. Antonaccio, An Archaeology of Ancestors. Tomb Cult and
Hero Cult in Early Greece (Lanham 1995) 155-166.166 n. 80.

38 Va notato che in [Apollod.] Bibl 3112 s1 parla appunto di svemimento ma questa volta a
proposito di Polluce (zintel sroteBeis): & possibile che entrambe le versioni dipendano da una
stessa fonte sconosciuta: D.C. Young, «Something like the Gods»:a Pindaric Theme and the Myth
of Nemean 10, «GRBStud» 34 (1993) 129 e n. 23.

39  Sui labili confini tra svenimento e morte nell’Ifiade vd. R. Garland, The Causation of Death in
the Hiad: A Theological and Biological Investigation, « BICS » 28 (1981) 48-51.

40 Tl soggetto & Polluce (vd. erroneamente schol 168a: & Zede): cfr. D.C. Young, art. cit. (annotazione
sopra 38) 125 e n.11.



wdpo degh dei e degh uomini 73

dello svenimento/morte di Sarpedone in 77.5,696: kot 6 dpBaiudy kéyvt’ dyAte),
mentre lo stato di afonia da Esiodo in poi € un elemento caratteristico degli
stati comatosi (keltat vamveveotog kol dvauvdog: Theog. 797)%. La condizione
alternativa all’immortalitd sembra essere anche per Pindaro proprio quel xkdua
ownv cui allude Alcmane, una temporanea sospensione dello status divino, che
si colloca in una zona franca tra dimensioni inconciliabili. Come ha sostenuto
di recente Ch. Delattre, la sorte dei Dioscuri presenta una soluzione alla
contraddizione insanabile tra vita e morte nello statuto semidivino dell’eroe: «ils
sont dans ’Odyssée un tissu d’inconsistency reposant sur I’impossible conciliation
entre mortalité et immortalité, humanité et divinisation»*. 8i puo affermare che
proprio grazie a tale «supplemento di vita»,che non € semplice sonno né morte,
cssi possano svolgere la loro doppia funzione di eroi sotterranei e d&i®,

3. Il x@peccome punizione o divinizzazione mancata

Come nelle leggende sul destino di Crono, il sonno letargico (~ k@duc) € uno
strumento che gli deéi utilizzano contro antagonisti divini o semidivini. Ne
esistono esempi nel Vicino Oriente in miti sumerici e ittiti, sui quali ha richiamato
l’attenzione M.L. West*, o anche nella mitologia mazdeista (zurvanita), in cui
Ohrmazd sprofonda Ahriman in un torpore paragonabile al sonno di Crono®.
Anche nell’epica indiana si incontrano personaggi come il demone Kumbhakarna,
condannato a un sonno ciclico per la sua malvagita: i termini che indicano la sua
condizione risalgono alla radice sanscrita *dra-, che indica appunto il sonno
involontario, affine alla morte. Il mito € narrato nel Ramayana,nel Mahabharata
e Rigveda,con alcune varianti, ma il nucleo della leggenda insiste sul fatto che
il demone fu costretto dagli déi con un inganno a un sonno ~ torpore, dal quale
poteva svegliarsi solo temporaneamente®.

41  Anche Finecin Apollonio Redio giace senza voce in un xépc Gfanypdy (&Bknypd 8 &rl wdpett
Kékht” Gvavdoeg: 2,205).

42 Ch.Delattre, Entre mortalité et inuvorialité: Uexemple de Sarpédon dans I'Hiade, «RPh» 80 (2006)
269.

43 U. Baanchi, I Dioscuri. Una versione della coppia divina, «Studi e materiali di storia delle
religioni» 53 (1987) 55-56. Nell'interpretatio Etrusca dei miti greci, 1 Dioscuri (e soprattutto
Castore) assumono la funzione di psicopompi, proprio in quanto guide esperte «in this zone
of transition»: 1. Krauskopf, The Grave and Beyond in Etruscan Religion,in N. Thomson de
Grummond/E. Simon (edd.), The Religion of the Etruscans (Harvard 2006) 76-77

44 M.L.West, op. cit. (annotazione sopra 26) 135,

45  Bundahishn 15: «Quando lo Spinito Distruttore vide la propria impotenza e la distruzione dei
demoni, egh fu abbattuto,svenne, e ricadde nell’oscurita ... Incapace di nuocere alle
creature di Ohrmazd, per tremila anni lo Spirito Distruttore giace annientato»: trad. di R.C.
Zaehner, Il libro del Consiglio di Zarathushtra e altri testi. Compendio delle teorie zoroastriane
(Roma 1976) 26; vd. ora E. Albrile, Gaydmart nel mare di Kroros, «SCO» 49 (2003) 67-96.

46  E. De Clerq, Sleep and Dreams in the Rama-Kathas, m C. Bautze—Picron (ed.), op. cif.
(annotazione sopra 6) 312-315.



74 Francesca D’Alfonso

Il destino di Kumbhakarna ricorda per alcuni tratti quello del dio esiodeo,
spergiuro sull’acqua di Stige e per questo condannato a un kexov kdua, inteso
come netta privazione di coscienza che investe anche il respiro: in questo caso
il ke € davvero il grado zero pil vicino all’estinzione e alla morte, tanto piu
perché riguarda una divinita, condannata a una temporanea sospensione del
suo status (Theog. 793-806). Nel passo esiodeo il xdua ¢ la prima punizione del
dio spergiuro, cui segue un percorso purificatorio di altri nove anni (800-804).
Il poeta ne sottolinea i tratti patologici (cfr. voboov: 799) che lo avvicinano alla
morte vera e propria; in particolare, 'insistenza sull’assenza di respiro (xetran
viuTpog: 795; kelrat dvamvevotog kol dvavdog: 797) serve a collocare il dio in una
zona franca, piil estrema del sonno vero e proprio. E il respiro infatti a distinguere
il morto dal vivo, e nelle condizioni di sopore piu profondo esso appare quasi
inesistente, tanto da permettere 'assimilazione di tale stato alla morte vera e
propria. Anche secondo Ippocrate, durante il sonno profondo si puo riscontrare
un forte indebolimento del respiro che induce a credere che il malato sia morto
(Ep.5,1,2). Interessante & a tale proposito la descrizione degli effetti dell’oppio
presente in Nicandro (Alex. 433-464): anche in questo caso viene meno il respiro
(439-440: nabpov ... doBua) e I'assopimento & cosi profondo e pernicioso da
essere assimilato a un 6Ao0v ke (458).4

La singolarita della punizione, che identifica la perdita della condizione
divina con una letargia estrema, si concilia bene con il significato esemplare
della vicenda. Nell’analisi del passo, di norma si considera il k@ua solo come
premessa della punizione vera e propria (gli aOhot novennali: 800-804),
e si sostiene che la sua funzione sia quella di indicare in modo evidente la
colpevolezza del dio®. Tuttavia & proprio questo «temps d’inexistence» la
punizione piu connaturata a Stige, la cui dimora € nell’Ade, centro cosmologico
e generativo dell’universo (Hes. Theog. 775-792);come sostiene J. Bollack, «la
demeure de Styx se trouve sur une frontiere qui délimite ici les univers céleste
et nocturne. ... Ces frontiéres délimitent, non pas le Tartare, mais tous ce qui
est, elle séparent méme I'Etre du Non-Etre»*. La potenza del giuramento si
disvela a mio avviso in modo icastico nel k®uw, che va inteso come la punizione
per eccellenza (sospensione di vita e separazione dal cibo degli immortali),
capace di provocare un pericoloso annichilimento; gli &0hot rappresentano la

47 I-M. Jacques (ed.), Nicandre. Euvres, Torne I (Paris 2007) 189-193. La drastica riduzione del
respiro era anche un tratto caratteristico deifenomeni di catalessi con attivita visionarie ( Aristea,
Epimenide, etc. ): vd. JD.P. Bolton, Aristeas of Proconnesus (Oxford 1962) 148-136.

48 Cfr.R.Hirzel, Der Eid. Ein Beitrag zu seiner Geschichte (Leipzig 1902) 180181 e n. 2; J. Bollack,
Styx et serments, «REG» 71 (1958) 27, M.L. West (ed.), Hesiod. Theogony (Oxford 1966) ad
v. 795,

49 1. Bollack, art. cit. (annotazione sopra 48) 21 n. 2.22. Sulla centralita dell’Ade e di Stige vd.
A. Ballabnga, Le Soleil et le Tartare. L image mythique dumonde en Gréce archaique (Paris 1986)
77272 G. Cerri, Cosmologia dell/Ade in Omero, Esiodo e Parmenide, «PP» 50 (1995) 437467



wdpo degh dei e degh uomini 75

successiva fase purificatoria, affine all’esilio che colpisce anche chi sulla terra
si macchia di una colpa™.

E verosimile che esistesse un rapporto tra colpa (o ¥Bpig) e kdue (inteso
come punizione), e che tale relazione riguardasse anche la condizione umana
nelle sue origini. Il passo esiodeo sul dio spergiuro trova echi nelle descrizioni
di altri vPBprotal, dal serpente del Catalogo pseudo-esiodeo (fr. 204,129-143
M.-W.), punito con un letargo in un antro sotterraneo (keiton: ibid. 135.143) e
probabilmente simbolo dell'umanita decaduta, a Tifone, che nella descrizione
pindarica «giace nell’orrido Tartaro» (Pyth. 1,15: év aiva Taptdpo xeltor), ma
¢ anche serpente (25) avvinto sotto I’Etna, in un terribile giaciglio (27-28).
Cio che lega le due condizioni ¢ il motivo della colpa e insieme della perdita
irreparabile della condizione divina.

In questi esempi la Ufpig si configura come la motivazione antropologica
della privazione dell’immortalita, di cui il lungo sonno letargico € senza sogni €
un’immagine speculare; si tratta forse di un riferimento alla colpa primordiale
dell’'umanita, le «péché antécedent» che fa da sfondo anche al ciclo prometeico™.
E interessante notare come anche nella vana ricerca dell’immortalita da parte di
Gilgamesh giochi un ruolo negativo uno strano sonno letargico, privo di sogni,
totalmente involontario, in cui I’eroe sprofonda per sette giorni, proprio quando
sta per ottenere da Utnapishtim 'ambito privilegio (The Epic of Gilgamesh
XT1,199-231 Speiser). Tale sonno lascia nell’eroe 1’erronea sensazione di aver
dormito solo per pochi istanti (X1,220): si tratta della stessa édvoistnoio di cui
parla Aristotele in un passo della Fisica (218b), a proposito di un altro singolare
tipo di sonno senza sogni, in cui morte e xdue si confondono in una sola realta,
con un probabile significato escatologico (vd. infra)>. Il torpore di Gilgamesh si
configura come una prova mancata {test del sonno), ma al contempo viene inteso
da Utnapishtim e sua moglie in senso pitt ampio, come la giusta punizione per la
natura fedifraga dell’essere umano (XI1,210)*,

La stessa funzione sembra assolvere il sonno irreversibile nel mito di
Endimione, le cui motivazioni entrano in contraddizione sin dalle piu antiche

50  Sull’esilioc come punizione di un pieoue vd. R. Parker, Miasma. Pollution and Purification in
Early Greek Religion (Oxford 1983) 104-143.

51  Sul rapporto tra il dic spergiuro esiodeo e il serpente del Cafalogo rimando a un mio articolo,
F. D’Alfonso, La terra desolata. Osservazioni sul destino di Bellerofonte (Il 6,200-202»),
«MusHelv» 65 (2008) 8-14.

52 Cosi U. Bianchi, Péché originel et péché ‘antécédent’, «Revue de 'Histoire des Religions» 170
(1966) 117-126.

533 Swu tratti ambigui del sonno di Gilgamesh vd. in particolare A.R. George, The Babylonian
Gilgamesk Epic: Introduction, Critical Edition and Cuneiform Texts I (Oxford 2003) 521; V.B.
Hurowitz, Finding New Life in Old Words:Word Play in the Gilgamed Epie,in I Azize/N. Weeks,
Gilgames and the World of Assyria. Proceedings of the Conference held at Mandelbaum House.
The University of Sydney, 21-23 July 2004 (Leuven 2007) 74-75.

54 Sulsonno di Gilgamesh come <test- vd. L. Oppenheim, Mesopotamian Mythology [T, «Orientalia»
17 (1948) 55-56.



76 Francesca D’Alfonso

testimonianze: nel Catalogo pseudo-esiodeo (f11.245 € 10a,60-62 M.-W.) il sonno
appare come un privilegio (tuple), un’alternativa alla vecchiaia e alla morte che
Zeus concesse a Endimione caro agli déi e che permetteva a Selene di visitare
periodicamente il giovinetto nell’antro in cui giaceva addormentato®. Tuttavia
nelle Megalai Ehoiai (fr. 260 M.-W. = schol. Ap. Rhod. 4,58), che appartengono
alla stessa tradizione epica del Catalogo, veniva data un’altra versione della storia,
secondo la quale Endimione non venne premiato ma punito perché abuso della
benevolenza divina, desiderando unirsi ad Era®*. Tale atto di hybris, vano come
quello di Issione perché Endimione amo in realta la déa in forma di nuvola, venne
punito con la cacciata dall’Olimpo e la morte o, secondo Epimenide, proprio con
il lungo sonno ( PEG 111 Epim. 61 F). Secondo questa versione il sonno letargico
sostituto della morte ¢ dunque punizione € non scelta privilegiata: € stata spesso
notata lasingolare presa didistanza di Epimenide dalla versione positiva del mito
e dalle valenze erotiche del sonno di Endimione™. Il cogdg cretese, che pure si
definiva figlio di Semele e vanto le potenzialita del sonno, suo maestro insieme
a Gvelpog per ben cinquantasette anni (PEG III Epim. 33 F; 20T I), definiva il
destino di Endimione una punizione, forse proprio per sottolineare le differenze
esistenti tra lo stato letargico del fanciullo e il suo sonno, proficuo di contatti
divini. Come sostiene P. Scarpi, in questo modo «Endymion viene sottratto a
ogni forma di scambio tra universi,umano e divino, viene relegato in un nirvana
inattivo, laddove Epimenide, attraverso il grande sonno, acquisisce gli strumenti
per orientare il cammino dell’'uomo nel cosmo e determinare quando necessario
i confini tra il mondo umano e 1’ ‘alterita’»".

I1sonno produce dunque una frattura nel rapporto tra gli dei ed Endimione,
sia che il giovane scelga liberamente il proprio destino sia che subisca le
conseguenze diun atto di Aybris. In entrambe le versioni il suo profondo riposo
¢ un’alternativa alla morte e presenta le stesse ambiguita del xduo finora
indagate: privo di percezioni € lontano dal sonno incubatorio, € conciliabile con
la dimensione erotica (visita periodica di Selene), ma allo stesso tempo pud
essere mezzo di punizione e di privazione dell’immortalita. In ogni caso, la fissita
eterna di Endimione nello stato del sonno si coniuga con la passivita e colloca

55 [Apollod] Bibl. 175; la connotazione erotica del sonno di Endimione risale almeno a Saffo
{199 V. = schol. Ap. Rhod. 4,57) e viene ripresa in eta ellenistica (Ap. Rhod. 4,57-58; Theoc. Id.
3.49-50,20,37-39; Licymn. 771 PMG; ete.).

56  Sulle diverse versioni pseudo-esiodee del mito di Endimione vd. ora G.B. DYAlessio, The Megalai
Ehoiai: a Survey of the Fragments, in RL. Hunter (ed.), The Hesiodic Catalogue of Women:
Constructions and Reconstruction (New York 2005) 180-182.204.

57 A.Mele, Il corpus epimenideo, in B, Federico/A. Visconti (edd. ), Epimenide cretese (Napoh 2002)
241-245; L. Breglia Pulei Doria, Osservazioni suila Teogonia di Epimenide, ibid.,293-295.

38 P Scarpi, Il grande sonno di Epimenide ovvero vivere sulla linea di confine,in F. Federico/
A. Visconti (edd.), op. ¢if. (annotazione sopra 57) 33. Molto differente & il significato assunto
dal sonno di Endimone nell’eti greco-romana, quando viene popolato di visioni omriche
prestandosi a interpretazioni marali, teosofiche, astrologiche, etc.:vd. R. Turcan, Les sarcophages
romains et le probiéme du symbolisme funéraire, ANRW 11,162 (1978) 1704-1708.



wdpo degh dei e degh uomini 77

eternamente il giovinetto in una zona limbica,lontana dagli dei e dagli uvomini.”
L’impossibilita di un risveglio rende tale condizione indesiderabile (cosi Plat.
Phd. 72¢) e la avvicina alla morte proprio in quanto &Gtponog Vnvog, secondo
’icastica definizione di Teocrito (Id. 349).

4. Il sonno senza sogni

Una delle caratteristiche del xdue & di certo la mancanza di attivita oniriche
che lo rende simile al sonno senza sogni, inteso come lo stato in cui le sensazioni
sono pressoché assenti e 'uomo sperimenta la maggiore vicinanza alla morte.
Insieme a tale &voisOneia, 'uomo & privato di qualsiasi percezione temporale
che possa aiutarlo a orientarsi sulla durata dell’esperienza vissuta (cfr. il sonno
di Gilgamesh). La riflessione filosofica sembrd cogliere le peculiarita estreme
di tale condizione, affine al x®ue della poesia arcaica, insidioso e desiderabile
al contempo. Cosl nell’ Apologia di Platone, Socrate descrive la mancanza di
sensazioni (undeuia alobnoig) e di percezioni temporali come le caratteristiche
delsonno senzasogni (Ap. 40c-41d), che proprio per questo diviene un’immagine
della morte, in cui 'eternita si contrae e appare come un’unica lunga notte (ko
youp 008ev mhelwv 6 mog ypdvog paivetar obrm &N elvan 1| ule vOE: 40e)™, Si tratta
di una condizione auspicabile {Guewvov kel fi61ov: 40d), perché priva 'uomo di
quei turbamenti che nella vita condizionano sia la veglia che il sonno (con sogni).

Le stesse avaisOnola e paralisi temporale sono attribuite da Aristotele al
singolare sonno degli uomini che secondo un’antica tradizione riposano accanto
agli Eroi in Sardegna (Arist. Ph.218b 21-29):

[Yaltra parte, perd, ’esistenza del tempo non € neppure possibile senza quella del
cangiamento; quando, infatti, noi non mutiamo nulla entro il nostro animo o non
avvertiamo di mutar nulla,ci pare che il tempo non sia trascorso affatto
(00 Soxsl Muiv yeyovévarypovoc):1a stessa impressione proverebbero quegli
vomini addormentati in Sardegna, secondo la leggenda, accanto agli
eroi, qualora si destassero (xaBdmep 008E 101g &v Zapdol pvBoroyovuévolg
kafBebdewv mapd 101 fipocwy, Stav &yepbBict): essi, infatti, accosterebbero 'istante
in cui si assopirono con 'istante in cui si sono destati ene farebbero una cosa
sola (v mowobow), togliendo via, a causa della loro insensibilitd (Sw v
voncnolav), tutto cid che & intercorso (trad. A. Russo).

39 Cfr. MLV. Cerutti, Sonno e «Passaggios,in U. Bianchi (ed.), I riti di passaggio. Ordine cosmico,
soclale, individuale. Atti del Seminario italo-finno-svedese tenuto all’Universitd di Roma «La
Sapienza» 24-28 marzo 1984 (Roma 1986) 133134,

60 R. Laurenti, Contributo a uno studio del dilemma nel mondo greco,in B. Amata (ed.), Cultira e
lingue classiche 3 (Roma 1993) 148,



78 Francesca D’Alfonso

.

La notizia di Aristotele ¢ stata intesa dai commentatori antichi come un
riferimento a pratiche di incubazione all’interno di templi o grotte®. In
realta ¢ molto probabile che tale lettura non sia corretta ma il frutto di una
stratificazione seriore di notizie sulla presenza di rituali incubatori nell’isola®.
Il filosofo infatti si sofferma sul fatto che il sonno & privo di percezioni sensibili
(8w v dvoncOnoiav), tanto da non permettere una qualsiasi cognizione
temporale, e tale condizione sembra escludere in primo luogo proprio I’attivita
onirica.

A cogliere la specificita del sonno di cui parla Aristotele fu Fudemo di
Rodi, citato da Simplicio nel suo commento ad locum: ’aristotelico operava
un confronto tra I’errata percezione dei dormienti sardi € quella sperimentata
durante le feste Apaturic da alcuni ateniesi, che a causa dell’ebbrezza
sprofondarono in un tale torpore da perdere ogni cognizione del tempo e dei
giorni festivi trascorsi (Eudem. F 84 Wehrli)®. L’episodio raccontato da Eudemo
si adatta bene alla notizia aristotelica perché il carattere anomalo del sonno
consisteva appunto in una quasi totale assenza di percezioni; anche il luogo
in cui si celebrd il banchetto con abbondante vino, una cavita sotterranea (év
rarayelo onmAain), poteva rendere plausibile il confronto tra il sonno degli Eroi
sardi e il coma etilico dei partecipanti alle Apaturie®. Anche Tertulliano, pur
travisando in pitt punti il passo aristotelico, conserva il motivo dell’édveicOnole
li dove afferma che secondo Aristotele in Sardegna gli incubatores del tempio
di «un certo eroe sardo» venivano privati dei sogni (de anim. 49,2): «Aristoteles
hercem quendam Sardiniae notat incubatores fani sut visionibus privanten.» Va
notato che secondo lo Stagirita la facolta sensibile non viene meno nei sogni,
ma solo in particolari situazioni di incoscienza: durante il sonno la sensazione ¢
attiva in potenza (De an. 417al10), anche se rispetto alla veglia il senso comune
& incapace (Parv. nat. 458a32). Si verifica dunque una pausa (&vdraveig), in cui
la facolta sensibile percepisce non qualcosa ma il suc movimento, inteso come
residuo di qualcosa che & svanito: tali residui proiettivi sono appunto i sogni (ibid.
459b8-20). Un’inattivitd dei sensi (cfr. dvonsOnoia) si verifica solo nel caso dello
svenimento (Aewmoyuyic), della perdita di coscienza (£xvowa) e dello stato di

61  Phlp. in Phys. 11 218b; Simpl. izt Phiys. 11 218b; cfr. L. Bregha Pulcl Dona, La Sardegna arcaica
tra tradizioni euboiche ed attiche, «Cahiers du Centre J. Bérard» 6 (1981) 84; vd. anche W.ID. Ross
(ed.), Aristotle’s Physics (Oxford *1955) 597

62 Cosi E. Rohde, Zu der Sage von den Sardinischen Heroén, «RhM» 37 (1882) 466—467; vd.
anche Id., Sardinische Sage von den Neunschiifern, «RhM» 35 (1880) 157-163; da ultimo
L. Dadu, Aristotele, il mito dei Tespiadi e la pratica dell'incubazione in Sardegna, «Rivista Storica
dell’antichitz» 28 (1998) 59-84 (con ampia bibliografia storica).

63 F.Wehrli, Die Schutle des Aristoteles. Texte und Kommentar. H. 8 (Basel 1955) 105, W.R. Ross, op.
cit. (annotazione sopra 61) 597

64 Sulle grotte come luogo d’elezione per sonni letargici con valenze sacre vd. E. Rohde, Psicke.
Culio delle anime e fede nell’immortalitd presso { Greci (Roma/Bari 2006, Freiburg 1. Br./Leipzig
1890-1894) 102.103 e n. 4115 n. 30; e ora Y. Ustinova, Caves and the Ancient Greek Mind.
Descending Underground in the Search for Ultimate Truth (Oxford/New York 2009).



wdpo degh dei e degh uomini 79

shock (mviypde), perché & appunto la facolta di percezione a distinguere il sonno
da stati di pin severa incoscienza (ibid. 456b10-12)%,

IZ alla luce di tale teoria che si deve dunque leggere il passo della Fisica
sugli Eroi sardi. Non si tratta di pratiche incubatorie ma di un sonno privo di
gualsiasi genere di percezione, di cui il filosofo faceva notare, anche se solo
incidentalmente,le implicazioni mitico-rituali: 1a condizione di sospensione vita/
morte veniva attribuita a eroi mitici ma poteva essere sperimentata anche da chi
decideva di condividere il loro particolare sonno (totg é&v Zopdot uvBoioyovuivorg
xaBebdev Tap 1ol fpwoty)®.

E forse possibile rintracciare altri riferimenti al sonno senza sogni in due
frammenti di Eraclito (B 21 ¢ B 26 D.-K.), anche se & evidente che I'estrema
rarefazione del linguaggio del filosofo lascia all’interprete una liberta delle cui
insidie & sempre consapevole. E stato J. Mansfeld a individuare un riferimento
al sonno senza sogni, come condizione liminare per eccellenza, in B 26 D.-K.,
in cui il filosofo descrive come durante il sonno stati apparentemente opposti
(veglia/sonno; vita/morte) entrino continuamente e ciclicamente in contatto®.
I1frammento, tradito da Clemente Alessandrino (Strom. 4,143), pur presentando
molti punti oscuri®®, & coerente con la teoria eraclitea sulla negativitd del sonno,
durante il quale si verifica una netta diminuzione del contatto tra il voli¢ interno
¢ il Logos cosmico: 'uomo diviene &&uvetog, vale a dire chiuso nel proprio io
¢ non piil partecipe della verita, fino a essere assimilato ai xogol che «anche
quando sono presenti sono in realtd assenti» (B 34;¢fr.B 1 e B 117 D.-K.). Nel
sonno inoltre 'anima si umidifica € anche questa notazione, apparentemente
fisiologica, avvicina pericolosamente il dormiente alla morte (B 36 ¢ 77);a causa
dell’occlusione degli aicBnrikol ndpor, 'uomo riesce a sopravvivere solo grazie
alla respirazione (Gvanvon: A 16 D.-K.)®.

65  Vd.sutale teona aristotelica J. Wiesner, The Unity of the Treatise de somno and the Physiological
Explanation of Sleep in Aristotle,in G.E.R. Lloyd /G.E.L. Owen (edd.), Aristotle o Mind and
the Senses (Cambridge 1978) 241-280 (in part. 248-249); vd. ora il bel saggio di M.S. Cavalcante
Schuback, Il sonno ermeneutico. Letture aristoteliche sul sonno, «Giornale di Metafisica» 28
(2006) 603-630.

66 Il motivo del sonno prodigioso della cui lunga durata (addinttura secoh) il dormiente non
conserva alcuna coscienza & presente nella leggenda dei Sette dormienti di Efeso, che da Gregorio
di Tours (Passio sanctorum septem dormientium) in pol ha avuto larga fortuna nel mondo
medievale, cristiano e islamico: per un quadro sintetico delle diverse versioni vd. G. Avezzll
(ed.), Gregorio di Tours — Fozio. I seite dormienti. Una leggenda tra Oriente e Occidente (Milano
2002).

67 1 Mansfeld, Heraclitus on the Psychology and Physiology of Sleep and on Rivers, «Mnemosyne»
20(1967) 1-29.

68  Per una rassegna ragionata dei diversi interventi sul testo (atetesi e cambi di punteggiatura), vd.
soprattutto S. Mouraviev, Crix eruditorum: le dossier du fr. B 26 DK d’Héraclite, in A. Garcia/
S Mouraviev (edd ), La philosophie grecque et sa portée culturelle et historigue (Mosca1985) 88-99.

69 Vd. R.B. Omans, op. cif. (annotazione sopra 1) 5557 e 101 n. 5, C. Brillante, I sogno nella
riflessione dei presocratici, «MD» 16 (1986) 10-15;vd. ora B. Centrone, If ruolo di Eraclito nello



80 Francesca D’Alfonso

Nel fr. B 26 D.-K. sono descritti tre aspetti del sonno, il primo forse
identificabile con la fase onirica (pcog), il secondo in cui avviene un contatto tra
il vivente ~ morente (i.e 'addormentato) ¢ il morto (o regno dei morti),’ultimo
in cui anche chi & sveglio (ma &&vvetog) vive come se fosse addormentato:

&vBpmmog v edopdvy odog drtetul favtd dmobavay, dnocPeclelg Syeig- [ov 88
drteton teBveditog eVOwy, dmocPecbeic Syeig- dypnyoplg drtetal EVSOVTOC.

L'uomo accende nella notte morendo una luce per s€¢ quando i suoi occhi sono
spenti;

ma da vivo tocca il morto dormendo quando i suoi occhi sono spenti;

da sveglio tocca il dormiente.

Sul piano interpretativo ’elemento piu rilevante € la relazione tra vita/morte
e veglia/sonno attraverso l'atto del toccare e/o accendere (Gntevor). Il verbo,
ripetuto tre volte, presenta uno slittamento semantico, senza che venga del tutto
eliminata la polisemia originaria: nel nesso gaog Unteton, esso indica I'atto di
«accendere per sé» (diatesi media), mentre in seguito, per la costruzione con il
genitivo, assume il significato di «toccare, entrare in contatto» (Gnteton tebvedtog,
dnteton evdovtog)’”’. Nella notte (&v ebepdvy ), quando 'anima ¢ separata dalla
visione comune del Logos (¢ovt®), avviene dunque un contatto: € poco probabile
che cid si verifichi durante la fase onirica, cui sembra far riferimento 'inizio
del frammento (@tog drteton), per cui si deve supporre il passaggio a una fase
diversa del sonno, piu vicina all’incoscienza della morte, appunto il sonno senza
sogni. Secondo J. Mansfeld, [’Ade, regno dell’oscurita e dell’'umidita, pud essere
inteso in senso metaforico come «dreamless or rather unconscious sleep, i.e.
that condition of consciousness from which Syig and &xoun are absent, while
odun (smell) still functions». La vita dell’anima continua solo se si tiene a
stretto contatto con la morte, cosicché i due stati (veglia e sonno) sono «co-
instantaneous», finalizzati alla sopravvivenza dell’anima attraverso il legame con
la catena cosmica dell’eterno movimento'.

Nel frammento 'insistito parallelo tra érocPévvout e dmtouon riflette un
percorso dinamico in cui la morte € ora una condizione solo sfiorata dal dormiente
(&roBaviv/{dv/etdwv), ora uno status irreversibile proprio del mondo dei morti

sviluppo della concezione dell’anima, in R. Bruschi (ed.), Gli irragginngibili confini. Percorsi
della psiche nell’etd della Grecia classica (Pisa 2007) 136-142.

70  Sullimportanza della diatesi media (Gnteton: «allumer pour soi»), che restituisce valore a
govtd, da intendere come strumentale («@ 'aide de son soi-méme») vd. S. Mouraviev, art. cit.
{annotazione sopra 68) 103-104; cfr. anche M. Marcovich (ed.), Heraclitus. Greek Text with a
Short Commentary (Merida 1967) fr. 48 (dativis commodi: «kindles a light for himself»). Secondo
1. Bollack/H. Wismann, fevtih va legato a drobaviy («quand il est mort pour luis): Héraclite ou
la séparation (Pans 1972) 120.

71  Attraverso la respirazione ’anima pud attingere all’elemento umido che & alla base della sua
esistenza: ol Yool doudvio ke’ Adny («le anime aspirano nell’Adex»: B 98): J. Mansfeld, art.
cit. (annotazione sopra 67) 24-26.



wdpo degh dei e degh uomini 81

(tebvedrog: «davivo tocca il morto dormendo»). Cid si accorda con il significato
di BGvarog che «does not normally denote a state at all, but a process or event ...
of someone’s dving»™. [uso dei due verbi richiama il ciclo del sole descritto in
B 30: nbp &etlwov, antopevov petpa kal drocPevvipevov pétpa («fuoco sempre
vivo,che si accende e si spegne secondo misura»); per Eraclito, nel ciclo del fuoco
eterno, lo spengimento rappresenta il tramonto, durante il quale, come accade
all’anima nel sonno, si verifica un pericoloso contatto del sole con 1'umidita
o l'acqua (B 31 D.-K.)*. La stretta relazione tra fuoco e anima, segnalata dal
comune uso dei verbi &rosPBevvuu e drtouat in B 26 e B 30, & ribadita da Sesto
Empirico, di nuovo in relazione al sonno (A 16 D.-K. = Adv. math. 7,129-130).

Mail fuoco eterno (10 nlp ... 10 aidviov) € anche «la folgore che governa tutte
le cose» (B 64 D.-K. = apud Hippol. Haer.9,10,7), ed Eraclito sembra attribuire
al fulmine «the governing, coordinating function that other fragments (e.g
B 117) assign to the human soul»™ E interessante che anche Pindaro associ il
verbo oBevvuu (oBevvio) con 'immagine della folgore di eterno fuoco, proprio
per indicare il sonno profondo (k®ue) che pervade gli déi e interrompe 'esercizio
della regalita (Pyth. 1,5-0):

Kol TOV alypoatoy kepauvov ofevvielg
&EVOOD TUPOG.

E spegni 'acuminata folgore
di eterno fuoco.

I1 verso presenta un tenore eracliteo, sia per I'uso del verbo ofevviem (unica
occorrenza in Pindaro) che per la iunctura xepawviy ... devaou nupde che richiama
la definizione di Eraclito appena citata (B 64 D.-K.)™. In Pindaro, lo spengimento
della folgore ¢ immagine del sopore profondo che sospende la regalita di Zeus; il
legame con la dizione eraclitea rende probabile che anche in B 26 D.-K. il filosofo
alludesse a un sonno profondo (senza sogni), inteso come 'ultimo stadio della
cosclenza, in cui il dormiente con un tocco notturno entra in contatto con la morte™.

C’¢ un altro frammento che sembra far riferimento ancora al sonno privo
della visione onirica: secondo Eraclito, il confine tra sveglio e dormiente, come

72 E.Hussey, Heraclitis on Living and Dying, <The Monist» 74 (1991) 518-519.

73 Vd.ora M.M. Sassi, Gii inizi della filosofia: in Grecia (Torino 2009) 172-176.

74 G Betegh, On the Physical Aspect of Heraclitus® Psychology, «Phronesis» 52 (2007) 13.

75  Suirapportitrail pensiero ch Eraclito e Pindaro vd. F. Dornseiff, Pindars Stif ( Berhin 1921) passim;
. Fraenkel, Dichturg und Philosophie des frithen Griechentums (Miinchen 21962) 538-539; TK.
Hubbard, The Pindaric Mind. A Study of Logical Structure in Early Greek Poetry (Leiden 1985) 98.

76  Proprio questa condizione liminare ha suscitato non solo Iinteresse della critica ma anche della
ricerca filosofica moderna, come testimonia la lunga discussione di E. Fink e M. Heidegger sul
frammento erachiteo B 26 D.-K.: M. Heidegger/E. Fink, Heraclifus Seminar (1966/67) ( Evanston
19933 137-149; vd. anche H. Gadamer, Eraclito. Ermeneutica e mondo antico (Roma 2004
Tiibingen 1985) 71-83; vd. ora M. S. Cavalcante Schuback, art. cit. (annotazione sopra 63) 619-630.



82 Francesca D’Alfonso: wépe degh dei e degh nomini

tra vivo e morto,spesso si fa labile, e anche la vita pud non essere altro che morte
o sonno (B 21 D.-K.):

Bovatog éot Oxdoa EyepBevreg Opeouey, Okdoa & £VSovVTEg UTvog
morte € quanto vediamo da desti, sonno quanto vediamo dormendo.

In questo frammento si nega alla vista (Op£ouev) il suo oggetto, per cui 'uomo
da desto invece della vita vede Bdvatog, e quando dorme vede solo Vmvoc.
Quest’ultima affermazione € apparsa tanto incongrua da suggerire diversi
interventi sul testo’; tuttavia «vedere il sonno» pud anche alludere a uno
stato piu profondo, privo di sogni, come condizione estrema sperimentata dal
dormiente’, La disposizione chiastica di 8dvarog e Ynvog serve a rafforzare lo
stato di oscurita cui € destinato 'uomo che non € risvegliato al L.ogos e che vive
in una sorta di continua cecita.

Il sonno senza sogni appare una versione laica del kdbuo arcaico, in cui
I’'uomo entra in contatto con il suo limite. Nel ripercorrere le poche attestazioni
del termine xdpa nella poesia arcaica, si € visto come esso rappresentasse uno
status ambiguo, piacevole e pernicioso al contempo, sempre di origine divina,
e in quanto tale si prestasse ad assolvere differenti funzioni. Come torpore
profondo esso esercitava una fascinazione sull’essere umano (cfr. Penelope in
Hom. 0d. 18,201; Saffo, fr. 2 V.), ma anche sugli d&i (Pind. Pyth. 1,5-12), mentre
la sua contiguita con la morte lo rendeva potente strumento di punizione e di
dominio da parte della divinita. Anche il confronto con altre tradizioni poetiche
(Mahabharata, Epica di Gilgamesh) vale a conferma del significato speciale che
il sopore profondo assumeva nelle relazioni tra déi e uomini, o tra immortalita e
mortalita, intese come condizioni inconciliabili. Come il sonno profondo e senza
sogni esso non rappresentava un annichilimento definitivo dell’anima, ma una
condizione di sospensione dalla vita/veglia, in cui venivano meno le categorie
temporali € ogni genere di percezione € I'nomo sperimentava il punto fermo del
tempo, per riprendere il verso eliotiano posto in epigrafe.

Corrispondenza:
Francesca D'Alfonso
Via Senatore Toselli 7
1-12100 Cuneo
f.dalfonso@libero.it

77 M. Marcovich sostituisce Ynop a Ynvog: Heraclitus. Greek Text with a Short Commentary (Merida
1967) fr.49; J. Mansfeld interviene sul testo scambiando il posto dei participi (Odvarog éomy ddow
etdovres Opéouey, Oxdoa 88 SyepBéviec Unvoc): On Two Fragments of Heraclitus in Clement of
Alexandria, «Mnemosyne» 37 (1984) 447-449; per una ricostruzione puntuale del dibattito critico
vd. S. Mouraviev, Le dossier du fe. B 21 Diels-Kranz d' Héraclite d° Ephése, «REG» 104 (1991) 52-84.

78 Cosi S. Mouraviev, art. cit. (annotazione sopra 77) 84; per un riferimento alla mancanza di
visione onirica vd. anche J. Bollack/H. Wismann, op. cif. (annotazione sopra 70) 110. Cfr. anche
C. Ramnoux, Héraclite ou Uhomme entre les choses et les mots (Pans 1968) 39; Fad., op. cit.
{annotazione sopra 23) 57-39.



	κωμα degli dèi e degli uomini

