
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 69 (2012)

Heft: 1

Artikel:  degli dèi e degli uomini

Autor: D'Alfonso, Francesca

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-283557

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-283557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KG)jia degli dèi e degli uomini

Di Francesca D'Alfonso, Torino

Abstract: The kcojicc, a term of obscure etymology, should be distinguished from
sleep. It indicates a state that is, at the same time, both sweet and terrible, a divine
tool which can be either benevolent or punitive. In archaic Greek poetry this
state is represented at times as an erotic enchantment, at times as the suspension
of the divine condition, as a means of punishment or as a sign of an unsuccessful
deification. The comparison with other poetic traditions (Mähabhärata or the
Epic of Gilgamesh) supports the polysematic nature of this intermediate state
between life and death. In subsequent philosophical reflections, dreamless sleep
becomes a kind of secular version of the Kcojicc.

«At the still point of the turning world»
(TS Eliot,four Quartets, Burnt Norton, II18)

II kcojicc rappresenta uno stato affine ma non assimilabile al sonno, con il quale
condivide la dolcezza (jicAcckov kcojicc | jiaXaKÔç utwoç) e la parentela con la morte
(cfr. Horn. Od. 18,201-202: jicctaxKOV kcojicc gcctaxKOV ödvcerov)1. Nelle poche
attestazioni del termine nell'età arcaica, gli elementi più connotanti e ricorrenti
di questa particolare condizione sono la provenienza divina, l'inesorabilità del
suo insorgere, l'ambiguità dei suoi effetti. Se ci si puö abbandonare al sonno
volontariamente, lo <stordimento> («Benommensein») del Kcojia sopraffà l'uomo
(o anche la divinité) in modo inatteso: corne il sonno, il kcojicc avvolge o afferra
(kcAuttcco, KaTaypéco), priva l'essere umano délia sua coscienza e lo colloca in uno
status affine alla morte. Anche se sul piano soggettivo si puo configurare corne
un'esperienza dolce (cfr. Pind. Pyth. 1,11-12: leaver Kapôlav | kcojiccti), resta il
fatto che è sempre avvertito corne un intervento numinoso e dunque terribile.

L'etimologia è oscura: è possibile individuare plausibili parentele con termini
simili sul piano fonetico e semantico, senza per questo trovare una soluzione ad
alcune aporie linguistiche. Il rapporto più immediato con Keîgca («giaccio») sul

piano glottologico risulta difficile perché bisognerebbe presumere un vocalismo
lungo *kô [i]-mn rispetto a un atteso *k£i-jicc. Analoghi problemi présenta
l'ipotesi di un legame con Kagvco («essere spossato»)2. Una più plausibile parentela
è rintracciabile con Kcotpoç («ottuso, sordo»), attraverso una forma *Koxp-|icx3. Il
1 Sulla parentela tra sonno e morte e sull'ambigua dolcezza che sembrano a volte condividere

vd R B Omans, Le ongini del pensiero europeo (Milano 1998, Cambridge 1951) 503-509,
E Vermeule, Aspects ofDeath in Early GreekArt and Poetry (London 1979) 145-156

2 Cfr P Chantraine,/)ELG s v KÔipcx

3 L'etimologia fu proposta da J Wackernagel ed è npresa di recente da O Szemerényï e da
H W Nordheider O Szemerényï, rec P Chantraine, DELG, «Gnomon» 43 (1971) 675, H W

Museum Helveticum 69 (2012) 62-82



K%ia degli dèi e degli uomini 63

rapporto con Koxpoç risulta interessante anche perché l'aggettivo è forse legato
etimologicamente a un'altra difficile espressione, KeKatpTioxa 0i>|i6v («l'animo
spossato» o «spossato nell'animo»), che rimanda a uno status affine a quello del
Kcogct4. Pur restando aperti alcuni problemi fonetici, si evidenzierebbe cosî un
rapporto tra Kwtpoç-KeKcctpTiOTcc (0vg6v)-KCO|!cc, sulla cui plausibilità è tomato di
recente M. Meier-Brügger in una breve nota5.

L'esigenza di distinguere il Kopec (inteso come stato di torpore) dal sonno
trova raffronti anche in altre lingue indoeuropee. Cos! in sanscrito i termini
indicanti il sonno profondo, senza sogni né consapevolezza, derivano da una
radice *dra-, mentre la nozione di sonno/sogno è espressa dalla radice svap-
(aggettivo verbale svâpna-/supti-/suptâ\ cfr. gr. ikvoç). Mdra-esprime il torpore,
che in momenti inattesi e senza alcuna consapevolezza sopraffà l'uomo: cosî

gädhanidrä indica il «sonno senza sogni», nidräyati lo «sprofondare/tuffarsi nel
sonno». La stessa netta differenziazione linguistica ricorre nelTocario tra spätn
(Tocario A), sparte (Tocario B) «sonno/sogno», e sänmetstse (agg.«che è caduto
in trance»)6. Secondo E. Benveniste tale situazione rifletterebbe un'opposizione
binaria tra sonno volontario (perlopiù notturno: *swep-) e sonno involontario
(*der-)7.

II mio studio intende ripercorrere le ambiguë prerogative del Kcoga nella
poesia arcaica, cercando di individuare le relazioni esistenti tra tale stato di
incoscienza e l'intervento, benevolo o punitivo, degli dèi8. Il kcojicc, come punto

Nordheider, Lexikon des fruhgriechischen Epos 14 (Gottingen 1991) s v Kcopcx Kœrpoç signrficava
onginanamente «smussato» (cfr Horn II 11,390 KûKpovyàp pé/Ooç), poi "sordo-/ (Hymn Horn
Merc 4,92, etc o, applicato alia vista, «cieco» (Soph fr 670,2 R ,etc

4 Anche l'etimologia di k£kck|jti(ûç è oscura si è pensato a un legame con kcotwctcd (II 22,467 ctrco

Sè x|/v%tiv EKOOTVcrcre «e perse î sensi» cfr Hsch s v kootvç Jiveupcx) o con kccjivoç («fumo») vd
F Solmsen Beitrage zur griechischen Wortforschung I (Strassburg 1909) 123, M Clarke, Flesh
and Spirit m the Songs ofHomer A Study of Words and Myths (Oxford 1999) 141 P Chantraine
ha proposto un rapporto con Kinpriv «fuco», termine imparentato etimologicamente anche con
KûKpoç, che viene associato agli uomini o aile donne vili, infingardi (Hes Op 304, Theog 595)
P Chantraine, DELG sv K£KC«pTi6ra,Kri(pf|v, cfr anche F Bechtel, Lexilogus zu Homer (Halle
1914)190

5 M Meier Brugger, Wie ist Kwpa gebildet?, «MusHelv» 50 (1993) 126
6 G J Pinault, Sleep and Dream in the Lexicon of the Indo-European Languages, va C Bautze

Picron (ed The Indian Night Sleep and Dreams in Indian Culture (New Delhi 2009) 225-234
Perlaradice *der- (neivanampkamenti*drehi,*derdh-,*drem) cfr gr SccpGavco (juxpcc ,kcccg
lat dormire CD Buck, A Dictionary of Selected Synonyms in the Principal Indo-European
Languages A Contribution to the History ofIdeas (Chicago 21987) 268-269 (5 v sleep)

7 E Benveniste, Un fait de supplétisme lexical en indo-européen, in W Meid (ed Beitrage zur
Indogermanistik und Keltologie Julius Pokorny zum 80 Geburtstag gewidmet (Innsbruck
1967) 11-15, vd contra G J Pinault, art cit (armotazione sopra 6) 233 Anche m lituano
esiste un'analoga contrapposizione snüs-ti indica l'assopnsi involontariamente, mentre migti
l'addormentarsi volontariamente U Rapallo, II sonno de lia morte unproblemainterhnguistico,
«AION Linguist »16 (1994) 19

8 Dopo il penodo arcaico il termine xcopa scompare temporaneamente dal lessico poetico (è assente
nella tragedia),per trovare ampio spazio negkscntti medici(eg Hippoc Epid 2,3,1,3,1,2,etc



64 Francesca D'Alfonso

di tangenza tra due mondi irriconciliabili (vita/morte; umano/divino), è di per sé

uno stato ambiguo e terribile, di cui ci si augura le reversibilità. Nella riflessione
filosofica tale ruolo liminare viene assolto dal sonno senza sogni, che condivide
con il Kcogct l'oscuro attenuarsi della coscienza e insieme una segreta dolcezza.

1. II K(bfia come incantamento erotico

Come si è detto, sul piano generale si puo notare come nell'esperienza comatosa
il discrimen che sépara la vita dalla morte si faccia il più possibile esiguo: cio
si puo cogliere anche nei casi in cui il Kcojia mostra il suo volto più benigno,
configurandosi come una sorta di incantamento in cui la perdita di coscienza è

fonte di piacere estatico9. Cosî in Horn. Od. 18,201-203, il Ktogcc in cui sprofonda
Penelope è avvertito corne esperienza soave, perfetta antitesi della dolorosa
condizione terrena (cfr. l'ossimoro cdvorcccöfi jicctaxKOv: 201)10:

f| [i£ (iàV cdvotta0fj paXaicov nepi K(bfi 'eKaXoyev.
aï0£ (roi coç paÄaKOV Oâvarov rcopoi 'ÂpT£(iiç ccyvf|

axmKa vûv, ktX.

Un mite sopore mi ha awolta, me tanto mfelice.
Oh se una morte cosî mite la pura Artemide subito
ora mi desse, etc.

(trad. G.A. Privitera)

Il sonno comatoso di Penelope è dono di Atena e serve alla dea per compiere una
sorta di divinizzazione della sposa di Odisseo (191: agßpOTcc Ôcopa; 193: ctjißpocHCü),

un ringiovanimento che produce nei pretendenti una potente fascinazione
erotica (212-213:tcov 8' ccutoû Xvto youvcer', ëpco 8' apa 0ugov ëSeXxSev | jidvreç
8' ripriactVTO nccpcu Kcyécwi K/^iOfjvai)11.

vd ora R Lo Presti, Le rappresentaziom del corpo ANAIIOHTOI nei Corpus Hippocraîicum
una 'via negativa' verso la conoscenza, «I Quaderni del Ramo d'Oro On Line» 2 (2009) 51-91,
di fréquente Ippocrate fa nfenmento ail' wivoç Kcopc/.to'j&Tiç, una varietà patologica del sonno
che non va confuso con la moderna concezione del coma cfr Epid 5,22,5 e J Jouanna/M D
Grmek (edd ),Hippocrate, Epidémies V et VII(Pans 2000) ad loc

9 Si tratta di un aspetto sul quale la cntica si è spesso soffermata e che per questo verrà preso in
considerazione solo cursonamente per un'anahsiapprofonditasinmandaagkstudidi E Risch,
Der gottliche Schlaf bei Sappho Bemerkungen zum Ostrakon der Medea Norsa, «MusHelv» 19

(1962) 197-201, e di P Wiesmann, Was heisst K&pa? Zur Interpretation von Sapphos «Gedicht

auf der Scherbe», «MusHelv» 29 (1972) 1-11
10 Sul sonno come terapia del dolore per Penelope, vd anche Od 23,15-19
11 Illegame tra Eros e Sonno è segnalato anche dall'uso degli stessi verbi (KG/Cretco, Sàpvœ, xevco)

vd E Vermeule, op cit (annotazione sopra 1) 154-156



K%ia degli dèi e degli uomini 65

Alio stesso modo, nel boschetto sacro in cui Saffo attende l'epifania di
Afrodite (fr. 2 V.), il kcojicc che pervade gli astanti esprime l'incantamento che

nasce dal carattere numinoso del luogo (7-8):

aiBoGGOgivcov Ôè tpcAXcov

KC0|ia Kaxaypei

mentre le foglie si agitano
il coma afferra

Una vexata quaestio riguarda la lettura del verbo: sul coccio si legge molto
probabilmente KATAIPION, anche se di recente K. Tsantsanoglou ha proposto
KATArPION, riconoscendo la presenza, anche se molto incerta, del tratto
orizzontale del gamma12. II verbo ne lie edizioni critiche è di norma accompagnato
dalla crux13 e i tentativi di emendare la lezione dello scriba sono stati vari,
anche se perlopiù in contrasto con le ragioni dialettologiche14. La lettura che

più concilia esigenze paleografiche e linguistiche è stata proposta da E. Risch,
che in un articolo del 1962 ha sostenuto l'emendazione Kaxàypei («afferra»),
voce eolica ben attestata sia in Alceo (48,9; 124,4 V.) che in Saffo (149 V.: ötcc

jràwu%oç [seil, cccopoç] aatpt Kceràypet).15 L'argomento più volte sollevato contro
taie lettura consiste nella mancanza di un complemento oggetto, che tuttavia non
è un unicum e anzi accresce l'icasticità deH'immagine16. Va notato inoltre che

Kcerccypei corrisponde sul piano semantico al verbo KaTagccpircco, che ricorre nelle
tarde Argonautiche orfiche di nuovo in relazione al Kcogcc (1013: Kcogcc ô'aqxxp
KccT£gccp\|/£). Anche in questo caso è il Kcogcc che afferra gli occhi del serpente,
corne il sonno in Omero (Il 23,62; Od. 20,56).

In Pindaro, alla tradizionale associazione tra Eros e sonno (o Kcoga),
si aggiunge il legame con la musica: n&Wincipiî délia Pitica 1 per Ierone di
Siracusa, il poeta tebano esalta il potere ammaliatore délia xpuaect (popgiyq che

12 K Tsantsanoglou, The Banquet of the Gods and the Picnic of the Girls Observations on Sappho

fr 2 V (with an Appendix on Ibycus PMGF 286), «Eikasmos» 19 (2008) 54 KATAIPION (contro
KATIPPON dell'ed princ di Medea Norsa) è la lettura di G Lanata, L'ostracon fiorentino con
versi di Saffo Note paleografiche ed esegetiche, «Studlt» 32 (1960) 81-82 I vv 7-8 sono citati per
via indiretta anche da Ermogene (Id 2,4), che présenta Kcrccxppet

13 Vd da ultimo Sapph 2 V
14 CosiKcxTOppev «s'effonde»(vr eol mppéei) vd oraG Burzacchini,Fenomenologia innodicanella

poesia di Saffo, «Eikasmos» 16 (2005) 19, Kcxteppri «scende lentamente» (forma non attestata
daëppœ) J Sitzler, rec di Ed Lobel (ed Zaxtpovç MeXrj The Fragments of the Lyrical Poems

ofSappho, «PhW» 47 (1927) 995, Kcrccdpev «discende» (vs eol Kcrccxéppei) D Page, Sappho and
Alcaeus (Oxford 1955) 37-38, cfr il participio Kareppov secondo C Gallavotti, L'ode saffica
dell'ostracon,«BoilCom» n s 1 (1980) 13

15 E Risch, art cit (annotazione sopra 9) 197-201 Già Th Bergk, pur adottando l'emendazione
di H L Ahrens (mppeei) del testo di Ermogene, in apparato aggiungeva «si quid mutandum,
malim Kcccàypei» (PLG, 111,91), vd anche P Wiesmann, art cit (annotazione sopra 9) 2 11

16 La stessa mancanza dell'oggetto espresso, sempre in rapporto al coma, ricorre in Ippocrate (Epid
5,1(22 KÔpcc eî%e, 7,159 to KOipo. KO-texyev 6Xx>nov)



66 Francesca D'Alfonso

addormenta l'aquila di Zeus e plaça Ares, immergendolo m un sopore profondo
(KCOJICC) (5-12)

Kai tov avyga-cdv Kepauvov Gßevvueu; 5

devdoo tropoç eu-
Ôet 8' <xvd GKanxoD Atoç aiexôç, cb-

Keîav TiTÉpuy' cqi<pOTEpco0£V yaXàqaiq,
àpyoq oiûjvôjv, Ketaavâmtv Ô ' éni oi veipéXav
àyicoXco Kpaxi, yXetpapcov

d8ù KXai0pov Kaiexenaç- ô 8è kvcoggcov

ttypov vôjtov aicopeî, xeaîç
puraîoi KaTaG%6|ievoç Kaiyapßia- 10

xàç 'Âpt|ç, Tpa%eîav äve'o0e Xikojv
éy%écov aKpdv, vaivei KapÔiav

KOjpaTi, KTX

E spegni l'acummata folgore
di eterno fuoco.
Sullo scettro di Zeus
l'aquila dorme
calate sui fianchi l'ali veloci,
sovrana tra gli alati;
tu sul suo capo adunco
una nuvola buia haï versato
dolce serrame aile sue palpebre:
posseduta dal flusso dei tuoi suoni
solleva nel sonno il morbido dorso.
Ares possente egli pure
allontanando l'aspra punta delle äste
m un torpore profondo plaça il suo cuore.
(trad. B. Gentili)

Il lessico pmdarico insiste nell'mdicare il potere délia musica come una
possessione, alla quale è impossibile sfuggire anche per gli dèi spegne (5
oßevvüeu;), addormenta (6 eüSei, 8 kvcûogcov), versa (8 KaT£%£Da<;) una
nuvola buia sulle palpebre, possiede (10 KaTao%d|i£Vo<;), plaça (11 icdvei),
ammalia (12 0£^yei)17 In una recente mterpretazione del passo A Barker ha
sottohneato corne Pmdaro associ la musica e il sonno servendosi délia metafora
délia liquidité riprendendo le suggestioni délia poesia precedente m cui si fa
allusione al Kcoga, il poeta attribuisce all'acqua e alla musica un duplice effetto,
positivo (Kcoga ammahante) o negativo (Kcoga punitivo), contrapponendo

17 Cfr schol adloc 1,19b L'associazionetra0AYCoeKc6[iatorriariegliepigrammi<platonici>(.Ey> 274 D
Anth Pal 16,13,4, Ep 19,6 D Anth Pal 9,826,6, Ep 20,3 D Anth Pal 9,827,3) vd

P Wiedmann art cit (annotazione sopra 9) 9 Sul rapporto tra musica e sonno vd anche
C Brillante, La musica e il canto nella Pitica I di Pindaro, «QUCC» 41 (1992) 7-21



K%ia degli dèi e degli uomini 67

nell'ode chi segue la legge di Zeus (dèi e uomini) a chi la viola (Tifone, Falaride
~ fuoco).18

I passi citati presentano lo stesso tenore e mostrano il lato più benigno del
Kcbga, legato alia fascinazione erotica o musicale e capace di produrre un piacevole
obnubilamento délia coscienza. L'origine divina ne fa tuttavia uno status ambiguo,
perché esso rappresenta anche un mezzo per privare bessere umano del controllo
di sé. La condizione di sospensione dalle attività coscienti che si sperimenta nel

sonno, durante il Kcoga diventa più estrema, non necessariamente reversibile, e

si presta anche a ridefinire il confine tra vita e morte, tra uomo e divinité.

2. Il K(bfia come sospensione dello stato divino

Nella Pitica 1 di Pindaro, la piacevole inerzia in cui è immerso Zeus con i suoi
simboli di regalità (la folgore, l'aquila) è effetto potente della musica, che
incanta anche gli dèi (12: Krj^a 8è Kai ôaijiovcov 0é^yei tppévaç). La soavità di
tale condizione non toglie che si tratti pur sempre di una sospensione dello stato
divino: il poeta tebano non rappresenta uno Zeus dormien te, come nell'episodio
iliadico della Aïoç (vd.infra),ma lo spengimento della folgore e ilprofondo
sonno dell'aquila rappresentano una sorta di 'correlativo oggettivo' di una lacuna
nella sua piena regalità19. Nella strategia encomiastica dell'ode, il canto delle
Muse serve ad auspicare un periodo di pace (cfr. il sonno dell'aquila e di Ares)
anche nella Siracusa di Ierone, ma indica al contempo come esso manifesti la

propria forza addormentando persino le potenze cosmiche20.

L'ambiguità di tale potere si manifesta nella Atoç catcmi (Horn. II. 14), in cui
il sonno da cui è avvinto Zeus ad opera di Hypnos (Kcojia: 359) si configura come
un inganno compiuto ai danni dell'esercizio della regalità divina, per permettere
a Hera di realizzare i suoi piani. Anche se l'episodio iliadico présenta alcuni lati
umoristici e appare come una scena di seduzione dai tratti codificati21, non va a

mio avviso persa la spécificité negativa del rapporto tra Hypnos e Zeus: in primo
luogo, il sonno del dio corrisponde all'obnubilamento delle sue facoltà razionali
(252:fjxoi éycb jièv 'éXeça Aioç vôov aiyioyoio; 165: yeirr] èrci ßÄetpdpotaiv lôè çpeoi
nevKaMßflci), e dunque rappresenta un'esplicita interruzione della sua regalità.

18 Secondo lo studioso, Pindaro in questa ode allude, anche se un modo velato, al kcckov KÔipcx del
dio esiodeo (Theog 797-798), che è spergiuro sull'acqua (dello Stige), associandolo aTifone (13-
28),punito da Zeus e condannato al fuoco A Barker, Lullaby for an Eagle (Pindar, Pythian 1),
inTh Wiedemann/K Dowden, Sleep (Ban 2003) 107-124

19 Speculare è la rappresentazione del fulmine di Zeus che freme per l'influsso della musica
ditrrambica nel fr 70b,15-16 Sul fulmine corne arma di Zeus e simbolo di regalità vd ora M L
West, Indo-European Poetry and Myth (Oxford 2007) 247-249

20 Nella Teogonia esiodea il canto cosmogonico delle Muse sull'Ohmpo provoca analogamente
taicrpoawTiv re kcckôiv apjianpa re pepprpacDV (55) vd G F Gianotti, Per una poetica pindarica
(Torino 1975) 123-127

21 Cfr Od 18,187-196,Hymn Horn. Ven 5,56-67, etc



68 Francesca D'Alfonso

Cio era già avvenuto in passato quando Hera era ricorsa a Hypnos affinché Zeus
non proteggesse il figlio Eracle nel ritorno da Troia: nell'episodio, ricordato più
volte (II. 5,640-642; 14,249-261; 15,24-30), Eracle venne trascinato daiventi verso
l'isola di Cos per volontà di Hera, mentre Zeus era immerso in un profondo
sonno. In tale occasione, la reazione del dio al risveglio fu particolarmente
violenta e non risparmio neppure Hera, che fu incatenata per i polsi, con i piedi
gravati da incudini, appesa in aria (II. 15,18—21)22, mentre Hypnos, minacciato di
una fine peggiore, trovo un'estrema protezione rifugiandosi presso la Notte, sua
madre, dinanzi alia quale anche Zeus dovette fermarsi (II. 14,252-261).

Esiste dunque una sorta d'incompatibilité tra il sonno (e in particolare il
sonno profondo, non volontario) e l'autorité di Zeus, come riconosce lo stesso

Hypnos in II. 14,248 (oùôè KccTewfiacug.', ore jit) ccutoç ye Ketavot: «non potrei
addormentarlo, se non fosse lui stesso a volerlo»)23. D'altra parte, l'incongruité
délia Aïoç ànàx\\ era gié stata segnalata polemicamente da Platone (Resp.
390b-c), in un passo in cui il filosofo faceva notare come Zeus, il solo desto tra
gli dèi (govoç éypTiyopcoç), avesse ceduto alle lusinghe amorose e al sonno24. Va
notato infine come in entrambi gli episodi iliadici siano riconoscibili anche tracce
di un contatto con altre genealogie di ascendenza orientale, che vennero poi
rielaborate nelle più tarde teogonie orfiche, quali l'importanza délia Notte, la
cui dimora neppure Zeus puo violare (14,259-260), e il contestuale riferimento
a Oceano e Teti, corne progenitori degli dèi (ibid. 201.3Q2)25.

E interessante dunque che un altro sonno letargico ritorni come un'eco del
rapporto idiosincratico tra sonno e regalité divina in una tradizione tarda di
matrice orfica e neo-platonica: si tratta délia sorte di Crono, che dopo la sua
detronizzazione giace in una profonda caverna dove Zeus lo ha legato con il
laccio del sonno (Plut. De fac. 941f: tov yàp wivov ccvra» |4£|iTi%ccvfia0cu ôeagov
•OTTO toû Aiôç).Nel De antro nympharum di Porfirio (16 F154 Kern FF220.222

Bernabé), il sonno di Crono ha i tratti di un sopore invincibile determinato
dall'ingestione di miele, che gli viene somministrato da Zeus dietro consiglio
délia Notte, un vero e proprio inganno (tov ôià gétaTOç boKov) finalizzato alla

22 E'stato notato comeleincudini(âKpoveç), oltre chestrumentidipunizLone,rappresentino anche

i fulmini, e dunque siano strettamente legate all'esercizio délia regahtà cfr R Janko, The Ihad
A Commentary Vol IV Books 13-16 (Cambridge 1992)230

23 Sul sonno di Zeus come sceltavolontanavd C Ramnoux, La Nuit et les Enfants de la Nuit dans
la tradition grecque (Pans 21986) 18

24 Proclo {In R 1,133) trovo una solunone all'apparente blasfemia délia descnzione omenca
nell'ipotesi che il sonno rappresentasse uno stato di ulteriore perfezione, intesa come distacco dal
mondo sensibile vd oraK Dowden, The Value ofSleep Homer, Phnies, Posidonius & Proclus,
inTh Wiedemann/K Dowden (edd ),op cit (annotazione sopra 18) 161-163

25 W Burkert, The Orientalizing Revolution Near Eastern Influence on Greek Culture in the Early
ArchaicAge,(Cambndge Mass/London 1992) 91-93, M L West, The EastFace ofHelicon West
Asiatic Elements in Greek Poetry and Myth (Oxford 1997) 383, cfr ora G B D'Alessio, Textual
Fluctuations and Cosmic Streams Ocean andAcheloios, «JHS» 124 (2004) 16-37



K%ia degli dèi e degli uomini 69

detronizzazione del dio26. Entrambe le testimonianze insistono sulla costrizione
rappresentata dal sonno ~ torpore perché, come afferma H. Versnel, «in structural
terms, a god sleeping and a god wearing chains are identical: both gods are 'out
of action'»27. Come nel caso del Kcoga di Zeus nella Atoç <xtccctti, anche il sonno
di Crono non è paragonabile al riposo volontario del dio, che rappresenta
invece il simbolo del pieno controllo della sua regalità. Un dio che puo e decide
autonomamente di abbandonarsi al sonno manifesta la piena fiducia nel proprio
potere sul mondo degli dèi e degli uomini28. Va pero segnalato che il sonno di
Crono, pur condividendo con il coma lo stato di profondo torpore, è un sonno
onirico, cui è legata anche l'attività profetica. Taie stretta relazione tra sonno
e sogno a proposito di Crono era probabilmente già nota nel IV sec. a.G, se è

vero, corne sostiene Tertulliano {De anim. 46), che Aristotele definiva Crono
«il primo sognatore»29. Secondo Plutarco {De fac. 942a), il Titano dormendo
«vede in sogno cio che Zeus prémédita» (baa yàp Zeùç Ttpobtavoevrai, t«ût '

ôveipojroÂeîv tov Kpôvov) ed è circondato da demoni, attraverso i quali trasmette
corne un oracolo il pensiero a Zeus30. Questi demoni sono probabilmente gli
uomini dell'età dell'oro che, dopo la loro morte avvenuta nel sonno (Hes. Op.
116), divengono custodi benevoli della razza umana {ibid. 122-123)31.

Una particolare forma di sospensione della divinité e insieme di réversibilité
ciclica assume il Kcopa nel destino dei Dioscuri. L'espressione Kcoga atcov («coma
degli dèi») è riferita ai gemelli divini in un partenio di Alcmane (7 PMG
19 Calame), trédito da un commentario {P.Oxy. 2389)32:

26 Sul passo di Porfino vd F Buffière, Les mythes d'Homere et la pensée grecque (Paris 1956)
433^137, L Simonini (ed ),Porfirio L'antro delle Ninfe (Milano 1986) 161-166 Cfr ancheML
West, The Orphic Poems (Oxford 1983) 184

27 HS Versnel, Inconsistencies in Greek & Roman Religion II Transition & Reversal in Myth &
Ritual (Leiden 1993) 97,sulrapporto trail mito e îlrituale di Crono vd ibid 89-106

28 B Batto, The Sleeping God AnAncient Near Eastern MotifofDivine Sovereignty, «Biblica» 68

(1987) 164

29 Cosï M Pohlenz, Kronos, «RE» 11 (1922) 2013 Sülle opere perdute di Aristotele in relazione alla
leggenda di Crono vd A Bos, Teologia cosnuca e metacosnuca Per una nuova interpretazione
dei dialoghiperduti diAristotele (Milano 1991)

30 Cfr Plut Dedefor 419e^l20a, OF 148 K F 224 Bernabé),149 K F223 Bernabé), 129 K
F 240 Bernabé) Nelpapiro di Derveni, un commento alla Teogonia e agli Inni orfici nsalente

almeno al V sec a C, Zeus ascolta sia i vaticini della Notte (F 6 Bernabé) che quelli di Crono
(F 7 Bernabé) vd oraA Bernabé, La théogonie orphique du papyrus de Derveni, "Kernos-/15
(2002)103-104

31 Sui sogni di Crono come il lato irrazionale della saggezza di Zeus vd M van der Valk, On the

God Cronus, «GRBStud» 26 (1985) 5-11
32 L'integrazione cruovsi basa sul commentario (a. 2), che al fr bfarifenmento alculto diMenelao

insieme ai Dioscuri aTerapne (b 7-8) vd E Lobel,2389 Commentary onAlcman,m E Lobel/
CH Roberts/E G Turner/J WB Barns (edd The Oxyrhynchus Papyri Part XXIV (London
1957) 31, vd anche C Calame, Alcman (Roma 1983) 379-383



70 Francesca D'Alfonso

a. cojra k
Gtcov ]

b. aGavàxaç xeXe-

xàç ] exaptp0ev cppé-

va
c. no[XXà] Ô'epvacavT'og[

]av anf|p[i]TOV B[a]K%cov KaÔ[p-
] G£v[]kö [ ]

d. [ u]ßptoq <xvt'ôXoâç Kai <xxa[G-

0aXiaç

a. le sommeil des dieux
b. les rites des immortels ils se réjouissent en leur cœur
c. ils évoquent beaucoup d'evenements qui infini des Bacchantes
cadmeennes
d. pour son insolence funeste et son orgueil msense
(Trad. C. Calame)

La definizione di Kcojia a proposito délia morte ciclica dei Dioscuri è appropnata
sia sotto il profilo mitico che cultuale In primo luogo, va notato corne m tutte le
fonti poetiche antiche il rifenmento alla smgolare sorte dei Tmdandi conservi
tracce di un irrisolto rapporto tra morte e vita33 A cio è strettamente legato il
problema délia paternité dei gemelli, che secondo Esiodo (fr 24 M -W andava
attribuita a Zeus, mentre nei Cypria (F 8 Bernabé) veniva sdoppiata (Castore,
figlio diTmdaro,0VTjTÔ<;,Polluce,figlio di Zeus,à0àvaTOç),m una versione mitica
che giustificava anche il loro destmo oltremondano34 I fratelli appaiono entrambi
mortali ne\VIliade, dove il poeta smentisce le speranze di Elena che i gemelli
siano vivi con queste parole (3,243-244)

ipaxo, tovç 8 ' fjSri Kaxe%ev (pvoiÇooç ala
év AaKeÔaijrovi aù0i, piXi] év narpiÔt yair|

Cosi diceva, già invece li teneva sepolti la terra datrice di vita,
propno laggiu a Sparta, nella loro terra nativa.
(trad. G. Cern)

Tuttavia, va segnalato corne la mncîura tra il verbo Kax£%co (trattengo) e (pnoiÇooç
ata (terra génératrice di vita) crei di per sé una sorta di ambiguïté In effetti
l'epiteto (pvaiÇooç ricorre nei poemi omenci solo tre volte, e sempre m contesti

33 Vd L R Farnell, Greek Hero Cults andldeas ofImmortality (Oxford 1921) 227-228, W Burkert,
I Greci (Milano 1984, Stuttgart/Berhn/Koln/Mainz 1977) 312-313

34 Cfr A Severyns, Le cycle épique dans l'École d'Aristarque (Paris 1928) 266-281 Secondo

[Apollod ] Bib I 3,11,2, Zeus concede ai Dioscun di vivere un giorno tra gli dei e un giorno
év 0VTiiotç l'espressione sembra nchiamare Cypria F 8 Bernabe (Gvrpcoç) P Scarpi (ed
Apollodoro IMiti Greci Bibhoteca (Milano 1998) 584-585



Ktöpa degli dei e degli uomini 71

m cui il confine tra la vita e la morte appare meno netto è il caso dell'mcontro
tra Achille e Licaone m II 21,34-135 II giovane troiano,figlio di Pnamo, era già
stato rapito dall'eroe acheo e venduto schiavo a Lemno, ma, dopo essere stato
riscattato da Eetione di Imbro e relegato ad Ansbe, era riuscito a scappare e a

tornare m modo improvvido aTroia Licaone appare ad Achille come una sorta
di nsuscitato (56 cojtiç (xvccottioovtcu rmo Çocpou riepôevcoç), che mente ha potuto
trattenere (58 o-uôé giv ëo%e,59 epUK£i,62 epu^£i,63 epUKei) e per il quale l'eroe
si augura che mfine proprio la terra génératrice di vita possa rappresentare una
barriera mvalicabile (62-63 f| jiiv épurer I yfi (puaiÇooç, ktX..)35 L'espressione
torna di nuovo m relazione ai Dioscuri m Od 11,301-304, con una significativa
variazione

toÙç apupco Çœovç Kaxé%ei (pvoiÇooç aia-
Ol Kai vépOev yfjç Ti(ir|V npoç Zt|V0ç £%ovteç
aXZoTE [i£V Ç(DOVO '

ETE pf| [iE pOl, «XXoTE S'aUTE

TeOvâai-Ti\ir\v 8è XzXôy/aciv loa 0eoioi

Entrambi li copre, vivi, la terra génératrice:
per onore avuto da Zeus, essi anche sotterra
una volta son vivi eun'altrason morti,
a giorni alterni. Onore come gli dèi hanno m sorte.
(trad. G. A. Privitera)

L'aggiunta di Çcoouç al v 301 (Çcooùç kcct£%£i (pvaiÇooç cucc) accentua il tenore
ossimorico del verso e msieme sottolmea come non si possa parlare per î Dioscuri
di una morte vera e propria i versi omerici sono sempre apparsi poco chiari,
perché sembrano msistere su uno status ambiguo, che ammette la vita anche
sottoterra (302 vepöev yrïç), per un smgolare privilegio accordato da Zeus36 Tale
morte è una sorta di vita sotterranea, la stessa a cui fa riferimento Pmdaro nella
Nemea 10,55-57

(lETageißögevoi 8' èvaXXàE,

cxgipav xàv gev napà naxpi rpiXco

Ai vegovxat, xàv 8 ' ùno keu0eoi yaiaç
év yvàXotç ©Epàirvai;,

nOTgov àgmnXàvTEç ôgoîov- ktX

35 Anche lo scohasta faceva notare la singolare scelta dell'epiteto (pncriÇooç ov ko.Xov rô êxiOevov

eni veKpôv Kai tiipßwv rarcogevov (schol Horn II 21,63), cfr anche schol II 3)243 Anche
se il composto nmanda onginariamente a Çeux («orzo» cosi P Chan traîne, DELG s v Çeuxi),

l'etimologia popolare associava Çei e Çooç con Çoni G S Knk, The Iliad A Commentary I
Books 1-4 (Cambridge 1985) 300-301

36 Cosi L R Farnell, op cit (annotazione sopra 33) 181-182



72 Francesca D'Alfonso

Mutando alternativamente,
trascorrono un giorno presso il padre Zeus,
l'altro nelle profondità della terra,
negli antri di Terapne,
compiendo uguale destmo

Pmdaro fa allusione al soggiorno nelle caverne di Terapne, dove 1 Dioscuri erano
oggetto di un culto eroico37 l'alternativa alio stato divmo (88 fipiau 8' ovpccvov
év xpvaéoiç ôôpoiaiv) è vivere metà del tempo respirando sottoterra (87 fipiau
gev k£ îtveoiç ycaccç wiev£p0ev écov), m una condizione dunque non nconducibile
tout court alla morte, ma assai simile al Kcoga A conferma di cio sta anche la
descrizione di Castore colpito da Ida e della sua rianimazione il poeta tebano

précisa che la scelta decisiva di Polluce avviene quando il fratello non era ancora
morto ma, oppresso dall'affanno, rabbrividiva ansimando (74 Kcd viv ovnco

reßvaor', aoOpaxi 5e (ppia-1 oovxa ttvoàç, £Kt%ev)38 Taie descrizione di ascendenza

omerica riguarda la condizione pericolosamente limmare che spenmenta chi è

prossimo alla morte, ed è a volte applicata anche a severe perdite di coscienza

per molti aspetti affini al Kcojicc39 La scelta di presentare Castore morente e non
ancora morto (corne apparrebbe mvece ai vv 57-59) è a mio avviso significativa
e coerente sia con il nferimento al respiro sotterraneo dei Tmdaridi a Terapne
(87), sia con l'icastica conclusione dell'ode (89-90)

coç ap auÔàcavxoç ou yvcbgçt ÔurXoav 0éxo ßoutaxv,
avà Ô eXuoev gèv opBaXgov, énevta Ôè tpcovàv

%aXKO(iiTpa Kàoxopoç

a lui che parlava non rivolse ambiguo volere nella mente,
ma prima sciolse l'occhio, poi la voce
di Castore dalla fascia di bronzo40

L'oscuramento della vista è segno di imminente morte ma è anche proprio di
quegli stati mtermedi, dai quali si puo tornare alla vita (cosî e g nella descrizione

37 Su Terapne e la vitasotterraneadeiDioscunvd schol Eur Tr 210 (=7 PMG app chenmanda
ad Alcmane cfr Alcm 12, 14 PMG, Pind Isthm 1,31, Isoc He! 63, schol Pind Nem 10,103,

Steph Byz sv Oepcuivai, etc Terapne, a2,5 km asud est di Sparta, era anche la sede di un culto
di Menelao e di Elena vd ora CM Antonaccio, AnArchaeology ofAncestors Tomb Cult and
Hero Cult in Early Greece (Lanham 1995) 155-166 166 n 80

38 Va notato che in [Apollod ] Bibl 3,11,2 si parla appunto di svemmento ma questa volta a

proposito di Polluce (rcunei crKOrœGetç) e possibile che entrambe le versioni dipendano da una
stessa fonte sconosciuta D C Young, «Something like the Gods» a Pindaric Theme and the Myth
ofNemean 10, «GRBStud» 34 (1993) 129 e n 23

39 Sui labih confini tra svemmento e morte nell 'Iliade vd R Garland, The Causation of Death in
the Iliad A Theological and Biological Investigation, «BICS » 28 (1981) 48-51

40 IIsoggetto e Polluce (vd erroneamente schol 168a oZeuç) cfr DC Young,art cit (annotazione
sopra 38) 125 e n 11



K%ia degli dèi e degli uomini 73

dello svenimento/morte diSarpedone inII.5,696: kcct« Ô' ôtpôa^gcbv ké%x>t' à%\x>q),

mentre lo stato di afonia da Esiodo in poi è un elemento caratteristico degli
stati comatosi (keucu àvcwtvevaTOç Kai avauÔoç: Theog. 797)41. La condizione
alternativa aU'immortalità sembra essere anche per Pindaro proprio quel Kcojia
atcov cui allude Alcmane, una temporanea sospensione dello status divino, che
si colloca in una zona franca tra dimensioni inconciliabili. Come ha sostenuto
di recente Ch. Delattre, la sorte dei Dioscuri présenta una soluzione alla
contraddizione insanabile tra vita e morte nello statuto semidivino dell'eroe: «ils
sont dans VOdyssée un tissu d'inconsistency reposant sur l'impossible conciliation
entre mortalité et immortalité, humanité et divinisation»42. Si puo affermare che

proprio grazie a taie «supplemento di vita», che non è semplice sonno né morte,
essi possano svolgere la loro doppia funzione di eroi sotterranei e dèi43.

3. Il K(bfia come punizione o divinizzazione mancata

Corne nelle leggende sul destino di Crono, il sonno letargico (~ Kcojia) è uno
strumento che gli dèi utilizzano contro antagonisti divini o semidivini. Ne
esistono esempi nel Vicino Oriente in miti sumerici e ittiti, sui quali ha richiamato
l'attenzione M.L. West44, o anche nella mitologia mazdeista (zurvanita), in cui
Ohrmazd sprofonda Ahriman in un torpore paragonabile al sonno di Crono45.

Anche nell'epica indiana si incontrano personaggi corne il demone Kumbhakarna,
condannato a un sonno ciclico per la sua malvagità: i termini che indicano la sua
condizione risalgono alla radice sanscrita *dra-, che indica appunto il sonno
involontario, affine alla morte. Il mito è narrato nel Rämäyana, nel Mahâbhârata
e Rigveda, con alcune varianti, ma il nucleo délia leggenda insiste sul fatto che
il demone fu costretto dagli dèi con un inganno a un sonno - torpore, dal quale
poteva svegliarsi solo temporaneamente46.

41 Anche Fineo in Apollonio Rodio giace senza voce in un KOipo. aß/U)%p6v (aß/U)%pcp 5' èrei Kcopcm
kéiAvc' âvccvSoç 2,205)

42 Ch Delattre, Entre mortalité et immortalité l'exemple de Sarpêdon dans l'Iliade, «RPh» 80 (2006)
269

43 U Blanchi, I Dioscuri Una versione délia coppia divina, «Studi e matenah di storia delle
rekgioni» 53 (1987) 55-56 Nell'interpretatio Eîrusca dei miti greci, i Dioscuri (e soprattutto
Castore) assumono la funzione di psicopompi, proprio in quanto guide esperte «in this zone
of transition» I Krauskopf, The Grave and Beyond in Etruscan Religion, in N Thomson de
Grummond/E Simon (edd The Religion of the Etruscans (Harvard 2006) 76-77

44 ML West,op cit (annotazionesopra26) 135

45 Bundahishn 15 «Quando lo Spinto Distruttore vide la propria impotenza e la distruzione dei
demoni, egh fu abbattuto, svenne, e ricadde nell'oscurità Incapace di nuocere alle
creature di Ohrmazd, per tremila anni lo Spinto Distruttore giace annientato» trad diRC
Zaehner, II libro del Consiglio di Zarathushtra e altri testi Compendio delle teorie zoroastriane
(Roma 1976) 26, vd ora E Albnle, Gayömart nel mare di Kronos, «SCO» 49 (2003) 67-96

46 E De Clerq, Sleep and Dreams in the Râma-Kathâs, m C Bautze-Picron (ed), op cit
(annotazione sopra 6) 312-315



74 Francesca D'Alfonso

Il destino di Kumbhakarna ricorda per alcuni tratti quello del dio esiodeo,
spergiuro sull'acqua di Stige e per questo condannato a un kcckov Kcoga, inteso
come netta privazione di coscienza che investe anche il respiro: in questo caso
il Ktogcc è dawero il grado zero più vicino all'estinzione e alla morte, tanto più
perché riguarda una divinité, condannata a una temporanea sospensione del
suo status (Theog. 793-806). Nel passo esiodeo il Kcojia è la prima punizione del
dio spergiuro, cui segue un percorso purificatorio di altri nove anni (800-804).
Il poeta ne sottolinea i tratti patologici (cfr. voûaov: 799) che lo avvicinano alla
morte vera e propria; in particolare, l'insistenza sull'assenza di respiro (keucu
vrii)T|iO<;: 795; keîtcu àvcaTveuoTOç Kai avauôoç: 797) serve a collocare il dio in una
zona franca, più estrema del sonno vero e proprio. È il respiro infatti a distinguere
il morto dal vivo, e nelle condizioni di sopore più profondo esso appare quasi
inesistente, tanto da permettere l'assimilazione di taie stato alla morte vera e

propria. Anche secondo Ippocrate, durante il sonno profondo si puo riscontrare
un forte indebolimento del respiro che induce a credere che il malato sia morto
(Ep. 5,1,2). Interessante è a taie proposito la descrizione degli effetti dell'oppio
présente in Nicandro {Alex. 433-464) : anche in questo caso viene meno il respiro
(439-440: jtaûpov aaOga) e l'assopimento è cosî profondo e pernicioso da
essere assimilato a un oXoov Kcojia (458).47

La singolarità délia punizione, che identifica la perdita délia condizione
divina con una letargia estrema, si concilia bene con il significato esemplare
délia vicenda. Nell'analisi del passo, di norma si considéra il Kcojia solo corne
premessa délia punizione vera e propria (gli à07,ot novennali: 800-804),
e si sostiene che la sua funzione sia quella di indicare in modo evidente la
colpevolezza del dio48. Tuttavia è proprio questo «temps d'inexistence» la
punizione più connaturata a Stige, la cui dimora è nell'Ade, centro cosmologico
e generativo dell'universo (Hes. Theog. 775-792); come sostiene J. Bollack,«la
demeure de Styx se trouve sur une frontière qui délimite ici les univers céleste
et nocturne. Ces frontières délimitent, non pas le Tartare, mais tous ce qui
est, elle séparent même l'Être du Non-Être»49. La potenza del giuramento si
disvela a mio avviso in modo icastico nel Ktoga, che va inteso corne la punizione
per eccellenza (sospensione di vita e separazione dal cibo degli immortali),
capace di provocare un pericoloso annichilimento; gli àôtan rappresentano la

47 J M Jacques (ed ),Nicandre Œuvres, Tome III (Pans 2007) 189-193 La drastica ndunone del

respiro era anche un tratto carattenstico dei fenomeni di catalessi con attività visionane (Anstea,
Epimenide, etc vd J D P Bolton,Aristeas ofProconnesus (Oxford 1962) 148-156

48 Cfr R Hrrzel, DerEid Ein Beitrag zu seiner Geschichte (Leipzig 1902) 180-181 e n 2, J Bollack,
Styx et serments, «REG» 71 (1958) 27, M L West (ed Hesiod Theogony (Oxford 1966) ad

v 795

49 J Bollack, art cit (annotazione sopra 48) 21 n 2 22 Sulla centrahtà dellAde e di Stige vd
A Bailabnga, Le Soleil et le Tartare L'unage mythique du monde en Grece archaïque (Paris 1986)

77272, G Cem, Cosmologia dell'Ade in Omero, Esiodo e Parmenide, «PP» 50 (1995) 437-467



K(öpa degli dèi e degli uomini 75

successiva fase purificatoria, affine all'esilio che colpisce anche chi sulla terra
si macchia di una colpa50.

E verosimile che esistesse un rapporto tra colpa (o vßpu;) e Kopec (inteso
come punizione), e che tale relazione riguardasse anche la condizione umana
nelle sue origini. II passo esiodeo sul dio spergiuro trova echi nelle descrizioni
di altri üßptaxcd, dal serpente del Catalogo pseudo-esiodeo (fr. 204,129-143
M.-W.), punito con un letargo in un antro sotterraneo (keucu: ibid. 135.143) e

probabilmente simbolo dell'umanità decaduta, a Tifone, che nella descrizione
pindarica «giace nell'orrido Tartaro» (Pyth. 1,15: év aIva Tapxdpto tceîxca), ma
è anche serpente (25) avvinto sotto l'Etna, in un terribile giaciglio (27-28)51.
Cio che lega le due condizioni è il motivo délia colpa e insieme délia perdita
irreparabile délia condizione divina.

In questi esempi la ußpu; si configura corne la motivazione antropologica
délia privazione dell'immortalità, di cui il lungo sonno letargico e senza sogni è

un'immagine speculare; si tratta forse di un riferimento alla colpa primordiale
dell'umanità, le «péché antécédent» che fa da sfondo anche al ciclo prometeico52.
E interessante notare corne anche nella vana ricerca dell'immortalità da parte di
Gilgamesh giochi un ruolo negativo uno strano sonno letargico, privo di sogni,
totalmente involontario, in cui l'eroe sprofonda per sette giorni, proprio quando
sta per ottenere da Utnapishtim l'ambito privilegio (The Epic of Gilgamesh
XI,199-231 Speiser). Taie sonno lascia nell'eroe l'erronea sensazione di aver
dormito solo per pochi istanti (XI,220): si tratta délia stessa <xvcua0Tia(cc di cui
parla Aristotele in un passo délia Fisica (218b), a proposito di un altro singolare
tipo di sonno senza sogni, in cui morte e Ktogcc si confondono in una sola realtà,
con un probabile significato escatologico (vd. infra)53. Il torpore di Gilgamesh si

configura come una prova mancata (test del sonno), ma al contempo viene inteso
da Utnapishtim e sua moglie in senso più ampio, corne la giusta punizione per la
natura fedifraga dell'essere umano (XI,210)54.

La stessa funzione sembra assolvere il sonno irreversibile nel mito di
Endimione, le cui motivazioni entrano in contraddizione sin dalle più antiche

50 Sull'esilio come punizione di un ptexapa vd R Parker, Miasma Pollution and Purification in
Early Greek Religion (Oxford 1983) 104-143

51 Sul rapporto tra il dio spergiuro esiodeo e il serpente del Catalogo nmando a un mio articolo,
F D'Alfonso, La terra desolata Osservazioni sul destino di Bellerofonte (Il 6,200-202»),
«MusHelv» 65 (2008) 8-14

52 Cosï U Blanchi, Péché originel et péché 'antécédent', «Revue de l'Histoire des Religions» 170

(1966)117-126
53 Sm tratti ambigui del sonno di Gilgamesh vd m particolare A R George, The Babylonian

Gilgamesh Epic Introduction, Critical Edition and Cuneiform Texts I (Oxford 2003) 521, VB
Wmovntz,Finding New Life in OldWords Word Play in the Gilgames Epic, in J Azize/N Weeks,
Gilgames and the World ofAssyria Proceedings of the Conference held at Mandelbaum House
The University ofSydney, 21-23 July 2004 (Leuven 2007) 74-75

54 Sul sonno di Gilgamesh come <test> vd L Oppenheim, Mesopotamian Mythology II, «Orientalia»
17 (1948) 55-56



76 Francesca D'Alfonso

testimonianze: nel Catalogo pseudo-esiodeo (frr. 245 e 10a,60-62 M.-W.) il sonno

appare come un privilegio (tccjiicc), un'alternativa alla vecchiaia e alla morte che
Zeus concesse a Endimione caro agli dèi e che permetteva a Selene di visitare
periodicamente il giovinetto nell'antro in cui giaceva addormentato55. Tuttavia
nelle Megalai Ehoiai (fr. 260 M.-W. schol. Ap. Rhod. 4,58), che appartengono
alia stessa tradizione epica del Catalogo, veniva data un'altra versione della storia,
secondo la quale Endimione non venne premiato ma punito perché abuso della
benevolenza divina, desiderando unirsi ad Era56. Tale atto di hybris, vano come
quello di Issione perché Endimione amo in realtà la dèa in forma di nuvola, venne
punito con la cacciata dall'Olimpo e la morte o, secondo Epimenide, proprio con
il lungo sonno (PEG III Epim. 61 F). Secondo questa versione il sonno letargico
sostituto della morte è dunque punizione e non scelta privilegiata: è stata spesso
notata la singolare presa di distanza di Epimenide dalla versione positiva del mito
e dalle valenze erotiche del sonno di Endimione57. Il aotpoç cretese, che pure si
definiva figlio di Semele e vanto le potenzialità del sonno, suo maestro insieme
a oveipoç per ben cinquantasette anni (PEG III Epim. 33 F; 20 T I), definiva il
destino di Endimione una punizione, forse proprio per sottolineare le differenze
esistenti tra lo stato letargico del fanciullo e il suo sonno, proficuo di contatti
divini. Come sostiene R Scarpi, in questo modo «Endymion viene sottratto a

ogni forma di scambio tra universi, umano e divino, viene relegato in un nirvana
inattivo, laddove Epimenide, attraverso il grande sonno, acquisisce gli strumenti

per orientare il cammino dell'uomo nel cosmo e determinare quando necessario
i confini tra il mondo umano e 1' 'alterità'»58.

Il sonno produce dunque una frattura nel rapporto tra gli dèi ed Endimione,
sia che il giovane scelga liberamente il proprio destino sia che subisca le

conseguenze di un atto di hybris. In entrambe le versioni il suo profondo riposo
è un'alternativa alla morte e présenta le Stesse ambiguità del Kcoga finora
indagate: privo di percezioni e lontano dal sonno incubatorio, è conciliabile con
la dimensione erotica (visita periodica di Selene), ma alio stesso tempo puo
essere mezzo di punizione e di privazione delRimmortalità. In ogni caso, la fissità
eterna di Endimione nello stato del sonno si coniuga con la passivité e colloca

55 [Apollod ] Bibl 1,7,5, la connotazione erotica del sonno di Endimione nsale almeno a Saffo
(199 V schol Ap Rhod 4,57) e viene npresain età ellenistica (Ap Rhod 4,57-58,Theoc Id
3,49-50,20,37-39, Licymn 771 PMG, etc

56 Sulle diverse versioni pseudo esiodee del mito di Endimione vd oraGB DAlessio, The Mégalai
Ehoiai a Survey of the Fragments, m R L Hunter (ed The Hesiodic Catalogue of Women
Constructions and Reconstruction (New York 2005) 180-182 204

57 A Meie, II corpus epimemdeo, in E Federico/A Visconti (edd Epimenide cretese (Napok2002)
241-245, L Breglia Pulci Dona, Osservazioni sulla Teogoma di Epimenide, ibid 293-295

58 P Scarpi, Il grande sonno di Epimenide ovvero vivere sulla linea di confine, m F Federico/
A Visconti (edd op cit (annotazione sopra 57) 33 Molto différente è il signrficato assunto
dal sonno di Endimione nell'età greco romana, quando viene popolato di visioni oruriche
prestandosi a interpretazioni morah, teosofiche, astrologiche, etc vd R Turcan, Les sarcophages

romains et le problème du symbolisme funéraire, ANRW 11,16,2 (1978) 1704-1708



K%ia degli dei e degli uomini 77

eternamente il giovmetto m una zona limbica, lontana dagli dèi e dagli uomini59

L'impossibilità di un nsveglio rende tale condizione mdesiderabile (cos! Plat
Phd 72c) e la avvicma alla morte proprio m quanto ccxpojtoç wtvoç, secondo
l'icastica definizione diTeocnto (Id 3,49)

4 II sonno senza sogni

Una delle caratteristiche del Kcoga è di certo la mancanza di attività oninche
che lo rende simile al sonno senza sogni, mteso corne lo stato m cui le sensazioni
sono pressoché assenti e l'uomo spenmenta la maggiore vicmanza alla morte
Insieme a tale <xvcua0Tia(ct, l'uomo è privato di qualsiasi percezione temporale
che possa aiutarlo a onentarsi sulla durata dell'esperienza vissuta (cfr il sonno
di Gilgamesh) La riflessione filosofica sembro coghere le peculiantà estreme
di taie condizione, affine al Kcogcc délia poesia arcaica, msidioso e desiderabile
al contempo Cos! n&WApologia di Platone, Socrate descrive la mancanza di
sensazioni (jnriôejnict cua0Tiaiç) e di percezioni temporah corne le caratteristiche
del sonno senza sogni (Ap 40c-41d), che proprio per questo diviene un'immagme
délia morte, m cui l'eternità si contrae e appare come un'unica lunga notte (kcu
yàp ovôèv rctaîcov ô rc&ç %povoç (pcuve-rcu outco ôq etvcu f\ pict vu^ 40e)60 Si tratta
di una condizione auspicabile (apeivov kcu qôtov 40d), perché priva l'uomo di
quel turbamenti che nella vita condizionano sia la veglia che il sonno (con sogni)

Le stesse <xvcua0Tia(cc e paralisi temporale sono attnbuite da Aristotele al

smgolare sonno degli uomini che secondo un'antica tradizione nposano accanto
agli Eroi m Sardegna (Arist Ph 218b 21-29)

D'altra parte, pero, l'esistenza del tempo non e neppure possibile senza quella del

cangiamento; quando, mfatti, noi non mutiamo nulla entro il nostro ammo o non
avvertiamodimutarnulla,ci pare che il tempo non sia trascorso affatto
(ou ôoKeîr|(iîvyeyovévai%pôvoç),la stessa impressione proverebbero quegli
uomini addormentati m Sardegna, secondo la leggenda, accanto agli
eroi, qualora si destassero (Ka0anep ouÔè toîç ev EapÔoî |ru0oXoyo'U|iivoiç
Ka0£U§£iv napà toîç rjpojoiv, öxav eyepBoioi)" essi, mfatti, accosterebbero l'istante
m cui si assopirono con l'istantem cui si sono destati ene farebbero una cosa
sola (ëv notoôciv), togliendo via, a causa délia loro insensibilité (Ôtà xr|v
avcac0r|cnav), tutto cio che emtercorso (trad A Russo)

59 Cfr M V Cerutti, Sonno e «Passaggio», in U Blanchi (ed I riîi di passaggio Ordine cosmico
sociale individuale Atti del Seminario italo-finno-svedese îenuîo all Universiîa di Roma «La
Sapienza» 24-28 marzo 1984 (Roma 1986) 133-134

60 R Laurenti, Conîribuîo a uno studio del dilemma nel mondo greco,va B Amata (ed Cultura e

lingue classiche 3 (Roma 1993) 148



78 Francesca D'Alfonso

La notizia di Aristotele è stata intesa dai commentatori antichi come un
riferimento a pratiche di incubazione all'interno di templi o grotte61. In
realtà è molto probabile che tale lettura non sia corretta ma il frutto di una
stratificazione seriore di notizie sulla presenza di rituali incubatori nell'isola62.

Il filosofo infatti si sofferma sul fatto che il sonno è privo di percezioni sensibili
(5ià tt|v àvaia0Tia(av), tanto da non permettere una qualsiasi cognizione
temporale, e tale condizione sembra escludere in primo luogo proprio l'attività
onirica.

A cogliere la spécificité del sonno di cui parla Aristotele fu Eudemo di
Rodi, citato da Simplicio nel suo commento ad locum: l'aristotelico operava
un confronto tra l'errata percezione dei dormienti sardi e quella sperimentata
durante le feste Apaturie da alcuni ateniesi, che a causa dell'ebbrezza
sprofondarono in un tale torpore da perdere ogni cognizione del tempo e dei
giorni festivi trascorsi (Eudem. F 84 Wehrli)63. L'episodio raccontato da Eudemo
si adatta bene alia notizia aristotelica perché il carattere anomalo del sonno
consisteva appunto in una quasi totale assenza di percezioni; anche il luogo
in cui si celebro il banchetto con abbondante vino, una cavità sotterranea (ev

KaTayeicp otcti^cuco) poteva rendere plausibile il confronto tra il sonno degli Eroi
sardi e il coma etilico dei partecipanti alle Apaturie64. Anche Tertulliano, pur
travisando in più punti il passo aristotelico, conserva il motivo deH'<xvcua0ncncc
11 dove afferma che secondo Aristotele in Sardegna gli incubatores del tempio
di «un certo eroe sardo» venivano privati dei sogni (de anim. 49,2): «Aristoteles
heroem quendam Sardiniae notât incubatores fani sui visionibus privantem.» Va
notato che secondo lo Stagirita la facoltà sensibile non viene meno nei sogni,
ma solo in particolari situazioni di incoscienza: durante il sonno la sensazione è

attiva in potenza (De an. 417al0), anche se rispetto alla veglia il senso comune
è incapace (Parv: nat. 458a32). Si verifica dunque una pausa (àvcwtceûaiç), in cui
la facoltà sensibile percepisce non qualcosa ma il suo movimento, inteso come
residuo di qualcosa che è svanito: tali residui proiettivi sono appunto i sogni (ibid.
459b8-20). Un'inattività dei sensi (cfr. <xvcua0Tia(ct) si verifica solo nel caso dello
svenimento (AeiJto\|n>%ia), della perdita di coscienza (ëicvoia) e dello stato di

61 Phlp inPhys 11,218b,Simpl inPhys 11,218b, cfr L Breglia Pulci Dona, La Sardegna arcaica
tra tradizioni euboiche ed attiche, «Cahiers du Centre J Bérard» 6 (1981) 84, vd anche W D Ross

(ed Aristotle's Physics (Oxford 21955) 597
62 Cosï E Rohde, Zu der Sage von den Sardinischen Heroen, «RhM» 37 (1882) 466A67, vd

anche Id Sardinische Sage von den Neunschlafern, «RhM» 35 (1880) 157-163, da ultimo
I Aristotele, il mito deiTespiadi e la pratica dell'incubazione in Sardegna, "Rivista Stonca
dell'antichità» 28 (1998) 59-84 (con ampia bibhografia stonca)

63 F Wehrli, Dié Schule des Aristoteles Texte und Kommentar H 8 (Basel 1955) 105, WR Ross, op
cit (annotazione sopra 61) 597

64 Sülle grotte come luogo d'elezione per sonni letargici con valenze sacre vd E Rohde, Psiche
Culto delle anime efede nell'immortahtàpresso i GréCi (Roma/Ban2006,Freiburg i Br/Leipzig
1890-1894) 102 103 e n 4 115 n 30, e ora Y Ustmova, Caves and the Ancient Greek Mind
Descending Underground in the Search for Ultimate Truth (Oxford/New York 2009).



K%ia degli dèi e degli uomini 79

shock (jrviyjioç), perché è appunto la facoltà di percezione a distinguere il sonno
da stati di più severa incoscienza {ibid. 456bl0-12)65.

È alla luce di taie teoria che si deve dunque leggere il passo délia Fisica
sugli Eroi sardi. Non si tratta di pratiche incubatorie ma di un sonno privo di
qualsiasi genere di percezione, di cui il filosofo faceva notare, anche se solo
incidentalmente, le implicazioni mitico-rituali: la condizione di sospensione vita/
morte veniva attribuita a eroi mitici ma poteva essere sperimentata anche da chi
decideva di condividere il loro particolare sonno (toîç ev lapÔoî iruOoXoyouiievoiq
Kccôevôeiv rcccpà toîç f)pcoatv)66.

È forse possibile rintracciare altri riferimenti al sonno senza sogni in due
frammenti di Eraclito (B 21 e B 26 D.-K.), anche se è evidente che l'estrema
rarefazione del linguaggio del filosofo lascia all'interprete una liberté delle cui
insidie è sempre consapevole. È stato J. Mansfeld a individuare un riferimento
al sonno senza sogni, corne condizione liminare per eccellenza, in B 26 D.-K.,
in cui il filosofo descrive corne durante il sonno stati apparentemente opposti
(veglia/sonno; vita/morte) entrino continuamente e ciclicamente in contatto67.

Il frammento, tràdito da Clemente Alessandrino {Strom. 4,143), pur presentando
molti punti oscuri68, è coerente con la teoria eraclitea sulla négativité del sonno,
durante il quale si verifica una netta diminuzione del contatto tra il voûç interno
e il Logos cosmico: l'uomo diviene à^uveTOç, vale a dire chiuso nel proprio io
e non più partecipe délia vérité, fino a essere assimilato ai Kcoqxn che «anche

quando sono presenti sono in realté assenti» (B 34; cfr. B 1 e B 117 D.-K.). Nel
sonno inoltre l'anima si umidifica e anche questa notazione, apparentemente
fisiologica, avvicina pericolosamente il dormiente alla morte (B 36 e 77); a causa
dell'occlusione degli aia0TyciKoi rcopoi, l'uomo riesce a soprawivere solo grazie
alla respirazione (<xvcotvot|: A 16 D.-K.)69.

65 Vd su taie teona aristotelica J Wiesner, The Unity of the Treatise de somno and the Physiological
Explanation of Sleep m Aristotle,va GER Lloyd /GEL Owen (edd Aristotle on Mind and
the Senses (Cambridge 1978) 241-280 (in part 248-249), vd orail belsaggio di M S Cavalcante
Schuback, II sonno ermeneutico Letture aristotehche sul sonno, «Giornale di Metafisica» 28

(2006)603-630
66 II motivo del sonno prodigioso della cui lunga duiata (addinttuia secoli) il dormiente non

conserva alcuna coscienza è présente nella leggenda dei Sette dormienti di Efeso, che da Gregono
di Tours (Passio sanctorum septem dormientium) in poi ha avuto larga fortuna nel mondo
medievale, cristiano e îslamico per un quadro srntetrco delle diverse versiom vd G Avezzù
(ed ),Gregorio di Tours- Fozio Isette dormienti Una leggenda tra Oriente e Occidente (Milano
2002)

67 J Mansfeld, Herachtus on the Psychology and Physiology ofSleep and on Rivers,«Mnemosyne»
20 (1967) 1-29

68 Per una rassegna ragionata dei diversi intervenu sul testo (atetesi e cambi di punteggiatura), vd

soprattutto S Mouraviev, Crux eruditorum le dossier du fr B 26 DK d'Héraclite, m A Garcia/
S Mouraviev (edd ),La philosophie grecque et sa portée culturelle ethistorique (Moscal985) 88-99

69 Vd R B Omans, op cit (annotazione sopra 1) 55-57 e 101 n 5, C Brillante, Il sogno nella
riflessione deipresocratici,«MD» 16 (1986) 10-15,vd ora B Centrone,//ruolo di Eraclito nello



80 Francesca D'Alfonso

Nel fr. B 26 D.-K. sono descritti tre aspetti del sonno, il primo forse
identificabile con la fase onirica ((pàoç), il secondo in cui awiene un contatto tra
il vivente ~ morente (Le. l'addormentato) e il morto (o regno dei morti),l'ultimo
in cui anche chi è sveglio (ma àqovcroç) vive come se fosse addormentato:

àvôpconoç év eùippovri (pàoç aniexai éccutco ànoôavcov, anOGßeGÖeii; ô\|/etç- Çcov Ôè

dniexai t£0vecotoç euÔcov, a7tocß£G0£iq ô\|/etç- eypriyopcbq àtrceTca eoÔovtoç.

L'uomo accende nella notte morendo una luce per sé quando 1 suoi occhi sono
spenti;
ma da vivo tocca il morto dormendo quando 1 suoi occhi sono spenti;
da sveglio tocca il dormiente.

Sul piano interpretativo l'elemento più rilevante è la relazione tra vita/morte
e veglia/sonno attraverso l'atto del toccare e/o accendere (oottetoci). Il verbo,
ripetuto tre volte, présenta uno slittamento semantico, senza che venga del tutto
eliminata la polisemia originaria: nel nesso (pàoç cwttetcu, esso indica l'atto di
«accendere per sé» (diatesi media), mentre in seguito, per la costruzione con il
genitivo, assume il significato di «toccare, entrare in contatto» (cwtcetcu t£0V£<Stoç,

cwttetcu evôovtoç)70. Nella notte (év £Ù(pp6vri), quando l'anima è separata dalla
visione comune del Logos (eau-cco), awiene dunque un contatto: è poco probabile
che cio si verifichi durante la fase onirica, cui sembra far riferimento l'inizio
del frammento ((pàoç oottetcu), per cui si deve supporre il passaggio a una fase
diversa del sonno, più vicina all'incoscienza délia morte, appunto il sonno senza
sogni. Secondo J. Mansfeld, L'Ade, regno dell'oscurità e dell'umidità, puo essere
inteso in senso metaforico come «dreamless or rather unconscious sleep, i.e.

that condition of consciousness from which otptç and «kouti are absent, while
oSgri (smell) still functions». La vita dell'anima continua solo se si tiene a
stretto contatto con la morte, cosicché i due stati (veglia e sonno) sono «co-
instantaneous», finalizzati alia sopravvivenza dell'anima attraverso il legame con
la catena cosmica dell'eterno movimento71.

Nel frammento l'insistito parallelo tra äjioaßevvujii e cot-copai riflette un
percorso dinamico in cui la morte è ora una condizione solo sfiorata dal dormiente
(à7io0avô)v/Çô)v/£ÙÔo)V), ora uno status irreversibile proprio del mondo dei morti

sviluppo delta concezione dell'anima, in R Bruschi (ed Gh irraggiungibih confim Percorsi
delta psiche nell'età della Grecia classica (Pisa 2007) 136-142

70 Sull'importanza della diatesi media (cernerai «allumer pour soi»), che restituisce valore a

econco, da intendere come strumentale («à l'aide de son soi même») vd S Mouraviev, art cit
(annotazione sopra 68) 103-104, cfr anche M Marcovich (ed Herachtus Greek Text with a
Short Commentary (Merida 1967) fr 48 (dativus commodi «kindles a light for himself») Secondo
J Bollack/H Wismann, econco va legato a cnioGcxvcov («quand il est mort pour lui») Héraclite ou
la séparation (Pans 1972) 120

71 Attraverso la resprrazione l'anima puö attingere all'elemento umido che è alla base della sua
esistenza cdi|/i)%cd ôoprâvraïKcxG''Ai&pv («le anime asprrano nell'Ade» B 98) J Mansfeld,art
cit (annotazione sopra 67) 24-26



KCöpa degli dèi e degli uomini 81

(t£0V£Cotoç: «da vivo tocca il morto dormendo»). Cio si accorda con ilsignificato
di 0dvccTOç che «does not normally denote a state at all, but a process or event...
of someone's dying»72. L'uso dei due verbi richiama il ciclo del sole descritto in
B 30: irûp cceiÇcoov, cwrrögevov gsTpcc kcu caioaßewujievov peTpcc («fuoco sempre
vivo, che si accende e si spegne secondo misura»);per Eraclito, nel ciclo del fuoco
eterno, lo spengimento rappresenta il tramonto, durante il quale, come accade
all'anima nel sonno, si verifica un pericoloso contatto del sole con l'umidità
o l'acqua (B 31 D.-K.)73. La stretta relazione tra fuoco e anima, segnalata dal
comune uso dei verbi caioaßewuiii e cwrrogcu in B 26 e B 30, è ribadita da Sesto

Empirico, di nuovo in relazione al sonno (A 16 D.-K. Adv. math. 7,129-130).
Ma il fuoco eterno (tö irûp... to cdcovtov) è anche «lafolgore che governa tutte

le cose» (B 64 D.-K. apud Hippol. Haer. 9,10,7), ed Eraclito sembra attribuire
al fulmine «the governing, coordinating function that other fragments (e.g.
B 117) assign to the human soul».74 E interessante che anche Pindaro associ il
verbo aßewujit (aßevvuco) con l'immagine della folgore di eterno fuoco, proprio
per indicare il sonno profondo (kcojicc) che pervade gli dèi e interrompe l'esercizio
della regalità (Pyth. 1,5-6):

Kai tov aE/ga/cav Kepauvöv cßewueiq
àevàou tropoç.

E spegni l'acummata folgore
di etemo fuoco.

Il verso présenta un tenore eracliteo, sia per l'uso del verbo aßevvuco (unica
occorrenza in Pindaro) che per la iunctura Kepccuvov... ccevdou Tiupoç che richiama
la definizione di Eraclito appena ci ta ta (B 64 D.-K.)75. In Pindaro, lo spengimento
della folgore è immagine del sopore profondo che sospende la regalità di Zeus; il
legame con la dizione eraclitea rende probabile che anche in B 26 D.-K. il filosofo
alludesse a un sonno profondo (senza sogni), inteso corne l'ultimo stadio della
coscienza, in cui il dormiente con un tocco notturno entra in contatto con la morte76.

C'è un altro frammento che sembra far riferimento ancora al sonno privo
della visione onirica: secondo Eraclito, il confine tra sveglio e dormiente, corne

72 E Hussey, Herachtus on Living and Dying, «The Monist» 74 (1991) 518-519
73 Vd ora M M Sassi, Gh imzi della filosofia in Grecia (Tonno 2009) 172-176
74 G Betegh, On the PhysicalAspect ofHerachtus' Psychology, «Phronesis» 52 (2007) 13
75 Suirapporti trailpensiero di Eraclito e Pindaro vd F Dornseiff, Pindars Stil < Berlin 1921) passim,

H Fraenkel, Dichtung und Phdosophie des frühen Griechentums (München 21962) 538-539, TK
Hubbard, The Pindaric Mmd A Study ofLogicalStructure m Early Greek Poetry (Leiden 1985) 98

76 Proprio questa condizione hminare hasuscitato non solo l'interesse della critica ma anche della
ncerca filosofica moderna, come testimonia la lunga discussione di E Fink e M Heidegger sul
frammento erachteo B 26 D K M Heidegger/E Fmk,Herachtus Seminar (1966/67) (Evanston
1993) 137-149, vd anche H Gadamer, Eraclito Ermeneutica e mondo antico (Roma 2004,
Tubingen 1985) 71-83, vd ora M S Cavalcante Schuback,arf cit (annotazione sopra 65) 619-630



82 Francesca D'Alfonso kSjigc degli dèi e degli uomini

tra vivo e morto, spesso si fa labile, e anche la vita puö non essere altro che morte
o sonno (B 21 D.-K.):

OdvccTOç ecm ÔKoact éyepôévTeç opeojicv, ÔKoact ôe evôovteç wtvoç
morte è quanto vediamo da desti, sonno quanto vediamo dormendo.

In questo frammento si nega alla vista (opeojiev) il suo oggetto, per cui l'uomo
da desto invece délia vita vede 0àva-ro<;, e quando dorme vede solo wtvoç.
Quest'ultima affermazione è apparsa tanto incongrua da suggerire diversi
interventi sul testo77; tuttavia «vedere il sonno» puo anche alludere a uno
stato più profondo, privo di sogni, corne condizione estrema sperimentata dal
dormiente78. La disposizione chiastica di Odvceroç e wtvoç serve a rafforzare lo
stato di oscurità cui è destinato l'uomo che non è risvegliato al Logos e che vive
in una sorta di continua cecità.

Il sonno senza sogni appare una versione laica del Kcoga arcaico, in cui
l'uomo entra in contatto con il suo limite. Nel ripercorrere le poche attestazioni
del termine kcojicc nella poesia arcaica, si è visto corne esso rappresentasse uno
status ambiguo, piacevole e pernicioso al contempo, sempre di origine divina,
e in quanto taie si prestasse ad assolvere differenti funzioni. Corne torpore
profondo esso esercitava una fascinazione sull'essere umano (cfr. Penelope in
Horn. Od. 18,201 ;Saffo,fr. 2 V.),ma anche sugli dèi (Pind. Pyth. 1,5-12), mentre
la sua contiguità con la morte lo rendeva potente strumento di punizione e di
dominio da parte délia divinité. Anche il confronto con altre tradizioni poetiche
(.Mahâbhârata, Epica di Gilgamesh) vale a conferma del significato speciale che

il sopore profondo assumeva nelle relazioni tra dèi e uomini, o tra immortalité e
mortalité, intese come condizioni inconciliabili. Corne il sonno profondo e senza
sogni esso non rappresentava un annichilimento definitivo dell'anima, ma una
condizione di sospensione dalla vita/veglia, in cui venivano meno le catégorie
temporali e ogni genere di percezione e l'uomo sperimentava il punto fermo del
tempo, per riprendere il verso eliotiano posto in epigrafe.

Corrispondenza:
Francesca D'Alfonso
Via SenatoreToselli 7

1-12100 Cuneo
f.dalfonso@libero.it

77 M Marcovich sostituisce x>no.p a vjivoç Herachtus Greek Text with a Short Commentary (Menda
1967) fr 49, J Mansfeld interviene sul testo scambiando il posto dei participi (Gàvcrcoç âcniv ôkoctcx

evSovzeç ôpéopev, ôkogcc 8è éyepÔévxeç ravoç) On Two Fragments of Herachtus in Clement of
Alexandria, «Mnemosyne» 37 (1984) 447A49, per una ncostruzione puntuale del dibattito cntico
vd S Mouraviev, Le dossier dufr B 21 Diels-Kranz d'Hérachte d'Ephese, «REG» 104 (1991) 52-84

78 Cosï S Mouraviev, art cit (annotazione sopra 77) 84, per un nfenmento alla mancanza di
visione omrica vd anche J Bollack/H Wismann, op cit (annotazione sopra 70) 110 Cfr anche
C Ramnoux, Héraclite ou l'homme entre les choses et les mots (Pans 1968) 39, Ead op cit
(annotazione sopra 23) 57-59


	κωμα degli dèi e degli uomini

