
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 69 (2012)

Heft: 1

Artikel: Diatriba e dialogo socratico dal punto di vista della classificazione dei
generi letterari

Autor: Di Vassallo, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-283556

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-283556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Diatriba e dialogo socratico
dal punto di vista della classificazione dei generi letterari

Di Christian Vassallo, CNR-ILIESI, Roma

Abstract:The concept of <literary genre> has evident advantages in the aesthetic
ratings on ancient literature. However, it also may cause misunderstandings and
give rise to a rigid schematism which does not always help to understand the deep
meaning of those texts. Therefore, this article compares, in a diachronic key, two
kinds of philosophical <genres> like the dialogue, particularly the Socratic one,
and the Hellenistic <diatribe> in order to highlight special features and differences
between them. In this way, it is possible to demonstrate that they were not literary
<miracles>, but the result of a process that had its start in the theater of the
Vth Century B.C., whether tragic or comic.

Obiettivo di questo contributo è quello di sottoporre al vaglio critico la natura
di specifico <genere letterario> comunemente attribuita al dialogo socratico e

alia <diatriba> ellenistica, come se fossero due differenti blocchi della storia
della retorica e della filosofia antiche. Si vuol provare poi come nella Grecia
classica e, ancor prima, nella letteratura greca pre-platonica, specie drammatica,
esistesse già una nozione consapevole di <dialogo>,dai forti contenuti etici e lato
sensu filosofici, nonché un consolidato ricorso alla öicapißfi (e, come vedremo,
all'ô|!i?da) in quanto 5iàta>yo<; tra i personaggi chiamati in causa. Sebbene
la diatriba di età ellenistica sia nata anche per reazione al dialogo socratico
tradizionale, è dimostrabile da un lato corne ci siano in essa chiari elementi
dialogici accostabili alla tradizione socratica, dall'altro corne nei dialoghi
socratici vi siano elementi che anticipano la cosiddetta diatriba <cinico-stoica>

ma che trovano a loro volta significativi antecedenti nella tragedia e nella
commedia antiche. Parlare dunque della diatriba ellenistica corne di un genere
letterario storicamente delimitato ed autoreferenziale non risulta corretto: vi
sono infatti indizi sufficienti per fare del suo contenuto la manifestazione di un
patrimonio comune alle <diatribe> socratiche o addirittura a quelle riscontrabili
nei drammi eschilei o sofoclei. Questo postulato, che potrebbe a prima vista
sembrare provocatorio, si chiarisce ragionando sui contenuti filosofici o para-
filosofici di questi testi, eliminando le distinzioni <di genere> e ridimensionando
le peculiarità retoriche, da un lato del dialogo socratico, specie (ma non solo)
nella versione fornitane da Platone, dall'altro della diatriba di Bione di Boristene,
la cui immagine di presunto rcpcyroç eûperfiç del cosiddetto <genere diatribico>

Museum Helvettcum 69 (2012) 45-61



46 Christian Vassallo

(ammesso che di <genere> possa parlarsi) è stata ormai da decenni rimessa in
discussione dagli studi più autorevoli in materia.1

Cominciamo proprio da Bione. Consultando l'edizione di J.F. Kindstrand,2 ci
si imbatte in una citazione laerziana relativa ad Aristippo, dove si attribuisce al
filosofo socratico un'espressione somigliante ad una di quelle usate negli scritti
di Bione. La testimonianza è utile per introdurci nella problematica dei rapporti
tra diatriba e circolo socratico:

toû 8è ôepdwrovTOç èv èÔco ßaGTCX^ovioq àpyuprov Kai ßapDvogivo'o, coç tpacrv oi ttepi
tÖv Bicova év xaîç Öiaxpißaiq, «o.nôyzz,» etpr| [seil. Apioxuutoq], «to kXeov Kai ogov
Öttvacar, ßaexa^e».3

Durante il viaggio il suo servo trasportava del danaro. Sentendosene appesantito,
egli [seil. Anstippo], citando le Diatribe di Bione, disse: «Lascia stare quello che è

di troppo e porta quanto puoi».

Nei Fragmenta Philosophorum Graecorum di F.W.A. Mullach, del 1867, Bione
veniva collocato dopo Aristippo nella schiera dei filosofi cirenaici. In un'articolata
discussione del 1978 sull'edizione bionea di Kindstrand, M. Gigante ricordava
quell'opzione storiografica corne «cosa non assurda, anzi di rilievo»,4 anche

1 II primo a sostenere formalmente questa tesi fu O Hense, Teletis reliquiae (Tubingae 19092),

preceduto perö qualche anno prima dal saggio di P Wendland, Philo und die kynisch-stoische
Diatribe, m P Wendland O Kern(edd Beitrage zur Geschichte der griechischen Philosophie und
Religion Festschrift Hermann Diels (Berlin 1895) 1-75, il quale inaugurösul piano stonografico
questa tendenza, che poi si sarebbe trasformata nella nota <bionomania> della cntica successiva
Contra già U v Wilamowitz Motlltndori, Antigonos von Karystos (Berhn 1881) 292-319, che
individuava invece nelle diatnbe di Telete la prima attestazione di questo <genere letterano>
della predicazione filosofica popolare, mescolanza di retonca epidittica e dialogo filosofico Su

Telete, vd l'edizione di PP Fuentes Gonzales, Les diatribes de Teles, Introduction, texte revu,
traduction et commentaire des fragments par PP Fuentes Gonzales (Pans 1998) La negazione
alla diatnba della qualifica di <genere letterano> si deve in particolare agh studi di S K Stowers,
The Diatribe and Paul's Letter to the Romans (Chico 1981) 45—48 e, soprattutto, diTh Schmeller,
Paulus und die <Diatribe> eine vergleichende Stilmterpretation (München 1987) 1-54 Un accurato
status gHaesfrottzssulTargomentosi trova adesso in G Ranocchia,/4ra?o«é Sul modo dihberare
dalla superbia nel decimo libro De vitus di Filodemo (Frrenze 2007) 56-61

2 JF Krndstrand, Bion of Borysthenes A Collection of the Fragments with Introduction and
Commentary (Uppsala 1976)

3 F40A [= D L 2, 77 fr 68 A Mannebach] Kindstrand, per il commento, vd J F Kindstrand,
Bion ofBorysthenes, cit, 248-249 Sülle Aiaxpißcd di Anstippo, efr SSR IV, n 16,162-163, con
un nnvio alle xpercu. diDiogene Cinico [cfr SSR IV, n 45,466^174, dove si approfondisce anche

il ruolo di Bione di Boristene nella formazione del genere letterano delle Suxxprßcd e si nega,
sullascia di Duemmler, che Diogene ne avesse scntte (ivi,473, n 45)]

4 M Gigante, Una nuova edizione di Bione, «RAAN» n s 53 (1978) 6 Ricordando anche l'Index
bioneus curato da O Flense nei frammenti di Telete e le sue entiche alla raccolta di Mullach,
Gigante vedeva da un lato in quell 'Index «un tentativo razionale e intelligente di presentare
Bione quale filosofo cinico ma anche aperto ad altre filosofie», dall'altro 1'inizio di quella
<bionomania> tesa «a scoprrre tracce dell'opera di Bione anche là dove non sia esphcitamente
citato» (vd supra, n 1)



Diatnba e dialogo socratico 47

in base al giudizio affine successivamente espresso in merito da Wilamowitz.5
Ma ribadiva poi la difficoltà di collocare Bione in una scuola e l'opportunità
di accostarlo anziché allÄccademia, come faceva la fonte seguita da Diogene,
al cinismo in quanto «più una àycoyfi che una ccïpecnç».6 Ad ogni modo, quella
testimonianza laerziana permette di fare alcune osservazioni sui rapporti
retorico-filosofici tra diatriba bionea e dialogo socratico.

Di recente si è fatto notare che il fine dei Sokratikoi logoi sarebbe stato quello
di elaborare «nuove idee per mezzo di testi che ricreassero delle conversazioni,
e non per mezzo di opere di carattere espositivo, assertorio e argomentativo».7
La formula è molto efficace, ma, senza essere precisata, finisce col porre sullo
stesso piano l'oralismo dialogico di Socrate,messo per iscritto dai suoi discepoli,
e i caratteri della diatriba bionea di età ellenistica.

Il retore Ermogene definiva la diatriba come l'esposizione di un breve
pensiero morale, finalizzata al mantenimento deH'f|0oç del parlante nell'animo
dell'ascoltatore.8 Essa dunque, anche etimologicamente, era senza dubbio
un'alternativa al trattato. Simulando la discussione tra maestro e allievo
all'interno della scuola filosofica9 e ispirandosi ad intenti elenctico-parenetici, la
diatriba creava infatti discussioni brevi di carattere monotematico per lo più con
un interlocutore fittizio, spesso relative a quisquilie o a sottigliezze di natura etica,
con un ricorso costante all'arma (pseudo-socratica) dell'ironia, della confutazione
e del paradosso.10 I suoi bersagli privilegiati erano i vizi e le convenzioni
umane, le credenze religiose, il concetto tradizionale di felicità, demitizzato
in funzione di un elogio senza compromessi per lo spirito di adattamento alle
singole circostanze della vita.11 Assai spesso, come accade costantemente in

5 U v Wilamowitz Moellendorf, Die Kultur der Gegenwart (Leipzig 1912) I 8,98
6 M Gigante, Una nuova edizione di Bione, cit, 8, sulla stessa linea JF Kmdstrand, Bion of

Borysthenes,cit ,77, Id ,Bionde Borysthene,sv ,DPhA 11,108 Sui rapporti tra Bione e l Qnici,
vd il recente articolo di M O Goulet Cazé, Les cyniques dans l'Antiquité, des intellectuels

marginaux?,«MH» 67 (2010) 112

7 L Rossetti, ISocratici della prima generazione farefilosofia con i dialoghi anziché con trattati o

testiparadossah, in L Rossetti A Stavru (edd Socratica 2005 Studi sulla letteratura socratica
anîica presentatialle Giornate di studio di Senigalha (Ban 2008) 58

8 Hermog ,Meth 5,p 418,3-5 Rabe RhG III,p 406 Walz)
9 Sui punto, nnvio a GC Fiske, Lucihus and Horace (Madison 1920) 156-191 J Souilhé,

Introduction, va Id ,Epictete Entretiens, Livre I,Texte établi et traduit par J Souilhé (Pans 1968)
XXIX e n 3, ncorda come tanto Aulo Gellio (Noct Att 1,26) quanto Plutarco (De fac 929b,
930a, 932c, 932d) facessero delle Suxrpißcd del loro tempo delle <appendici> ai corsi filosofici

10 JF Kmdstrand, Bion of Borysthenes, cit, 99-100 gli ânoipSeypccra di Bione «incorporate an
element of dialogue, so that Bion addresses someone, after having been asked a question, or
in some other way comes into contact with another person The forms are more vaned here
A rather common type seems to be when a participle is connected with the name, which is
followed by a verb of speech, as Btœv âpoiTTiGeiç eine or ecpn or Buovcx èpœtribévtc/. eijietv The

participle can be of another character and also refer to the person to whom Bion is speaking
jipoç ouv Tov amacccpevoç etpr|, ôvexôiÇopevoç ebiev or pepipopevoç ëheyev» Cfr anche
K Kennedy, Cynic Rhetoric The Ethics and Tactics ofResistance, «Rhetoric Review» 18 (1999) 37

11 C W Mendell, Satire as Popular Philosophy, «CPh» 15 (1920) 152



48 Christian Vassallo

Bione e si ripeterà sistematicamente in Epitteto, la sua struttura era fortemente
apologetica,12 anche in cio dunque accomunabile al meccanismo drammatico di
molti dialoghi socratici, ma con un'accentuata impronta retorico-emozionale a

discapito del rigore logico-dimostrativo della dialettica. Ora, tenendo conto della
sua struttura retorica, diretta ad uno o più uditori, e dell'oralità <catechetica> che
lo caratterizzava, si puo dire che lo aJiouÔcaoyéÂoiov della diatriba sicuramente
non sia stato un miracolo letterario.13 E anzi giusto e necessario evidenziarne,
come è stato spesso fatto in passato, gli echi o le dipendenze dal <genere>
dialogico, nonché instaurare intelligent! comparazioni storico-filosofiche tra il
Ginnasio di Cinosarge e i Bionei sermones, tra questi ultimi e le satire di Lucilio
e dello stesso Orazio,14 tra Antistene e la cosiddetta Satira menippea, con i
conseguenti riferimenti alia letteratura latina di Lucrezio,15 Varrone Atacino,
Persio e Giovenale, da un lato, Cicerone, Seneca e Petronio, dall'altro.16

Tuttavia, se si continua a mantenere separati il problema formale e
contenutistico della diatriba, non possiamo spiegarci alcuni fenomeni filosofico-
letterari: per prima cosa il fatto che la forma diatribica e antilogica, anziché
essere un'invenzione del cinismo, si ricolleghi direttamente «allapaideia sofistica,
al metodo di indagine socratico ed alia esposizione dialogica del pensiero
platonico».17 La novità cinica, secondo coloro che notano l'analogia, sarebbe

12 M Gigante, Una nuova edizione diBione, cit, 15-16,ricorda il frequente ncorso nei testi bionei
e cinici del verbo cxmâcrGcu Per Eprtteto e l'rmpalcatura grudizrarra dr molte sue dratnbe, vd
J Souûhé,Introduction, cit,XXVIII, G Reale/C Cassanmagnago (edd Epitteto Tutte le opere
(Milano 2009) 68

13 Sul tema rrmane ancora un punto dr rifenmento la monografia dr L Grangrande, The Use of
Spoudarogeloron in Greek and Roman Literature (The Hague Pans 1972) Le numerose cntrche
ad essamosse,rn partrcolare quella dr aver ndotto il seno comrco nell'antrchrtà ad unafunzrone
pardeutrca e dr aver qurndr negletto le tracce dello orcouScaoyé^oiov presentr sm dar testr omencr,
sono state dr recente approfondrte da G Burzacchrnt, Spunti seno-comici nella hrica greca
arcaica, «Incontrr trrestrnr dr filologra classrca» 1 (2001-2002) 191-257, rn part 194-195 Cfr
anche SSR IV, n 45,473^74, a proposrto della mescolanza dr serro e faceto m Drogene Cmrco
«lo ajiovSoyetanov sembra essere propno del crnrsmo posterrore prù che dr Drogene, sra pure a

partrre grà da Cratete e da Menrppo»
14 T15 [= Ps Aero, Schol in Hor vet, ad Ep 2,2, 60] Krndstrand Cfr CW Mendell, Satire as

Popular Philosophy, cit, 138-142, N Rudd, The Satires of Horace (Cambrrdge 1966) passim, m
part 37, a proposrto dr Hor Sat 1, 6, M Grgante G Indellr, Bione e l'Epicureismo, «CErc» 8

(1978) 124, n 2
15 Vd G B Conte, "Y\|/oç e diatriba nello stile di Lucrezio (De rer nat II1-61 «Mara» 18 (1966)

338-368, B Wallach, A History of the Diatribe from its Origin up to the First Century B C and
a Study of the Influence of the Genre upon Lucretius III, 830-1094 (Drss Ann Arbor, s e 1976),
Ead Lucretius and the Diatribe De rerum natura 111-61 (Stuttgart 1975), Ead Lucretius and
the Diatribe against the Fear of Death De rerum natura III 830-1094 (Lerden 1976), M Erler,
Exempla amons Der epikureische Epdogismos als philosophischer Hintergrund der Diatribe
gegen die Liebe in Lukrez De rerum natura, m A Monet (éd Le jardin romain Epicureisme
et poésie à Rome Mélanges offerts à Mayotte Bollack (Lrlle 2003) 147-162

16 C W Mendell, Satire as Popular Philosophy, cit, 153-157
17 U Cnscuolo, Per la fortuna della diatriba cinica (pap Genevensrsmv 271), «AFLM» 3^1 (1970-

1971) 456 Cfr J Barns, A New Gnomologium with Some Remarks on Gnomic Anthologies



Diatnba e dialogo socratico 49

consistita nella semplificazione di quella forma e nella traduzione popolare dei suoi
contenuti. Ai grandi problemi «dello spirito» délia filosofia classica si sarebbero
sostituiti quelli «di una umanità più elementare», che poi avrebbero finito per
diventare non solo patrimonio di dotti e di Prediger professionisti, ma délia
stessa coscienza dell'uomo comune del tempo, trasformandosi in nuove direttive
pratiche: anticonformismo, esaltazione délia povertà e di tutti i valori mortificati
dalla tradizione.18 Il paradosso di taie impostazione, a mio awiso, consiste nel
fatto che proprio sul piano del contenuto si potrebbe dimostrare la natura non
del tutto originale délia diatriba cinica. Se i suoi caratteri qui individuati sono
corretti, dei prodromi ideologici di questo <genere> si scorgono già nelle commedie
di Aristofane, al quale peraltro certa tradizione accomunava Bione sul terreno
délia dicacitas.19 Nell'agone tra Penîa e Cremilo del Pluto, per fare un esempio,
si consuma lo scontro tra il cliché moralistico délia povertà quale fonte di vita
felice e il suo rifiuto da parte del protagonista che incarna il realismo dell'opinione
dei più.20 Il messaggio che si comunica sarebbe allora ancor più rivoluzionario
se paragonato alla morale del tempo in cui venne concepito: un'epoca di crisi,
certo, ma con un tessuto politico assai meno frantumato di quello ellenistico. Lo
stesso ragionamento varrebbe per i dialoghi socratici e, in particolare, per quelli
platonici.Ma di questi ultimi parlero più diffusamente tra breve.

Per quanto riguarda Bione, pur volendo mantenere il canonico Gattungsansatz,

il problema fondamentale rimane quello dell'inquadramento biografico
e ideologico dell'autore. Egli viene infatti definito dalle fonti, di volta in volta,
un qx^oaotpoç,21 più specificamente un jteptJta-rnTtKOç (in quanto allievo di
Teofrasto),22 o un aotptGTTiç.23 Ci si puo chiedere, anche alla luce di questa sfumata

(II), «CQ» n s 45 (1951) 1-19, m part 6-19, S K Stowers, The Diatribe and. Paul's Letter to
the Romans, cit, 75-78, per il quale la diatnba consisterebbe in «discourses and discussions in
the school where the teacher employed the <Socratic> method of censure and protreptic» (vd
G Ranocchia,Arafone, cit ,58 e n 269)

18 U Cnscuolo, Per la fortuna della diatriba cinica, cit ,456
19 T16 [= Porph Comm m Hor, ad Ep 2,2,60],T17 [= Schol Par m Hor, ad Ep 2,2,60] Kindstrand

Sull'uso dello cjiovbcaoye^oiov non solo da parte dei filosofi crnici ma già nella Commedia
Antica, fatto evidenziato nell'antichità da Demetno [De eloc 259 (=SSR II,V H 70)] e da Marco
Aureho [11,6,4 SSR II, V B 474)], cfr SSR IV, n 45,473-474, ancora G Ranocchia, Aristone,
cit, 42 e n 201 per la bibhografia relativa

20 Anstoph ,Pl 418-612
21 T1 [= Nicias Nie ap Ath 13, 591f-592a FHG IV p 464)],T2B [= Eudoc Aug Viol 235,

p 162 Flach] ,T15 [= Ps Aero, Schol in Hor vet, ad Ep 2,2,60],FIB [=Sud ,sv Ä'/kojv, 249], F2

[= Stob ,Flor 4,29a, 13], F3 [= Ps Plut, De lib ed 10,7c-d] Kindstrand
22 F39A [= Favor Flor ap Cod Par Gr 1168 n 6, p 412 Freudenthal (Corpus Par 367 Elter

fr 115 Bangazzi)], F39C [= Gnom Vat 161] Kindstrand
23 T2A [= D L 4,47],T2B [= Eudoc Aug Viol 235, p 162 Flach],T2C [=Sud ,s v KaGiJiJiàÇeaGca,

112], T15 [= Ps Aero, Schol in Hor vet, ad Ep 2, 2, 60],T23 [= Diocl ap Num fr 25

Des Places) ap Eus PE 14,6,6],T28 [= Plut ,Adv Col 32,1126a], F35A [= Stob Flor 3,10,
37], F35B [= Theon Rh Progymn 5, pp 99 17-19 Spengel II], F47A [= Stob Flor 3, 38, 50],
F47E[=Anton Mel, Loci comm I,Sermo 62 PG,136 col 969b)], F47F [= Max Conf Loci
comm ,Sermo 54 (PG, 91 col 962b], F56 [= Plut ,Amat 24,770b] Kindstrand



50 Christian Vassallo

identità, quale natura <letteraria> abbiano avuto i suoi wtojivruiaTa.24 Contro
l'opinione di O. Halbauer, tesa a riferire (secondo dinamiche quasi socratiche) le
öictTpißcu ad appunti di lettura poi pubblicati dagli allievi,25 proprio Kindstrand
ha sottolineato invece il loro titolo di cruyypajiiiaTa, comune alia stessa tradizione
stoica, e la loro probabile edizione da parte di Bione stesso.26 In quel tempo
due tra le principali forme letterarie usate dalla <filosofia popolare> erano il
ÔtaÂoyoç e la ÔtaÂegtç. Dai frammenti pervenutici, osserva l'editore, è probabile
che le opere bionee appartenessero alla tipologia <dialettica>, visto che l'elemento
dialogico si présenta in esse assai esiguo e corne un puro fatto stilistico, corne
lascerebbero desumere i due titoli conservati riepi ôpyfiç e riepi ôotAeiccç.27

Ad ogni modo, le diatribe di Bione erano probabilmente abbastanza corte ed
avevano ad oggetto problemi e concetti di carattere morale. Nulla impedisce di
credere che Bione abbia fatto anche ricorso alla forma del ôià^oyoç, ma non
vi sono prove certe, «perhaps because this form, if it is philosophical and not
exclusively literary, is closely connected with the actual situation, has a more
improvised character and therefore may not have been preserved in notes, by
either the teacher or the students».28 Soffermandosi su alcuni passi di Filostrato,29
Kindstrand fa poi esplicito riferimento alle scuole socratiche, lasciando risalire
i mezzi di comunicazione del loro pensiero alia tradizione sofistica: allievi di
Socrate come un Eschine, un Aristippo o un Antistene avrebbero, nella loro
vita e nel loro insegnamento, continuato i metodi sofistici, combinando il loro
messaggio filosofico con una specifica forma retorica. Per cui, risulterebbe owio
da un lato che Bione continui, sotto questo aspetto, la tradizione sofistica («which
is in no way surprising as he had studied in the schools of both Aristippus and
Antisthenes»); dall'altro che la forma originaria délia Stàta^tç, ossia la più

24 T7A [= D L 4, 47], T7B [= Eudoc Aug Viol 235, p 162] Kindstrand Sui rapporti di queste
testimonianze con D L 4,4-5 (Speusippo), 11-14 (Senocrate), 24 (Crantore), cfr J F Kindstrand,
Bion of Borysth.en.es, cit, 22, a proposito della tesi di Halbauer

25 O Halbauer, De diatribis Epicteti (Diss Leipzig, 1911) 7, cosï anche B Schouler, Libanios
Discours moraux, Introduction, texte et traduction par B Schouler (Paris 1973) 32, n 1,

M Untersteiner, Problemi di filologia filosofica, a cura di L Sichirollo e M Ventun Femolo
(Milano 1980) 73 Non va dimenticato, tuttavia, che Halbauer (ivi, 3-4) fu il primo a negare alia
diatnbail carattere di <genereletterano> (vd supra, n 1) il termine non avrebbe detto nullasul
piano della forma letteraria, ma si sarebbe nfento esclusivamente all'attivitàd'insegnamento che

quello scntto mirava ad assolvere all'interno delle scuole di filosofia antiche (cfr J F Kindstrand,
Bion of Borysthenes, cit ,23, G Ranocchia, Aristone,cit, 57)

26 JF Kindstrand, Bion of Borysthenes,cit ,23-24
27 T9-10 Kindstrand C W Mcadcil,Satire as Popular Philosophy, cit ,151-152, faceva invece della

diatnba cinica «one development of the dialogue», dopo aver inquadrato tutta la letteratura
filosofica post socratica nella divisione tra la forma dialogica (Piatone e PAccademia,
i Penpatetici, i Cniici come Antistene, Diogene e Panezio) e quella epistolare (adottata
soprattutto dalla scuola epicurea)

28 JF Kindstrand,Bio« of Borysthenes,cit ,24
29 Philostr US 1, pp 480-481 Kayser



Diatnba e dialogo socratico 51

discussa öiatpißri, trovi il suo fondamento nella retorica epidittica dei Sofisti.
Sebbene non vi siano prove certe, è plausibile, secondo Kindstrand, che questo
metodo sarebbe stato poi direttamente ripreso dalla scuola cinica e da filosofi
come Diogene di Sinope e Cratete diTebe.30

Ne dériva che la definizione di Sokratikos logos come semplice ricreazione di
dialoghi è controproducente, soprattutto sul piano storiografico.Non spiega inoltre
le differenze tra un Socrate e un Bione; alimenta invece i sospetti <ingenui> sulla
loro comunanza dialogica, smontabile invece scientificamente sul solo versante
dell'edizione <autoriale>: è il maestro, la fonte originaria dell'insegnamento, a

pubblicare i suoi scritti; non, come per Socrate, i suoi allievi a pubblicare una
proluvie di dialoghi ispirati più o meno fedelmente al suo insegnamento. Sul piano
contenutistico, invece, la vasta gamma délia letteratura socratica minore présenta
talora (ma non per lo più, soprattutto nelle versioni <forti> del socratismo) punti
di tangenza ideologica tra diatriba cinica e dialogo socratico. Ne dériva l'esigenza
di ridefinire il concetto di <filosofia popolare> nella storia délia filosofia antica.
A tal proposito, si potrebbe approfondire l'indagine filologica sulle Socratis
et Socraticorum Reliquiae giannantoniane ed aprire impensabili scenari sulla
definizione del termine ÖictTpißri negli stessi Socratici di prima e anche di seconda

generazione: Antistene, Aristippo, Brisone, ad esempio, seguendo una via che era
stata già additata verso la fine dell'Ottocento da Susemihl,31 suggestionato da

una testimonianza diTeopompo in merito.32

Ma dal momento che sono legittimi la cautela e il sospetto sul potenziale
anacronismo semantico, e dunque il dubbio sulla sinonimia tra la diatriba bionea
e quella dei Socratici minori,33 qui vorrei piuttosto soffermarmi sui dialoghi
platonici, accostabili indubbiamente, almeno dal punto di vista dei mezzi
espressivi, ad un certo tipo di <filosofia popolare>: il ricorso didascalico al mito,
l'ambientazione drammatica, il mild humor e talora la parodia, il tono colloquiale
affiancato all'ornamento letterario.34 Stranamente, infatti, proprio la versione

30 JF Kindstrand, Bion of Borysth.en.es, cit ,25
31 F Susemihl, Geschichte der griechischen Literatur in der Alexandrinerzeit, 2 B (Leipzig 1891-

1892) 1,36, n 105

32 FGrHistll5T259{=Ath 11,508c) Nell'operaKü.TO. tF|Çn^cttcovoq övo.tpvßf|q,lostorico accusava
Piatone di aver plagiato i dialoghi di Anstippo, di Antistene e, soprattutto, di Bnsone di Eraclea
Cfr SSR IV, n 16,155-156, dove la testimonianza viene ncordata quale prova dell'esistenza di
testi aristippei nell'antichità, sul problema dell'esistenza di Sokratikoi logoi prima del 399 a C
vd L Rossetti,Asf>efti della letteratura socratica antica (Chieti 1977) 77-98

33 JP KmAstxanA,Bionof Borysthenes,cit ,25,n 19

34 C W Mendell, Satire as Popular Philosophy, cit, 151 Mettendo da parte il peculiare statuto
retorico dell Apologia, lo studioso distmgueva due forme dei dialoghi platonici a) quelli
consistent! esclusivamente m conversaziom (es VEutifrone e il Parmenide), b) quelli che

presentano invece una struttura dialogica, più o meno compléta, la quale confensce carattere
drammatico a un discorso continuo (es il Critone, il Fedone, il Protagora, lo pseudo platonico
Demodoco) Sulla classificazione dei dialoghi m D L 3, 50, citata da Mendell, rrnvio a Ch
Vassallo, Tripartizione e bipartizione dei generi poetici m Platone e nella tradizione antica a partire
da Aristotele, «Plermes» 139 (2011) 399^112, in part 408, n 47 Quanto all'elemento parodico,



52 Christian Vassallo

tradizionalmente piu <forte> del socratismo offre mattesi spunti di nflessione,
filosofici e lessicali, sul concetto pre-ellenistico di diatriba

In Platone compaiono 30 forme del verbo öiccxpißeiv e 41, nei contesti piu
disparati, del sostantivo öiccxpißfi I dialoghi col maggior numéro di occorrenze,
come prevedibile, sono la Repubbhca (10) e le Leggi (17) ma mentre nel primo
caso le forme verbali sono sproporzionatamente m maggioranza,35 nel secondo lo
sono mvece le sostantivate36 Poiché sarebbe impossibile m questa sede prendere
m analisi con la dovuta acribia tutti l loci, mi concentrera per un attimo sulla
Repubbhca, escludendo le forme verbali che assumono per lo piu un significato
<cronologico> (trascorrere o sprecar tempo), ad eccezione di 597a9 (Xcr/ovq
öiaxpißouaiv) Se nel libra ottavo le öiaxpißai, come tempo speso daWhomo
isonomicus msieme a xpripaxa e a irovoi per il conseguimento di piaceri necessan
e non necessari (561a6-8), non riguardano evidentemente il nostra tema, di
certo nel libra qumto, delmeando per bocca di Glaucone la fisionomia dei non
filosofi, l (pi^oôediioveç, Platone, che h dipmge come del tutto restn ad ascoltare
spontaneamente ^oyovç kcu toiccuttiv Öiaxpißfiv (475d5), tiene distmti, a meno
di non volerne fare un'endiadi, i ragionamenti logici dai discorsi come quello
che Socrate e Glaucone stanno portando avanti dunque dai discorsi socratici,
proprio m quanto öiccxpißcu

Altri problemi solleva lo statuto propnamente <letterano> dei Sokratikoi
logoi Essi non possono essere considerati un umcum per il semphce fatto che
lanciano idee sotto forma di conversazioni Cio, quantomeno, non è sufficiente a
fame un genere <assoluto>, a smtetizzarne la complessità, per poi rivendicarne
l'autonomia nspetto ad altri genen <dialogici>, anch'essi complessi, come quelli
tragico e comico Sarebbe poi sufficiente una nuova idea per determmare
il contenuto filosofico del dialogo che la diffonde9 E perché dovremmo fare
attenzione a distinguera le peculiantà dei Socratici mmori e mvece per il
teatro, dove le fonti sono assai piu cospicue, mettere msieme, senza distmzione,
Tespi ed Eschilo, Cherilo ed Euripide, Cratmo ed Aristofane, e, cosa ancor piu
rilevante, teatro attico e non attico9 Una teona dei genen letteran fondata su

queste premesse confonde un materiale testuale che définira di volta m volta
<fisiologista>, <sofistico>, <drammatico>, <oratorio> lascia sempre il sospetto della
parzialità e dello schematismo

Si fa osservare, a questo proposito, che «il teatro tragico e comico aveva
abituato per tempo il pubblico ateniese alia rappresentazione di persone che

si trovano a dover npensare alcune loro convmzioni e lmee di azione, sicché,

grazie al teatro attico, qualcosa di paragonabile al successivo dialogo socratico

sempre Mendell ricordava come Diogene Laerno (7, 52) définisse Bione ev <pvriç Jiccpcpôrîcrca e

che, alio stesso tempo, «parody was an established means of popularizing philosophy which Plato
had not scorned» (ivi, 155)

35 8 (Resp 370a2,472b2,517c9,519c2,540b2,56ld2,597a9,604c9) vs 2 (Resp 475d5,56la8)
36 14 (Leg 625al, 645c4,645c8,646d5,722e4,723d6,747b3,760e4,780d4,794c5,802c5,807d7,810a4,

820c7) vs 3 (Leg 625c2,820c8,832b4)



Diatnba e dialogo socratico 53

era divenuto pratica abituale già svariati decenni prima della nascita di
quest'ultimo».37 Tuttavia teatro e dialoghi socratici si sarebbero poi differenziati
in aspetti fondamentali, che proverei a sintetizzare nel seguente <decalogo>:

a) anaprosdochetismo: se in tragédie e commedie abbonderebbero
eventi inattesi capaci di cambiare la vita dell'eroe, nei dialoghi socratici nulla
disturberebbe la «scambio di idee» tra i personaggi;

b) irenismo: di conseguenza, alle turbolenze sceniche del teatro farebbe da

pendant una «tranquilla conversazione» nel dialogo socratico;
c) straniamento: se i protagonisti tragici sarebbero coinvolti dal <contorno>,

quelli socratici sprofonderebbero invece nel dialogo vivendo in una dimensione
extra-temporale;

d) asetticità: al legame <contestuale> (emotivo,cognitivo, sociale, economico,
legale) del personaggio teatrale, l'interlocutore di Socrate lascerebbe trasparire
tutto il suo carattere disinteressato;

e) parresismo: se l'impegno dell'eroe tragico o comico lo vincolerebbe, nei
diversi casi, alia sua <ideologia>, l'interlocutore socratico sarebbe assolutamente
libero di esprimere la sua opinione;

f) eventualismo intellettualistico: alia naturale contrapposizione tra le parti
del dramma attico corrisponderebbe, nel dialogo socratico, una competizione
intellettuale solo eventuale, legata alla précisa volontà del filosofo «di chiudere
l'interlocutore in un angolo, ancorché in modo benevolo»;

g) sbilanciamento pseudo-agonistico: al sostanziale bilanciamento dialettico
dell'agone drammatico corrisponderebbe invece la posizione privilegiata di
Socrate nel tipico Sokratikos logos;

h) collaborativismo: alla scarsa neutralité della dinamica comica o tragica
si contrapporrebbe il contesto «moderatamente collaborativo» della temperie
socratica;

i) aporeticità intra-di.alogi.ca: contro la virulenza di agoni e parabasi, rhêseis

e sticomitie, nel dialogo socratico prevarrebbe non tanto l'irritazione della
controparte ma la sua crescente difficoltà ingenerata dalle argomentazioni del
filosofo;

j) aporeticità meta-dialogica: contro Vonniscienza del drammaturgo, infine,
conclusa e <unitaria> (per dirla con Aristo tele), nel classico Sokratikos logos il
finale potrebbe anche non rivelarsi una conclusione, quasi fosse il coronamento,
se mi è lecito giocare con certe catégorie critico-letterarie, di un Bildungsdialog
destinato pero a lasciare il protagonista un eterno immaturo.38

Non è difficile dimostrare come, dietro questo <decalogo>, si celi soprattutto
il paradigma euripideo, considerato (contro la tradizione ermeneutica su

Aristofane) per antitesi al Sokratikos logos, probabilmente anche per quegli
inconsci sentimenti apologetici verso il personaggio Socrate che hanno animato

37 L Rossetti, I Socratici della prima generazione, cit, 58

38 Ivi, 58-59



54 Christian Vassallo

molti ricercatori intenti a ricostruirne la figura storica.39 Su quell'utile ma
schematico <decalogo> si puö allora ragionare con esempi concreti presi dalla
letteratura drammatica. In tal modo potrebbero emergere forse nuovi elementi
di riflessione.

Alcune puntualizzazioni vanno fatte innanzitutto su anaprosdochetismo e
irenismo. La «tranquilla conversazione» che caratterizzerebbe il dialogo socratico
non mi pare intaccata dal solo caso dell'irruzione di Alcibiade a casa di Agatone
nel Simposio,40 ma anche da alcune geniali Strategie retoriche che stupiscono gli
stessi deuteragonisti o allargano l'agone, inasprendolo, a loro alleati di infimo
spessore intellettuale, ma proprio per questo maggiormente animosi e combattivi.
Penso all'apologia di Protagora nel Teeteto41 alia prosopopea delle Leggi nel
Critone42 ai bruschi interventi di Polo e di Callicle nella struttura complessa del
Gorgia43 e alle dinamiche simili in quella, assai più problematica (per le note
sovrapposizioni stratigrafiche), de lia Repubblica.44 Questi casi stanno a dimostrare
che anche le argomentazioni dei personaggi platonici trovano stimoli nuovi
nell'inatteso e nell'andamento talora sussultorio della <scenografia> dialogica.

Non è dunque sul versante dell'irenismo che possono emergere le peculiarità
irriducibili del dialogo drammatico e di quello socratico. Si puo invece notare che

proprio la pacatezza dei toni e la tranquillité delle argomentazioni, sempre più
ridotte a contenuti semplici ed efficaci, avrebbe costituito il carattere dawero
originale (sebbene non esclusivo) della futura diatriba cinica. Essa si distingue dai
precedenti drammatici e filosofico-socratici proprio sulla base di questo aspetto
<rappresentativo>; quanto invece all'elemento formale, essa predilesse invece
quel dialogo che vantava già una tradizione assai consolidata, anche se fin! col
ridurre in esso il suo carattere antilogico, laddove dai Sofisti ai Socratici esso si era
esercitato costantemente nella contrapposizione, spesso esasperata, dei concetti
filosofici. Per comprendere questo fenomeno, basterebbe rimeditare le coll.
I-VIII di PGen. 271: una diatriba tra Alessandro e Dandamis. Essa si aggiunge
aile moite altre testimonianze di diatribe tra il Macedone e suoi interlocutori

39 Cfr ad esempio ancora L Rossetti, Le Nuvole chAristofane perché furono una commedia e non
una farsa «RCCM» 16 (1974) 131-136

40 Plat jSymp 212e3-213a2
41 Plat, Theaet I66a2-l68c2
42 Plat, Crit 50a8-b5 Questa personrficazione (insieme a quella cui Piatone ncorre in Prot

36la5-c2, dove Socrate immagina che sia il discorso stesso a prendere parola) dimostrerebbe
che «le forme carattenstiche della diatriba erano prefigurate presso l socratici e î sofisti» Cos!
M Unterstemer, Problemi di filologia filosofica, cit, 72, che sviluppava m tal modo alcune
intuizioni di Halbauer eWilamowitz Le osservazioni di Unterstemer sono interessanti sia perché
chianscono ulteriormente che la öicxtpißri non sia stato un genere letterario ma una «forma di
propaganda orale», il cm esempio più antico nsahrebbe alT'Opovoux di Antifonte sofista, sia
perché evidenziano l rapporti con la xpetcc, tipologia di scntti anch'essa risalente all'età sofistica
e di cui anche Anstippo fu autore (ivi, 69-70)

43 Plat, Gorg 46lb3 s (Polo),481bl0 s (Callicle)
44 Cfr in particolare il violento intervento diTrasimaco in Plat Resp 336bl s, che non a caso viene

descntto, cocmep Orptov, pronto a sbranare gh interlocutori



Diatnba e dialogo socratico 55

reali o fittizi, che confluiranno poi, in età imperiale, nei lavori storico-biografici
di Plutarco ed Arriano.451 contenuti de11a prima parte di questo papiro sono in
realtà gli stessi che s'individuano anche nelle commedie di Aristofane46 e che
abbondano nella letteratura socratica: biasimo del Tr/ayûxoç e deU'ei/cu^ia, elogio
dei loro opposti e deiravcapKeia, esortazione all'esercizio délia ragione (voûç e

Xôyoq) e condanna di tutti quei fattori che turbano l'animo.47 La struttura irenica
del <dialogo>, pero, segna uno scarto rispetto ai precedenti testi filosofico-letterari.
La forma è infatti asservita ad un dispregio dell'aporia, tanto che Alessandro
si dichiara vinto e convinto dalle osservazioni di Dandamis, alfiere di quel
messaggio che deve per forza prevalere nella fictio letteraria per far breccia, con
intento protrettico-morale, nella vita reale dell'anonimo lettore.48

Ma ritorniamo ai rapporti tra letteratura drammatica e dialogo socratico,
ancora per cio che attiene alle prime due voci del <decalogo> sopra declinato.
Andrebbe precisato che Vactio scenica nel teatro ateniese non destabilizza, di
per sé, la vista dello spettatore: per quanto la gestualità rivesta un'importanza
fondamentale, nemmeno lapiù strabiliante delle <peripezie>, ilpiù granguignolesco
degli omicidi o la più numinosa delle epifanie puo essere paragonata agli
espedienti dell'odierna regia cinematografica. Ci sarebbe ad esempio da riflettere
su Eschilo e sulla presenza nei suoi capolavori di quegli eïÔtcAa che tanto influsso
avrebbero esercitato sulla drammaturgia ottocentesca di Ibsen, lî si preludio
dell'orrore. Nella stessa Orestea, al di là dei riadattamenti moderni, il tpopoç

e l'ëtaoç hanno ben poco di <scenograficamente> sconvolgente e la tensione
parabolica, se vogliamo, ha quasi nulla da invidiare a certe descrizioni dellAde
nella mitopoiesi platonica. E Aristotele stesso poi a dire che fu Eschilo per primo
a portare il numéro degli attori da uno a due, a ridurre le parti corali e soprattutto

45 Per l'edizione del papiro ginevnno, vd V Martin, Un recueil de diatribes cyniques, Pap Genev

inv 271, «MH» 16 (1959) 77-115 Per l'anahsi del suo contenuto, cfr P Photiadès, Les diatribes

cyniques du papyrus de Geneve271, leurs traductions et êlaborations successives, «MH» 16 (1959)
116-139, J M Derret, The History of <Palladius on the Races ofIndia and the Brahmans>,«C&M»
21 (1960) 64-135, in part 66-70, JTh Kakndis, Zum Kymkerpapyrus (Pap Genev inv 271),
«MH» 17 (1960) 34-36, Id Weiteres zum Kymkerpapyrus (Pap Genev inv 271), «PdP» 16 (1961)
383-386, U Cnscuolo, Per lafortuna della diatriba cinica, cit, 458^164

46 Cfr il passo del Pluto prima citato (n 20), anche se va detto che quest'opera costituisce un testo
abbastanza eccezionale nella produzione anstofanea e segna, m un certo senso, un significativo
momento di passaggio della Commedia Antica

47 Stessi intenti educativi si nscontrano nei papin del corpus gnomico menandreo cfr U Criscuolo,
Osservazioni sulla gnomicamenandrea, «Le Parole e le Idee» 10 (1968) 254 e 260 n ,inrifenmento
a PBerol inv 16136 PSchubart 29), Id ,Per la fortuna della diatriba cinica,cit ,460, n 15

48 Sullaricorrenza della stessastruttura diatribica, con situaziom aventi per protagonistaAlessandro
Magno,cfr ancoraU Cnscuolo, Per la fortuna della diatriba cimca, cit, 461—464 Vanno ncordati,
tra gh altri, PBerol inv 13044 r P2 2099 + 2068 T.DA B 6897), contenente il Dialogo di
Alessandro e i Gimnosofisti dello Ps Callistene, su cui vd ora Ph R Bosman, The Gymnosophist
Riddle Contest (Berol P 13044) A Cynic Text?, «GRBS» 50 (2010) 175-192, PBour 1 MP3
2643 LDAB 2744), PSI 7743 r MP3 2100 LDAB 4445),PFreib 2 a-b,inv 7-8 v MP3

2101 LDAB 223-224),POxy 2 2l6,PCtYBRinv 7445 MP32508 LDAB 4411)



56 Christian Vassallo

a rendere protagonista dei suoi drammi il dialogo (tov Xôyov npoiraycoviaTeiv
ttccpeaKevccaev).49 Fin quando non penseremo aWorrore eschileo come ad una
costante di una struttura dialogica del teatro greco diV secolo, noi finiremo sempre
col sovrapporre le nostre catégorie <barbare> ad un susseguirsi di versi che certo
non costituiscono una tranquilla conversazione (ma siamo sicuri lo fosse invece,
tout court, il dialogo socratico?), ma nemmeno una sanguinosa colluttazione!
Spettri e rievocazioni dei morti aprirebbero inoltre il varco per un coraggioso
parallelismo tra le parole di Socrate in Theaet. 159e7 s. e, ad esempio, l'evocazione
del fantasma di Dario nei Persiani.50 Nessuna affinité di contenuti: relativismo
gnoseologico da un lato, u ßpu; puni ta di un figlio sciagurato dall'altra (prospettiva
etico-politica, dunque, se calata nella data di rappresentazione délia tragedia).
Nulla di comune sul piano strettamente retorico: quello ideato da Platone è un
discorso apologetico ininterrotto, fino alla battuta diTeodoro in 168c6;in Eschilo
invece Dario non sa, chiede il perché délia sua evocazione dagli inferi, ma dopo
la sticomitia con Atossa la sua iniziale ccyvotcc, certo non socratica, si tramuta in
uno pseudo-socratismo etico, che attribuisce la rovina del figlio Serse ad un vôooç
(ppevcov,51 dalla regina ricondotto aile sue cattive frequentazioni (kcckoîç ôgi/oov
àvôpdcnv).52 Consentirebbe allora quell'accostamento, a prima vista azzardato,
proprio il pacifico spiazzamento délia <trovata>, calata nell'andamento, fino a

quel momento stanco, dei due logoi. Da non sottovalutare poi il riferimento di
Atossa aU'ôgiiAict: essa di certo presuppone una frequentazione <dialettica> o, in
senso lato,<sofistica>,epotrebbe anche fare di Serse uno pseudo-Alcibiade. Quel
lessema aprirebbe nuove prospettive sul terreno délia classificazione dei <generi>.
Già Mendell, d'altra parte, accostava l'ô|iAia alla diatriba ellenistica;53 in alcuni
testi ercolanesi (e non solo in essi) l'ôjiiXia indicava proprio le conversazioni
filosofiche intavolate dalle comunità epicuree;54 nella letteratura patristica,

49 Aristot ,Poet 1449al8
50 Aesch ,Pers 623 s

51 Ivi, 750
52 Ivi, 753
53 C W Mendell, Satire as Popular Philosophy, cit, 152

54 Basterebbe crtare lo scrrtto filodemeo Ilepi ôpi/.iaç, su cur cfr F Amoroso, Filodemo sulla

conversazione, «CErc» 5 (1975) 63-76, F Ippolrto, Alcune considerazioni sul titolo finale del
PFIerc 873 (Filodemo, La conversazrone), «Pap Lup » 7 (1998) 91-100, G Del Mastro, P Plerc
1399 il primo libro del Ilepi ôpiMaç di Filodemo, m T Gagos - A Plyatt (edd Proceedings
of the 25th International Congress of Papyrology (Ann Arbor 2010) 165-170 Ancora, a trtolo
esemphficatrvo,leggramo inPHerc 312,col IV, 11 6-8Grgante KcdTàççr]^oa6çouç evepy[ü|<rca

omlXtaç 'HpK/,[a.V£0H | re pe0' è]ré[po>v <yoÇîi'riî|Gai [vd M Grgaute, Virgiho e la Campania
(Napolr 1984) 74-78, m part 76, anche Id La brigata virgihana ad Ercolano, m Id (ed
Virgiho e ghAugustei (Napolr 1990) 9-22,in part 11] Quest'ultrmo nferrmento suggerrsce una
rrflessrone sulla dratnba ellemstrca e sur rapportr, tradizronalmente rrtenutr polemrcr, tra gh
Eprcurer e Brone Contra M Grgaute, Una nuova edizione di Bione, cit, 11-16, M Grgaute
G InâtWi,Bione e l'Epicureismo,cit ,124-127 entrambr r contnbutr sono crrtrcr verso l'edizrone
bronea dr Krndstrand per l'omrssrone delle testrmonrauze ercolauesr sul filosofo cmrco Ma cfr

por J F Krndstrand, A Supposed Testimony to Bron of Borysthenes, «CQ» 35 (1985) 527-529



Diatnba e dialogo socratico 57

sebbene con tutt'altro significato e formato letterario, essa assumera infine un
rilevante valore speculativo, se è vero che le pagine omiletiche più famose dei
Padri délia Chiesa adotteranno esplicitamente la forma diatribica, rifacendosi
al suo autorevole uso neotestamentario, specialmente a quello delle Episîole
paoline.55

Passiamo a questo punto alio straniamento, ail'asetticità e al parresismo.
Su questi aspetti, vorrei ricorrere al caso di una tragedia di Sofocle: il Filotteîe.
Essa è innanzitutto la prova éclatante di corne la versione di uno stesso mito
possa mutare radicalmente la sua semantica a seconda dell'autore e del contesto
storico. Stesso argomento, com'è noto, veniva affrontato anche da Eschilo e da

Euripide, ma a dire il vero già dalla lirica corale. Riprendero successivamente la

questione del mito. Per ora vorrei concentrarmi sullo straniamento. Mi sembra
che sia Vincipit stesso di quell'opera a condurre il lettore e i personaggi in una
dimensione atemporale. Si tratta probabilmente di un topos: le battute iniziali
di Odisseo nel prologo56 presentano strane affinité con quelle di Kratos nella
stessa fase scenica del Prometeo eschileo.57 Sta di fatto che, nella terra desolata
di Lemno, secondo le prescrizioni del callido Odisseo ai vv. 70-71, il fine del
récalcitrante Neottolemo sarebbe dovuto essere proprio quello di inscenare con
Filottete un'ôjii?ua... juctcti kcu ßsßcuo<;. Ritorna qui il termine ôjii?ua. Possiamo
tradurlo con <dialogo>? Il lessema, certo, è anfibologico. Una breve indagine
sul Corpus Platonicum fa pervenire alla conclusione che, delle 20 occorrenze
rilevabili, la maggioranza acquista nei rispettivi contesti il significato quasi
costante di <congiungimento>, talora con sfumature erotiche,58 o di <compagnia>,
soprattutto in chiave sociologica e lato sensu antropologica.59 Ma vi sono tre passi
platonici in cui l'ôjiiJua assume inequivocabilmente il senso forte di <dialogo>:
anche di dialogo socratico. Proprio alla fine di un esemplare scritto aporetico,
VIppia Maggiore, Socrate dice di cotpe^fiaOcu àno Tfjç ctjitpOTEpcov vgcov ôjii?uaç,60
riferendosi ai discorsidi Ippiae del famigerato taie (tiç) introdotto a pagina 286c5.

Nel Sofista, ôgiUa è un hapax che compare, alla fine délia prima diairesis, col senso

55 Cfr R Bultmann, Der Stil der pauhnischen Predigt und die kynisch-stoische Diatribe <Gottingen
1910), U Criscuolo, Osservazioni sulla gnomica menandrea, cit, 260, n 36, S K Stowers, The
Diatribe and Paul's Letter to the Romans, cit, Id Letter Writing in Greco-Roman Antiquity
(Philadelphia 1986), Id The diatribe, in D E Aune (ed Graeco-Roman Literature and the

NewTestament Selected Forms and Genres (Atlanta 1988) 71-83, Th Schmeller, Paulus und die

<Diatribe>,cit
56 Soph Ph 1-2 äktti pèv i)ö£ tf|Ç JieprppvTOD %0ovoç | Af|pvou, ppOTOÎç âcrcuiTOç ov8' ovKOupevri,

KT A

57 Aesch ,Prom 1-2 XGovoç pèv eiçTîiÀoupbvîiKOpev jtêSov, | IkuGtiv èç oipov, dßpotov eiç èpîipmv
KT A

58 Cosï anche in Xen ,Symp S,22,Mem 3,11,14, dove pure la parola è talvoltasinommo di lectio

magistrahs oltre che, platonicamente e in senso etico, di relazione con determinati tipi umani,
buoni o cattivi

59 Cfr Plat ,HipMa 283d3, Phaed 81c5, Theaet 156a7,157a2, Phaedr 239e2,240a2, Aésp 431a7,
550b4,560b4,575a5,6l3c5, Leg 631e3,718a8,729dl,771el,86le2,904d5

60 Plat, HipMa 304e7



58 Christian Vassallo

di <dialogo>, non socratico ma sofistico, in quanto finalizzato apparentemente alla
virtù (coç àpexfiç eveiccc), ma innescato dal perverso meccanismo del |iio0ôç.61 Nel
Simposio, invece, la parola (anche qui hapax) compare addirittura nel discorso di
Diotima, e non credo per caso: l'espressione fi ôjii^dcc kcu fi ôiàtaiccoç in 203a3 è

chiaramente un'endiadi. L'<omelia dialettica>, se cosî si puö dire, è par excellence

il <discorso filosofico>, l'unico che, grazie al demone intermedio Eros, riesce a
mettere in contatto divino e umano. Se connettiamo queste osservazioni con
l'identità postulata da taluni (Mendell, in particolare) tra diatriba e ôjiiXioc e

con lo specifico senso filosofico di quest'ultima negli ambienti epicurei, si nota
che le classificazioni di genere fondate sulla frattura tra forma e contenuto non
risolvono del tutto i problemi storiografici del pensiero antico e, ancor meno,
quelli teoretici.

Riprendiamo allora il ragionamento su Sofocle. Nel Filoîîeîe ci sono più che

probabili smentite de\Vasetticità e del parresismo che il precedente <decalogo>
tenderebbe a negare alla tragedia attica. Bisogna intendersi sui termini, visto
che anche nei dialoghi socratici creati da Platone il concetto di nappTiaia
présenta contraddizioni non facilmente risolvibili.62 Cosî anche per il problema
délia contestualizzazione e/o de-contestualizzazione drammatica.Tutta la parte
iniziale del primo episodio délia tragedia sofoclea (vv. 219 s.) ferma, per cosî

dire, il mondo dei due dialoganti, creando un'atmosfera che a ben guardare, e
in certi limiti ovviamente, nessun evento interviene a disturbare: né il Coro né

l'ingresso del finto mercante. La posizione <drammatica> dei due personaggi
rimane identica e il suo significato meta-teatrale supera il dramma stesso, va oltre
«i contesti emotivo, cognitivo, sociale, economico, legale» in cui quei personaggi
si sentono immersi.63 Cio perché il rapporto tra l'autore e le sue creazioni non
è meno equidistante di quello tra un Platone e i protagonisti dei suoi dialoghi
socratici. Il Filoîîeîe, corne altre tragédie di Sofocle, fonda la sua forza strutturale
sul meta-figuralismo dei personaggi. Si tratta alla fine di un'apologia, sociologica
e politico-letteraria. È un'apologia sociologica, poiché Neottolemo, sorta di
<Glaucone> sofocleo (laddove Odisseo fungerebbe da <Trasimaco>), è e rimarrà
durante tutta l'azione il simbolo dell'antica paideia aristocratica: anche quando
cerca timidamente di raggirarlo seguendo con scarsa convinzione le direttive di
Odisseo, egli non puo fare a meno di lasciar trasparire l'innamoramento verso
l'innocenza eroica di Filottete e quando si definisce jiàpTVç dei feroci logoi da
quello pronunciati contro i responsabili del suo abbandono, i due trimetri che ne

seguono lasciano trasparire un'ironia tragica sinonimo di un parresismo retorico
che sprigiona tutta la sua forza nella sintesi tra le coordinate metatemporali
dell'etica pratica e il pesante retaggio, per dirla con Havelock, dell'enciclopedia
îribale: «so che dici il vero, di quella prepotenza | degli Atridi e di Odisseo anch'io

61 Plat ,Soph 223a4-5
62 Su questo tema,vd M Erler,La parrhësiada Socratea Epicuro,m L Rossetti/A Stavru(edd),

Socraîica 2008 Studies in Ancient Socratic Literature (Bari 2010) 279-298, in part 281-294
63 L Rossetti, ISocratici della prima generazione, cit, 59



Diatnba e dialogo socratico 59

ho fatto prova'» (tbç e'iV à/oiôeîç oiôa, cuv ru%o)v kcckcûv I àvôpcov Äxpeiöcov xr\q t'
'OÔuooécûç ßiaq)64 Ma quel dramma si nvela anche un'apologia pohtico-letterana,
poiché Filottete è m realtà Alcibiade è l'uomo bandito da Atene dopo Y affaire
delle Erme, trasformato poi nel 409, anno di rappresentazione délia tragedia e

dunque dopo Cizico e î successi nell'Ellesponto, m eroe nazionale e speranza di
rovesciamento delle sorti délia guerra del Peloponneso La contestualizzazione
socio-pohtica è dunque mnegabile

Altri caratteri del dialogo socratico, corne ncordato, sarebbero Yeventuahsmo

intellettualistico, lo sbilanciamenlo pseudo-agomstico e il collaborativismo Puö
trovarmi concorde l'idea che nel dialogo socratico l'agone filosofico sia eventuale,
ma m realtà taie éventualité e solo teonca, poiche Socrate quasi mai si sottrae alla
sua vocazione <maieutica> Nel dramma attico î caratteri deWeventuahsmo, dello
sbilanciamenlo e del collaborativismo si mimetizzano spesso dietro l'alternanza
dei personaggi, ma talora s'mtrecciano m sezioni che se da un lato ricadono
m un clima anaprosdochetico (gli spettatori già sanno) dall'altro esasperano
l'ayvoicc délia vittima tragica, portando mvece alla nbalta il disperato desideno
di non sapere da parte del sapiente, che pure non puo sottrarsi dal dire la venta
Esemplare il dialogo tra Edipo e Tiresia rie\YEdipo Re di Sofocle65 La rhesis
miziale di Edipo pone subito l'mdovmo m una posizione superiore, tanto per le

cose che si possono sapere (ôiôccK-rd) quanto per quelle segrete (appTi-rcc), ma
subito l'mterlocutore si schermisce, poiché il sapere puo essere una tremenda
disgrazia66 quando tutti gli altri non sanno e ad essere vittima dell'ignoranza è un

personaggio <pohticamente> piu forte del sapiente Si tratta di un topos ricorrente
nella letteratura greca dal Calcante di Omero67 fino, e non a caso, al Socrate
storico e letterario, che tuttavia avrebbe pagato con la vita la sua smcerità

Nel primo episodio deYYEdipo re, Vincipit délia breve sticomitia che mizia
al v 356 e fa seguito alla mmaccia di un potere <mconsapevolmente> colpevole,
ha, a pensarci bene, un qualcosa di socratico, di apologeticamente socratico
«Sfuggo ad ogm accusa m me vive la forza délia verità'» (jreipcDya- -rc/Ar^èc,

yàp la%ûov xpstpco), dice Tiresia Tanto piu che è proprio all'msegna délia verità
che la sticomitia si chiude (e'utep -ri y' ea-ci -rri<; à?oi0£ia<; G0évo<;),68 dopo un
atteggiamento mizialmente collaborativo di Edipo e poi comprensibilmente
ribelle, come capita anche a numerosi mterlocuton di Socrate messi ormai aile
strette dai suoi ragionamenti Rispetto al tipico Sokralikos logos î ruoli sono certo
rovesciati è il protagonista tragico ad mvitare il sapiente a parlare, a collaborare
quando non conosce il vero e poi a nfiutare la ventà tentando di sbilanciare
<istituzionalmente> il dialogo, ma è tuttavia m nome delle regole implicite del

64 Soph Ph 320-321
65 Soph OT 300 s
66 Ivi, 316-317 (peti (peti (ppoveîv oiç Seivov ev0o. pt) tAp | çpovoîvcv
67 Horn ,11 1,68 s

68 Soph OT 369



60 Christian Vassallo

logos cheTiresia risponde (el Kaixvpavveîç, é^iacoxéovTO yoûv /ta' <xvci^é£cu") ,69

non certo della protezione promessa da un eroe <più forte>, come Achille per
Calcante. Anche nella tragedia, dunque, la rcccppTialcc è interamente calata nella
dimensione del confronto dialettico.

Veniamo infine agli ultimi due punti: Vaporeticità intra e meta-dialogica.
Per smontare la tipicità del primo carattere non occorre andare molto lontano
col pensiero. La crescente difficoltà dei personaggi socratici è certamente
una strategia per veicolare uno specifico messaggio filosofico, ma vista come
tecnica narrativa trova numerosi riscontri negli agoni comici, come in quello,
célébré, tra Eschilo ed Euripide nelle Rane.70 SuWaporeticità meta-dialogica,
invece, pare necessaria una riflessione più teorica, ancora sulla tragedia e in
particolare sull'abusato tema delle <unità> aristoteliche. Non c'è dubbio che
l'autore di tragédie sia onnisciente: riguardo ai logoi delle sue creazioni, dirà
infatti Aristotele, occorre che egli li abbia già prospettati in termini generali (ôeî
iced ccvtöv tcoioûvtcc eKTi0ea0cu kcc06Xov), per poi costruire e sviluppare i singoli
episodi.71 Ma è egli stesso, inoltre, a distinguere un senso <lessicale> del logos72

da uno, per cosî dire, <dianoetico>. Fin quando confonderemo questi due piani
non giungeremo mai alla sostanza categoriale delYunità, poiché anche il primo
puö definirsi, aristotelicamente, unitario. Per lo Stagirita, infatti, un discorso
puö essere unitario o perché significa un solo concetto o perché ne créa uno
collegandone molti.73

Dei sei elementi della tragedia elencati nella Poetica74 poi, quelli essenziali
sono assolutamente costitutivi dello stesso dialogo socratico: anche in esso vi è un
|iû0oç, inteso corne racconto; vi sono personaggi che simboleggiano fj0T] peculiari;
soprattutto vi è una ôiàvoia apodittica75 o, in generale, apofantica; in più vi è

una /^éqiç, più volte oggetto di trattazione meta-dialogica in Platone, corne nel
terzo libro della Repubblica o nel noto capitolo <grammaticale> del Sofista. Cio
che importa, tuttavia, è che la ôidvoicc, fondata sul jiû0oç, è da Aristotele resa
assolutamente indipendente dalla melodia e dall'ornato spettacolare:76 la Te^euxfi
del racconto, quale concatenazione necessaria degli eventi e loro esaurimento
diegematico,77 non implica dunque una ôidvoicc per forza di cose concludente e
<an-aporetica>.

69 Ivi, 408-409
70 Aristoph ,Ran 1006 s

71 Aristot ,Poet 1455a34-bl
72 Ivi, 1456b20s
73 Ivi, 1457a29-30 elç Se eau Xôyoq f| yàp ô ëv mipcdvcov, rj ô ek rcAiovcov ovvSéopcp Aristotele

adduce, e g ,il caso deil'Iliade, discorso unitario per collegamento,e quello della definizione di
uomo, discorso unitano in quanto significante un solo concetto

74 /vi, 1450a38 s

75 Ivi, 1450bll-12
76 Cfr anche ivi, 1453b4

77 Ivi, 1450b29-30



Diatnba e dialogo socratico 61

Da tutti questi elementi risulta dunque evidente che frammentare la storia
della letteratura e della filosofia per generi non rende giustizia alle peculiarità ed
anche ai luoghi comuni deWespressione estetica, nel senso crociano del termine.
Soprattutto rischia di precipitare l'analisi dei testi antichi nuovamente nel vortice
della frattura tra forma e contenuto, che per lo più ha caratterizzato, in chiave
modernista, le numerose letture proposte negli Ultimi decenni per interpretare
molti degli autori citati in queste pagine.78

Corrispondenza:
Christian Vassallo

Consiglio Nazionale dette Ricerche
Istituto per il Lessico Intellettuale Europeo e Storia dette Idee
Via Carlo Fea, 2

IT-00161 Roma
ch.vassallo@pherc.eu

78 Sul problema della forma, restano illuminant! le nflessioni di M Bachtin, Voprosy hteratury i
estetiki, trad it Estetica e romanzo, a cura di C Strada Janovic (Torino 19792) 51-52


	Diatriba e dialogo socratico dal punto di vista della classificazione dei generi letterari

