Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 69 (2012)

Heft: 1

Artikel: Diatriba e dialogo socratico dal punto di vista della classificazione dei
generi letterari

Autor: Di Vassallo, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-283556

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-283556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Diatriba e dialogo socratico
dal punto di vista della classificazione dei generi letterari

Di Christian Vassallo, CNR-TLIESI, Roma

Abstract: The concept of «literary genre»> has evident advantages in the aesthetic
ratings on ancient literature. However, it also may cause misunderstandings and
give rise to a rigid schematism which does not always help to understand the deep
meaning of those texts. Therefore, this article compares, in a diachronic key, two
kinds of philosophical «genres» like the dialogue, particularly the Socratic one,
and the Hellenistic «<diatribe> in order to highlight special features and differences
between them. In this way, it is possible to demonstrate that they were not literary
«miracles», but the result of a process that had its start in the theater of the
V™ Century B.C., whether tragic or comic.

Obiettivo di questo contributo € quello di sottoporre al vaglio critico la natura
di specifico «genere letterario> comunemente attribuita al dialogo socratico e
alla «diatriba> ellenistica, come se fossero due differenti blocchi della storia
della retorica e della filosofia antiche. Si vuol provare poi come nella Grecia
classica e,ancor prima, nella letteratura greca pre-platonica, specie drammatica,
esistesse gia una nozione consapevole di «dialogo»,dai forti contenuti etici e lato
sensu filosofici, nonché un consolidato ricorso alla dwatpin (e, come vedremo,
all’dopMe) in quanto dudhoyog tra i personaggi chiamati in causa. Sebbene
la diatriba di eta ellenistica sia nata anche per reazione al dialogo socratico
tradizionale, & dimostrabile da un lato come ci siano in essa chiari elementi
dialogici accostabili alla tradizione socratica, dall’altro come nei dialoghi
socratici vi siano elementi che anticipano la cosiddetta diatriba «cinico-stoicar
ma che trovano a loro volta significativi antecedenti nella tragedia e nella
commedia antiche. Parlare dunque della diatriba ellenistica come di un genere
letterario storicamente delimitato ed autoreferenziale non risulta corretto: vi
sono infatti indizi sufficienti per fare del suo contenuto la manifestazione di un
patrimonio comune alle «diatribe> socratiche o addirittura a quelle riscontrabili
nei drammi eschilei o sofoclei. Questo postulato, che potrebbe a prima vista
sembrare provocatorio, si chiarisce ragionando sui contenuti filosofici o para-
filosofici di questi testi, eliminando le distinzioni «di generes e ridimensionando
le peculiarita retoriche, da un lato del dialogo socratico, specie (ma non solo)
nella versione fornitane da Platone, dall’altro della diatriba di Bione di Boristene,
la cui immagine di presunto apdrtog ebpetng del cosiddetto «genere diatribicos

Musewm Helveticum 69 (2012) 45-61



46 Chnstan Vassallo

(ammesso che di «genere» possa parlarsi) € stata ormai da decenni rimessa in
discussione dagli studi pitt autorevoli in materia.t

Cominciamo proprio da Bione. Consultando ’edizione di 1. E Kindstrand ? ci
si imbatte in una citazione laerziana relativa ad Aristippo, dove si attribuisce al
filosofo socratico un’espressione somigliante ad una di quelle usate negli scritti
di Bione. La testimonianza ¢ utile per introdurci nella problematica dei rapporti
tra diatriba e circolo socratico:

100 8¢ Bepdmovtog &v 08@ PBactdloviog dpybplov kal Pupuvopévon, B pac v ol mepl
tov Blove &v talg Sretpifols, «dmdyee,» £on [scil. Aplotimnog], «10 nhéov kol OGov
dbvacar, Bactale».’

Durante il viaggio il suo servo trasportava del danaro. Sentendosene appesantito,
egli [scil. Aristippo], citando le Diatribe di Bione, disse: «Lascia stare quello che &
di troppo e porta quanto puoi».

Nei Fragmenta Philosophorum Graecorum di EW.A. Mullach, del 1867, Bione
veniva collocato dopo Aristippo nella schiera dei filosofl cirenaici. In un’articolata
discussione del 1978 sull’edizione bionea di Kindstrand, M. Gigante ricordava
quell’opzione storiografica come «cosa non assurda, anzi di rilievo»,* anche

1 Il primo a sostenere formalmente questa tesi fu O. Hense, Teletis religuiae (Tubingae 19092);
preceduto perd qualche anno prima dal saggio di P. Wendland, Philo und die kynisch-stoische
Diatribe,in P Wendland-O. Kern{edd.), Beitriige zur Geschichie der griechischen Philosophie ind
Religion. Fesischrift Hermann Diels (Berlin 1895) 1-75,1l quale inaugurd sul piano storiografico
questa tendenza,che polsi sarebbe trasformata nella nota <bionomania- della critica successiva,
Contra gia U. v. Wilamowitz-Moellendorf, Antigonos von Karystos (Berlin 1881) 292-319, che
individuava invece nelle diatribe di Telete la prima attestazione di questo <genere letterarior
della predicazione filosofica popolare, mescolanza di retorica epidittica e dialogo filosofico. Su
Telete, vd. 'edizione di P.P. Fuentes Gonzéles, Les diatribes de Telés, Introduction, texte revu,
traduction et commentaire des fragments par PP. Fuentes Gonzéles (Paris 1998). La negazione
alla diatriba della qualifica di «<genere letterarios si deve in particolare agli studi di S.K. Stowers,
The Diatribe and Paul’s Letter to the Romans (Chico 1981)45-48 e, soprattutto, di Th. Schmeller,
Paulus und die «Diatribe>: eine vergleichende Stilinterpretation (Miinchen 1987) 1-54. Un accurato
status quaestionis sull’argomento si trova adesso in G. Ranocchia, A ristone. Sul modo di liberare
dalla superbia nel decimo libro De vitiis di Filodemo (Firenze 2007) 56-61.

2. LF Kindstrand, Bion of Borysthenes. A Collection of the Fragments with Introduction and
Commentary (Uppsala 1976).

3  F40A [= DL.2,77 = fr. 68 A Mannebach] Kindstrand; per il commento, vd. L.E Kindstrand,
Bion of Borysthenes, cit., 248-249. Sulle Awerpifat di Aristippo, cfr. SSR IV, n. 16,162-163, con
un rinvio alle ¥peten di Diogene Cinico [efr. SSR IV, n. 45, 466474, dove si approfondisce anche
il ruolo di Bione di Boristene nella formazione del genere letterario delle dwerpiol e si nega,
sulla scia di Duemmler, che Diogene ne avesse scritte (ivi, 473, n. 45)].

4 M. Gigante, Una niova edizione di Bione, «RAAN» n.s. 53 (1978) 6. Ricordando anche I’Index
bioneus curato da O. Hense nel frammenti di Telete e le sue critiche alla raccolta di Mullach,
Gigante vedeva da un lato in quell’rdex «un tentativo razionale e intelligente di presentare
Bione quale filosofo cinico ma anche aperto ad altre filosofie», dall’altro I'inizio di quella
<bionomanias tesa «a scoprire tracce dell’opera di Bione anche 1a dove non sia esplicitamente
citatow (vd. supra,n. 1).



Diatriba e dialogo socratico 47

in base al giudizio affine successivamente espresso in merito da Wilamowitz.
Ma ribadiva poi la difficolta di collocare Bione in una scucla e 'opportunita
di accostarlo anziché allAccademia, come faceva la fonte seguita da Diogene,
al cinismo in quanto «pill una &ywyn che una aipecie»® Ad ogni modo, quella
testimonianza laerziana permette di fare alcune osservazioni sui rapporti
retorico-filosofici tra diatriba bionea e dialogo socratico.

Direcente si € fatto notare che il fine dei Sokratikoi logoi sarebbe stato quello
di elaborare «nuove idee per mezzo di testi che ricreassero delle conversazioni,
¢ non per mezzo di opere di carattere espositivo, assertorio e argomentativos.’
La formula ¢ molto efficace, ma, senza essere precisata, finisce col porre sullo
stesso piano I’oralismo dialogico di Socrate, messo per iscritto dai suoi discepoli,
e i caratteri della diatriba bionea di eta ellenistica.

Il retore Ermogene definiva la diatriba come I'esposizione di un breve
pensiero morale, finalizzata al mantenimento dell'fog del parlante nell’animo
dell’ascoltatore.® Essa dunque, anche etimologicamente, era senza dubbio
un’alternativa al trattato. Simulando la discussione tra maestro e allievo
all’interno della scuola filosofica® e ispirandosi ad intenti elenctico-parenetici, la
diatriba creava infatti discussioni brevi di carattere monotematico per lo piut con
un interlocutore fittizio, spesso relative a quisquilie o a sottigliezze di natura etica,
con un ricorso costante all’arma (pseudo-socratica) dell’ironia, della confutazione
e del paradosso.’” T suoi bersagli privilegiati erano i vizi e le convenzioni
umane, le credenze religiose, il concetto tradizionale di felicita, demitizzato
in funzione di un elogio senza compromessi per lo spirito di adattamento alle
singole circostanze della vita.!! Assai spesso, come accade costantemente in

5 U.v. Wilamowitz-Moellendortf, Die Kultur der Gegenwart (Leipzig 1912) 1.8, 98.

6 M. Gigante, Una nuova edizione di Bione, cit., 8; sulla stessa linea JF. Kindstrand, Biorn of
Borysthenes, cit., 77,1d., Bion de Borysthéne,sv.,DPRA 11,108, Suirapporti tra Bione e 1 Cinici,
vd. 1l recente articolo di M.-O. Goulet-Cazé, Les cynriques dans [Antiquité, des intellectuels
marginaux?, «MH» 67 (2010) 112,

7 L.Rossetti, I Socratici della prima generazione: fare filosofia con i dialoghi anziché con trattati o
testi paradossali,in L. Rossetti- A. Stavru (edd.), Socratica 2005. Studi sulla letteratira socratica
antica presentati alle Giornate di studio di Senigallia (Bari 2008) 58.

8  Hermog., Meth. 5, p. 418, 3-5 Rabe (= RAG 111, p. 406 Walz).

9 Sul punto, nnvio a G.C. Fiske, Lucilius and Horace (Madison 1920) 156-191. J. Souilhé,
Introduction,in 1d., Epictéte. Entretiens, Livre 1, Texte établi et traduit par J. Souilhé (Paris 1968)
XXIX e n. 3, ricorda come tanto Aulo Gellio (Noet. At 1,26) quanto Plutarco (De fac. 929b;
930a; 932¢; 932d) facessero delle duatpifet del loro tempo delle <appendici> ai corsi filosofici.

10 IF Kindstrand, Bion of Borysthenes, cit., 99-100: gh &rnogféypote di Bione «incorporate an
element of dialogue, so that Bion addresses someone, after having been asked a question, or
in some other way comes into contact with another person. The forms are more varied here.
A rather common type seems to be when a participle is connected with the name, which is
followed by a verb of speech, as Biav tpambels ... eine or #gn or Blove épombivia ... einely. The
participle can be of another character and also refer to the person to whom Bion is speaking:
npOg oby Tov alnacduevog .. Eon, dveldlopevog .. elnev or pepeouevog Fheyevs. Clr. anche
K. Kennedy, Cynic Rhetoric: The Ethics and Tactics of Resistance, «Rhetoric Reviews 18 (1999) 37,

11 CW. Mendell, Satire as Popular Philosophy, «CPh» 15 (1920) 152,



48 Chnstan Vassallo

Bione e si ripetera sistematicamente in Epitteto, la sua struttura era fortemente
apologetica,” anche in cid dunque accomunabile al meccanismo drammatico di
molti dialoghi socratici, ma con un’accentuata impronta retorico-emozionale a
discapito del rigore logico-dimostrativo della dialettica. Ora, tenendo conto della
sua struttura retorica, diretta ad uno o piu uditori, e dell’oralita «catechetica> che
lo caratterizzava, si pud dire che lo erovdaioyeroov della diatriba sicuramente
non sia stato un miracolo letterario.!* E anzi giusto e necessario evidenziarne,
come ¢ stato spesso fatto in passato, gli echi o le dipendenze dal «genere»
dialogico, nonché instaurare intelligenti comparazioni storico-filosofiche tra il
Ginnasio di Cinosarge € i Bionei sermones, {ra questi ultimi € le satire di Lucilio
e dello stesso Orazio,” tra Antistene e la cosiddetta Satira menippea, con i
conseguenti riferimenti alla letteratura latina di Lucrezio,'® Varrone Atacino,
Persio e Giovenale, da un lato, Cicerone, Seneca e Petronio, dall’altro.'®
Tuttavia, se si continua a mantenere separati il problema formale e
contenutistico della diatriba, non possiamo spiegarci alcuni fenomeni filosofico-
letterari: per prima cosa il fatto che la forma diatribica e antilogica, anziché
essere un’invenzione del cinismo, siricolleghi direttamente «alla paideia sofistica,
al metodo di indagine socratico ed alla esposizione dialogica del pensiero
platonico».” La novita cinica, secondo coloro che notano I'analogia, sarebbe

12 M. Gigante, Una nuova edizione di Bione, cit.,15-16,ricorda il frequente ricorso nei testi bionei
e cinici del verbo aintioBet. Per Epitteto e I'impalcatura giudiziaria di molte sue diatribe, vd.
1. Soulhé, Introduction, cit., XX VIII; G. Reale/C. Cassanmagnago (edd.), Epitteto. Tutte le opere
{Milano 2009) 68,

13 Sul tema rimane ancora un punto di riferimento la monografia di L. Giangrande, The Use of
Spoudaiogeloion in Greek and Roman Literatiire (The Hague-Paris 1972). Le numerose critiche
ad essa mosse, in particolare quella di aver ridotto il serio-comico nell’antichita ad una funzione
paideutica e di aver quindi negletto le tracce dello orovdaioyéhowoy presenti sin dai testi omerici,
sono state di recente approfondite da G. Burzacchim, Spuniti serio-comici nella lirica greca
arcaica, «Incontri triestini di filologia classica» 1 (2001-2002) 191-257, in part. 194-195. Cfr.
anche SSR IV, n. 45, 473474, a proposito della mescolanza di serio e faceto in Diogene Cinico:
«lo erovdovédowoy sembra essere proprio del cinismo posteriore pill che di Diogene, sia pure a
partire gia da Cratete e da Menippo».

14 T15 [= Ps.-Acro, Schol. in Hor. vet., ad Ep. 2,2, 60] Kindstrand. Cfr. CW. Mendell, Satire as
Popular Philosophy, cit. | 138-142; N. Rudd, The Satires of Horace (Cambridge 1966) passim, in
part. 37, a proposito di Hor., Sat. 1, 6; M. Gigante-G. Indelli, Bione e ' Epicureismo, «CErc» 8
{1978) 124, n.2,

15 Vd. G.B. Conte, "Yvyoc e diatriba nello stile di Lucrezio {De rer. nat. Il 1-61 ), «Maia» 18 (1966)
338-368; B. Wallach, A History of the Diatribe from its Origin up to the First Century B.C. and
a Study of the Influence of the Genre upon Luicretius I, 830-1094 (Diss. Ann Arbor,s.e. 1976);
Ead., Lucretius and the Diatribe. De rerum natura If 767 (Stuttgart 1975); Ead., Lucretius and
the Diatribe against the Fear of Death. De rerum natura I 830-10%4 (Leiden 1976); M. Erler,
Exempla amoris. Der epikureische Epilogismos als philosophischer Hintergrund der Diatribe
gegen die Liebe in Lukrez De rerum natura, in A. Monet (éd.), Le jardin romain. Epicureisme
et poésie d Rome. Mélanges offerts 4 Mayotte Bollack (Lille 2003) 147-162.

16 C.W.Mendell, Satire as Popular Philosophy, cit. 153-157.

17 U.Cnscuolo, Per la fortuna della diatriba cirica (pap. Genevensis inv. 271 ), « AFLM» 3-4 (1970~
1971) 456. Cfr. I. Barns, A New Gromologium: with Some Remarks on Gromic Anthologies



Diatriba e dialogo socratico 49

consistita nellasemplificazione diquella forma e nella traduzione popolare dei suoi
contenuti. Ai grandi problemi «dello spirito» della filosofia classica si sarebbero
sostituiti quelli «di una umanita pin elementare», che poi avrebbero finito per
diventare non solo patrimonio di dotti e di Prediger professionisti, ma della
stessa coscienza dell’'uomo comune del tempo, trasformandosi in nuove direttive
pratiche: anticonformismo, esaltazione della poverta e di tutti i valori mortificati
dalla tradizione.’ Il paradosso di tale impostazione, a mio avviso, consiste nel
fatto che proprio sul piano del contenuto si potrebbe dimostrare la natura non
del tutto originale della diatriba cinica. Se i suoi caratteri qui individuati sono
corretti, dei prodromi ideologici di questo <genere» si scorgono gia nelle commedie
di Aristofane, al quale peraltro certa tradizione accomunava Bione sul terreno
della dicacitas.”® Nell’agone tra Penia ¢ Cremilo del Pluto, per fare un esempio,
si consuma lo scontro tra il cliché moralistico della poverta quale fonte di vita
felice e il suo rifinto da parte del protagonista che incarna il realismo dell’opinione
dei pii1.?® I messaggio che si comunica sarebbe allora ancor pill rivoluzionario
se paragonato alla morale del tempo in cui venne concepito: un’epoca di crisi,
certo, ma con un tessuto politico assai meno frantumato di quello ellenistico. Lo
stesso ragionamento varrebbe per i dialoghi socratici e, in particolare, per quelli
platonici. Ma di questi ultimi parlerd piu diffusamente tra breve.

Per quanto riguarda Bione, pur volendo mantenere il canonico Gattungs-
ansatz,il problema fondamentale rimane quello dell’inquadramento biografico
e ideologico dell’autore. Egli viene infatti definito dalle fonti, di volta in volta,
un etAdcopog,” pitl specificamente un nepumomtikdg (in quanto allievo di
Teofrasto),”? o un sogrotig.?® Ci si pud chiedere, anche alla luce di questa sfumata

(ID), «CQ» n.s. 45 (1951) 1-19, in part. 6-19; S.K. Stowers, The Diatribe and Paul's Letter to
the Romans, cit., 75-78, per il quale la diatriba consisterebbe in «discourses and discussions in
the school where the teacher emploved the <Socratic> method of censure and protreptic» (vd.
G. Ranocchia, Aristone, cit. .58 e n. 269},

18 U.Cnscuolo, Per la forfuna della diatriba cinica, cit., 456,

19 TI16 [=Porph,, Comm. in Hor.,, ad Ep. 2,2,60]; T17 [= Schol. Par.in Hor,ad Ep.2, 2, 60] Kindstrand.
Sull'uso dello erovdeioyéhowov non solo da parte dei filosofi cinici ma gia nella Commedia
Antica, fatto evidenziato nell’antichita da Demetrio [De eloc. 259 (=SSR I,V H70)] e da Marco
Aurelio [11,6,4 (= SSRI1,V B 474)], cfr. SSR IV, n.45,473-474; ancora G. Ranocchia, Aristone,
cit., 42 e n. 201 per la bibliografia relativa.

20 Aristoph,, PL 418-612,

21 Tl [= Nicias Nic. ap. Ath. 13, 591f-592a (= FHG IV p. 464)]; T2B [= Eudoc. Aug,, Viol 235,
p. 162 Flach];T15 [= Ps.-Acro, Schol. in Hor vet., ad Ep. 2,2, 60];F1B [=Sud.,s.v. Ayxav,249]; F2
[= Stob., Flor 4,29a,13]; F3 [= Ps.-Plut., De lib. ed. 10, 7c—d] Kindstrand.

22 F39A = Favor., Flor ap. Cod. Par. Gr. 1168 n. 6, p. 412 Freudenthal (Corpus Par. 367 Elter
= fr. 115 Bangazzi}]; F39C [= Grom. Vat. 161] Kindstrand.

23 T2A[=D.L.4,47];T2B [= Eudoc. Aug., Viel 235,p. 162 Flach]; T2C [=Sud.,s.v. Kebinnaleabon,
112]; T15 [= Ps.-Acro, Schol. in Hor. vet., ad Ep. 2, 2, 60]; T23 [= Diocl. ap. Num. (= fr. 23
Des Places) ap. Eus., PE. 14,6, 6]; T28 [= Plut., Adv. Col 32,1126a]; F35A [= Stob., Flor. 3,10,
37]; F35B [= Theon Rh., Progyman. 5, pp. 99.17-19 Spengel II]; F47 A [= Stob., Flor. 3, 38, 50];
F47E [= Anton. Mel., Loci comm. 1, Sermo 62 (= PG, 136 col. 969b)]; FA7F [= Max. Conf. Loci
comur., Sermo M (PG, 91 col. 962b]; F36 [= Plut., Amat. 24, 770b] Kindstrand.



50 Chnstan Vassallo

identitd, quale natura <etteraria> abbiano avuto i suoi Umopvruorte.® Contro
I’opinione di O. Halbauer, tesa ariferire (secondo dinamiche quasi socratiche) le
SwatpiPatl ad appunti di lettura poi pubblicati dagli allievi,” proprio Kindstrand
ha sottolineato invece il loro titolo di cuyypdppete, comune alla stessa tradizione
stoica, e la loro probabile edizione da parte di Bione stesso.” In quel tempo
due tra le principali forme letterarie usate dalla «filosofia popolare> erano il
diaroyog e la Suaie&ic. Dai frammenti pervenutici, osserva 'editore, & probabile
che le opere bionee appartenessero alla tipologia «<dialetticas, visto che 'elemento
dialogico si presenta in esse assai esiguo e come un puro fatto stilistico, come
lascerebbero desumere i due titoli conservati [1ept tfig opyiig e Ileptl dovielug.”
Ad ogni modo, le diatribe di Bione erano probabilmente abbastanza corte ed
avevano ad oggetto problemi e concetti di carattere morale. Nulla impedisce di
credere che Bione abbia fatto anche ricorso alla forma del didAoyog, ma non
vi sono prove certe, «perhaps because this form, if it is philosophical and not
exclusively literary, is closely connected with the actual situation, has a more
improvised character and therefore may not have been preserved in notes, by
either the teacher or the students».?® Soffermandosi su alcuni passi di Filostrato,”
Kindstrand fa poi esplicito riferimento alle scuole socratiche, lasciando risalire
i mezzi di comunicazione del loro pensiero alla tradizione sofistica: allievi di
Socrate come un Eschine, un Aristippo o un Antistene avrebbero, nella loro
vita e nel loro insegnamento, continuato i metodi sofistici, combinando il loro
messaggio filosofico con una specifica forma retorica. Per cui, risulterebbe ovvio
da un lato che Bione continui, sotto questo aspetto, la tradizione sofistica («which
is in no way surprising as he had studied in the schools of both Aristippus and
Antisthenes»); dall’altro che la forma originaria della SidAe&ic, ossia la pilt

24 T7A [= DL.4,47]; T7B [= Eudoc. Aug., Viel 235, p. 162] Kindstrand. Sui rapporti di queste
testimonianze con D.L. 4, 4-5 (Speusippo); 11-14 (Senocrate); 24 (Crantore), cfr. I.F. Kindstrand,
Bion of Borysthenes, cit., 22, a proposito della tesi di Halbauer.

25 O. Halbauer, De diatribis Epicteti (Diss. Leipzig, 1911) 7; cosi anche B. Schouler, Libarios.
Discours moraux, Introduction, texte et traduction par B. Schouler (Paris 1973) 32, n. 1;
M. Untersteiner, Problemi di filologia filosofica, a cura di L. Sichirollo e M. Venturi Ferriolo
{Milano 1980) 73. Non va dimenticato, tuttavia, che Halbauer (ivi, 3-4) fu il primo a negare alla
diatriba il carattere di <genere letterarior (vd. supra,n. 1):1l termine non avrebbe detto nulla sul
piano dellaforma letteraria, ma si sarebbe riferito esclusivamente all’attivita d’insegnamento che
quello scritto mirava ad assolvere all’interno delle scuole di filosofia antiche (cfr. J.F. Kindstrand,
Bion of Borysthenes, cit., 23, G. Ranocchia, Arisione, cit., 57).

26  IF Kindstrand, Bion of Borysthenes, cit., 2324,

27  T9-10 Kindstrand. C.W. Mendell, Satire as Popular Philosophy, cit. [151-152 facevainvece della
diatriba cinica «one development of the dialogue», dopo aver inquadrato tutta la letteratura
filosofica post-socratica nella divisione tra la forma dialogica (Platone e I’Accademia,
1 Peripatetici, 1 Cinici come Antistene, Diogene e Panezo) e quella epistolare (adottata
soprattutto dalla scuola epicurea).

28 LE Kindstrand, Bion of Borysthenes, cit., 24,

29 Philostr., VS. 1, pp. 480481 Kayser.



Diatriba e dialogo socratico 51

discussa Sotpifn, trovi il suo fondamento nella retorica epidittica dei Sofisti.
Sebbene non vi siano prove certe, € plausibile, secondo Kindstrand, che questo
metodo sarebbe stato poi direttamente ripreso dalla scuola cinica e da filosofi
come Diogene di Sinope e Cratete di Tebe.*

Ne deriva che ladefinizione di Sokratikos logos come semplice ricreazione di
dialoghié controproducente,soprattutto sulpiano storiografico. Non spiega inoltre
le differenze tra un Socrate e un Bione;alimenta invece i sospetti <ingenui» sulla
loro comunanza dialogica, smontabile invece scientificamente sul solo versante
dell’edizione <autoriale»: € il maestro, la fonte originaria dell’insegnamento, a
pubblicare i suoi scritti; non, come per Socrate, i suoi allievi a pubblicare una
proluvie di dialoghi ispirati pitt 0 meno fedelmente al suo insegnamento. Sul piano
contenutistico, invece,la vasta gamma della letteratura socratica minore presenta
talora (ma non per lo pill, soprattutto nelle versioni <forti> del socratismo) punti
di tangenza ideologica tra diatriba cinica e dialogo socratico. Ne deriva 'esigenza
di ridefinire il concetto di «filosofia popolare» nella storia della filosofia antica.
A tal proposito, si potrebbe approfondire I'indagine filologica sulle Socratis
et Socraticorum Religuiae giannantoniane ed aprire impensabili scenari sulla
definizione del termine Sverp3n negli stessi Socratici di prima e anche di seconda
generazione: Antistene, Aristippo, Brisone, ad esempio, seguendo una via che era
stata gia additata verso la fine dell’Ottocento da Susemihl,* suggestionato da
una testimonianza di Teopompo in merito.*

Ma dal momento che sono legittimi la cautela e il sospetto sul potenziale
anacronismo semantico, € dunque il dubbio sulla sinonimia tra la diatriba bionea
¢ quella dei Socratici minori,®® qui vorrei piuttosto soffermarmi sui dialoghi
platonici, accostabili indubbiamente, almeno dal punto di vista dei mezzi
espressivi, ad un certo tipo di «filosofia popolare>: il ricorso didascalico al mito,
I’'ambientazione drammatica, il mild humor e talora la parodia, il tono colloquiale
affiancato all’ornamento letterario.* Stranamente, infatti, proprio la versione

30 IF Kindstrand, Bion of Borysthenes, cit.,25.

31 F Susemihl, Geschichte der griechischen Literatur in der Alexandrinerzeit,?2 B. (Leipzig 1891-
1892) I, 36, n. 105,

32 FGrHist115T259(=Ath. 11,508c). Nellopera Kertd: g [TAdrovog drorpiPis, lo storico accusava
Platone di aver plagiato1 dialoghi di Anistippo, di Antistene e, soprattutto, di Brisone di Eraclea.
Cfr. SSR IV, n. 16,155-156, dove la testimonianza viene ricordata quale prova dell’esistenza di
testi aristippei nell’antichitd; sul problema dell’esistenza di Sokratikoi logoi prima del 399 a.C.,
vd. L. Rossetti, Aspetti della letteratira socratica antica (Chieti 1977) 77-98.

33 1F Kindstrand, Bior of Borysthenes, cit.,25,n.19.

34 CW. Mendell, Satire as Popular Philosophy, cit.,151. Mettendo da parte il peculiare statuto
retorico dell’Apologia, lo studioso distingueva due forme der dialoghi platonici: a) quell
consistenti esclusivamente in conversazioni (es. 'Eutifrone e il Parmenide); b) quelli che
presentano invece una struttura dialogica, pilt 0 meno completa, la quale conferisce carattere
drammatico a un discorso continuo (es. il Crifone, il Fedone, il Protagora,lo pseudo-platonico
Demodoco). Sulla classificazione dei dialoghi in D.L. 3, 50, citata da Mendell, rinvio a Ch.
Vassallo, Tripartizione e bipartizione dei generi poetici in Platone e nella tradizione antica a partire
da Aristotele, «Hermes» 139 (2011) 399412, in part. 408, n. 47. Quanto all’elemento parodico,



52 Chnstan Vassallo

tradizionalmente piu <forte> del socratismo offre inattesi spunti di riflessione,
filosofici e lessicali, sul concetto pre-ellenistico di diatriba.

In Platone compaiono 30 forme del verbo Swatpifewv ¢ 41, nei contesti pitl
disparati, del sostantivo dwatpifin. I dialoghi col maggior numero di occorrenze,
come prevedibile, sono la Repubblica (10) e le Leggi (17): ma mentre nel primo
caso le forme verbali sono sproporzionatamente in maggioranza,® nel secondo 1o
sono invece le sostantivate.*® Poiché sarebbe impossibile in questa sede prendere
in analisi con la dovuta acribia tutti i Joci, mi concentrerd per un attimo sulla
Repubblica, escludendo le forme verbali che assumono per lo pill un significato
«cronologico» (trascorrere o sprecar tempo), ad eccezione di 59729 (Adyouvg
Swutpifovowv). Se nel libro ottavo le dwetpiPul, come tempo speso dall’hormo
isonomicus insieme a ypruete € a tovor per il conseguimento di piaceri necessari
e non necessari (561a6-8), non riguardano evidentemente il nostro tema; di
certo nel libro quinto, delineando per bocca di Glaucone la fisionomia dei non
filosofi, 1 praoBedpoveg, Platone, che 1i dipinge come del tutto restii ad ascoltare
spontaneamente Adyovg xal tolavtny Swatpny (475d5), tiene distinti, a meno
di non volerne fare un’endiadi, i ragionamenti [ogici dai discorsi come quello
che Socrate e Glaucone stanno portando avanti: dunque dai discorsi sccratici,
proprio in quanto Sietpifal.

Altri problemi solleva lo statuto propriamente <letterarios dei Sokratiko:
logoi. Hssi non possono essere considerati un unicum per il semplice fatto che
lanciano idee sotto forma di conversazioni. Cio,quantomeno, non € sufficiente a
farne un genere <assolutos, a sintetizzarne la complessita, per poi rivendicarne
I’'autonomia rispetto ad altri generi «dialogici>, anch’essi complessi, come quelli
tragico € comico. Sarebbe poi sufficiente una nuova idea per determinare
il contenuto filosofico del dialogo che la diffonde? E perché dovremmo fare
attenzione a distinguere le peculiarita dei Socratici minori € invece per il
teatro, dove le fonti sono assai pill cospicue, mettere insieme, senza distinzione,
Tespi ed Eschilo, Cherilo ed Euripide, Cratino ed Aristofane, e, cosa ancor pit
rilevante, teatro attico e non attico? Una teoria dei generi letterari fondata su
queste premesse confonde un materiale testuale che definire di volta in volta
isiologista», «<sofistico», «drammatico», <oratorio» lascia sempre il sospetto della
parzialita e dello schematismo.

Si fa osservare, a questo proposito, che «il teatro tragico € comico aveva
abituato per tempo il pubblico ateniese alla rappresentazione di persone che
si trovano a dover ripensare alcune loro convinzioni e linee di azione, sicché,
grazie al teatro attico, qualcosa di paragonabile al successivo dialogo socratico

sempre Mendell ricordava come Diogene Laerzio (7, 52) definisse Bione ebguiig nepedfico e
che, allo stesso tempo, «parody was an established means of popularizing philosophy which Plato
had not scorneds (ivi, 155).

35 8 (Resp. 370a2;472b2; 517c9; 519¢2; 540b2; 561d2; 597a9; 604c9) vs. 2 (Resp. 475d53; 501a8).

36 14 (Leg. 625a7; 645c4; 645c8; 646d5; 722e4; 723d6; 747b3; 760e4; 780d4; 794c5; 802c5; 807d7; 81 0ad;
820c7) vs. 3 (Leg. 625¢2;820c8; 832b4).



Diatriba e dialogo socratico 53

era divenuto pratica abituale gia svariati decenni prima della nascita di
quest’ultimo».*” Tuttavia teatro e dialoghi socratici si sarebbero poi differenziati
in aspetti fondamentali, che proverei a sintetizzare nel seguente «decalogo»:

a) anaprosdochetismo: se in tragedie e commedie abbonderebbero
eventi inattesi capaci di cambiare la vita dell’eroe, nei dialoghi socratici nulla
disturberebbe la «scambio di idee» tra i personaggi;

b) irenismo: di conseguenza, alle turbolenze sceniche del teatro farebbe da
pendant una «tranquilla conversazione» nel dialogo socratico;

c) straniamento: s 1 protagonisti tragici sarebbero coinvolti dal «contorno»,
quelli socratici sprofonderebbero invece nel dialogo vivendo in una dimensione
extra-temporale;

d) asetticita: al legame «contestuale> (emotivo, cognitivo, sociale, economico,
legale) del personaggio teatrale, 'interlocutore di Socrate lascerebbe trasparire
tutto il suo carattere disinteressato;

e) parresismo: se I'impegno dell’eroe tragico o comico lo vincolerebbe, nei
diversi casi, alla sua <ideologiar, 'interlocutore socratico sarebbe assolutamente
libero di esprimere la sua opinione;

f) eventualismo intellettualistico: alla naturale contrapposizione tra le parti
del dramma attico corrisponderebbe, nel dialogo socratico, una competizione
intellettuale solo eventuale, legata alla precisa volonta del filosofo «di chiudere
I’interlocutore in un angolo, ancorché in modo benevoloy;

g) sbilanciamento pseudo-agonistico: al sostanziale bilanciamento dialettico
dell’agone drammatico corrisponderebbe invece la posizione privilegiata di
Socrate nel tipico Sokratikos logos;

h) collaborativismo: alla scarsa neutralitd della dinamica comica o tragica
si contrapporrebbe il contesto «moderatamente collaborativo» della temperie
socratica;

i) aporeticita intra-dialogica: contro la virulenza di agoni e parabasi, rhéseis
e sticomitie, nel dialogo socratico prevarrebbe non tanto lirritazione della
controparte ma la sua crescente difficolta ingenerata dalle argomentazioni del
filosofo;

i) aporeticitd meta-dialogica: contro l'onniscienza del drammaturgo, infine,
conclusa e «<unitariar (per dirla con Aristotele), nel classico Sckratikos logos il
finale potrebbe anche non rivelarsi una conclusione, quasi fosse il coronamento,
se mi ¢ lecito giocare con certe categorie critico-letterarie, di un Bildurngsdialog
destinato perd a lasciare il protagonista un eterno immaturo.*

Non ¢ difficile dimostrare come, dietro questo «decalogo», si celi soprattutto
il paradigma euripideo, considerato (contro la tradizione ermeneutica su
Aristofane) per antitesi al Sokratikos logos, probabilmente anche per quegli
inconsci sentimenti apologetici verso il personaggio Socrate che hanno animato

37 L. Rossetti, I Socratici della prima generazione, cit., 58.
38 Ivi,58-59.



54 Chnstan Vassallo

molti ricercatori intenti a ricostruirne la figura storica.*® Su quell’utile ma
schematico «decalogo» si puo allora ragionare con esempi concreti presi dalla
letteratura drammatica. In tal modo potrebbero emergere forse nuovi elementi
di riflessione.

Alcune puntualizzazioni vanno fatte innanzitutto su anaprosdochetismo e
irenismo. La «tranquilla conversazione» che caratterizzerebbe il dialogo socratico
non mi pare intaccata dal solo caso dell’irruzione di Alcibiade a casa di Agatone
nel Simposio” ma anche da alcune geniali strategie retoriche che stupiscono gli
stessi deuteragonisti o allargano ’agone, inasprendolo, a loro alleati di infimo
spessore intellettuale, ma proprio per questo maggiormente animosi € combattivi.
Penso all’apologia di Protagora nel Teeteto,” alla prosopopea delle Leggi nel
Critone,” ai bruschi interventi di Polo e di Callicle nella struttura complessa del
Gorgia® e alle dinamiche simili in quella, assai pill problematica (per le note
sovrapposizioni stratigrafiche), della Repubblica* Questi casi stanno a dimostrare
che anche le argomentazioni dei personaggi platonici trovano stimoli nuovi
nell’inatteso e nell’andamento talora sussultorio della «scenografia> dialogica.

Non ¢ dunque sul versante dell’irenismo che possono emergere le peculiarita
irriducibili del dialogo drammatico e di quello socratico. Si pud invece notare che
proprio la pacatezza dei toni e la tranquillita delle argomentazioni, sempre piu
ridotte a contenuti semplici ed efficaci, avrebbe costituito il carattere davvero
originale (sebbene non esclusivo) della futura diatriba cinica. Essa si distingue dai
precedenti drammatici e filosofico-socratici proprio sulla base di questo aspetto
rappresentativos; quanto invece all’elemento formale, essa predilesse invece
quel dialogo che vantava gia una tradizione assai consolidata, anche se fini col
ridurre in esso il suo carattere antilogico, laddove dai Sofisti ai Socratici esso si era
esercitato costantemente nella contrapposizione, spesso esasperata, dei concetti
filosofici. Per comprendere questo fenomeno, basterebbe rimeditare le coll.
I-VIII di PGen. 271: una diatriba tra Alessandro e Dandamis. Essa si aggiunge
alle molte altre testimonianze di diatribe tra il Macedone e suoi interlocutori

39  Cfr.ad esempio ancora L. Rossetti, Le Nuvole di Aristofane: perché furono una commedia e non
una farsa? , «RCCM» 16 (1974) 131-136.

40  Plat., Symp. 212e3-213a2.

41  Plat., Theaet. 166a2-168c2.

42 Plat., Crit. 50a8-b3. Questa personificazione (insieme a quella cul Platone ricorre in Prot.
36la3-c2, dove Socrate immagina che sia il discorso stesso a prendere parola) dimostrerebbe
che «le forme caratteristiche della diatriba erano prefigurate presso i socratici e 1 sofisti» Cosi
M. Untersteiner, Problemi di filologia filosofica, cit., 72, che sviluppava in tal modo alcune
intuizioni di Halbauer e Wilamowitz. Le osservazioni di Untersteiner sono interessanti sia perché
chianiscono ulteriormente che la dratpiin non sia stato un genere letterario ma una «forma di
propaganda orales, il cui esempio piil antico risalirebbe all"Opdvowe di Antifonte sofista; sia
perché evidenzianoirapporti con la xpeic, tipologia di scritti anch’essa risalente all’eta sofistica
e di cul anche Aristippo fu autore (ivi, 69-70).

43 Plat., Gorg. 461b3 s. (Polo); 481b10 s. (Callicle).

44 Cfr.an particolare 1l violento intervento di Trasimaco in Plat. Resp. 336b1 s, che non a caso viene
descritto, donep Onpioy, pronto a shranare gli interlocutori.



Diatriba e dialogo socratico 53

reali o fittizi, che confluiranno poi, in eta imperiale, nei lavori storico-biografici
di Plutarco ed Arriano.*’ I contenuti della prima parte di questo papiro sono in
realta gli stessi che s’individuano anche nelle commedie di Aristofane* e che
abbondano nella letteratura socratica: biasimo del nAobtog e dell’ebtvyla, elogio
dei loro opposti e dell’attdpreia, esortazione all’esercizio della ragione (volg e
Adyog) e condanna di tutti quei fattori che turbano ’animo.* La struttura irenica
del«dialogo», pero, segna uno scarto rispetto ai precedenti testi filosofico-letterari.
La forma ¢ infatti asservita ad un dispregio dell’aporia, tanto che Alessandro
si dichiara vinto € convinto dalle osservazioni di Dandamis, alfiere di quel
messaggio che deve per forza prevalere nella fictio letteraria per far breccia, con
intento protrettico-morale, nella vita reale dell’anonimo lettore.*

Ma ritorniamo ai rapporti tra letteratura drammatica e dialogo socratico,
ancora per cio che attiene alle prime due voci del «decalogo» sopra declinato.
Andrebbe precisato che I'actio scenica nel teatro ateniese non destabilizza, di
per sé, la vista dello spettatore: per quanto la gestualita rivesta un’importanza
fondamentale,nemmeno lapiustrabiliante delle <peripezies, il pitt granguignolesco
degli omicidi o la pitt numinosa delle epifanie pud essere paragonata agli
espedienti dell’odierna regia cinematografica. Ci sarebbe ad esempio da riflettere
su Eschilo e sulla presenza nei suoi capolavori di quegli eldwAae che tanto influsso
avrebbero esercitato sulla drammaturgia ottocentesca di Ibsen, li si preludio
dell’orrore. Nella stessa Orestea, al di 1a dei riadattamenti moderni, il ¢dfog
e I’fAeog hanno ben poco di «scenograficamente> sconvolgente e la tensione
parabolica, se vogliamo, ha quasi nulla da invidiare a certe descrizioni dell’Ade
nella mitopoiesi platonica. E Aristotele stesso poi a dire che fu Eschilo per primo
a portare il numero degli attori da uno a due, a ridurre le parti corali € soprattutto

45 Perl'edizione del papiro gineviino, vd. V. Martin, Uk recueil de diatribes cyniques, Pap. Genev.
nv. 271, «MH» 16 (1959) 77-115. Per ’'anahsi del suo contenuto, cfr. P. Photiades, Les diatribes
cyniques du papyrus de Genéve 271, leurs traductions et élaborations successives, «MH» 16 (1959)
116-139; I.M. Derret, The History of «Palladius on the Races of India and the Brahumans:, «C&M»
21 (1960) 64-135, in part. 66-70, J.Th. Kakndis, Zum Kyrikerpapyrus (Pap. Genev. inv. 271),
«MH» 17 (1960) 34-36;1d., Weiteres zum Kynikerpapyrus (Pap. Genev.inv.271), «PdP» 16 (1961)
383-380; U. Criscuolo, Per la fortuna della diatriba cinica, cit., 458-464.

46 Cfr.il passo del Pluto prima aitato (n. 20), anche se va detto che quest’opera costituisce un testo
abbastanza eccezionale nella produzione aristofanea e segna, in un certo senso, un significativo
momento di passaggio della Commedia Antica.

47  Stessiintenti educativi §1 riscontrano nei papiri del corpus gnomico menandreo: cfr. Ul Criscuolo,
Osservaziord sulla gnomica menandrea, «Le Parole e le Idee» 10 (1968) 254 ¢ 260 n., inriferimento
a PBerol. inv. 16136 (= PSchubart 29), 1d., Per la fortuna della diatriba cinica, cit., 460, n.15,

48 Sullaricorrenza dellastessastruttura diatribica, con situazioni aventi per protagonista Alessandro
Magno, cfr. ancora U. Criscuolo, Per la fortura della diatriba cinica, cit., 461-464. Vanno ricordati,
tra gli altri, PBerol inv. 13044 1. (= P2 2099 + 2068 = LDAB 6897), contenente il Dialogo di
Alessandro e i Gimnosofisti dello Ps.-Callistene, su cui vd. ora Ph.R. Bosman, The Gyimrnosophist
Riddle Contest (Berol. P. 13644): A Cynic Text?, «GRBS» 50 (2010) 175192, PBour. 1 (= MP?
2643 = LDAB 2744); PSI 7743 r. (= MP? 2100 = L.DAB 4445); PFreib. 2 a~b,inv. 7-8 v. (= MP?
2101 = LDAB 223-224), POxy. 2.216, PCtYBR inv. 7445 (= MP3 2508 = LDA B 4411).



56 Chnstan Vassallo

a rendere protagonista dei suoi drammi il dialogo (tov Adyov TpawtaymvieTely
rapeokeboaoev).® Fin quando non penseremo all’orrore eschileo come ad una
costante di una struttura dialogica del teatro greco di V secolo, noi finiremo sempre
col sovrapporre le nostre categorie <barbare» ad un susseguirsi di versi che certo
non costituiscono una tranquilla conversazione (ma siamo sicuri lo fosse invece,
tout court, il dialogo socratico?), ma nemmeno una sanguinosa colluttazione!
Spettri € rievocazioni dei morti aprirebbero inoltre il varco per un coraggioso
parallelismo tra le parole di Socrate in Theaet. 159¢7 s.e, ad esempio, I'evocazione
del fantasma di Dario nei Persiani.® Nessuna affinita di contenuti: relativismo
gnoseologico da un lato, ¥ 3pi punita di un figlio sciagurato dall’altra (prospettiva
etico-politica, dunque, se calata nella data di rappresentazione della tragedia).
Nulla di comune sul piano strettamente retorico: quello ideato da Platone ¢ un
discorso apologetico ininterrotto, fino alla battuta di'Teodoro in 168¢6;in Eschilo
invece Dario non sa, chiede il perché della sua evocazione dagli inferi, ma dopo
la sticomitia con Atossa la sua iniziale é&yvoia, certo non socratica, si tramuta in
uno pseudo-socratismo etico, che attribuisce la rovina del figlio Serse ad un vocog
ppevidv,™ dalla regina ricondotto alle sue cattive frequentazioni ( kukolg OpAGY
avdpaoiy).® Consentirebbe allora quell’accostamento, a prima vista azzardato,
proprio il pacifico spiazzamento della <trovata», calata nell’andamento, fino a
quel momento stanco, dei due logoi. Da non sottovalutare poi il riferimento di
Atossa all’oiie: essa di certo presuppone una frequentazione «dialettica> o, in
senso lato, «sofisticar, € potrebbe anche fare di Serse uno pseudo-Alcibiade. Quel
lessema aprirebbe nuove prospettive sul terreno della classificazione dei <generi».
Gia Mendell, d’altra parte, accostava I’6uiAla alla diatriba ellenistica;™ in alcuni
testi ercolanesi (e non solo in essi) ’'6uiAle indicava proprio le conversazioni
filosofiche intavolate dalle comunita epicuree;* nella letteratura patristica,

49 Anstot., Poetr. 1449al8.

50 Aesch., Pers. 623 s,

51 Ivi,750.

52 Ivi,753.

53 C.W.Mendell, Satire as Popular Philosophy, cit., 152,

54 Basterebbe citare lo scritto filodemeo Ilepi opiiiog, su cul cfr. F. Amoroso, Filodemo sulla
conversazione, «CErcy 5 (1973) 63-76; F Ippolito, Alcune considerazioni sul titolo finale del
PHerc. 873 (Filodemo, La conversazione }, «Pap. Lup.» 7 (1998) 91-100; G. Del Mastro, P. Herc.
1399 il primo libro del Tlepl duwhicg di Filodemo, in T. Gagos — A, Hyatt (edd.), Proceedings
of the 25% International Congress of Papyrology (Ann Arbor 2010) 165-170. Ancora, a titolo
esemplificativo, leggiamo in PHerc. 312, col. IV, 11. 6-8 Gigante:xai ttg g1 hoadpovg évepy[fijoo
o |Adoe ‘Hpxh[avéon | 12 ped’ E]té[pmv svlnti|con [vd. M. Gigante, Virgilio e la Campania
(Napoh 1984) 74-78, in part. 76; anche Id., La brigata virgiliana ad Ercolano,in Id. (ed.),
Virgilio e gli Augustei (Napoli 1990) 9-22 in part. 11]. Quest’ultimo riferimento suggerisce una
riflessione sulla diatriba ellenistica e sui rapporti, tradizionalmente ritenuti polemici, tra ghi
Epicurei e Bione. Contra M. Gigante, Una nuova edizione di Bione, cit., 11-16; M. Gigante-
G.Indelh, Bione e I’ Epicureismo, cit. ,124-127: entrambi 1 contributi sono critici verso ’edizione
bionea di Kindstrand per ’omissione delle testimonianze ercolanesi sul filosofo cinico. Ma cfr.
poi LE Kindstrand, A Supposed Testimony to Bion of Borysthenes, «CQ» 35 (1985) 527-529.



Diatriba e dialogo socratico 57

sebbene con tutt’altro significato e formato letterario, essa assumera infine un
rilevante valore speculativo, se € vero che le pagine omiletiche piu famose dei
Padri della Chiesa adotteranno esplicitamente la forma diatribica, rifacendosi
al suo autorevole uso neotestamentario, specialmente a quello delle Epistole
paoline.”

Passiamo a questo punto allo straniamento, all’asetticitd ¢ al parresismo.
Su questi aspetti, vorrei ricorrere al caso di una tragedia di Sofocle: il Filottete.
Essa ¢ innanzitutto la prova eclatante di come la versione di uno stesso mito
possa mutare radicalmente la sua semantica a seconda dell’autore e del contesto
storico. Stesso argomento, com’e noto, veniva affrontato anche da Eschilo e da
Euripide, ma a dire il vero gia dalla lirica corale. Riprenderd successivamente la
questione del mito. Per ora vorrei concentrarmi sullo straniamento. Mi sembra
che sia incipit stesso di quell’opera a condurre il lettore € i personaggi in una
dimensione atemporale. Si tratta probabilmente di un fopos: le battute iniziali
di Odisseo nel prologo® presentano strane affinitd con quelle di Kratos nella
stessa fase scenica del Prometeo eschileo.”’ Sta di fatto che, nella terra desolata
di Lemno, secondo le prescrizioni del callido Odisseo ai vv. 70-71, il fine del
recalcitrante Neottolemo sarebbe dovuto essere proprio quello di inscenare con
Filottete un’0uiAie ... moth kel féBarog. Ritorna qui il termine outAle. Possiamo
tradurlo con «dialogo»>7 Il lessema, certo, ¢ anfibologico. Una breve indagine
sul Corpus Platonicum fa pervenire alla conclusione che, delle 20 occorrenze
rilevabili, la maggioranza acquista nei rispettivi contesti il significato quasi
costante di «congiungimentos, talora con sfumature erotiche,” o di «compagnia>,
soprattutto in chiave sociologica e lato sensu antropologica.® Ma visono tre passi
platonici in cui 'opiAle assume inequivocabilmente il senso forte di «dialogos:
anche di dialogo socratico. Proprio alla fine di un esemplare scritto aporetico,
’Ippia Maggiore, Socrate dice di ageAficBal ano tfc dupotepov LUy outiiag,®
riferendosi ai discorsi di Ippia e del famigerato tale (t1g) introdotto a pagina 286¢5.
Nel Sofista, ouhie &€ un hapax che compare, alla fine della prima diairesis, col senso

55 Cfr. R.Bultmann, Der Stil der paulinischen Predigt und die kynisch-stoische Diatribe ( Gbttingen
1910); U. Criscuolo, Osservazioni sulla gnomica menandrea, cit., 260, n. 36; SK. Stowers, The
Diairibe and Paul’s Letter to the Romans, cit.; 1d., Letter Writing in Greco-Roman Antiquity
(Philadelphia 1986); Id., The diatribe, m D.E. Aune (ed.), Graeco-Roman Literature and the
New Testament: Selected Forms and Genres ( Atlanta 1988) 71-83; Th. Schmeller, Paufies und die
Diatribe>, cit.

56  Soph., Ph. 1-2: Axth pév fibe thg nepipptov xBovog | Afuvou, Bpotolg Gotintog 008’ olkovudn,
KT

57  Aesch., Prom. 1-2:X0ovdc pév elg mAovpdy ijkopey nédov, | Zxtbny ég oluov, &fpotov elg épnuiay.
KA.

58 Cosianche in Xen., Symp. 8,22; Mem. 3,11,14, dove pure la parola & talvolta sinonimo di fectio
magistralis oltre che, platonicamente e in senso etico, di relazione con determinati tipi umani,
buoni o cattivi.

59  Cir. Plat., HipMa. 283d3; Phaed. 81c5; Theaet. 156a7;157a2; Phaedr. 2392;240a2; Resp. 431a7;
530b4; 560b4; 37345, 613c5; Leg. 631e3;718a8;, 729d1;771el; 861e2; 904d5.

60  Plat., HipMa. 304e7



58 Chnstan Vassallo

di «dialogo», non socratico ma sofistico, in quanto finalizzato apparentemente alla
virtil (&g &petiic Evexa ), ma innescato dal perverso meccanismo del pio86¢.5 Nel
Simposio,invece, la parola (anche qui hapax) compare addirittura nel discorso di
Diotima, e non credo per caso: I'espressione 1 OpiAle kol 7| SudAextog in 203a3 &
chiaramente un’endiadi. L’<omelia dialettica>, se cosi si pud dire, € par excellence
il «discorso filosofico», I'unico che, grazie al demone intermedio Eros, riesce a
mettere in contatto divino € umano. Se connettiamo queste osservazioni con
Iidentita postulata da taluni (Mendell, in particolare) tra diatriba e opiiio e
con lo specifico senso filosofico di quest’ultima negli ambienti epicurei, si nota
che le classificazioni di genere fondate sulla frattura tra forma e contenuto non
risolvono del tutto i problemi storiografici del pensiero antico e, ancor meno,
quelli teoretici.

Riprendiamo allora il ragionamento su Sofocle. Nel Filottete ¢i sono piu che
probabili smentite dell’asetticita e del parresismo che il precedente «decalogo»
tenderebbe a negare alla tragedia attica. Bisogna intendersi sui termini, visto
che anche nei dialoghi socratici creati da Platone il concetto di mappnoia
presenta contraddizioni non facilmente risolvibili.** Cosi anche per il problema
della contestualizzazione e/o de-contestualizzazione drammatica. Tutta la parte
iniziale del primo episodio della tragedia sofoclea (vv. 219 s.) ferma, per cosi
dire, il mondo dei due dialoganti, creando un’atmosfera che a ben guardare, e
in certi limiti ovviamente, ressun evento interviene a disturbare: né il Coro né
I'ingresso del finto mercante. La posizione «drammatica> dei due personaggi
rimane identica e il suo significato meta-teatrale supera il dramma stesso, va oltre
«1 contesti emotivo, cognitivo, sociale, economico, legale» in cui quei personaggi
si sentono immersi.** Cio perché il rapporto tra I’autore ¢ le sue creazioni non
¢ meno equidistante di quello tra un Platone e i protagonisti dei suoi dialoghi
socratici. [1 Filottete,come altre tragedie di Sofocle,fonda la sua forza strutturale
sul meta-figuralismo dei personaggi. Si tratta alla fine di un’apologia, sociologica
e politico-letteraria. E un’apologia sociologica, poiché Neottolemo, sorta di
«Glaucone» sofocleo (laddove Odisseo fungerebbe da <Trasimaco>), ¢ e rimarra
durante tutta I’azione il simbolo dell’antica paideia aristocratica: anche quando
cerca timidamente di raggirarlo seguendo con scarsa convinzione le direttive di
Odisseo, egli non puo fare a meno di lasciar trasparire I'innamoramento verso
I'innocenza eroica di Filottete e quando si definisce péprug dei feroci logoi da
quello pronunciati contro i responsabili del suo abbandono, i due trimetri che ne
seguono lasciano trasparire un’ironia tragica sinonimo di un parresismo retorico
che sprigiona tutta la sua forza nella sintesi tra le coordinate metatemporali
dell’etica pratica e il pesante retaggio, per dirla con Havelock, dell’enciclopedia
tribale: «so che dici il vero, di quella prepotenza | degli Atridi e di Odisseo anch’io

61 Plat.,Soph 223a4-5.

62  Su questo tema,vd. M. Erler, La parrhésia da Socrate a Epicuro,in L. Rossetti/A. Stavru (edd.),
Socratica 2008. Studies in Ancient Socratic Literature (Bari1 2010) 279-298, 1n part. 281-294,

63 L.Rossetti, I Socratici della prima generazione, cit. | 59.



Diatriba e dialogo socratico 59

ho fatto proval» (g els’ &AnBeic olda, 6UY TUYOY KakdVY | &vSpdy Atpeiddy Thg T
‘Odvootng Blag).* Ma quel dramma si rivela anche un’apologia politico-letteraria,
poiché Filottete ¢ in realta Alcibiade: ¢ I'uomo bandito da Atene dopo I'affaire
delle Erme, trasformato poi nel 409, anno di rappresentazione della tragedia e
dunque dopo Cizico e i successi nell’Ellesponto, in eroe nazionale e speranza di
rovesciamento delle sorti della guerra del Peloponneso. La contestualizzazione
socio-politica € dunque innegabile.

Altricaratteridel dialogo socratico, come ricordato, sarebbero 'eventualismo
intellettualistico, lo sbilanciamento pseudo-agonistico e il collaborativismo. Pud
trovarmi concorde I'idea che nel dialogo socratico I'agone filosofico sia eventuale,
main realta tale eventualita € solo teorica, poiché Socrate quasi mai si sottrae alla
sua vocazione <maieuticar. Nel dramma attico i caratteri dell’eventualismo, dello
sbilanciamento e del collaborativismo si mimetizzano spesso dietro 1’alternanza
dei personaggi, ma talora s’intrecciano in sezioni che se da un lato ricadono
in un clima anaprosdochetico (gli spettatori gia sanno) dall’altro esasperano
I’Gyvowx della vittima tragica, portando invece alla ribalta il disperato desiderio
di non sapere da parte del sapiente, che pure non pud sottrarsi dal dire [a veritd.
Esemplare il dialogo tra Edipo e Tiresia nell’ Edipo Re di Sofocle.® La rhesis
iniziale di Edipo pone subito I'indovino in una posizione superiore, tanto per le
cose che si possono sapere (81daxtt) quanto per quelle segrete (&pprte); ma
subito I'interlocutore si schermisce, poiché il sapere pud essere una tremenda
disgrazia® quando tutti gli altri non sanno e ad essere vittima dell’ignoranza & un
personaggio «<politicamente» piu forte del sapiente. Si tratta di un topos ricorrente
nella letteratura greca: dal Calcante di Omero® fino, ¢ non a caso, al Socrate
storico e letterario, che tuttavia avrebbe pagato con la vita la sua sincerita.

Nel primo episodio dell’ Edipo re, lincipit della breve sticomitia che inizia
al v. 356 e fa seguito alla minaccia di un potere <inconsapevolmente» colpevole,
ha, a pensarci bene, un qualcosa di socratico, di apologeticamente socratico:
«Sfuggo ad ogni accusa: in me vive la forza della verital» (nepevyo- thAndeg
yop ioybov tpepwm), dice Tiresia. Tanto pil che & proprio all’insegna della verita
che la sticomitia si chiude (einep 1l y* éo1l tig dAnBelog oBevoc),® dopo un
atteggiamento inizialmente collaborativo di Edipo e poi comprensibilmente
ribelle, come capita anche a numerosi interlocutori di Socrate messi ormai alle
strette dai suoi ragionamenti. Rispetto al tipico Sokratikos logos i ruoli sono certo
rovesciati: € il protagonista tragico ad invitare il sapiente a parlare, a collaborare
quando non conosce il vero € poi a rifiutare la verita tentando di sbilanciare
<istituzionalmente> il dialogo; ma ¢ tuttavia in nome delle regole implicite del

64 Soph., Ph. 320-321.

65 Soph., OT 3005,

66 Ivi,316-317: g 0ei, ppovely dg dervov Evla pm téhn | Mber ppovodvn,
67 Hom. Il 1,68s

68  Soph., OT. 369,



60 Chnstan Vassallo

logos che Tiresia risponde (el kol Tupavvels, é&iomtéov to yobv /1o’ dvnirelor),”
non certo della protezione promessa da un eroe «piu forter, come Achille per
Calcante. Anche nella tragedia, dunque, la rappnole € interamente calata nella
dimensione del confronto dialettico.

Veniamo infine agli ultimi due punti: I'aporeticita intra e meta-dialogica.
Per smontare la tipicita del primo carattere non occorre andare molto lontano
col pensiero. La crescente difficolta dei personaggi socratici ¢ certamente
una strategia per veicolare uno specifico messaggio filosofico, ma vista come
tecnica narrativa trova numerosi riscontri negli agoni comici, come in quello,
celebre, tra Eschilo ed Euripide nelle Rane. Sull’aporeticitd meta-dialogica,
invece, pare necessaria una riflessione piu teorica, ancora sulla tragedia e in
particolare sull’abusato tema delle <unita» aristoteliche. Non ¢’¢ dubbio che
I'autore di tragedie sia onnisciente: riguardo ai logof delle sue creazioni, dira
infatti Aristotele, occorre che egli li abbia gia prospettati in termini generali (¢t
xal ab1ov notobvra éxtiBecBon xaB0iov), per poi costruire e sviluppare i singoli
episodi.”* Ma ¢ egli stesso, inoltre, a distinguere un senso <lessicale> del logos™
da uno, per cosi dire, «dianoetico». Fin quando confonderemo questi due piani
non giungeremo mai alla sostanza categoriale dell’unita, poiché anche il primo
puo definirsi, aristotelicamente, unitario. Per lo Stagirita, infatti, un discorso
puo essere unitario o perché significa un solo concetto o perché ne crea uno
collegandone molti.”

Dei sei elementi della tragedia elencati nella Poetica,™ poi, quelli essenziali
sono assolutamente costitutivi dello stesso dialogo socratico: anche in esso vi € un
ubBog, inteso come racconto; visono personaggi che simboleggiano 110n peculiari;
soprattutto vi & una diavowe apodittica™ o, in generale, apofantica; in pilt vi &
una Ae&ig, pill volte oggetto di trattazione meta-dialogica in Platone, come nel
terzo libro della Repubblica o nel noto capitolo «grammaticaler del Sofista. Cio
che importa, tuttavia, &€ che la Siévowa, fondata sul ptBog, & da Aristotele resa
assolutamente indipendente dalla melodia e dall’ornato spettacolare:’¢ la teAgvtq
del racconto, quale concatenazione necessaria degli eventi e loro esaurimento
diegematico,” non implica dunque una iévoia per forza di cose concludente e
<an-aporeticas.

69  Ivi 408409,

70  Aristoph., Ran 1006 s

71 Axistot., Poei. 1455a34-bl.

72 Ivi, 1456b20s.

73 Tvi, 1457a29-30: eig 84 fom Adyor Sueda, §i vap & Bv onuadvev, §i 6 #x thetbvoy suvdiope. Aristotele
adduce, e.g.,1l caso dell’Hiade, discorso unitario per collegamento, e quello della definizione di
uomo, discorso unitario in quanto significante un solo concetto.

74 Ivi1450a38 s,

75 Ivi,1450b11-12.

76  Cfr. anche ivi, 1453b4.

77 Ivi,1450b29-30,



Diatriba e dialogo socratico 61

Da tutti questi elementi risulta dunque evidente che frammentare la storia
della letteratura e della filosofia per generi non rende giustizia alle peculiarita ed
anche ai luoghi comuni dell’espressione estetica, nel senso crociano del termine.
Soprattutto rischia di precipitare I’analisi dei testi antichi nuovamente nel vortice
della frattura tra forma e contenuto, che per lo piu ha caratterizzato, in chiave
modernista, le numerose letture proposte negli ultimi decenni per interpretare
molti degli autori citati in queste pagine.”

Corrispondenza:

Christian Vassallo

Consiglio Nazionale delle Ricerche

Istituto per il Lessico Intellettuale Europeo e Storia delle Idee
Via Carlo Fea, 2

IT-00161 Roma

ch.vassallo@pherc.eu

78  Sul problema della forma, restano illuminanti le nflessiom di M. Bachtin, Voprosy liferatiry i
estetiki, trad at. Estetica e romanzo,a cura di C. Strada Janovié (Torino 1979%) 51-52.



	Diatriba e dialogo socratico dal punto di vista della classificazione dei generi letterari

