Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 68 (2011)

Heft: 1

Artikel: Les Punica de Silius Italicus et la Johannide de Corippe : quelques
éléments de rapprochement entre deux épopées africaines

Autor: Delattre, Aurélie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-170534

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-170534
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Les Punica de Silius Italicus et la Johannide de Corippe:
quelques éléments de rapprochement entre deux épopées africaines

Par Aurélie Delattre, Dijon

Abstract: Nous mettons en évidence dans cet article 'existence d’un lien d’in-
tertextualité qui relie la Johannide de Corippe aux Punica de Silius Italicus.
Corippe reprend et adapte aux contraintes propres de son ceuvre un certain
nombre d’éléments présents chez son prédécesseur flavien, dans un éventail
allant de la simple reprise textuelle a la réutilisation de schémas de construction
qui touchent le poeme dans son ensemble. [’é€tude de ce lien permet de montrer
la place prépondérante qu'occupe 'Afrique dans ces deux épopées, qui mettent
en scene la confrontation de Rome et de 'Autre, de ’étranger non romain. A
cet égard, le rapprochement de ces deux ceuvres apporte un certain nombre
d’éléments aussi bien sur la conception du genre €pique que sur la caractérisa-
tion du barbare.

Apres sareconquéte, mandatée par Justinien, menée par Bélisaire et achevée lors
des deux victoires décisives de 533 sur les Vandales, lAfrique n’a connu qu'une
paix somme toute éphémere, puisque deux coalitions successives de populations
maures y ont semé le trouble dans les années 546548 avant d’étre vaincues par
le général Jean Troglita. Ces événements, qui peuvent sembler assez marginaux
par rapport a I’histoire globale de ’'Empire, ont cependant fourni a un grammati-
cus de Carthage ou de ses environs, Corippe, le sujet d'une épopée panégyrique,
longue de quelque quatre mille sept cents hexametres, que 'on a pu qualifier de
«derni¢re épopée latine»'. La tradition indirecte donne a cette épopée le titre, tres
évocateur, de Johannide, parfois accompagné du sous-titre De Bellis Libycis®. 11
n’est ainsi pas nécessaire de se pencher sur la préface de ’'ceuvre ou sur les diffé-
rentes comparaisons qui I’émaillent pour comprendre la dette, ou plutot 'héritage

*  (ette publication reprend et compléte la communication donnée sous ce méme titre lors du
congrés de la FIEC qui s’est tenu & Berlin en aoiit 2009, Ces recherches ont été effectuées quasi
intégralement lors d’un séjour & la Scuola Normale Superiore de Pise, dans le cadre dun échange
avec PE.N.S. de Paris: que soient ici chaleureusement remerciés les responsables de cet échange
pour ce séjour extrémement enrichissant sur le plan scientifique. Que soient remerciés également
tous ceux qui ont eu la gentillesse de relire ce travail ou d’employer un peu de leur temps 4 des
discussions fort intéressantes sur le sujet: C. Fry, S. Laigneau-Fontaine, C. Tommasi-Moreschini,
V. Zarini,

1 D’expression est empruntée & D. Romano («L’ultimo epos latino. Interpretazione della <lohanniss
di Corippo», Ace. Se. Lett. Arti Palermo serie 4 vol. XXVII parte 11 [1968] 5-37).

2 Pour le texte corippéen, nous nous référons a ’édition de I. Diggle et ER.D. Goodyear, Flauii
Cresconii Corippi Ioharnnidoes seu de bellis Libycis libri VIT (Cambridge 1970); pour le texte silien,
nous nous fondons sur édition de P. Miniconi, G. Devallet ef af., C.U.E, 4 tomes (Paris 1979,
1981,1984 et 1992). Sauf mention expresse, les traductions des passages cités sont personnelles.

Museum Helveticum 68 (2011) 68-85



Les Punica de Silius Ttalicus et la Johannide de Conippe 69

pleinement assumé et méme revendiqué par Corippe a I'égard de Virgile. Cette
filiation a déja été soulignée et étudiée?, ainsi que 'apport d’autres auteurs tels
que Lucain®. Mais si V. Zarini reconnait la primauté de ces deux poctes, auxquels
il convient d’ajouter Claudien, il n’en affirme pas moins que «Corippe semble
avoir lu presque tous les grands poctes latins, paiens et chrétiens»”. On peut donc
s’étonner qu'aucune étude n’ait encore €té consacrée aux rapports que peuvent
entretenir la Johannide et les Punica de Silius Italicus. Outre la fascination exer-
cée par Virgilef sur ce poete et I'influence lucanienne que 1'on pergoit également
sans peine dans son ceuvre’, ces deux poémes sont en effet extrémement proches
sur le plan thématique, puisque tous deux se présentent comme des épopées his-
toriques, relatant une guerre qui oppose Rome (ou la «Nouvelle Rome» qu’est
Constantinople pour Corippe) & des populations africaines. Mais avant d’étudier
les liens qui unissent ces deux ceuvres, une mise au point concernant leurs diffé-
rences est nécessaire.

Tout d’abord, les conditions dans lesquelles Rome se trouve confrontée a des
populations africaines différent sensiblement entre ces deux épopées. Silius
met en effet en scéne une guerre qui oppose, presque exclusivement sur le ter-
ritoire italien, I'armée romaine a une autre armée de type hellénistique, celle
de Carthage, dont 'implantation africaine ne doit pas faire oublier les ori-
gines orientales. Corippe, pour sa part, relate un affrontement qui se déroule
sur le territoire africain lui-méme et qui oppose une armée «traditionnelle»,
Iarmée byzantine, & des tribus maures dont ['organisation militaire est plus
laiche (dans tous les sens du terme). En outre, quatre siecles et demi environ
séparent les deux auteurs, et les contextes politique et social dans lesquels ils

3 Voir par exemple M. Lausberg, «Parcere subiectis. Zur Vergilnachfolge in der Johannis des
Coripp», Jahrbuch fitr Antike und Christerstum 32 (1989) 105-124.

4 Pour une revue générale de la postérité de Lucain, dans I’Antiquité tardive et au-dela, voir M. A.
Vinchesi, «La fortuna di Lucano fra tarda antichiti e medioevor, Cutuira e seuola 20 (1981) 1: 77,
62-72 et 11: 78,6-75. Et pour la question des modeles corippéens et de leur mise en ceuvre, voir
C.0. Tommasi Moreschini, «La Ioharnnis Corippea: ricupero e riscrittura dei modelli classici e
cristiani», Prometheus 27 (2001) 250-276.

5 V. Zarnni, «Poésie officielle et arts figurés au siecle de Justinien: images de pouvoir dans la Johan-
nide de Coripper, Revie des Etudes Latines 75 (1997) 219-240 (la présente citation se trouve a
la page 232).

6 Voir Plin. Epist. 3,78: Multwm ubique librorum, mulfiom statuarion, multum imaginiem, guas non
habebat modo, uerum etiorn uererabatur, Vergili ante omunes, cuius natalem religiosius quam sutm
celebrabat, Neapoli maxime, ubi monimentum eius adire ut templim solebat. («Partout quantité
de hivres, quantité de statues, quantité de portraits; a ceux-ci, ne se contentant pas de les posséder,
il rendait encore un culte, surtout & celui de Virgile, dont il célébrait le jour de naissance avec
plus de dévotion que le sien propre, principalement & Naples ot il visitait son tombeau comme
il efit fait un temple» — texte et traduction: A.-M. Guillemin, édition de la C.U.F. [Pans 1953]).

7 Vuoir I H. Brouwers, «Zur Lucan-Imitation bei Silius Ttalicus», dans: J. den Boeft et A.H.M. Kes-
sels (édd.), Actus. Studies in horour of H L.W. Nelson (Utrecht 1982) 73-87 et la hibhographie
quil cite.



70 Aurélie Delattre

évoluent sont donc sensiblement différents. Tandis que Silius, en effet, narre
des événements intervenus plusieurs siecles auparavant, Corippe, en revanche —
conformément a un usage du temps qui voit fleurir la poésie panégyrique, par-
fois sous forme €pique, comme dans la Guerre contre les Goths et la Guerre
contre Gildon de Claudien —, achéve son épopée vraisemblablement tout juste
deux ans apres la fin des événements; son pocme, d’autre part, est traversé par
une opposition fortement mise en valeur entre christianisme et paganisme:
I’épopée corippéenne prend une portée religicuse, la ou 'on peut considérer
que I’épopée silienne avait essentiellement une portée morale et patriotique.
Corippe, enfin, par son origine africaine, se distingue de Silius en ce qu’il a une
connaissance plus directe des événements, de la géographie, des phénomenes
climatiques qu’il décrit et des populations qu’il mentionne, bien qu’il ne faille
pas pour autant négliger la part de stylisation €pique qui intervient dans la des-
cription qu’il donne, par exemple, des populations maures®.

Mais, malgré ces différences, les points de convergence qui existent entre ces
deux épopées sont autant de preuves que Corippe connaissait et a utilisé
I'ceuvre de Silius en composant son propre poeme. Leur étude permettra de
tirer des conclusions quant a la méthode compositionnelle de Corippe, et quant
au sens de ces ceuvres, en tant qu’épopées, et en tant qu'épopées «africaines». A
I’étude de quelques rapprochements purement formels succedera ’analyse de
la fagon dont Corippe reprend et adapte des scenes entieres des Punica, puis
celle des schémas épiques mis en ceuvre par les deux poetes.

I. Les rapprochements ponctuels

1. Des phénoménes de simple reprise textuelle

Il ne s’agira pas ici de procéder a un relevé exhaustif des passages ponctuels ou
Corippe semble reprendre un passage tout aussi ponctuel des Punica ou simple-
ment se souvenir de son prédécesseur flavien. Car, de fait, il est parfois bien diffi-
cile de distinguer ce qui est une simple réminiscence plus ou moins consciente de
ce qui releve de la reprise volontaire et intentionnelle. Et si les passages relevant
de ce premier cas permettent d’affirmer que Corippe connaissait effectivement
I’'ceuvre de Silius, seuls les passages relevant manifestement du second cas sont
susceptibles d’enrichir la lecture de la Johannide.

8  Voir V. Zarim, «Mauri, Romani, Afri: le regard de Conippe sur ’Afnique byzantine et 'identité
de ses populationss, dans: C. Briand-Ponsart (éd.), Identités et cultures dans U'Algérie antique
{Rouen/Le Havre 2003) 407422, V. Zarini, Rkétorigue, poétique, spiritualité: la technique épigue
de Corippe dans la Johannide (Turnhout 2003), notamment les pages 82 sqq. qui portent sur la
technique descriptive de Corippe; ou encore, pour ’aspect plus directement ethnographique,
V. Zanni, Berbéres ou barbares? Recherches sur le livre second de la Johannide de Corippe

{Nancy 1997).



Les Punica de Silius Ttalicus et la Johannide de Conippe 71

Ainsi, le vers 47 du premier chant de la Johannide — qui appartient a la
description de la situation en Afrique, qui poussera Justinien a envoyer un de
ses généraux au secours des malheureux Afri — Tertia pars mundi fumans perit
Africa flammis®, reprend la clausule de deux vers siliens: Castra et luceret scele-
ratis Africa flammis?® et Hannoni placet, induitur tota Africa flammis'. L'image
de I'embrasement total de la région est la méme dans le vers corippéen —
qui suggere 'omniprésence de I'incendie aussi bien par I’expression tertia pars
mundi que par le verbe perit — et dans le second des vers siliens, qui ’exprime
pour sa part directement par 'adjectif tota. Mais la reconnaissance du rappel si-
lien n’engage pas profondément la lecture que 'on peut faire du vers corippéen.
L’image, certes, est la méme, mais les choses ne vont guere plus loin. Tout au
plus peut-on voir dans cette clausule une «commodité» métrique: Africa occupe
le dactyle cinquiéme tandis quun mot dissyllabique vient clore le vers™.

Un autre rapprochement textuel peut sembler plus pertinent, puisqu’il met
en jeu deux passages situés dans le méme contexte, celui, traditionnel dans
I’épopée, du catalogue des troupes. Alors que Silius décrit ainsi les troupes
d’Hannibal: barbara nunc patriis ululanterm carmina linguis*®, Corippe écrit en
effet: Temperet insuetis nutant quae carmina uerbis. | Nam fera barbaricae latrant
sua nomina linguae'. Le groupe carmina uerbis qui clot le premier vers de Co-
rippe reprend la clausule silienne carmina linguis, tandis que le terme lingua,
certes sous une forme différente, est employé€ a la fin du vers suivant. Barbara et
barbaricae se répondent, tandis que, dans les deux cas, des cris d’animaux sont
associés aux troupes ici décrites: ululantem chez Silius, latrant chez Corippe’”.
Le rapprochement textuel dépasse ainsi peut-étre la simple réminiscence: le

9  «Latrosigme partie du monde, ’Afrique, part en fumée, en proie aux flammes.»

10 Sil. Pun. 17,178,

11 Sil. Pur. 17,195,

12 Le méme phénomeéne se rencontre & deux repnses chez Lucain, avec des mots différents en
fin de vers, mais qui sont également au datif-ablatif pluriel (Lucan. 4,666: Africa sigrnis et 7,691:
Africa damnis). De fagon plus générale, le mot Africa occupe deux places privilégiées dans le
vers: soit en téte de vers, soit, comme ici, en position de dactyle cinquiéme.

13 Sil. Pun. 3,346: «tantdt hurlant des chants barbares dans les langues de leurs patries».

14 Coripp. Ioh. 2,26-27. «Qu’elle harmonise mes vers, qui chancellent sous les mots insolites, car les
langues barbares aboient les termes qui leur sont propres» (texte et traduction V. Zarini). Pour
le vers 27 I’édition de Diggle et Goodvear donne: tarm fera barbaricae latrantia nomina linguae,
qui est plus proche du vers silien. Mais la mise en relation des deux vers corippéens tels que les
édite V. Zarini avec le vers des Puntica que nous mentionnons semble autoriser le rapprochement
que nous proposons, tout en conservant la lecon du manuscrit 7.

15 Latrare désigne ’aboiement du chien ou du loup, tandis quuizilare semble provenir étymologi-
quement d’une onomatopée imitative et est fréquemment associé & ces mémes animaux (cf. Verg.
Aen. 6257 et Georg. 1486). Ces deux types de cris sont d’ailleurs mentionnés en collocation
chez Corippe (Ioh. 4,350-355): Illi inter sese fracto sermone furentes | latratus uarios, stridentibus
horrida linguis | uerba ferunt seseque nouo terrore rewineunt: | monte lupi medio ueluti, cum nubila
latis | incumbunt terris, ululatibus aera crebris | pulsant perque cauas resonant latratibus umbras.
{(«FBux, pleins de fureur, échangent entre eux des aboiements de toutes sortes en une discussion
hachée, des mots rugueux dans leurs langues aux sons sifflants, et se laissent vaincre par une



72 Aurélie Delattre

contexte similaire, ainsi que le contenu méme de cette reprise invitent a le pen-
ser. Il est en effet question ici de la vision que les deux auteurs cherchent a don-
ner de 'ennemi de Rome (ou de Constantinople). Dans les deux cas, 'accent
est mis sur sa barbarie et méme sur son inhumanité: ¢’est 1la I'un des schémas
qui donnent a ces deux ceuvres leur communauté de structure. L’Autre est pré-
senté certes comme étranger pour les Romains — et cette étrangeté implique
I’absence de ciuitas'® —, mais il est méme stigmatisé comme étranger a I’humani-
tas et volontiers rabaissé au niveau des animaux sauvages.

2. Relecture et écart culturel

Parfois, en revanche, un motif repris a Silius est investi de facon tout a fait dif-
férente par Corippe, ce qui témoigne de 1’écart culturel qui sépare les deux
poetes. Au chant 4 des Punica, Silius retranscrit les paroles de Liger, interprete
des auspices: renuit tibi Daunia regna | armiger ecce ITouis”. Le début du v. 126,
armiger ecce Iouis, est repris a peu de choses pres en deux occasions par Co-
rippe, au v. 388 du chant 4 et au v. 289 du chant 6. Dans ces deux cas, le vers
commence ainsi: armiger ipse Iouis. Bien que l'aigle puisse €tre désigné assez
fréquemment comme 'oiseau qui porte les armes de Jupiter'®, aucun parallele
textuel aussi précis n’est présent, ni chez Virgile, ni chez Lucain: il y a donc,
chez Corippe, une réminiscence dont 'origine est bien a chercher chez Silius.
Mais le contexte dans lequel le poete tardif réinvestit ce début de vers est bien
différent du contexte initial. Dans le premier cas, en effet, Antalas, le chef de la
premieére coalition maure, refuse la paix proposée par Jean et appuie ses pro-
pos par un adynaton: pour en résumer a grands traits I'idée, il déclare qu’il ne
cessera de faire la guerre a Rome que quand I’aigle aura peur de la grue®. Dans
le second cas, en contexte narratif, et non plus discursif, 'auteur renforce sa

nouvelle terreur: ainsi les loups dans les montagnes, lorsque les nuages s’étendent sur les vastes
terres, frappent l’air de leurs hurlements répétés et se font entendre par leurs aboiements dans
les ombres profondes.»)

16 C’estnettement le cas chez Conippe. La question est évidemment plus complexe pour Silius, dans
la mesure oit les Carthaginois ont une structure politique et sociale qui les rapproche du mode
de vie romain. Mais dans ’extrait cité, 1l est question, non des Carthaginois eux-mémes, mais
des peuplades espagnoles ralliées & Hanmbal, que Silius peut donc décrire comme étrangéres a
la civilisation.

17 Sil. 4,125-126: «il te refuse le royaume de Daunus, le porteur que voicl des armes de Jupiter»,

18 Par exemple, Virgile, décrivant la chlamyde qui sera remise en prix au capitaine vainqueur de la
régate, emploie cette expression pour désigner ’aigle qui enléve Ganymeéde (Aen. 5254-255):
quem praepes ab Ida | sublimem pedibus rapuit Touis armiger uncis («se précipitant du haut de
I'Ida, le porteur des armes de Jupiter ’enléve dans les airs dans ses serres crochues»). Si Pex-
pression virgilienne a pu étre reprise par Silius, le début de vers corippéen est inspiré de Silius
plutét que de Virgile en raison de la place que cette expression occupe dans le vers.

19 Iok. 4384-390: Terreat ergo lupum pascens in uallibus agnus | et leo iam metuat surgeniem in
cornua ceruum! | Viuidus ore canis leporem damamaque pauescat | et ferus accipiter mitem sub
nube columbam! | Armiger ipse Touis liguidam tremefactus in aethram | effugiat raucamuie griem
cygRumite canentem, | omnis et inuersis pereat natura figiris! («Qu’il effraie done le loup, 'agneau



Les Punica de Silius Ttalicus et la Johannide de Conippe 73

peinture des souffrances qu’endurent les deux armées durant leur marche dans
le désert en affirmant que 'aigle lui-méme ne saurait supporter sans dommages
un climat aussi excessif. Dans les deux cas, la variation ecce chez Silius / ipse
chez Corippe, qui n’induit aucune différence sur le plan métrique, s’explique
assez facilement en prenant en compte le contexte dans lequel ces expressions
apparaissent: Silius évoque une vision concrete et emploie a ce titre le présenta-
tif ecce, tandis que Corippe cherche a insister sur les qualités traditionnellement
associées a l'aigle et sur le paradoxe que représente la situation qu’il décrit,
et donne donc a ipse une valeur intensive. Corippe, dans ces deux exemples,
n’utilise ’expression armiger Iouis que comme une sorte de locution lexicalisée
pour désigner simplement [’aigle comme oiseau, sans plus de référence au lien
qui, traditionnellement, attache cet oiseau a la figure de Jupiter. L'emploi de
cette expression correspond parfaitement aux usages caractéristiques du genre
épique, et donne,dans le méme temps, une valeur superlative a ’aigle ainsi évo-
qué, sans toutefois que soient activées dans I’esprit de son public chrétien toutes
les images associ€es au maitre de ’Olympe®. Chez Silius, en revanche, ’expres-
sion armiger louis permet, dans le contexte, de faire allusion a Jupiter comme
a celui qui connait les destins et en garantit la réalisation, rle qu’il endosse a
plusieurs reprises au cours du poeme®. Si les deux auteurs, donc, emploient la
méme expression et a la méme place dans le vers, ils le font incontestablement
dans des optiques différentes. Ce constat témoigne de I’écart culturel qui les sé-
pare: pour Corippe, auteur chrétien, il n’est sans doute pas méme envisageable
de faire allusion a Jupiter comme au garant des Destins, comme le fait Silius
dans le droit fil de la tradition €pique antérieure.

3. Les tllustres prédécesseurs

[T estindispensable de prendre en compte cette tradition épique antérieure, dans
la mesure ou elle a pu jouer un role dans la fagon dont Corippe a interprété ou
misen ceuvre un certain nombre d’éléments qui luivenaient de Silius. En d’autres

qui pait dans les vallées, que le lion désormais craigne le cerf aux cornes naissantes! Que le
chien & la machoire vigoureuse se mette a redouter le lievre et le daim et, dans les cieux, le cruel
épervier la douce colombe! Que le porteur des armes de Jupiter lui-méme, épouvanté, fuie vers
I’éther limpide la grue au crirauque ou le cygne au chant mélodieux, et que la nature tout entiére
périsse dans cette inversion de ses structures!»)

20 Ioh. 6,289-291: Armiger ipse louis, portat qui fulminis ignes, | uix impure potest feruentis margine
caell| flamina posse pati, quae terror lussit adire («Le porteur des armes de Jupiter lui-méme, qui
porte les feux de la foudre, peut a peine sans dommage supporter les souffles du vent dans les
marges du ciel briilant oi1 la terreur ’a poussé a aller.» Le texte de ce passage, au moins pour le
deuxidme et troisiéme vers, est probablement corrompu, ¢’est pourquoi nous ne traduisons pas
la redondance pofest posse.)

21 Vuoir les analyses de M. Riffaterre sur I'usage des noms propres, dans La Production du fexte
(Paris 1979) 183-184.

22 Cf par exemple son réle en Sil. 3,557-629 et 9,524-555.



74 Aurélie Delattre

termes, et pour prendre une métaphore codicologique, le «stemma» n’est pas
toujours aussi simple qu’on pourrait le penser, et il est tout aussi possible, par
exemple, d’avoir affaire, chez Corippe, a une relecture de Virgile a travers
le prisme silien que de se trouver face au phénomene inverse. Un vers tiré du
livre 8 de la Johannide peut constituer un exemple de cette «contamination» de
la tradition. Le contexte est celui d’une intervention auctoriale au moment ou
souffle un vent de révolte dans les rangs de 'armée de Jean Troglita: Heu pietas!
ubi sancta fides? fors saeua laborat | de manibus partos auferre triumphos®. Au
chant 13 des Punica, Silius utilise une expression trés proche de celle-ci, éga-
lement en début de vers: O pietas, o sancta fides, o uera propago®! Le contexte
est cependant différent de 'exemple corippéen, puisque ce vers se situe dans la
réponse qu’Hasdrubal, le pére d’Hannibal, adresse a Scipion lors de la descente
aux Enfers de ce dernier. Le général carthaginois manifeste ici sa joie de voir
que son fils tient bien la promesse qu’il lui avait faite de combattre Rome. Ces
deux exemples different donc par leur tonalité: joie d’un cOté, déploration de
lautre. L’hypothese suivante permet de justifier la reprise de Silius par Corippe:
les valeurs auxquelles Hasdrubal fait appel ici sont en réalité, dans 'esprit de
Silius, totalement dévoyées par le camp carthaginois, tout autant qu’elles sont
mises & mal par les soldats byzantins sur le point de se révolter. Mais cette dif-
férence de tonalité connait un précédent — qui est certes plus éloigné sur le
plan formel que 'extrait des Punica — au chant 6 de 1’ Enéide: Heu pietas, heu
prisca fides inuictague bello | dextera®! Le contexte est le méme que chez Silius,
puisque ce vers est extrait des paroles d’Anchise a Enée lors de la catabase de
ce dernier. [La tonalité, en revanche, est,comme chez Corippe, celle de la déplo-
ration: il est en effet question ici de la mort prématurée de Marcellus. Corippe,
donc, tout en reprenant a Silius la forme précise de ’expression, redonne a ce
début de vers sa coloration virgilienne sur le plan de la tonalité?®. Et c’esten ce
sens que ’on peut parler de «contamination» entre les différentes traditions qui
se croisent dans la Johannide.

23 Ioh. 8,63-64: «Hélas piété! O est la fidélité sacrée? Le sort s’attache a arracher des mains des
triomphes déja acquis.»

24 Sil. 13,379 «O piété, 6 fidélité sacrée,  mon vrai fils!»

25 Verg Aen. 6,878-879: «Hélas, piété, hélas antique fidélité, bras invaincu a la guerre!ls

26  Les collocations de fides avec sanctis et piefas ne sont certes pas exceptionnelles: ces mots font
incontestablement partie de ’environnement lexical habituel de la notion de fides (cf. TRLL
V1,1,691,13-29 et 51-56, et G. Frevburger, Fides. Efude sémantique et religieuse depuis les origines
fusqu'a l'époque augustéenne (Pans 1986), notamment les pages 52 et 102). Cependant, cette
remarque n'invalide pas le rapprochement textuel évoqué ici: la proximité des expressions est
suffisamment nette, sur le plan lexical autant que sur le plan métrique, et leur présence i d’autres
reprises dans la littérature latine (essentiellement en prose au demeurant), si elle indique un
recours a des valeurs communes largement diffusées ou a des associations topiques, n’en remet
pas pour autant en cause le fait fextiel ici souligné.



Les Punica de Silius Ttalicus et la Johannide de Conippe 75

IL La reprise et I’adaptation de scénes entiéres

1. Deux scénes de camp

Dans certaines scenes qu’il développe, Corippe reprend des motifs présents
dans les Punica, ce qui témoigne mieux peut-étre que les simples rappels tex-
tuels, d'une bonne connaissance de 'ceuvre. C. Tommasi-Moreschini?” a signalé
deux rapprochements de ce type, concernant, d’une part, les scenes de consul-
tation oraculaire et, d’autre part, le tableau du feu dans la nuit, au chant 2 de
la Johannide, ou elle voit un lien avec un passage du chant 7 des Punica. 1l est
possible d’élargir ce second parallele aux scenes de camp dans lesquelles sont
insérées ces images du feu dans la nuit et qui dans les deux cas présentent une
structure assez similaire. Le contexte chez Silius est le suivant: Hannibal s’est
fait enfermer par Fabius dans un cirque de montagne, et réussit a s’échapper
grace a un stratageme qui consiste a mettre le feu aux queues des bétes que
lui et ses hommes ont razzi€es, afin de provoquer un mouvement de panique
dans le camp romain. La scéne dans son ensemble — soit les vers 282-366 du
chant 7 — présente la structure suivante:

— Hannibal, inquiet, va voir son frére et lui présente le plan qu’il congoit
(vers 282-321);

— tous deux vont réveiller Maraxe, qu’ils trouvent en plein réve de bataille
(vers 321-337);

— ils se rendent ensuite aupres d’Acherras, qui ne dort pas, mais soigne
son cheval, tandis que ses hommes nettoient leurs armes (vers 337-347);

— les ordres sont donnés et tous les soldats se mettent en mouvement
(vers 347-351);

— onmet le feu aux queues des bétes et le feu se répand (vers 351-362).

La fin du chant 2 de la Johannide — a partir du vers 265, qui marque le début de
I’installation du camp byzantin — présente une structure analogue:

— les Byzantins installent le camp sous les ordres de Jean, puis les soldats
vaquent a leurs occupations: soin des bétes ou rangement des armes
(vers 265-287);

— Jean,en proie aux soucis, va voir Récinaire, a qui il demande conseil sur
la conduite a tenir (vers 288-413);

— le messager part pour se rendre aupres d’Antalas: Corippe décrit alors
le paradoxe d’une nuit que les feux de camp rendent aussi lumineuse
que le jour (vers 414-434);

— il compare ensuite les deux camps en montrant les réves opposés qui
occupent le sommeil des soldats (vers 435-488).

27 Voir C.O. Tommasi Moreschini, «La Iohannis Corippea:ricupero e niscrittura dei modelh classic
e cristiani», Prometheus 27 (2001) 250-276, et notamment les pages 273-275.



76 Aurélie Delattre

Les deux scenes présentent donc les mémes €léments, mais dans un ordre diffé-
rent. Corippe, d’autre part, livre un développement sensiblement plus long que
Silius. Quelgques rapprochements textuels ponctuels viennent cependant ren-
forcer I'impression de proximité qui se dégage de cette analyse structurelle®.
Les différences s’expliquent par le projet propre de chaque poéte et I'impor-
tance qu’il souhaite donner a la sceéne. Silius, en effet, congoit sans doute ce
passage comme une simple péripétie qui, tout au plus, permet d’ajouter une
picce au dossier de la fraus Punica. Chez Corippe, en revanche, 'épisode revét
une importance plus grande, dans la mesure ou 'installation du camp par les
Byzantins tout juste arrivés en Afrique joue un rdle préparatoire pour la suite
du récit. Cette scéne donne au public une premiére image en mouvement de
I’armée de Jean et Corippe s’attache a la présenter comme un exemple d’ordre
et d’organisation — caractéristique qu’il souligne, par la suite, tout au long de son
poeme. Il en va de méme pour le reste du passage: les thématiques et les tech-
niques de composition qu’il emploiera par la suite sont ici déja mises en place
par Corippe,dans une scéne qui les condense et donne ainsi le «ton» du poeme.
Ainsi, les deux camps, byzantin et maure, sont fortement opposés dans la pré-
sentation des réves que font les soldats — ce schéma d’opposition est utilisé de
facon tres fréquente par Corippe —, et leur sort tout autant que leur état d’esprit
respectifs sont annoncés par le caractere prémonitoire des réves en question,
tandis que la description de Maraxe par Silius tend simplement a le montrer
comme un combattant dont I'ardeur guerriére ne connait guére de repos, selon
un schéma épique plus traditionnel.

2. La confrontation au milieu africain et ses précédents

La confrontation au climat rude et inhospitalier de Afrique donne lieu, chez
Corippe, & une description précise et expressive de la faim et de la soif dont
souffrent, au cours de leur marche dans le désert, aussi bien les Maures que les
Byzantins. On trouve des passages du méme type dans les épopées antérieures,
notamment dans le Bellum ciuile lucanien et les Punica®. Les réminiscences
siliennes sont tangibles surtout dans le discours de plaintes que les soldats
adressent a Jean, aux vers 292-325 du chant 6. En d’autres endroits, comme
lorsqu’il décrit, juste avant ce passage,la recherche effrénée de quelques gouttes

28  Ainsilimage du navigateur est-elle présente aussi bien dans la description, par Silius, de la pro-
pagation du feu, que dans I’évocation, par Conppe, des feux de camp qui illuminent la nuit. Dans
les deux cas aussi sont mentionnés les armes et les chevaux dans la description des occupations
dessoldats. Enfin, le vers 312 de Corippe [Riwte paribus cuiris flagrans comitatur euntem] présente
une certaine similitude avec le vers 285 de Silius [Af nor Sidonium curis flagrantia cordal.

29 Le poids du milieu africain et des difficultés qu’il entraine pour la vie humaine nous semble étre
une des caractéristiques les plus frappantes de PAfrique épique, si on la compare aux autres
images de I’Afrique présentes dans le reste de la poésie latine.



Les Punica de Silius Ttalicus et la Johannide de Conippe 77

d’eau par les soldats, ou encore, juste apres, la mort des chevaux de armée
byzantine, empoisonnés par une herbe qu’ils ont mangée, Corippe s’inspire plu-
tot de Lucain®. Mais ici c’est la situation dans Sagonte assiégée au livre 2 des
Purica qui a fourni un certain nombre de ses images a Corippe:

Est furtim lento misere durantia tabo

uiscera et exurit siccatas sanguine uenas

per longum celata fames; iam lumina retro
exesis fugere genis, iam lurida sola

tecta cute et uenis male iuncta trementibus ossa
extant, consumptis uisu deformia membrisl,

S’il n’est pas a exclure que Silius s’inspire ici, au moins en partie, de la descrip-
tion des effets de la peste chez L.ucain®, il insiste cependant beaucoup plus que
son prédécesseur — qui décrit essentiellement la recherche effrénée de boisson
et de nourriture — sur les effets physiques de la faim et de la soif. Corippe fait de
méme, et ¢’est pour cette raison que 'on peut évoquer une inspiration silienne,
plutdt que lucanienne, pour ce passage:

Respice, magne, tuos. Macies iam contrahit artus
ossaque nuda rigent siccis tenuata medullis.
Stringuntur nerui, cutis avet, lumine merso
infectae pallore genae. lam mortis imago
corpora nostra tenet, sitiens et spiritus ardet™.

Les effets décrits tout autant que le vocabulaire employé montrent assez la
grande proximité de ces deux passages: malgré I'absence de reprises textuelles
littérales, la proximité thématique des deux passages est indéniable et, surtout,
Corippe reprend a Silius un certain nombre de notations descriptives en en
modifiant certes 'expression, mais sans en changer le sens — ainsi la mention
des yeux enfoncés dans les orbites, celle de la paleur de la peau, ou encore des
os qui deviennent saillants. Corippe propose une sorte de uariatio sur le passage
silien et livre une description qui, certes, garde son expressivité pour qui ne
connait pas les Punica, mais se trouve renforcée par cette connaissance, et par

30 Cf Lucan.4.292-336 et 410-414, ainsi que 6,84-117.

31 Pun. 2463468 «Elle dévore secrétement leurs entrailles misérablement endurcies par de lon-
gues souffrances et elle consume leurs veines vidées de leur sang, la faim longtemps cachée; déja,
leurs yeux, dans leurs visages rongés, se rétractent dans leurs orbites, déja, n’étant plus cachés
que par une peau livide, les os, mal joints par des veines tremblantes, font saillie, horribles & voir
sur ces membres décharnés.»

32 (Cf Lucan. 6,87 sqq.

33 Ioh 6,321-325: «Regarde tes hommes, grand général. La maigreur déja réduit nos membres et
nos os décharnés sont raidis, amaigrs par le desséchement des moelles. Nos tendons sont serrés,
notre peau est desséchée, tandis que notre ceil s’est enfoncé dans son orbite, nos joues se couvrent
de péleur. Déja I'image de la mort tient nos corps, et notre souffle, altéré, est briilant.»



78 Aurélie Delattre

la reconnaissance,dans ’ensemble des vers décrivant les difficultés que Maures
et Byzantins connaissent dans le désert africain, d’un tissu extrémement riche
d’allusions a des précédents épiques également liés a A frique.

3. Un exemple des contraintes qui touchent une épopée tardive
Au sixieme chant de la Johannide, Corippe décrit la liesse dans Carthage apres
la victoire byzantine sur les Maures menés par Antalas et I'entrée triomphale
du général victorieux et de ses troupes dans la ville libérée®. A cette évocation
semblent pouvoir correspondre deux passages des Punica: le premier, au chant
12, montre la joie dans Rome lorsqu’Hannibal leve le siege de la ville, le second,
au chant 17, décrit le cortege triomphal de Scipion. Mais, hormis la mention des
captives maures, qui peut faire penser a ’évocation par Silius des prisonniers
qui forment une partie du cortege de Scipion et se trouvent de méme au centre
des regards de la foule, Corippe semble éviter, de facon délibérée sans doute,de
faire référence au cortege triomphal de Scipion. De fait, la présentation du cor-
tege qui suit le général est elle-méme différente entre nos deux auteurs, puisque
Silius insiste complaisamment sur la diversité des peuples représentés et sur
leur exotisme, tandis que Corippe prend prétexte de ’évocation des captives
maures pour montrer horreur de la guerre, dans une perspective qui méle pitié
chrétienne et réminiscence des bella matribus detestata® d’Horace. Pour le reste,
la présentation des généraux victorieux differe tres sensiblement, dans la me-
sure ou Jean est tres peu présent chez Corippe, tandis que, chez Silius, la figure
de Scipion est conforme a la représentation traditionnelle du triomphateur, pra-
tiquement €galé aux dieux.

En revanche, la scene de 'aduentus de Jean a Carthage est beaucoup plus
proche de la sceéne de liesse dans Rome du chant 12 des Funica®®. Dans les deux
cas en effet sont mentionnées:

— les portes de la ville qui sont cuvertes de nouveau apres avoir €t€ main-
tenues fermées durant le sicge ou la guerre®;

— la foule des habitants qui sortent de chez eux, et les manifestations de
joie qui s’ensuivent®;

34 Le passage complet occupe les vers 533-103 du chant 6.

35 Hor. Carm. 1,1,24-25.

36 On peut ainsi comparer Sil. 12,733-752 et [oh. 6,58-82 et 97-103 (les vers qui se trouvent entre
ces deux passages concernent les captives maures déja évoquées).

37 Cf Ioh 6,80: panduntur portae multo iam tempore clausae («Les portes sont ouvertes, elles qui
étaient fermées depuis longtemps déja») et Sil. 12,744 Iamque omnes pandunt portas («Bt déja
ils ouvrent toutes les portes»).

38 Cf Ioh. 6,63-04: concurrit ab omni | turba uia, expectans acies intrare Latinas («elle accourt de
toutes les voies, la foule, dans 'attente de 'entrée de 'armée latine») et Sil. 12,744-745: ruit
undique laetum | non sperata petens dudum sibi gaudia, uulgus («elle se précipite de toutes parts,
pleine de joie, cherchant des réjouissances quelle n’espérait plus depuis longtemps, la foulex).



Les Punica de Silius Ttalicus et la Johannide de Conippe 79

— la curiosité avec laquelle ils viennent voir les troupes de Jean ou 'en-
droit ot Hannibal avait installé son camp®;

— des cérémonies religicuses, absentes du cortége triomphal de Scipion:
hommages rendus a Jupiter Capitolin chez Silius, au Dieu des chrétiens
chez Corippe*.

Différentes hypotheses peuvent €tre avancées pour expliquer cette nette pré-
férence de Corippe pour la scéne de libération de Rome plutdt que pour le
triomphe de Scipion. La premicre est que la victoire qui est ici fétée par les Afri
n’est que provisoire, puisque la révolte maure va s’embraser de nouveau, sous
la conduite de Carcasan: de la méme maniere, la levée du siege de Rome par
Hannibal ne signifie nullement la fin de la deuxieéme guerre punique. ’autre
part, nous ne disposons pas de la fin de la Johannide, il est donc impossible
d’affirmer qu’elle ne s’achevait pas sur une scene triomphale semblable a celle
des Punica. Mais, de fait, en raison du contexte politique d’écriture de la Johan-
nide, cette derniere hypothese n’est envisageable que dans un cas: celui d’un
triomphe de Justinien, et non de Jean. La scéne de 'aduentus carthaginois du
généralissime byzantin le laisse d’ailleurs entendre. En effet, Corippe ne fait
que tres peu allusion a Jean lors de cette scene, et lorsqu’il le mentionne pour
la premiere fois — lohannem a la fin du vers 57, puis magistro i la fin du vers
58 —, il fait référence a Justinien des le vers suivant — par l'adjectif Iustiniana
appliqué a Carthago,qui est €galement qualifiée de felix — il est ainsi clairement
annoncé, des le début du passage, que le généralissime qui va faire son entrée
triomphale dans la ville n’est jamais qu'un agent aux ordres de ’'empereur. Ce
phénomene révele 'une des difficultés de composition auxquelles Corippe s’est
heurté en écrivant sa Johannide: il devait y faire ’éloge d’un général victorieux,
sans toutefois que cet €loge plit laisser 'impression que ce général prenait trop
d’envergure ou que sa gloire était susceptible d’amoindrir celle de 'empereur.
Voila qui peut également expliquer le choix qu'opere Corippe dans cette scene :
s’inspirant de la peinture que Silius fait des événements qui suivent la levée du

39  On pourra comparer, pour cette image de la curiosité du peuple, Iokh. 6,76-85 et Sil. 12,746-749.
Cette derniére scéne fournit d’ailleurs un parallele plus probant que la description du cortége
de Scipion a la mention de la curiosité des Afri de Carthage pour les troupes qui entrent dans
la ville.

40 Cf. Ioh. 6,98-103; sic limina templi | magnarnimus ductor signis comitantibus intrans | orauit do-
minn caell terraeque marisque, | obiulit et munus, summus quod more sacerdos | pro redituque
ducis pro uictisque hostibus arae | imposuit, Christoque pater libamina sanxit ( <ainsi, ayant franchi
avec ses enseignes le seuil de I’église, le noble général pria le Seigneur du ciel, de la terre et de
la mer, et lui fit I'offrande que ’évéque, selon la coutume, plaga sur autel pour le retour du
général et la victoire sur 'ennemi, et 'auguste général consacra les offrandes au Christ») et
Sil. 12,741-3: Tum wero passim sacra in Capitolia pergunt | ingue uicem amplexi permixta uoce
trivmphum | Tarpei clamant Touis ac delubra coronant («Alors sans ordre ils gagnent le sanctuaire
du Capitole et, s’embrassant les uns les autres, ils proclament en mélant leurs voix le tnomphe
de Jupiter Tarpéien et ornent de couronnes son sanctuaires ).



80 Aurélie Delattre

siege de Rome par Hannibal, il insiste sur la libération de la population car-
thaginoise, et,avec elle, de ’ensemble des Afri, plutdt que sur la gloire du géné-
ral, et, du reste, en mettant 'accent ici sur le sort de la population romanisée
d’Afrique, il ne fait que prolonger une thématique déja bien présente dans son
oeuvre.

III. La mise en ceuvre du schéma épique

1. Une polarisation extrémement forte

Le premier point commun dans la construction de ces deux épopées est la
mise en place d’'une opposition extrémement forte entre les deux camps qui
s’affrontent. Cette caractéristique ne se retrouve avec autant d’intensité dans
aucune des autres épopées de langue latine. Ce fait s’explique probablement
par le contenu méme de ces csuvres, qui mettent toutes deux en scéne un af-
frontement opposant le peuple romain a un ennemi étranger. En effet, si une
polarisation de ce genre se fait déja sentir chez Lucain, qui frappe clairement
le camp césarien d’un jugement moral négatif, elle ne prend pas la méme am-
pleur que chez Silius et Corippe, notamment parce que la guerre relatée par
Lucain est une guerre civile, ce qui 'empéche d’adopter, comme le font Silius et
Corippe, une dénomination de 'ennemi qui le désigne sans ambiguité possible
comme un barbare et le stigmatise comme tel. [usage récurrent d’'un ethno-
nyme substantivé et employé au singulier pour désigner 'ennemi est en effet
un trait stylistique propre a Silius et Corippe. Le premier emploie ainsi plus de
cent fois le mot Poenus pour désigner soit Hannibal — ou, beaucoup plus mar-
ginalement, un autre chef carthaginois — et lui seul, soit, dans un contexte plus
flou, Hannibal et son armée, soit encore le camp carthaginois dans sa globalité,
par I'usage, qui n’est au demeurant guere exceptionnel, du singulier collectif.
La méme remarque vaut pour Maurus et les autres ethnonymes employés par
Corippe, avec toutefois cette différence que c’est ici sans conteste le singulier
collectif qui prime, et non la désignation d’'un personnage précis. Malgré cette
différence d’usage*,la méme interprétation vaut pour les deux auteurs: en dési-
gnant les adversaires de Rome par des termes qui font référence a leur ori-
gine ethnique et géographique, ils établissent une opposition irréductible entre
Rome et son ennemi, et donnent ainsi une valeur incontestablement patriotique
a leur ceuvre. Mais, surtout, ’'usage du singulier collectif ainsi que la désignation
d’un personnage donné par son seul ethnonyme aboutissent a une forme de

41 Cette différence dusage peut s’expliquer de la sorte: le caractére quasi mythique qu'a pris,
avec le temps, la figure d’Hannibal dans I"imaginaire romain a pu pousser Silius & accentuer
I'importance du général carthaginois dans la conduite de la guerre;il est ’'Ennemi de Rome par
excellence. Corippe, pour sa part, semble avant tout vouloir caractériser les populations maures
par leur désordre ainsi que par leur caractére innombrable. I’usage du singulier collectif, par
la multiplicité des termes employés, lui permet de mettre accent sur ces deux aspects, tout en
montrant la péleur relative des chefs, surtout si on les compare & Hannibal (cf. infra 111.2).



Les Punica de Silius Ttalicus et la Johannide de Conippe 81

déshumanisation de ’'ennemi, qui est,dans le premier cas, présenté comme une
masse indistincte, ou qui, dans le second cas, apparait comme une sorte d’incar-
nation de 'antagonisme essenticl qui oppose sa patric 2 Rome®.

Entre ces deux camps que tout oppose, se trouvent aussi, dans ces deux
ceuvres, des groupes intermédiaires qui, appartenant ethniquement a l'un, se
rattachent en réalité, sur le plan éthique et pour alliance guerriere, & I'autre.
Le cas le plus frappant est sans doute celui des Africains qui choisissent le
camp romain: ainsi Masinissa chez Silius* — avec le contre-point fourni par la
figure de Syphax — et Cusina chez Corippe. Ces groupes permettent a 'auteur
de souligner la noirceur morale de 'ennemi, tout en atténuant quelque peu
le caractere absolu de 'opposition mise en scéne. D’autres groupes, que 'on
peut également qualifier d’«intermédiaires», présentent, entre Silius et Corippe,
des caractéristiques exactement opposées: alors que certaines populations ita-
liennes trahissent Rome pour se ranger du c6té d’Hannibal chez Silius — nous
pensons notamment au cas des Capouans —, les Afri, c’est-a-dire les populations
africaines romanisées, chez Corippe, sont incontestablement a ranger du coté
byzantin®.

2. Les personnages épigues

Une fois caractérisés les deux camps en présence, il incombe au poete d’en
faire ressortir les personnages principaux: il n'est guere d’€popée sans héros
é€pique ... Sur ce point, la différence entre Corippe et Silius est a premiere vue
assez marquée. En effet, pour ce qui concerne le camp romain, alors que, chez
Silius, différents chefs se succedent jusqu’a 'avenement de Scipion, Jean est
I'unique commandant byzantin dans la Johannide, dans son récit principal du
moins, et, en outre, il fait figure de héros avant méme le début de I'épopée,
puisque ce sont précisément ses exploits guerriers antérieurs qui déterminent le

42 Pour appuyer cette volonté de stigmatisation morale de ’ennemi, les deux poétes emploient
de maniére assez systématique des thématiques fondées sur la mythologie, telles la thématique
herculéenne, qui s’appuie sur I'image d’Hercule comme pacator orbis et tueur de monstres, la
thématique gigantomachique, oit §’exprime la volonté de renverser 'ordre établi, ou encore la
thématique infernale, qui fait de ’ennemi une espéce de monstre qui semble tout droit sorti des
Enfers. Pour ce dernier point, par exemple, la comparaison qui se trouve en fok. 4,322-328 ainsi
que la description d’un guerrier africain par Silius en 7683-690, sont particuliérement représen-
tatives. L’emploi des themes mythologiques dans la Johannide et ses enjeux ont été bien mis en
évidence par C.O. Tommasi-Moreschini: «Exegesis by distorting pagan myths in Coripp’s epic
poetry», dans: W, Otten et K. Pollman (édd.), Poetry and Exegesis in Premoderm Latin Christianity
(Leiden,2007). On pourra aussi se référer & son édition commentée du chant 3: Flauii Crescornii
Corippi Iohannidos liber IIT a cura di C.0. Tommasi- Moreschini (Firenze 2001).

43 Voir F. Ripoll, «Un héros barbare dans 1’épopée latine: Masinissa dans les Punica de Silius
TItalicusy, LA ntiguité classigue LXXII (2003) 95-111.

44 Vour V. Zarin, «Mauri, Romani, Afri: le regard de Corippe sur PAfrique byzantine et 'identité
de ses populations», dans: C. Briand-Ponsart (dir.), Identités ef cultures dans ['Algérie antique
(Rouen/Le Havre 2005) 407422,



32 Aurélie Delattre

choix de Justinien®. A un héros en formation et qui n’arrive aux premiers réles
que tardivement dans 1’action épique correspond donc un héros déja accompli
et présent de bout en boutde I'ceuvre. Et, pour ce qui concerne le camp africain —
carthaginois ou maure —, le chef unique et incontestable qu’est Hannibal laisse
place, chez Corippe, a deux chefs successifs, Antalas et Carcasan, qui, en outre,
font bien pale figure comparativement au général carthaginois.

On peut toutefois nuancer ce constat premier. I1 serait sans doute excessif
d’avancer l’'idée d’une construction «inversée» qui induirait un parallele entre
Jean,chef unique et incontesté du camp romain, et Hannibal d’une part, et entre
la multiplicité des chefs romains au début de la seconde guerre punique et celle
des chefs maures d’autre part, car la réalité historique s’impose a nos auteurs —
a Corippe sans doute plus qu’a Silius, proximité des faits oblige — et restreint
leurs capacités d’inuentio et la latitude dont ils disposent pour leurs choix de
composition. Des points communs rapprochent néanmoins les chefs d’un méme
«camp».

En effet, si Jean est un héros accompli des 'ouverture de I'eeuvre, ce que
n'est assurément pas Scipion, il trouve néanmoins sa place, tout comme ce
dernier, au terme d’une lignée de héros qui se sont illustrés avant lui. Dans
les Punica, Scipion est clairement placé dans la filiation non seulement de
son oncle et de son peére morts en Espagne, mais encore de tous les chefs
romains précédents, tels Fabius, Paul-Emile, ou encore Régulus — le héros de
la premiere guerre punique dont les exploits sont racontés par Marus au si-
xieme chant; I’'unité de cette lignée est assurée notamment par la référence a
la figure d’Hercule, déniant ainsi les prétentions d’'Hannibal a €tre un nouvel
Hercule. Dans la Johannide, la succession héroique se fait plutdt par des récits
rétrospectifs ou par des interventions simultanées d’autres figures héroiques
qui ont un rapport indéniable avec le général en chef byzantin: interviennent
ainsi deux autres Jean, le propre frere du général en chef, ou encore Bélisaire.
Comme le souligne Libératus a la fin de son récit, Jean Troglita vient vérita-
blement couronner cette série de chefs byzantins et représente ’homme pro-
videntiel que I'Afrique attendait: Africa per tantas periens non ulta rapinas |

45 CL Ioh. 1 48-57: lamque pius princeps uoluebat peciore curas | pensans et nostras meditans quem
uellet in oras | dictorem mandare ducian summumaquie magistrum | militiae, tantam cupiens fulcire
ruinam. | Cuncia rettoluenti solis uirtute Iohannes | consilioque placens, fortis sapiensque uidetur. |
Gentibus ipse feris conciirrere posse putatur | solus et infensas acer prosternere turmas. Cuippe uiri
decus et praeclari signa laboris | uictaque bella placent regni grauiora superbi. («Et déjale pieux
empereur remuait ces soucis dans son ceeur, 1l évaluait, il réfléchissait au chef parmi les chefs, au
généralissime qu’il voulait envoyer dans nos contrées, désireux qu’il était d’apporter son soutien
face & une si grande ruine. Comme il tourne et retourne toutes ces pensées, Jean seul lui plait pour
son courage et sa réflexion, il lui semble valeureux et sage. Lui seul lui parait capable de lutter
contre ces peuplades sauvages et de terrasser par son ardeur les troupes ennemies. En effet, la
gloire de ce héros,les marques de ses illustres exploits et les guerres fort rudes remportées sur
un royaume insolent lui plaisent.») Les vers 38109 sont consacrés par Corippe au rappel des
victoires précédentes de Jean sur les Parthes.



Les Punica de Silius Ttalicus et la Johannide de Conippe 83

sic mersa est. Te exspectat inops. Succurre gementi: | namque potes, uirtusque
tibi iam nota per orbem est, | et uigilant sensus et claris dextera factis*. De
telles lignées ne se rencontrent guere dans I'Enéide ou dans la Pharsale. La
prédominance de Jean des le début de 'eeuvre peut s’expliquer, certes, par le
caractere historique de 'ceuvre, mais aussi par la volonté, affirmée par notre
auteur des la préface”, de faire de son ceuvre I’Enéide de la nouvelle Rome
de Justinien, en lui donnant méme une «&picité» plus classique que Virgile
lui-méme, puisqu’Enée est, pour sa part, un héros en formation qui progresse
au fil du récit épique.

Mais le parallele le plus net se trouve probablement entre les chefs res-
pectifs des camps carthaginois et maure. Les scénes au cours desquelles ils
acquicrent leur légitimité, ainsi que les valeurs qu’ils invoquent pour justi-
fier le déclenchement de la guerre contre Rome le mettent bien en évidence.
Dans la Johannide, les deux chefs maures successifs, Antalas puis Carcasan,
ne tirent leur légitimité que de la consultation d’oracles, dont Corippe nous
dit qu’ils sont ’émanation de faux dieux et n'ont a ce titre aucune valeur*.
Les deux épisodes de consultation oraculaire, présents respectivement aux
chants 3 —dans le récit de [ibératus — et 6 —lorsque Carcasan se porte a la téte
des rebelles maures —, donnent lieu a des scenes particulierement travaillées
et qui nous semblent inspirées aussi bien de Lucain que de Silius, le second
étant lui-méme probablement largement tributaire du premier®. Chez Silius,
si le commandement d’Hannibal n’est jamais remis en cause, son autorité, ce-
pendant, s’appuie également sur deux consultations oraculaires, relatées aux
chants 1 et 3°°. La premiére de ces consultations est effectuée par Hasdrubal

46 Iok. 4243-246: «’Afrique qui se meurt sous tant de dépradations sans en étre vengée, voici &
quel point elle est écrasée. C’est tol qu’elle attend dans sa détresse. Secours sa peine: car tu en
es capable, ton courage est déja célebre dans le monde entier, ton esprit est en évell ainsi que
ton bras qui a accomphi de hauts faits.»

47 Pour lapréface de la Johannide, voir ’étude de V. Zarini: «La Préface de la Johannide de Corippe:
certitudes et hypothésess, REAng. XXXII (1986) 74-91. Pour la volonté d’émulation avec Virgile,
voir notamment les vers 15-16, qui mettent bien en évidence la double comparaison, entre les
deux pottes d’une part, entre les deux héros d’autre part: Aeneam superat melior uirtute Iohannes, |
sed non Vergilio carmina digna caneo, «Meillleur qu'Enée par sa valeur, Jean ’emporte sur lui;
mais je ne chante pas un poéme digne de Virgile» (traduction V. Zanni, article cité, p. 77). Malgré
le locus humilitatis traditionnel qu'il développe ici, Corippe met bien en évidence sa volonté de
rivaliser avec Virgile sur le terrain épique.

48  Cette idée est déja présente chez les Péres de ’Eglise et est largement développée dans la poésie
latine chrétienne: cf. I. Gualandri, «Gh dei duri a morire: temi mitologici nella poesia latina del
quinto secolo», dans: G. Mazzoli et E Gasti (édd.), Prospettive sul tardoantico, Atti del convegno
di Pavia (Comao 1999),

49  Les deux consultations oraculaires sont relatées respectivement en fok. 3,79-155 (dans le récit
de Libératus) et 6,145-187 (avant que Carcasan ne prenne la téte de la seconde coalition). Pour
une étude de ces scénes, voir V. Zarini, «Goétique, poétique, politique: réflexions sur un passage
de laJohannide de Conippe (3,79-155)», dans: J. Dion (éd.), Culture antique ef fanatisme (Nancy/
Paris 1996) 113-140.

50 Respectivement en 1,123-139 et 3,647-714.



84 Aurélie Delattre

alors qu'Hannibal est encore enfant: elle fait suite a la célebre scene du «ser-
ment d’Hannibal». La seconde intervient apres le passage des Pyrénées et des
Alpes, a l'arrivée de I'armée d’Hannibal en Italie. La place de cette consul-
tation oraculaire dans le déroulement du récit la présente comme la volonté
de prendre 'avis des dieux au moment ou s’ouvre une nouvelle étape dans
la guerre d’Hannibal contre Rome — c’est & ce moment que va commencer a
proprement parler Paffrontement armé contre les troupes romaines, et sur le
territoire dominé par Rome —, elle occupe donc la méme place que la consul-
tation de 1’oracle par Carcasan au chant 6 de la Johannide. ID’autre part, la
premiere consultation oraculaire de la Johannide intervient elle aussi dans
des circonstances tout a fait similaires a celles de la premiére consultation ora-
culaire des Punica, puisque c’est Guenfan, le pere d’Antalas, qui consulte les
dieux pour connaitre 'avenir de son tout jeune fils. Au-dela donc de la paleur
des roitelets berberes de la Johannide et du dédoublement de la figure du chef,
liée a I’existence de deux coalitions successives et donc aux contraintes que le
cadre historique de son poeme imposait a Corippe, il existe une proximité cer-
taine entre Hannibal et les chefs maures dans I’établissement de leur pouvoir
et dans la justification de leur action®.

Un certain nombre de points de rapprochement unissent donc, a des degrés
divers, la Johannide de Corippe aux Punica de Silius Italicus: sans servir de
modele, ni de repoussoir, sans avoir sur le projet général de Corippe un rdle
comparable a celui de la poétique virgilienne, les Funica ont fourni a Corippe
du matériau textuel et un certain nombre de motifs qui sont autant de signes
d’une incontestable filiation. Ce constat permet d’attester la connaissance
de Silius par Corippe, malgré I'idée répandue qui veut que 'auteur flavien
n’ait guere eu les faveurs de la postérité. Au demeurant, il n’y a pas la lieu de
s’étonner outre mesure: malgré ses protestations de rusticitas, Corippe, en bon
grammaticus, devait avoir de tres larges lectures, et il ne faut pas oublier que
PAfrique du VI* siccle est encore tres romanisée et demeure 'un des pdles de
la vie intellectuelle de I’Empire. Au-dela de ce constat, ce qui ressort de la mise
en regard de ces deux épopées est 'impression que 1I'élément décisif pour leur
organisation — ce qui les rend, malgré leurs différences, si proches a certains
égards — est la confrontation a 'Autre et, en 'occurrence, 2 UAutre africain.
Il v a en effet, dans la mise en ceuvre de cet affrontement, plus que des points
communs thématiques: ce sont la structure globale de I’épopée, 'organisation
de certaines sceénes qui sont mises en jeu, et pas seulement quelques détails
géographiques ou ethnographiques. A ce titre, il est possible d’avancer l'idée
que Afrique, dans I’épopée — cela se vérifie également pour les chants «afri-

51 Enoutre, les mémes themes sont développés dans les deux ceuvres, avec toutefois une importance
respective légérement différente: la fides et la piefas sont incarnées positivement par les repré-
sentants du camp romain, tandis que les chefs du camp «africain» en exhibent une interprétation
viciée ou dévoyée.



Les Punica de Silius Ttalicus et la Johannide de Conippe 83

cains» de Virgile ou de Lucain —, tend a prendre une place qui dépasse celle
d’un simple cadre géographique, et joue, dans ces ceuvres, un rdle beaucoup
plus profond de structuration de la maticre.

Correspondance:

Aurélie Delattre

Université de Bourgogne
Faculté de Lettres et Philosophie
2, bd Gabriel

F-21000 Dijon
aurelie.delattre@normalesup.org



	Les Punica de Silius Italicus et la Johannide de Corippe : quelques éléments de rapprochement entre deux épopées africaines

