
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 67 (2010)

Heft: 4

Artikel: Zur Verfasserschaft des ambrosianischen Apostelhymnus

Autor: Gnilka, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-170307

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-170307
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Verfasserschaft des ambrosianischen Apostelhymnus
Von Christian Gnilka, Munster

Abstract: Not only is St. Augustine's explanation of the Lord's words announcing
the martyrdom of St. Peter similar to the Interpretation given by St. Ambrose,
it also contains a verbal allusion to the Ambrosian hymn Apostolorum passio.
This Observation definitely proves the hymn's authenticity, which has sometimes
been called into question.

Ältere Gelehrte wie Biraghi, Dreves, Walpole waren von der Echtheit des
ambrosianischen Hymnus auf Peter und Paul (Apostolorum passio: Nr. 12
Fontaine) überzeugt1. Aber in neuerer Zeit sind Bedenken gegen die Zuweisung an
Ambrosius laut geworden. Simonetti war sich ziemlich sicher, dass der Hymnus
unecht sei2, und Yves-Marie Duval, der Bearbeiter dieses Stücks in der von
Jacques Fontaine dirigierten Gesamtausgabe der Hymnen, bespricht alle bisher für
die Echtheit vorgebrachten Argumente, befindet sie für unzulänglich und lässt
die Sache in der Schwebe3. Doch ist bislang ein Zeugnis übersehen worden, das

m.E. jeden Zweifel an der Echtheit benimmt4. Zwei der acht Strophen gelten
dem Martyrium Petri:

IV 13 verso crucis vestigio
Simon honorem dans Deo

15 suspensus ascendit, dati
non inmemor oraculi:

V praecinctus, ut dictum est, senex
et elevatus ab altero

quo nollet ivit, sed volens
20 mortem subegit asperam.

1 L. Biraghi, Inm sincen e carmi di Sani'Ambrogio vescovo di Müano (Milano 1862) 91f.; G.M. Dre¬

ves, Aurelius Ambrosius, «der Vater des Kirchengesanges». Eine hymnologische Studie (Freiburg
1893/Amsterdam 1968) 74-76; A.S. Walpole, Early Latin Hymns (Cambridge 1922/Hildesheim
1966) 92f.

2 Manlio Simonetti, Ambrogio. Inm (Firenze 1988) 400.
3 Y.-M. Duval, in: Ambroise de Milan, Hymnes. Fexte etabli, traduit et annote sous la direction de

Jacques Fontaine (Paris 1922) 515-520. Eine Synopse der Urteile zur Echtheitsfrage bei A. Franz,
Fagesablauf und Heilsgeschichte (Ottihen 1994 Pietas Liturgica. Studia 9) 26.

4 Dass sich auch aus dem Wortgebrauch vates i.q. episcopus (Ambr. hymn. 12,24) ein bisher wenig
beachtetes Argument für die Echtheit ergibt, habe ich ZPE168 (2009) 126-137 zu zeigen versucht;
vgl. auch ZPE 169 (2009) 79-83. Richtig aber schon Biraghi (wie Anm. 1) 89 und Dreves (wie
Anm. 1) 75.

Museum Helveticum 67 (2010) 228-232



Zur Verfasserschaft des ambrosianischen Apostelhymnus 229

Der zweiten dieser beiden Strophen (V) liegt die Ankündigung zugrunde, die
der Herr Joh. 21,18 an Petrus richtet: cum autem senueris, extendes manus
tuas. et alius te (prae)cinget et ducet quo tu non vis. Die letzten Worte dieser
Prophezeiung werfen die Frage auf, wie es zu verstehen sei, daß Petrus sollte
wider Willen zum Martyrium geführt werden. Der Hymnus gibt in Vers 19f. die
Lösung in einer Kurzformel. Dass die in volens ausgedrückte Entscheidung des

Apostels erst aus seinem Quo vadw-Erlebnis heraus recht verständlich werde
(vgl. Ambr. c. Aux. 13: CSEL 82,3,89f), wie Steier meinte5, leuchtet nicht ein, und
Zwierleins Erklärung, das <Nicht-Wollen> Petri gehe hier auf seine Weigerung,
sich in gleicher Weise wie Christus mit dem Kopf nach oben kreuzigen zu
lassen, setzt einen Bezug der Verse 19f. auf die Verse 13f. voraus, wie er dem Text
kaum entnommen werden kann6. Gemeint ist vielmehr der Gegensatz zwischen
Todesangst und Bereitschaft zum Martyrium, die schliesslich siegt, also eine
allgemeinere und durchaus menschliche Erfahrung. Darauf führt die Parallele
Ambr. in Luc. 10,178 (CCL 14,398):

ergo et Petrus etsiparatus erat animo subire martyrium, tarnen ubipericulum advenit,
constantiam mentis inflexit; capit enim nos suavitate sui caelestis usus muneris. nam
quis martyrium non eligeret, si libenter mori possef! ergo et Petr us v idetur
nolle sed parat vincere.et quid mirum si Petrus nolit, cum Dominus
dicat (Mt. 26,39): ,Pater, sifieripotest, transfer a me cahcem hunc; verum tarnen non
mea voluntas, sed tuafiat'l

Die Bereitschaft des Apostels zum Martyrium wurde also angesichts der
Todesgefahr erschüttert; denn der Genuss der süßen Himmelsgabe - das Leben
ist gemeint7 - nimmt den Menschen gefangen, sonst würde ja jeder gern zum
Märtyrer. Auch Petrus war der natürlichen Regung unterworfen, schickte sich
aber an, Sieger zu bleiben in diesem Kampfe (vincere, absolut gebraucht).
Vollends entschuldigt wird er durch das Gebet des Herrn im Garten Gethse-

A. Steier, Untersuchungen über die Echtheit der Hymnen desAmbrosius, Jahrbücher für classische

Philologie, Suppl. 28 (1903) 549-662, hier 614. Der Schluss überzeugt schon deswegen nicht, weil
nach der Darstellung des Sermo c. Auxentium Petrus, cupidus passioms, nur durch die Bitten des

Kirchenvolks bewogen wurde, Rom zu verlassen, das Moment des quo non vis (quo nollet), das

im Hymnus den Gegensatz zu volens bildet, hier also gar nicht ausgedrückt wird.
Otto Zwierlein, Petrus in Rom. Die literarischen Zeugnisse (Berhn/New York 2009
Untersuchungen zur antiken Literatur und Geschichte 96) 103. Auch dass sich das Oxymoron in Vers 15:

suspensus ascendit aus der umgekehrten Haltung des gekreuzigten Petrus erkläre, insofern er mit
den Füssen «tatsächlich ,hinauf-gestiegen'» sei (ebd. 102), ist ein recht kühnes Interpretament,
zumal gerade hier mit Vers 13 verso eru eis vestigio die Umkehrung auf den Kreuzesstamm
bezogen wird, nicht, wie sonst, auf die Füsse des Gekreuzigten selbst, vgl. Heges. 3,2,1 (CSEL
66,186, Z. 27) inversis vestigiis; Ambr. lob 1,1,2 (CSEL 32,2, 212) inverso vestigio; inpsalm.
118 serm. 21,21,2 (CSEL 62,486) inversis... vestigiis; dazu Zwierlein ebd. 100. Der Ausdruck (in)
crucem ascendere kommt überdies auch sonst bei Ambrosius vor: Zwierlein ebd. 102iss>.

Die Junktur hat klassisches Flair, vgl. Prop. 2,3,25 caelestia munera; Ov. met. 13,659 caelesti munere;
Culex 414 vitaepro munere.



230 Christian Gnilka

mani, in dem der Gottmensch seine Todesangst offenbarte. Der oben durch
Sperrung hervorgehobene Satz erinnert an die Formulierung des ambrosia-
nischen Lieds.

Ähnlich äussert sich Augustinus in evang. loh. 123,5 (CCL 36,679,
Z. 78ff):

non enim crucifixus, sed utique crucifigendus quo n oll et est ductus; nam cruci-
fixus non quo nolebat abiit, sedpotius quo volebat. solutus quippe a corpore volebat
esse cum Christo, sed sifieri posset, praeter mortis molestiam vitam concupiscebat
aeternam; ad quam molestiam nolens ductus est, sed ab ea volens eductus est; n o -

l en s ad eam v enit, sed volens e am v icit; et reliquit hunc infir-
mitatis affectum quo nemo vult mori, usque adeo naturalem, ut eum beato Petro
nee senectus auferre potuit, cui dictum est: ,cum senueris', duceris ,quo non vis'
(Joh. 21,18). propter nos consolandos hunc etiam in se transfiguravit ipse Salvator,
dicens: ,Pater, sifieri potest, transeat a me calix iste' (Mt. 26,39); qui utique mon
venerat, nee habebat mortis necessitatem, sed voluntatem, potestate positurus ani-
mam suam, et rursus eam potestate sumturus. sed molestia quantacumque sit mortis,
debet eam vincere vis amoris, quo amatur Me qui cum sit vita nostra, etiam mortem
voluit perferre pro nobis. nam si nulla esset mortis vel parva molestia, non esset tarn

magna martyrum gloria.

Augustins Erklärung ist gedanklich reicher und tiefer gefasst, aber die Hauptlinien

der ambrosianischen Exegese treten auch bei ihm hervor: das <Wollen> des

Apostels gründet in der Liebe zu Christus, sein <Nicht-Wollen> in der Schwäche
der menschlichen Natur, die der Erlöser mit j enen Worten im Garten zu unserer
Tröstung «auf sich hin umwandelte» (denn er nahm den Tod aus eigener
Machtvollkommenheit auf sich). Aber Petrus überwand die Beschwernis des Todes,
ohne die der Ruhm der Märtyrer nicht so gross wäre. In der sentenzenhaften
Formulierung, die wieder im Schriftbild hervorgehoben ist, steht Augustinus
sowohl dem Prosa-Ambrosius als auch dem Hymnus nahe, viel näher aber diesem:

AMBR. Ergo et Petrus videtur nolle, sed parat vincere.
HYMN. Quo nollet ivit. sed volens Mortem subegit asperam.
AUG. Nolens ad eam venu, sed volens eam vicit (sc. molestiam mortis).

Die Übereinstimmung kann keine zufällige sein; sie lässt sich auch nicht aus dem
Passus der ambrosianischen Lucas-Erklärung ableiten, sondern weist auf den
Hymnus als unmittelbare Vorlage8. Augustinus hatte in Mailand die Einführung
des Kirchengesangs erlebt und war von den ambrosianischen Hymnen zutiefst
ergriffen worden (conf. 9,6,14-7,15). Manche davon muss er par cceur gelernt
haben, denn in der Trauer um die Mutter tröstete er sich mit den ersten beiden
Strophen des Hymnus Deus creator omnium (conf. 9,12,32), und auch sonst ha-

8 Vielleicht ist auch der oblique Konjunktiv quo nollet im Augustinustext durch den Hymnus
angeregt; zu diesem Konjunktiv s. Steier (wie Anm. 5) 615.



Zur Verfasserschaft des ambrosianischen Apostelhymnus 231

ben die Hymnen bei ihm ihre Spuren hinterlassen9. So haftete etwa das schöne

Oxymoron der sobria ebrietas (Ambr. hymn. 2,23f.) in seinem Gedächtnis (vgl.
conf. 5,13,23), und Gleiches dürfen wir von der pointierten Formulierung des

Apostelhymnus annehmen, durch die sich die Lösung jener quaestio, die das

quo non vis aufgab, dem Gedächtnis empfahl. Vielleicht hat dabei die Lektüre
des Prosa-Ambrosius eine vermittelnde Rolle gespielt und die Reminiszenz

ausgelöst.
Zwierlein schreibt in seinem neuen Petrusbuch10, die Strophe (V) bleibe

unverständlich, wenn man für die biblische Vorlage Joh. 21,18 den Text der Vul-
gata oder den griechischen Urtext annehme; das «knifflige Rätsel» löse sich
erst, wenn man erkenne, dass Ambrosius die Stelle des Evangeliums in anderer
Fassung las, vermutlich in einer Version, die statt: et du cet te die Variante: et

tollet te führte (so Aug. in epist. loh. 5,11: PL 35,2018)11: «Nur bei Zugrundelegung

dieser Textform versteht man Vers 18 des Hymnus: etelev atus ab altero.
Ambrosius hat in tollet te nicht eine Alternativ-Übersetzung zu ducet te (für
das oI'cei der griechischen Vorlage) gesehen, sondern ,wird dich emporheben'
verstanden». Aber elevatus ist nichts weiter als der metrisch brauchbare Ersatz
für das biblische exaltatus (Joh. 12,32): et ego si ex alt atus fuero a terra, omnia
traham ad me (ipsum) (vgl. Joh. 3,14; 8,28). Ambrosius hat das seinem Metrum
nicht fügsame exaltatus ersetzt durch elevatus (mit Anapäst im dritten Fuss wie
Ambr. hymn. 5,1. 7; 10,27; 11,18), hat Joh. 12,32 mit Joh. 21,18 kombiniert und
den Kreuzestod des Schülers der Erhöhung am Kreuze, die der Meister für sich

voraussagte, leicht angenähert. In diesem Zusammenhang ist es interessant, dass

Ambrosius an anderer Stelle (Abr. 1,8,77: CSEL 32,1, 552, Z. 14f.) die beiden
Partizipien zusammenrückt, worauf schon Duval hinwies12, und, hier weniger
Dichter denn Lehrer, die Einzigartigkeit der Erhöhung des Herrn hervorhebt:
(Christus) solus elevatus et exaltatus a terris. Der Ausdruck gehört zu
einer typologischen Exegese, die den Widder, der statt Isaaks geopfert wurde (Gen.
22,13), auf Christus und seinen Opfertod am Kreuze deutet (ibid. 78: 552,24ff):

9 Die Zeugnisse bei Franz (wie Anm. 3) 19f. Durch ausdrückliche Erwähnung bei Augustinus als

echt erwiesen sind die Hymnen Nr. 1,3 und 4 Fontaine.
10 Zwierlein (wie Anm. 6) 99-103.
11 Darin, dass Ambrosius die Stelle Joh. 21,18 zweimal mit et ducet zitiert, Augustinus fünfmal,

sieht Zwierlein (ebd. 102ss) kein Hindernis für seine Erklärung. Bei Jülicher-Matzkov-Aland,
Itala 4 (Berlin 1963) 228 wird tollet nicht als Variante zu ducet geführt. Es ist an jener Stelle bei
Augustinus wohl als Freiheit des Zitats zu verstehen, die sich daraus erklärt, daß dem Autor
schon die Bedeutung der Bildrede vorschwebt; vgl. Cic. Verr. II 5,170 facinus est vincire civem
Romanum...: quod dicam in crucem tollere!; Cic. Att. 7,11,2 sed hoc ipsum ,velle' miserius esse

duco quam in crucem tolli;Liv.38,48,13 (Carthagine) in crucem tolli imperatores dicuntur;
Hist. Aug. Maximin. 16,6 inimicus senatus in crucem tollatur; ibid. Avid. 4,6 rapi eos tussit et
in crucem to 111; Prud. perist. 11,65 crux istum t o Hat in auras. Weiteres im FhLL 4,1256,76ff.
s.v. crux. Der Ausdruck ist technisch (Marquardt-Mau, Privatleben 1,188), konnte darum leicht
die Zitierweise beeinflussen.

12 Duval (wie Anm. 3) 538 zu Vers 17-18. Weiteres im Thesaurus 5,2 s.v. exalto 1156,60ff: «de crucis
sive Christi in cruce elevatione».



232 Christian Gnilka: Zur Verfasserschaft des Apostelhymnus

virgultum illud (das Gebüsch, in dem der Widder mit seinen Gehörn festhing)
patibulum crucis, et in hoc ligno praestantissimus ductor gregis13 exaltatus
omnia traxit ad se, ut ab omnibus cognosceretur. unde et ipse ait (Joh. 8,28): ,cum
exaltav eritis filium hominis, tunc cognoscetis quia ego surrt. Voraussetzung
für den theologisch vertieften Begriff der Erhöhung am Kreuze bildet natürlich
der allgemeine Sprachgebrauch, wie er sich in dem Terminus in crucem tollere
ausdrückt, vgl. Sulp. Sev. chron. 2,29,4 tum Paulus ac Petrus capitis damnati: quo-
rum uni cervix gladio desecta, Petrus in crucem sub latus.

Korrespondenz:
Christian Gnilka
Westfälische Wilhelms-Universität Münster
Institut für Klassische Philologie
Domplatz 20-22
D-48143 Münster

13 Im Sinne des erstrebten i)V|/T|Ä,6v seiner Darstellung gab Vergil der Tierwelt bisweilen menschli¬
che Züge und setzte zu diesem Zweck auch das altertümliche Wort ductor ein: ductores, gesagt
von Bienenkönigen georg. 4,88; von Hirschen Aen. 1,189. Spätere Dichter erweiterten diesen

Sprachgebrauch: ductor gregis vom Widder Sen. Fro. 1035; Fhy. 226; SU. 3,685; Avian. fab. 13,4;
s. FhLL 5,1 s.v. ductor 2170,10ff: «de bestiis»; hier auch unsere Ambrosiusstelle. Ambrosius hat
dieses Mittel genutzt, um den Typos im Blick auf seine Bedeutung zu heben und beides in dem
einen Ausdruck praestantissimus ductor gregis zusammenfallen zu lassen; in dieser Wortfügung
lebt zugleich Mart. Polycarp. 14,1 fort: 6 8e ÖTtiaco Tag xetpag TtoifjaaQ Kai TtpoaöeÖeig cocntep

KpiÖQ ETiiormog ek [iejäXox> Tioiuvim) eig Tipoatpopäv k%\. Bei Ambrosius ist das Wort vom KpiÖQ

eTiionuog klassizistisch eingefärbt.


	Zur Verfasserschaft des ambrosianischen Apostelhymnus

