
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 67 (2010)

Heft: 3

Artikel: Sokrates und Curiatius Maternus : zur Bedeutung von Platons
Symposion für den taciteischen Dialogus de oratoribus

Autor: Breitenbach, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-170301

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-170301
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sokrates und Curiatius Maternus.
Zur Bedeutung von Piatons Symposion für den taciteischen

Dialogus de oratoribus
Von Alfred Breitenbach, Bonn

Abstract: Die Beziehungen zwischen Piatons Symposion und dem Dialogus de

oratoribus des Tacitus erstrecken sich auf das Setting und einzelne Motive, aber
auch auf die Anlage des Werkes: Jeweils zeigt sich in einem scheinbar sachfremden

Teil der Dialoge, dass die wichtigsten Redner (Sokrates und Maternus) das

Ergebnis ihrer eigenen Ausführungen zum Gegenstand des jeweiligen Dialogs
in gewisser Weise verkörpern. Der Rückgriff auf das Symposion unterstreicht
auch die Abwendung vom Rednerideal Ciceros, das Quintilian wiederbeleben
möchte. Cicero hatte sich für das Setting von De oratore auf den Phaidros berufen;

indem Tacitus unter Umgehung von Ciceros De oratore auf das platonische
Symposion zurückgreift, mindert er die Relevanz, die Ciceros Rednerideal in
seinen Augen für die Gegenwart hat.

I. EINLEITUNG

Als Cicero in den 50er Jahren des 1. Jh. v.Chr. seinen Dialog «Über den
Redner», De oratore, verfasste, bewegte ihn die Frage, welche Voraussetzungen man
haben muss, um in der schwierigsten aller Künste, der Redekunst1, erfolgreich
zu sein, welche Aufgaben und Anforderungen an den Redner gestellt sind und
was den vollkommenen Redner, den orator perfectus, ausmacht2. Cicero lässt
dabei Personen auftreten, die die Verbindung von Politik und Rhetorik
repräsentieren und von Wert und Bedeutung der Beredsamkeit für das Staatswesen

überzeugt sind. Das Gespräch stellt Cicero in drei Büchern dar, in denen die
Dialogpartner unter anderem einzelne Pflichten zur Anfertigung einer Rede
(officia oratoris) erörtern.

Cicero parallelisiert die Gesprächssituation ausdrücklich mit derjenigen
des platonischen Dialogs Phaidros, wenn er einen der Gesprächsteilnehmer zu
Beginn sagen lässt: «Warum tun wir es nicht jenem Sokrates aus dem Phaidros
Piatons gleich, Crassus? Denn daran hat mich deine Platane hier erinnert, die
sich mit ihren weiten Zweigen nicht weniger als Schattenspenderin für diesen
Ort ausgebreitet hat als jene, deren Schatten Sokrates aufsuchte [.. .]».3 Wie Ci-

1 Vgl. Cic. de orat. 1,16-19.
2 Vgl. Cic. de orat. 1,59: [...] sed oratoremplenum atqueperfectum esse eum, qui de ommbus rebus

possit copiose vaneque dicere.
3 Cic. de orat. 1,28: cur non imitamur, Crasse, Socratem illum, qui est in Phaedro Piatonis? Nam

Museum Helveticum 67 (2010) 146-163



Sokrates und Curiatius Maternus 147

ceros De oratore hatte auch Piatons Phaidros die Rhetorik zum Thema:
Ausgangspunkt war dort ein Vortrag des attischen Redners Lysias, den Sokrates
zum Anlass nahm, sich sowohl mit der Rhetorik als auch mit dem Wesen der
Liebe, des Eros, zu befassen4.

Tacitus schreibt um das Jahr 102 n.Chr.5 ebenfalls einen Dialog,der sich mit
dem Redner und der Beredsamkeit befasst und der unter dem Titel Dialogus
de oratoribus überliefert ist6. Dieser Titel erinnert an Ciceros ähnlich lautendes
Werk, und auch die Verbindung der Gattung <Dialog> mit dem Thema <Bered-
samkeit> deutet darauf hin, dass Tacitus sich mit dem Werk Ciceros
auseinandersetzen will. Doch Ausgangspunkt sind hier nicht mehr Überlegungen, wie
man ein guter Redner wird, auch nicht der in Ciceros Dialog ausser Frage
stehende Wert der Beredsamkeit: Ausgangspunkt ist vielmehr die Frage, warum
es an der Wende zum 2. Jh. n.Chr. keinen Redner (orator) mehr gibt, warum es

keinen Grund mehr gibt, die zeitgenössische Redekunst (eloquentia) zu loben7.

me haec tua platanus admonuit, quae non minus ad opacandum hunc locum patulis est diffusa
ramis quam lila, cuius umbram secutus est Socrates [...]. Vgl. Plat. Phaedr. 229a 7 229b lf. 230b

2-5:rj xe 7ap Ti^cixavog ai)xn \w.X' äLicpiXacpfjg xe Kaim|/T|W|, xo-5 xe ayvo-ü xö toi/oq Kai xö o-üokiov
TiciyKa^ov, Kai cbg äK|xr|v e'xei xfJQ avÖng, coq av E-DcoSEoxaxov TiapE^oi xöv xötiov.
S.H. Rutledge, «Plato, Tacitus, and the Dialogus de oratoribus», in: G Deroux (Hrsg.), Studies

in Latin Literature and Roman History (Bruxelles 2000) 345-357, hier 348 meint, dass der taci-
teische Dialogus Rhetorik, das platonische Symposium dagegen den Eros behandle, weise auf
Kontrastimitation hin; doch sind die Themen keineswegs zwingend kontrastiv zu sehen, wie der
Phaidros zeigt, und auch im Symposion äussert sich Sokrates kritisch zur rhetorischen Praxis

(siehe unten).
Zur Datierung um 100/102 n.Chr. vgl. M. Beck, «Das dramatische Datum des Dialogus de
oratoribus. Überlegungen zu einer in Vergessenheit geratenen Streitfrage», Rheinisches Museum
144 (2001) 159 Anm. 1; R. Mayer, Tacitus. Dialogus de oratoribus (Cambridge 2001) 22-28; CO.
Brink, «Can Tacitus' Dialogue Be Dated?», Harvard Studies in Classical Philology 96 (1994)
251-280; D. Bo, Le pnncipah problematiche del Dialogus de oratoribus Spudasmata 51)
(Hildesheim 1993) 147-152; A. Kappelmacher, Zur Abfassungszeit von Tacitus' Dialogus de

oratoribus: Wiener Studien 50 (1932) 121-129;TD. Barnes, «The Significance ofTacitus' Dialogus
de oratoribus», Harvard Studies in Classical Philology 90 (1986) 225-244 und G E. Murgia, «The

Date of Tacitus' Dialogus», Harvard Studies in Classical Philology 84 (1980) 99-125; «Pliny's
Letters and the Dialogus», Harvard Studies in Classical Philology 89 (1985) 171-206 plädieren
für das Jahr 97; K. Barwick, «Der Dialogus de oratoribus des Tacitus. Motive und Zeit seiner
Entstehung», Berichte der SachsischenAkademie der Wissenschaften 1954,31f. für kurz nach 105.

Forschungsbericht u. a. bei H.W. Benario, «Recent Work on Tacitus. 1994-2003», The Classical

World 98 (2004-2005) 251-336 (zum Dialogus 281-284). Zum handschriftlichen Befund
vgl. H. Merklin, «<Z)ifl/ogus>-Probleme in der neueren Forschung», A/V.RW2,33,3 (Berlin 1991)
2255-2283, hier 2260f. mit Hinweis auf R.P. Robinson,De fragmenti Suetoniam de Grammaticis
et Rhetonbus Codicum Nexu etFide University of Illinois Studies in Language and Literature
6) (Urbana 1922).
Tac. dial. 1,1: Saepe ex me requms, Iuste Fabi, cur [...] nostrapotissimum aetas deserta et laude

eloquentiae orbata vix nomen ipsum oratoris retineat; neque enim ita appellamus nisi antiquos
[...]. Hier und im Folgenden ist der Text der Ausgabe von H.Heubner, P. Cornelius Tacitus 2,4.

Dialogus de oratoribus (Stutgardiae 1983) entnommen.



148 Alfred Breitenbach

Gattung und Thema legen also eine Auseinandersetzung mit Ciceros Dialog

Über den Redner nahe8; und Cicero selbst ist in dem Dialog des Tacitus
präsent, nicht nur durch den gattungsbedingten Stil9: Die Gesprächssituation des

Dialogus de oratoribus wird während der Unterredung datiert; Ausgangspunkte
der Berechnung sind die Ermordung Ciceros und das Ende der Republik im
Jahr 43 v.Chr.: 120 Jahre nach dem Tod Ciceros und dem Beginn des Prinzipats10
<spielt> das Gespräch über den Verfall der Redekunst.

Auch zu Ciceros De oratore selbst gibt es direkte Verbindungen, sei es, was
die Gesprächssituation angeht, sei es im Hinblick auf die Funktion oder
Argumentation einzelner Gesprächsteilnehmer11. Doch es gibt auch Unterschiede:
Die Frage nach den Gründen für den Verfall der Beredsamkeit wird nicht aus-

8 Vgl. D. S. Levene, «Tacitus' Dialogus as Literary History», Transactions and Proceedings ofthe
American Philological Association 134 (2004) 188-192.

9 Dazu grundlegend F. Leo, Rez. A. Gudeman (Hrsg.), P Cornelu Taciti dialogus de oratoribus
(Boston 1894): Gottingische gelehrte Anzeigen (1898) 169-188, hier 175-183 (wieder abgedruckt
in ders., Ausgewählte kleine Schriften 2 (Roma 1960) 277-298).

10 Tac. dial. 17,2f. (Aper spricht): nam ut de Cicerone ipso loquar, Hirtio nempe et Pansa consulibus,
ut Tiro libertus aus scnpsit, VII idus <Decembres> occisus est, quo anno divus Augustus in locum
Pansae etHirti se et Q. Pedium consules suffecit [...] centum et viginti anm ab intentu Ciceroms

in hunc diem colliguntur, unius hominis aetas (vgl. auch 22 u. ö.). «120» scheint eine <runde>

Zahl zu sein, denn die präzise Abfolge der Herrschaftsjahre, die Tacitus dial. 17,2f. nennt, führt
auf einen Zeitraum von 117 Jahren; vgl. D.S. Levene, a.O. (wie Anm. 8) 173 mit Anm. 46. Im
Allgemeinen geht man heute von 74/75 n. Chr. als dem dramatischen Datum aus; vgl. M.
Winterbottom, «Returning toTacitus' Dialogus»,in: C.WWooten (Hrsg.), The Orator inAction and
Theory in Greece and Rome Mnemosyne Suppl. 225) (Leiden 2001) 137-155, hier 137 Anm.
2; D. Bo, a.O. (wie Anm. 5) 125-147; H. Heubner: R. Güngerich, Kommentar zum Dialogus des

Tacitus (Göttingen 1980) 196f.; zuletzt äusserte sich M. Beck, a.O. (wie Anm. 5) zu der Frage des

«dramatischen Datums» und kommt aufgrund des Verständnisses von statio als «Regierungszeit»
(Tac. dial. 17,3) zu einer (dem Wortlaut bei Tacitus entsprechenden) Annahme von 120 Jahren
und so auf 77/78 n.Chr. als dramatisches Datum (abgelehnt von D.S. Levene, a.O. [wie Anm. 8]
173 Anm. 46).

11 So <spielt> z. B. auch Ciceros De oratore, wie Tacitus Dialogus (vgl.Tac. dial. 2,2), viele Jahre vor
der Erzählsituation; zu weiteren direkten Berührungen mit diesem Dialog Ciceros, aber auch
anderen ciceronischen Werken (z. B. dem Brutus) u. a. D.S. Levene, a.O. (wie Anm. 8) 189; S.M.

Goldberg, «Appreciating Aper. The Defence of Modernity in Tacitus' Dialogus de oratoribus»,
Classical Quarterly 49 (1999) 224-237, hier 230. 233; C. Champion, «Dialogus 5.3-10.8. A Re-
consideration of the Character of Marcus Aper», Phoenix 48 (1994) 152-163, hier 161;TJ. Luce,
«Reading and Response in the Dialogus», in:TJ. Luce/A.J. Woodman (Hrsg.), Tacitus and the
Tacitean Tradition (Princeton 1993) 11-38, hier 12f. 20f.; S. Döpp, «Die Nachwirkung von Ciceros
rhetorischen Schriften bei Quintilian und in Tacitus' Dialogus. Eine typologische Skizze», in: R

Neukam (Hrsg.), Reflexionen antiker Kulturen (München 1986) 7-26, hier 16-22; I. Borzsäk, «Le

'Dialogue' de Tacite et le 'Brutus' de Ciceron», Bulletin de lAssociation Guillaume Bude (1985)
289-298; W Deuse, «Zur advocatus diaboli-Vunktion Apers im Dialogus und zur Methode ihrer
Deutung», Grazer Beiträge 3 (1975) 51-68; A. Michel, Le «Dialogue des orateurs» de Tacite et

la philosophie de Ciceron Etudes et commentaires 44) (Paris 1962) 27f. (zu De oratore) und

passim;A. Gudeman (Hrsg.),.P Cornelu Taciti Dialogus de oratoribus (Berlin 21914) 83-89;
R. Klaiber, Die Beziehungen des Rednerdialogs von Tacitus zu Ciceros rhetorischen Schriften
1-2, Jahresbericht des Königlichen Alten Gymnasiums in Bamberg (Bamberg 1914/1916).



Sokrates und Curiatius Maternus 149

schliesslich von Personen diskutiert, denen die rhetorische Theorie und Praxis
am Herzen liegt, die von deren prinzipiellem Wert überzeugt sind. Im Gegenteil:

Ein Gesprächsteilnehmer, Curiatius Maternus, lehnt die Betätigung als

Redner rundweg ab12.

Ausserdem hat Tacitus für den Dialogus de oratoribus eine Gesprächssituation

gewählt, die sich von der in Ciceros De oratore unterscheidet: Nannte
dieser zu Beginn explizit Piatons Dialog Phaidros, so parallelisiert Tacitus das

Setting seines Dialogs - ebenfalls gleich zu Beginn - mit der des platonischen
Symposions13. Wie der Phaidros behandelt das Symposion den Eros, aber das

Symposion hat keine ausdrücklichen Bezüge zur Rhetorik14.
Obwohl Tacitus sich offensichtlich auf das Gastmahl Piatons bezieht, hat

man erst in jüngerer Zeit zu untersuchen begonnen, ob die Hinweise auf das

Symposion mehr sein wollen als die Einreihung in eine literarische Tradition15.
Die bisher vorliegenden und auch neue Einzelergebnisse sollen im Folgenden

eingebettet werden in einige weitergehende Fragestellungen, die in
diesem Zusammenhang noch nicht berücksichtigt wurden, nämlich 1) inwieweit
sich das platonische Symposion für die Erklärung der Struktur des Dialogus
de oratoribus heranziehen lässt; 2) wie der Rückgriff auf das Symposion die
Bewertung der Redekunst im Dialogus unterstreicht, und 3) wie literarische
Gattungen in Tacitus' Dialogus gewissermassen verknüpft werden.

Um die Frage nach einer strukturellen Ähnlichkeit zu ergründen, sei der
Handlungsgang des Dialogus kurz in Erinnerung gerufen.

II. DER DIALOGUS DE ORATORIBUS - ABRISS

Tacitus beginnt sein Werk mit der Frage, warum es in seiner Zeit so gut wie
keine Beredsamkeit mehr gebe und die Bezeichnung <Redner> zwar noch auf
die Alten angewendet werde, nicht aber auf Zeitgenossen - diese heissen nur
<Rechtsanwälte> oder <Verteidiger>16. Zur Beantwortung gibt er ein Gespräch
wieder, das in seiner Jugend die gelehrtesten Männer seiner Zeit führten (1,2:
disertissimorum, ut nostris temporibus, hominum11). Anlass war die Rezitation

12 Vgl. Tac. dial. 4,2 (Maternus spricht): quo laetor magis oblatum nobis ludicem, qui me vel in fu¬
turum vetet versus facere vel, quod tarn pndem opto, sua quoque auctoritate compellat, ut omissis
forensium causarum angustüs, in quibus mihi satis superque sudatum est, sanctiorem illam et

augustiorem eloquentiam colam.
13 Siehe unten.
14 Vgl. aber unten.
15 S. H. Rutledge, a.O. (wie Anm. 4) 345-357; J. Allison, «Tacitus' Dialogus and Plato's Symposium»,

Hermes 127 (1999) 479-492.
16 Tac. dial. 1,1: horum autem temporum diserti causidici et advocati et patroni et quidvis potius

quam oratores vocantur.
17 Die Einschränkung ut nostris temporibus ist im Hinblick auf die Fragestellung zu sehen (es sind

grosse Redner, aber dieser Zeit; d.h. im Verhältnis zu Cicero sind sie es womöglich nicht); dass



150 Alfred Breitenbach

einer Tragödie mit dem Titel Cato des Curiatius Maternus18, und dieser hatte
seine Titelgestalt, den republikanischen Vorkämpfer für Freiheit, offenbar sehr
direkt sprechen lassen. Die zwei Rhetoriklehrer des Tacitus, Marcus Aper und
Iulius Secundus, suchen ihn daher auf, warnen vor zu grosser Offenheit, und
Aper fragt auch, warum Maternus überhaupt Tragödien schreibe und nicht sein
rednerisches Talent nutze. So ergibt sich das erste Gesprächsthema: Gründe für
die Dichtertätigkeit des Curiatius Maternus.

Marcus Aper19 verteidigt die Redekunst20: Das ganze Leben sei auf Nutzen,
utilitas, auszurichten, - und nichts sei nützlicher als B eredsamkeit, eine Angriffsund

Verteidigungswaffe für sich selbst und für Freunde. Sie verschaffe Ansehen
und damit Vergnügen, voluptas, und führe zu Reichtum. Der Dichtkunst dagegen

fehle jeder Nutzen; der aus ihr erwachsende Erfolg sei kurzlebig und führe
weder zu Ansehen noch zu Vermögen, vielmehr koste es sogar Geld, sich einen
Aufführungsraum zu verschaffen. Wer kein Rednertalent, wohl aber solches

zum Dichten besitze, müsse dieses nutzen. «Aber es geht um dich, Maternus»21,
ruft Aper aus: Maternus verfüge über beides, und daher sei es unvernünftig,
dass er das Unbedeutendere, die Dichtkunst, verfolgt.

Die kürzere Erwiderung22 des Curiatius Maternus23 erklärt das Aufkommen
der auf Gewinn ausgerichteten Beredsamkeit als Degeneration: Im Goldenen

es sich bei den Diskutanten des Dialogus jedoch um «lightweights» (S.H. Rutledge, a.O. [wie
Anm. 4] 348) handele im Gegensatz zu den Teilnehmern im platonischen Symposium und dass

diese Kontrastierung zu einer intendierten Abwertung beitrage (es sind keine grossen Redner,
weil im Praetext «great philosophic, artistic, and political talents, including Socrates, Alcibiades,
and Aristophanes» sprechen), scheint abwegig.

18 M. Winterbottom, a.O. (wie Anm. 10) 138 vermutet, der Titel sei angeregt von Cic. Orat. 35:

itaque hoc [sc. den Orator] sum aggressus statim Catone absoluta. Vgl. zum Charakter und zum
Verhältnis der beiden Reden des Maternus G. Manuwald, «Der Dichter Curiatius Maternus in
Tacitus' Dialogus de oratoribus»: Göttinger Forum für Altertumswissenschaft 4 (2001) 1-20.

19 Vgl. R. Dammer, «Wenn das Temperament mit einem durchgeht... Marcus Aper im Dialogus de

oratoribus», Rheinisches Museum 148 (2005) 329-348 zu einer differenzierten Betrachtung der
Persönlichkeit des Marcus Aper; zur Ähnlichkeit Apers (vgl. Tac. dial. 2,1: Aprum ingenio potius
et vi naturae quam institutione et litteris famam eloquentiae consecutum) mit Marcus Antonius
in Ciceros De oratore u.a. M. Winterbottom, a.O. (wie Anm. 10) 138; eine Relativierung der
herkömmlichen negativen Sichtweise der Argumentation Apers bei S.M. Goldberg, a.O. (wie
Anm. 11); C. Champion, a.O. (wie Anm. 11); CO. Brink, «History in the 'Dialogus de oratoribus'
and Tacitus the Historian», Hermes 121 (1993) 335-349, hier 340 u.ö.; vgl. bereits C.D.N. Costa,
«The Dialogus», in:TA. Dorey (Hrsg.), Tacitus (New York 1969) 19-34, hier 31.

20 Tac. dial. 5,3-10,8.
21 Tac. dial. 10,5: sed tecum mihi, Materne, res est.

22 Tac. dial. 11,1-13,6.
23 Die Identifikation mit dem bei Dio Cassius 67,12,5 genannten, im Jahr 91 n. Chr. von Domitian

getöteten Rhetor Maternus wird heute in der Regel nicht befürwortet; vgl. etwa S. Bartsch,
Actors in theAudience. Theatncality and Doublespeak from Nero to Hadrian (Cambridge, Mass.

1994) 248t



Sokrates und Curiatius Maternus 151

Zeitalter24 gab es nur Dichter, die bei Göttern weilten; Dichtung ist die erste
Form aller Beredsamkeit. Ruhe und Sorglosigkeit, so Curiatius Maternus, seien
ihm wichtiger als Menschenmassen und das Forum. Ausserdem stehe der Ruhm
eines Homer, Sophokles, Vergil oder Ovid dem der Redner in nichts nach.

An dieser Stelle sei bereits auf eine strukturelle Problematik des Dialogus
hingewiesen: Die Ausgangsfragestellung, Gründe für den Verfall der Beredsamkeit,

wird in diesen ersten zwei Reden gar nicht behandelt25, denn dort geht es

um die Berufswahl des Curiatius Maternus26: Auf welche Vorzüge der
Rednertätigkeit verzichtet er, und welche Züge der Dichtkunst reizen diesen <Dissi-
dentem der Beredsamkeit? Zwei Lebensentwürfe, zugeschnitten auf die Person
des Curiatius Maternus, stehen unkommentiert nebeneinander.

Und diese unterschiedlichen Standpunkte werden auch nicht diskutiert,
denn eine neue Person tritt auf, Vipstanus Messalla27; er lenkt das Gespräch
auf die eigentliche Fragestellung, auf die Gründe für den Unterschied zwischen
der alten und der neuen Redekunst. Abermals hebt Aper an und verteidigt die
zeitgenössische Beredsamkeit28: Der Begriff <alt> sei relativ: Im Verhältnis zu
Nestor sei Cicero ein <neuer> Redner. Ausserdem müssten sich Redner dem
wechselnden Stil und Geschmack sowie neuen Rahmenbedingungen anpassen;
ferner hätten auch die alten Redner, gemessen am Stilempfinden der Gegen-

Anm. 8; A. Cameron, «Tacitus and the Date of Curiatius Maternus' Death», The Classical Review

N S. 17 (1967) 258-261 (mit der u.a. auf Dialogen Piatons, z.B. dem Phaidon, fassenden Hypothese,

der Dialog müsse kurz vor dem Tod des Curiatius Maternus stattgefunden haben); anders K.
Matthiesen, «Der Dialogus des Tacitus und Cassius Dio 67,12», LAntiquite Classique 39 (1970)
168-177; E. Norden, Die antike Kunstprosa 1 (Leipzig 51898) S. 19 der Nachträge distanziert sich

von der ebd. 324t genannten Identifikation mit dem Rhetor. Eine weitere Identifikation ist die
mit dem bei Mart. 4,60 Curiatius und bei Mart. 1,96; 2,74; 10,37 Maternus genannten Freund
Martials (J. Devreker: Hommages ä J. Veremans, Coli. Latomus 193 (Bruxelles 1986) 101-108;
R. Syme, «Governors Dying in Syria», Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik 41 (1981)
125-144, hier 137t; L. Herrmann, Latomus 3 (1939) 58-60). - L. Duret, «Dans l'ombre des plus
grands II», ANRW 2,32,5 (Berlin 1986) 3205-3212, hier 3207 geht etwas eigenartig davon aus,
dass die Hinweise auf die Gefährdung des Maternus zwar einen (fiktiven) baldigen Tod nach
dem Vorbild des Sokrates im Phaidon nahelegen und dass Tacitus mit diesem Motiv arbeite;
dass der Tod aber tatsächlich eingetreten sei, sei unwahrscheinlich.

24 Tac. dial. 12,3: felix illud et [...] aureum saeculum. Zur Rezeption von Vergils Georgica, die Tac.

dial. 13,5 ausdrücklich zitiert werden, M. Winterbottom, a.O. (wie Anm. 10) 143; zur
unterschiedlichen Konzeption der aurea aetas und den mit ihr bei Vergil bzw. Tacitus verbundenen
Implikationen W. Heilmann,«,Goldene Zeit' und geschichtliche Zeit im Dialogus de oratoribus»,
Gymnasium 96 (1989) 385-391.

25 Vgl. J. L. Penwill, «What's Hecuba to him...? Reflections on Poetry and Politics in Tacitus' Dia¬

logue on Orators», Ramus 32 (2003) 122-147, hier 124.

26 Ein gängiges Thema unter den Diskutanten, wie aus Tac. dial 4,1 hervorgeht: nam nee tu agitare
et insequi poetas intermittis et ego, cui desidiam advocationum obicis, cotidianum hoc patrocinium
defendendae adversus tepoeticae exereeo. Zu desidia als Vorwurf an die Griechen B. Hardinghaus,
Tacitus und das Griechentum (Diss. Münster 1932) 42.

27 Vgl. zu dieser Gestalt G. Calboli, «Vipstanus Messalla in Tacitus' Dialogus de oratoribus», in: J.

Herman/H. Rosen (Hrsg.), Petromana. Gedenkschrift H. Petersmann (Heidelberg 2003) 67-82.
28 Tac. dial. 16,4-23,6.



152 Alfred Breitenbach

wart, stilistische Mängel. Es gibt einen Wandel, aber keinen Niedergang der
Redekunst. Vipstanus Messalla spricht zunächst dagegen und verteidigt die alte
Redekunst gegenüber der neuen29.

Nach einer Unterbrechung durch Curiatius Maternus, in der er auf die
eigentliche Fragestellung hinweist, beginnt das dritte und letzte Redepaar: Messalla

gibt Grunde für einen Verfall der Redekunst an30: einen Wandel in der
Erziehung, beginnend im Elternhaus, die mangelnde Ausbildung der jungen
Redner, die sich umfassende Kenntnisse in allen Bereichen der Wissenschaft
aneignen müssten, um Redner zu werden, und die Rhetorenschule mit ihrem
schlechten Unterrichtssystem und den weltfremden Themen. Nach einer nun
vorhandenen Lücke in der Überlieferung31 setzt der Text in der Schlussrede des
Maternus32 ein, der seinerseits Ursachen für den Niedergang der Beredsamkeit
vorträgt: Grund für die rednerischen Talente der republikanischen Zeit waren
ihm zufolge staatliche Wirren; jetzt, in der Monarchie, sind Staatsfeinde wie Ca-

tilina oder Marcus Antonius, die Cicero zu rednerischen Höchstleistungen
anspornten, ausgeschaltet. Ausserdem hätten sich die Bedingungen der Reden
geändert: Früher wurden sie öffentlich und ohne Zeitbegrenzung gehalten, heute
hinter verschlossenen Türen, vor einem kleinen Gremium, und die Richter würden

auf Einhaltung bestimmter Redezeiten hinweisen. Daher sei der frühere
Ruhm und die frühere Hochform der Beredsamkeit nicht (mehr) erreichbar. -
Darauf verabschiedet man sich.

Ein Problem der Struktur des Dialogus sah man darin, dass der erste Teil,
das Gespräch über die Vor- und Nachteile von Dichter- und Rednerberuf, nicht
ohne weiteres in die Ausgangsfragestellung - Gründe für den Verfall der
Beredsamkeit - zu integrieren sei; man sprach sogar von der Uneinheitlichkeit des
Werks33.

Hier kann aber ein Praetext, Piatons Symposion, Hilfestellung leisten -
Tacitus rekurriert im Dialogus, aber auch andernorts häufiger auf platonische
Dialoge34. Zunächst die Frage: Wie geschieht der Rückgriff auf das Symposion?

29 Tac. dial. 25,1-32,7
30 Tac. dial. 33,4-35,5 (das Ende der Rede liegt in der Lücke; vgl. die folgende Anmerkung).
31 Der ausgefallene Text enthielt höchstwahrscheinlich das Ende der Rede des Messalla, ein kurzes

Zwischenstück und den Beginn der Rede des Maternus, den Tac. dial. 42,1 als Redner nach der
Lücke erweist; vgl. H. Merklin, a.O. (wie Anm. 6), bes. 2271-2275; Überblick über den
Diskussionsstand (bis 1993) bei D. Bo, a.O. (wie Anm. 5) 163-202. R Steinmetz dagegen versucht, eine
Secundusrede in der <kleinen Lücke> zu begründen («Secundus im Dialogus de oratoribus des

Tacitus», Rheinisches Museum 131 (1988) 342-357).
32 Tac. dial. 36,1-41,5 (der Beginn dieser Maternus-Rede liegt in der Lücke).
33 U. a. G Andresen, P Cornelius Tacitus. Dialogus de oratoribus (Leipzig 41918) 8: «Eine strenge

einheitliche Komposition hat sie [sc. die Schrift Dialogus de oratoribus] nicht.»
34 Vgl. B. Hardinghaus, a.O. (wie Anm. 26) 27 zu Tac. ann. 6,6,2: neque frustra praestantissimus

sapientiaefirmare solitus est, si recludantur tyrannorum mentes, posse aspici lamatus et ictus, quan-
do ut corpora verbenbus, ita saevitia libidine maus consultis animus dilaceretur und Plat. Gorg.
524e 2 - 525a 1: ÖEaxai EKciaxoi) xr|v v/\>yi\v, o-dk eiScoq öxod eoxiv, äXXa koXXAkv; xoö LiEyätan)

ßaai^ECOQ E7U?iaß6u.£voi; fj aMun) öxodow ßaoi^Ecog fj 8-üvcxxo-ü KaxiÖEiv o-d8ev ¦fryiei; ov xfjg yr>XT\<i,



Sokrates und Curiatius Maternus 153

III. DIALOGUS UND SYMPOSIUM

1. Struktur
Wie Cicero beginnt auch Tacitus seinen Dialog über die Redner mit einer
Referenz auf Piaton: Er lässt ihn stattfinden einen Tag, nachdem Curiatius
Maternus eine Tragödie <rezitiert> hat35. Piatons Symposion findet anlässlich eines

Tragödiensieges des Dichters Agathon statt, und zwar einen Tag nach der
Siegesfeier36 - es gibt keinen weiteren Dialog in der Antike, der das Datum der
Gesprächssituation mit einer Tragödienaufführung parallelisiert37. In beiden
Texten kommen diejenigen, die sich am Gespräch beteiligen, in das Haus des

Tragöden, bei Piaton in das des Dichters Agathon, bei Tacitus in das des
Curiatius Maternus38. In beiden Dialogen sind die Berichterstatter, Tacitus und
Apollodoros, noch Jünglinge, als das erzählte Gespräch stattgefunden hat39, und
diejenigen, die Quelle für das Gespräch sind, werden als glühende Verehrer von
Dialogteilnehmern beschrieben: So heisst es von Aristodemos im Symposion,
er sei einer der grössten Verehrer des Sokrates gewesen40 - Tacitus sagt von sich
selbst, dass er seinen Lehrern Iulius Secundus und Marcus Aper in jugendlichem

Eifer überallhin gefolgt sei41.

Zu diesen bereits früher bemerkten Übereinstimmungen treten weitere
hinzu: Da die Eingangssituation so deutlich übereinstimmt42, darf man ergän-

äXXa 8iau£uaaxtyuivr|v Kai ovXSw lieoxtiv ¦ütco äuopKicbv Kai äSiKiag [...]; F. Egermann, «Der
Dialogus des Tacitus und Piatons Gorgias», Hermes 70 (1935) 424-430; B.R. Voß, «De Taciti
Dialogi quadam cum Protagora Piatonis similitudine», Mnemosyne 26 (1973) 193t

35 Tac. dial. 2,1: nampostero die quam Curiatius Maternus Catonem recitaverat [...] venerunt ad
eum M.Aper et Iulius Secundus [...]. Zum Verständnis von recitatiolrecitare erhellend F. Dupont,
«Recitatio and the reorganization of the space of public discourse», in:Th. Habinek/A. Schiesaro

(Hrsg.), The Roman Cultural Revolution (Cambridge 1997) 44-59.
36 Plat. Symp. 173a 5-7: öxe xfj Tipcbxn xpaycpSia evikt|oev ÄyäÖcov, xfj -üoxEpaia f| fi xa ETUvuaa e'6dev

a-Dxög xe Kai oi xopE-üxai.
37 Auf diesen Anklang an das Symposion hatte man schon früher hingewiesen; vgl. E. Fraenkel,

Horace (Oxford 1957) 136 Anm. 1; K. Matthiesen, a.O. (wie Anm. 23) 169; S.H. Rutledge, a.O.

(wie Anm. 4) 346.
38 Vgl. J. Allison, a.O. (wie Anm. 15) 485.

39 Tac. dial 1,3: quos eandem hanc quaestionem pertractantes tuvenis admodum audivi; Plat. Symp.
173a 5: TiaiScov ovxcov r|u.cbv; vgl. auch Cic. resp. 1,13: sapientissimorum nostrae civitatis virorum
disputatio repetenda memoria est, quae mihi tibique quondam adulescentulo est a P Rutilio Rufo
[...] exposita; K. Matthiesen, a.O. (wie Anm. 23) 169.

40 173b 3t: XcoKpcixoDQ Epaoxrig cov ev xoiq Lici^ioxa xcbv xöxe. Bezeichnend ist auch die Aussage des

Apollodoros, des Erzählers, die dem Verhalten des Erzählers Tacitus entspricht, in Plat. Symp.
172c 4-6: äcp' ox> 8' Eyco XcoKpcixEi awSiaxpißco Kai etuuAeq 7i£7ioir|u.ai EKciaxni; riuipaQ EiSEvai
öxi av Xeyr\ r\ Tipcixxn.

41 Tac. dial. 2,1: M. Aper et Iulius Secundus [...] quos ego utrosque non modo in ludicus studiose
audiebam, sed dorm quoque et inpublica adsectabar mira studiorum cupiditate et quodam ardore
luvenili.

42 «Th. Schirren, Campus oratorum - vatum nemora. Apers und Maternus' Kontroverse im Dialogus
de oratoribus im Lichte einer Topographie der eloquentia», in: Ch. Neumeister/W. Raeck (Hrsg.),
Rede und Redner. Bewertung und Darstellung in den antiken Kulturen (Möhnesee 2000) 227-248,



154 Alfred Breitenbach

zen, dass Tacitus erklärt, er sei schon oft von seinem Adressaten Fabius Iustus
nach den Gründen für den Niedergang der Rhetorik gefragt worden43: Auch
Apollodoros bemerkt, diejenigen, die ihn jetzt nach den Ereignissen beim Gastmahl

im Hause des Agathon fragten, seien nicht die ersten. Erst kürzlich habe
er einem Bekannten darüber Auskunft gegeben44.

In beiden Dialogen treten ferner Personen auf, die unterschiedliche
Lebensläufe und literarische Sparten vertreten45: bei Piaton u. a. ein Arzt (Ery-
ximachos), ein Tragödiendichter (Agathon), ein Komödiendichter (Aristopha-
nes) - bei Tacitus ein Rhetor (Marcus Aper), ein Redner, der auch Tragödien
schreibt (Curiatius Maternus), und einer, der auch biographisch tätig ist (Iulius
Secundus). Und in den Reden, die sie zur jeweiligen Kernfrage - Eros, Verfall
der Beredsamkeit - halten, werden die Lebensläufe und literarischen Ambitionen

sichtbar. Hinzu treten Personen, die politisch-militärisch aktiv waren (Alki-
biades bei Piaton, Vipstanus Messalla46 bei Tacitus)47.

Tacitus hat also mindestens mit dem Hinweis auf die Gesprächssituation
das Symposion als Bezugstext angedeutet, und im Verlauf des Dialogus lassen
sich weitere, bedeutungsvollere Parallelen erkennen.

An dieser Stelle jedoch zunächst einige wenige Worte über den Aufbau
des platonischen Symposions. Der Dialog ist zweigeteilt: Nach dem Eintreffen
im Hause des Tragödiendichters Agathon einigen sich die Gäste darauf, reihum
Lobreden auf die Liebe, auf Eros, zu halten, und nach fünf Reden spricht als letzter

Sokrates. Unmittelbar nach seiner Rede erscheint Alkibiades. Als er Sokrates
erblickt, hält er eine Rede, in der er dessen Wesen beschreibt. Dies hat nun mit
dem Thema, das die ursprünglich anwesenden Gesprächsteilnehmer ausgemacht
hatten, nämlich das Lob des Eros, nichts mehr zu tun: Gleichzeitig wird aber in
dieser Lobrede des Alkibiades auf Sokrates deutlich, dass Sokrates selbst die
Verkörperung dessen ist, was er zuvor als das Wesen des Eros beschrieben hatte48.

hier 229 weist darauf hin, dass der Dialogus, im Unterschied zu den Dialogen Ciceros, in der
Stadt <spielt>. Dies ist eine weitere Gemeinsamkeit mit dem Symposium, das im Unterschied
etwa zum Phaidros ebenfalls in der Stadt spielt.

43 Tac. dial. 1,1: saepe ex me requins, Iuste Fabi, cur [...]. Dieses Motiv auch bei Cic. orat. 1-3;zur
Tradition R. Mayer, a.O. (wie Anm. 5) 87 zu Tac. dial. 1,1 (mit weiterer Literatur).

44 Plat. Symp. 172a 1-4: 8okco uoi TiEpi cbv tidvÖcxveoÖe o-ök äuÄExnxoi; eivoci. Kai yap EXTr/xavov

7ipcpr|v EIQ aox-ü o'iko6ev ävicov cEa?ir|p66Ev xcbv oliv yvcopiLicov xiq otuoÖev KaxiScbv u.£ TiöppcoÖEv

inäXeoe Kai, TiaiScov acia xfj kW|oei [...].
45 Vgl. J. Allison, a.O. (wie Anm. 15) 485.

46 Vgl. R. Hanslik, RE 9A, 1 (Stuttgart 1961) 170-172;Tac. hist. 3,9-18.
47 S.H. Rutledge, a.O. (wie Anm. 4) 349: «Alcibiades' interruption in the Symposium appears to

have been so well known that it is likely that the reader's thoughts will have directed themselves
to that work whenever the topos arose» scheint abwegig, denn Routledge sagt ebd. selbst, dass

in der römischen Literatur der Topos weit verbreitet war. Vielmehr scheint das Zusammentreffen

so zahlreicher Anklänge an das Symposium auch in diesem Punkt, dem Hinzutreten einer
Person, den Referenztext zu markieren.

48 Vgl. nur beispielhaft A. Lesky, Geschichte der griechischen Literatur (Bern 31971) 590: «Nach der
Sokratesrede bricht der trunkene Alkibiades in das Symposion und schildert Sokrates als den



Sokrates und Curiatius Maternus 155

Wie aus der oben gegebenen Übersicht über den Dialogus de oratoribus
hervorgegangen ist, gibt es scheinbar einen <Bruch> im Werk des Tacitus:

Eingangs wird die Frage nach den Gründen für den Niedergang der Beredsamkeit49

gestellt. Es folgen zwei Reden, die nicht diese Gründe untersuchen, sondern
das Selbstverständnis des Redners Aper und das des Dichters Curiatius
Maternus zum Thema haben. Erst das Auftreten des Vipstanus Messalla beendet
das scheinbar wegführende Thema und leitet zum eigentlichen Gegenstand des

Dialogus über.
Bei Piaton und bei Tacitus ändert sich also das Gesprächsthema, zumindest

äusserlich, mit dem Hinzukommen einer Person, und über das Ereignis hinaus
haben die beiden Personen auch vergleichbare Züge: Vipstanus Messalla ist ein
junger, engagierter Politiker und nahm an verschiedenen Kämpfen, die zum
Aufstieg des Vespasian geführt haben, teil. Bei Piaton stösst Alkibiades verspätet

zum Gastmahl, und auch er ist ein noch junger Politiker, der eine bedeutende

Rolle in der Geschichte Athens spielen sollte.
Zur Verdeutlichung mag folgende schematische Übersicht dienen, die die

jeweils zwei Teile gegenüberstellt, deren Thema jeweils fett gesetzt ist:

Piaton, Symposion Tacitus, Dialogus de oratoribus
Einleitung und Begründung der
folgenden Darstellung:
Frage: «Reden über Eros» (172b 2)

Einleitung und Begründung der folgenden
Darstellung:
Frage: «Gründe für den Verfall der
Beredsamkeit» (1,1)

Vorgespräch und Klärung des

Themas:
Reden über Eros

Vorgespräch und Klärung des Themas:
Curiatius Maternus

Erster Teil:
Reden über Eros

Erster Teil:
Curiatius Maternus (10,5: tecum mihi, Materne,
res est)

<Zwischenspiel>:
Ankunft des Alkibiades
Themenwechsel
Sokrates

<Zwischenspiel>:
Ankunft des Vipstanus Messalla
Themenwechsel
Gründe für den Verfall der Beredsamkeit

Zweiter Teil:
Sokrates

Zweiter Teil:
Gründe für den Verfall der Beredsamkeit

Schluss Schluss

grossen Eroserfüllten, der aus der Schönheit der eigenen Seele, die in ihm ruht, wie ein goldenes
Götterbild in einem silenhaft geformten Gehäuse, in der Seele anderer das Schöne zu zeugen
weiss.»

49 Vgl. oben Anm. 7



156 Alfred Breitenbach

In beiden Dialogen, im Dialogus des Tacitus und in Piatons Symposion, wird
die Grundfrage der Texte - Reden auf Eros und Gründe für den Verfall der
Beredsamkeit - in einer Folge von Reden verschiedener Personen vorgetragen,
und zwar in der Weise, wie Walther Kranz es vom Symposion sagte, «dass alles
in den Worten des Mannes, dem die letzte Rede zum Thema zukommt,
aufgenommen und aufgehoben ist»50.

In beiden Dialogen gibt es Abschnitte, die sich vordergründig nicht mit
dem Ausgangsthema befassen, sondern mit Personen: Und diese Personen
verwirklichen in sich die Erkenntnisse, die sie in ihrem Beitrag zur Ausgangsfragestellung

herausgearbeitet haben: Sokrates verwirklicht in seiner Person die
Erkenntnisse, die er über das Wesen des Eros gewonnen hat, Curiatius Maternus

zieht die Konsequenz aus dem, was er als Hauptgrund für den Verfall der
Beredsamkeit erkannt hat: Er verabschiedet sich von der Redekunst und gibt
sich dem Dichten hin.

Während bei Piaton die Verkörperung des Eros nachgereicht wird, setzt
Tacitus das Ergebnis seines Dialogus an den Anfang. Der Leser ist mit der
Datierung des Dialogus am Tag nach einer Tragödienpräsentation und anderen
intertextuellen Referenzen gewissermassen konditioniert. Er erwartet mehr
<Platon> und erkennt am Ende des Dialogus, wie sich Tacitus das Verhältnis
zwischen den Ursachen für den Verfall der Beredsamkeit und der <Berufswahl>
des Curiatius Maternus vorstellt.

Dies kann der Leser erkennen. Erkennt er aber noch mehr? Was ist die
neue Erkenntnis, die das Gespräch über die Redner vermitteln will? Denn letztlich

ist der Dialogus de oratoribus aporetisch, ohne abschliessende Antwort auf
die Ausgangsfrage: Unterschiedliche Erklärungsmodelle stehen unkommentiert

nebeneinander51.

2. Beurteilung der Rhetorik
In Piatons Symposion ist die letzte Rede über Eros die des Sokrates, und fraglos
hat Sokrates hier die wichtigste Wesensbeschreibung des Eros gegeben. Auch
für den Dialogus de oratoribus wird gelten dürfen, dass die Erklärung für den
Verfall der Beredsamkeit, die Curiatius Maternus abschliessend gibt, die
plausibelste ist - die Republik fördert Redekunst, die Monarchie behindert
Redekunst.

Erinnern wir uns: Anlass für den Dialogus de oratoribus war die Rezitation
einer Tragödie durch Curiatius Maternus. Marcus Aper und Iulius Secundus
wollen ihn nun warnen: «Da sagte Secundus: 'Schreckt denn dich, Maternus,
das Gerede der böswilligen Leute nicht davon ab, die anstössigen Stellen deines

Cato zu lieben? Oder hast du deshalb dieses Buch zur Hand genommen,

50 W. Kranz, Geschichte der griechischen Literatur (Leipzig 41958) 324f.
51 So auch die Ankündigung des Sprechers (<Tacitus>) in dial. 1,3: cum singuli diversas sedproba-

biles causas adferrent.



Sokrates und Curiatius Maternus 157

um es sorgfältig zu überarbeiten und, nachdem du das entfernt hast, was zu
einer ungünstigen Auslegung geführt hat, einen Cato zu veröffentlichen, der
zwar nicht besser, aber doch sicherer ist?' Darauf sagte Maternus: 'Du wirst
lesen, was Maternus sich schuldig war, und wiedererkennen, was du gehört
hast.'»52

Es ist also nicht so, dass man das, was der Cato des Maternus sagte, als die
Meinung des Maternus ansehen könnte: In der Darstellung des Dialogus ist
sie bewusst als solche konzipiert - «Du wirst lesen, was Maternus sich schuldig

war», sagt Maternus53. Im Verlauf des Dialogus wird diese Erkenntnis sogar
noch unterstrichen, wenn Marcus Aper dem Curiatius Maternus vorwirft, er
habe mit Cato absichtlich eine bekannte Figur gewählt, die mit Gewicht spreche,

eine persona notabilis et cum auctoritate dictura (10,6).
Man darf also in der Erkenntnis, dass der Niedergang der Rhetorik nicht

auf handwerklichen Mängeln, sondern auf einem politischen Wandel beruht,
die durch den Mund des Curiatius Maternus geäussert wird, das Innovative
sehen, das Neue, das durch den Dialogus vermittelt werden soll. Und diese
Erkenntnis, dass es nämlich keine Zukunft für die Redekunst gibt, macht für
Curiatius Maternus eine Absage an sie und einen Wechsel zu einer anderen Art
literarischer Betätigung unausweichlich, zwingend. Diese Haltung der Redekunst

gegenüber erinnert wieder an Sokrates54: Seine Skepsis gegenüber der
Rhetorik ist Anlass für diverse Dialoge Piatons, so für den Gorgias55 und den
Phaidros56. Aber auch im Symposion ist diese Skepsis und Kritik angesprochen57.

Curiatius Maternus distanziert sich also von der Rhetorik und wendet sich
der Dichtung zu; die Gründe für diese Entscheidung referiert, so die fiktive
Erzählsituation, der junge Tacitus. Aus Zeugnissen über das Leben des Tacitus

52 Tac. dial. 3,2: tum Secundus 'mhilne te' inquit, 'Materne, fabulae mahgnorum terrent, quo minus
offensas Catonis tili ames? an ideo librum istum adprehendisti, ut diligentius retractares, etsublatis
si quae pravae interpretatiom materiam dederunt, emitteres Catonem non quidem meliorem, sed

tarnen secunorem?' - tum ille 'leges tu, quid Maternus sibi debuerit, et agnosces quae audisti'.
53 Vgl. zu dieser Rezeptionshaltung S. Döpp, «<Zeitverhältnisse und Kultur> im taciteischen Dia¬

logus», in: B. Kühnert u. a. (Hrsg.), Prinzipat und Kultur im 1. und 2. Jahrhundert (Bonn 1995)
210-228, hier 212; S. Döpp, «Nee omnia apud priores metiora. Autoren des frühen Principats über
die eigene Zeit», Rheinisches Museum 132 (1989) 86.

54 Vgl. S.H. Rutledge, a.O. (wie Anm. 4) 351t mit Anm. 16.

55 Zum direkten Einfluss des Gorgias auf den Dialogus vgl. F. Egermann, a.O. (wie Anm. 34);
K. Matthiesen, a.O. (wie Anm. 23) 173-177

56 Zu Berührungen des Dialogus mit dem Phaidros vgl. R. Reitzenstein, «Bemerkungen zu den
kleinen Schriften des Tacitus», in: Nachrichten von der Königlichen Gesellschaft der Wissenschaften

zu Göttingen. Philosophisch-historische Klasse aus dem Jahre 1914 (1915) 173-276, hier 207t
(wieder abgedruckt in R.R., Aufsätze zu Tacitus [Darmstadt 1967] 17-120, dort 51t); kritisch
dazu J.R Schwindt, Prolegomena zu einer «Phänomenologie» der romischen Literaturgeschichtsschreibung

(Göttingen 2000) 199t
57 Siehe unten.



158 Alfred Breitenbach

wissen wir, dass er ein begnadeter Redner war58. Doch am Beginn des 2.
Jahrhunderts n.Chr. reissen die Berichte über seine Rednertätigkeit ab; nach
kleineren historischen Versuchern erscheinen dann zwei grosse Geschichtswerke.
In gewisser Weise könnte sich also in dem Erkenntnisprozess, der im Dialogus
de oratoribus dargestellt ist, auch die Reflexion des Verfassers über seine Position

zwischen Politik und Rhetorik auf der einen und einer anderen literarischen
Tätigkeit auf der anderen Seite spiegeln59. Er wählt schliesslich die Historiographie;

ist diese Entscheidung womöglich auch bereits im Dialogus angelegt? Wie
verhalten sich Rede, Dichtung und Geschichtsschreibung zueinander?

3. Rede, Tragödie, Historiographie
Um diese Frage zu beantworten, ist ein Blick auf die erste Rede des Curiatius
Maternus nötig, in der er seine Wahl des Dichterberufs erklärt: Er habe zwar
auch durch seine Reden Ruhm (fama) erlangt, grösseren und bleibenderen
Ruhm jedoch durch seine Dichtung (11,2). Ausserdem strebe er auch weg von
den alltäglichen Erscheinungsweisen der Rede: Sie sei verkommen und auch
verbunden mit Menschenaufläufen und Unruhe (12,1). Er selbst sehnt sich nach
etwas anderem: «Wälder aber und Haine und gerade die Abgeschiedenheit, die

Aper tadelte, bereiten mir so grosses Vergnügen, dass ich es zu den besonderen
Vorzügen der Gedichte zähle, dass sie nicht unter Lärm, nicht, während der
Prozessierende vor der Tür sitzt, nicht unter dem Schmutz und dem Gejammer der
Angeklagten entstehen; vielmehr begibt sich die Seele an reine und unschuldige

Orte und erfreut sich heiliger Stätten. Das ist der Anfang der Beredsamkeit,
das ihr Heiligtum; in dieser Gestalt und in diesem Schmuck war sie den Sterblichen

angenehm und floss in jene reinen und von keinen Fehlern befleckten
Herzen ein.»60

58 Z.B. Plin. epist. 2,1,6: laudatus est a consule Cornelia Tacito, nam hie supremus feliatati aus
cumulus accessit, laudator eloquentissimus; 2,11,17: respondit Cornelius Tacitus eloquentissime
et, quod eximium orationi aus inest, oELivcbg. R. Mayer, a.O. (wie Anm. 5) 6-8.

59 Vielleicht bietet sich die Umschreibung bei XL. Penwill, a.O. (wie Anm. 25) 138 an, der nicht
so sehr von einem <mouthpiece> als von dem Konzept eines <role-model> ausgeht: «The work
of fiction that is the Dialogus de Oratoribus [...] presents the young Tacitus confronted by a

portrait of the artist that he is to become». Zu Vorbehalten gegenüber der Ansicht, dass Tacitus
durch den Mund des Maternus seine eigenen Ansichten äussere (so noch K. Abel, «Tacitus. Seine

geistige Gestalt», in: ders., Aus dem Geistesleben des frühen Prinzipats (Marburg 1991) 90. 92),
vgl. etwa W. J. Dominik, «The style is the man. Seneca, Tacitus and Quintihan's canon», in: ders.

(Hrsg.), Roman Eloquence. Rhetonc in Society and Literature (London 1997) 50-68, hier 61t
(etwas zu weit gehend jedoch ebd. 63-66 die These, dass «he [sc. Tacitus] may have identified
himself most with the views of Aper» [63], und zwar aufgrund des Stils der späteren historischen
Werke, die belegten, dass «he [sc. Tacitus] probably sympathized with Aper's arguments on the
necessity of a change in style from Ciceronian extravagance, diffuseness and redundancy» [63]).
Umsichtiger die Darstellung von C. Champion, a.O. (wie Anm. 11), in der Ambivalenzen in
beiden Charakteren (M. Aper und Curiatius Maternus) aufgezeigt sind.

60 Tac. dial. 12,1: nemora vero et luci et secretum ipsum, quodAper increpabat, tantam mihi adferunt
voluptatem, ut interpraecipuos carminum fructus numerem, quod non in strepitu nee sedente ante



Sokrates und Curiatius Maternus 159

In dieser entlegenen Welt, an heiliger Stätte, sei der Ursprung aller
Beredsamkeit zu finden. Diese allumfassende eloquentia hat als erste Erscheinungsform

die Dichtung. Erst danach degenerierte die eloquentia, und jetzt diene sie

dazu, schlechte Taten zu verteidigen.
Zunächst sei auf die Beziehung zum platonischen Symposion hingewiesen.

Und die erste ist grundsätzlicher Natur: Wie Curiatius Maternus an einem
geweihten und heiligen Ort die wahre eloquentia sucht, so schildert Sokrates, dass

er seine Erkenntnisse über den Eros ebenfalls an einem heiligen Ort und von
einer Priesterin, von Diotima, erhalten hat. Eine weitere Parallele ist die
Gattung: Curiatius Maternus trägt einen Hymnus auf die Dichtung vor, ebenso wie
im Symposion Hymnen auf Eros referiert werden. Hymnische Elemente wie
Alter und Reinheit der Dichtung finden sich im Symposion auf den Eros bezogen61.

Ferner kann man auf die Ambivalenz der eloquentia hinweisen: Im Symposion

wird öfters erklärt, es gebe eine gute und eine schlechte Erscheinungsform
des Eros62. Auch die Beredsamkeit hat eine gute und eine schlechte
Erscheinungsform: Die gute, die Dichtung, ist ursprünglicher, die schlechte, die
«gewinnsüchtige Beredsamkeit», später63.

Ausserdem lassen sich Motive finden, die zwar Gemeinplätze sind, aber in
beiden Texten an prominenten Stellen auftreten - in den Wesensbeschreibungen

des Eros und der Dichtung: Zunächst hat das von Maternus geschilderte
Wesen der Dichtung Berührungen mit dem Wesen des Eros, wie es im Symposion

von Sokrates erläutert wird: Das Streben nach Unsterblichkeit, das
Maternus durch die fama der Dichter Homer und Vergil exemplifiziert64, ist auch
ein Wesenszug des Eros: Er treibt die Menschen dazu an, sich durch geistige
Nachkommenschaft zu verewigen und so an der göttlichen Unsterblichkeit
teilzuhaben, und wie Curiatius Maternus führte schon Sokrates Homer an, wenn er
erklärt: «Jeder dürfte wohl für sich lieber wollen, dass ihm solche [sc: geistigen]
Kinder entstehen als menschliche, und, wenn er Homer und Hesiod und die
anderen guten Dichter betrachtet, in Bewunderung dafür geraten, welche Nach-

ostium litigatore nee inter sordes ac lacnmas reorum componuntur, sed secedit animus in loca

pura atque innocentia fruiturque sedibus sacris. haec eloquentiae primordia, haec penetralia; hoc

pnmum habitu eultuque commoda mortalibus in illa casta et nullis contaeta vitüs pectora influxit
61 Vgl. etwa zum Alter des Eros die Rede des Phaidros, hier z.B. Plat. symp. 178c 1: cnyuco 7ioM.a%60£v

ÖLio^oyEixai 6 "EpcoQ ev toiq TipEoß-üxaxog Eivai.
62 Vgl. die Pausaniasrede, hier etwa die Worte bald nach Beginn dieser Rede 180d 3-6: TiciviEQ ycxp

IGLIEV OTl O-DK EOTIV ÄVED "EpCOTOQ ÄCppo8lTr|. LUaQ LIEV Oliv oi)Or|5 £% Äv X\V "EpCOQ' E7IEI 8e Sx>o eotov,
8x>o ävciYKn Kai "EpcoiE Eivai.

63 Tac. dial. 12,2: haec eloquentiaeprimordia [...] hocpnmum habitu eultuque commoda mortalibus
in illa casta et nullis contaeta vitus pectora influxit sie oracula loquebantur. nam lucrosae huius
et sanguinantis eloquentiae usus recens et ex maus moribus natus [...].

64 Tac. dial. 12,5: illud certe mihi concedes, Aper, non minorem honorem Homero quam Demostheni
apud posteros, nee angustioribus termmis famam Eunpidis aut Sophoclis quam Lysiae aut Hy-
peridis includi. plures hodie repenes, qui Ciceroms glonam quam qui Vergib detrectent



160 Alfred Breitenbach

kommen ihrer selbst sie zurücklassen, solche nämlich, die jenen unsterblichen
Ruhm und Erinnerung gewähren, da sie selbst so [sc: unsterblich] sind»65. -
Ewigkeit der Dichtung ist ein Gemeinplatz, aber er wird in beiden Texten
angeführt, um die eigene Position zu bekräftigen.

Zweitens möchte Curiatius Maternus keinen Kontakt mit Menschen,
sondern mit der göttlichen Sphäre der Dichtung66. Will man in dem Weg, den
Curiatius Maternus aufzeigt, weg von dem Lärm des Forums hin zu reinen Orten,
in eine göttliche Sphäre, nicht nur den Topos des Musenhains sehen, dann ist
dieser Weg dem vergleichbar, den Sokrates den Teilnehmern des Symposions
aufzeigt: weg von den Menschen, hin zur Erkenntnis des Eros nicht in menschlichen

Dingen, sondern auf einer anderen, gewissermassen abstrakten Ebene.
Und schliesslich: Curiatius Maternus stellt die göttliche Sphäre als

Ursprung der eloquentia heraus und abstrahiert diese Beredsamkeit, versteht sie
nicht mehr nur als Redekunst, sondern als Urform, als Sprechen jeder Art, aus
der sich dann verschiedene Erscheinungsformen ableiten lassen67. Will man hier
nicht bloss eine literaturgeschichtliche Entwicklung von Poesie zu Prosa
nachgezeichnet sehen, könnte man sagen, Curiatius Maternus greife die Darstellung
des Sokrates auf, der den Eros abstrakt auffasst, und in dem, was die Menschen
lieben, Ableitungen erkennt.

Und wo ist die Historiographie? Sie wurde nach einer zeitgenössischen
Auffassung als der Dichtung am nächsten stehend betrachtet und ist in Quin-
tilians Worten in gewisser Weise ein Gedicht in Prosa68: «Auch die Geschichtsschreibung

kann den Redner mit einer Art nahrhaftem und angenehmem Trank
nähren. [...] Denn sie steht den Dichtern sehr nahe und ist in gewisser Weise ein
Gedicht in ungebundener Sprache».69

65 Plat. Symp. 209c 7-d 4: Kai Tiag av ÖE^aixo Eamcb toio-üto-üq 7iai8ag \ia.XXoy yeyovivai r\ xoix;
ävÖpcoTiivo-üg, Kai, eiq "Ocmpov <x7toßÄi\|«x<; Kai 'HoioSov Kai xo-üq akfamc, Tioirixag xo-üq äyaQoxx;,

£,r(X5)v oia Eic/ova Eamcbv Kaxa^EiTto-üaw ä ekewou; äOävaxov kXLoc, Kai uvr|Lmv TiapE^Exai, a-üxa

xoiai)xa ovxa.
66 Tac. dial. 12,1: siehe Anm. 60. Vgl. dazu etwa Plat. Symp. 211d 8-e 4: xi Sfjxa, E<pr| [sc. Diotima],

oiöiiEÖa, e'i xco yevoixo a-Dxö xö KaXbv ISew EÜaKpivEQ, Ka6apöv, aciEiKxov, äXXa u.r| ävanXemv

oapKcbv xe äv6pco7iivcov Kai xpiiuätcov Kai &XXr\i; noXXf\i; <p?a)apia<; Övnxfji;, äXX' a-üxö xö 6eiov
KaXbv Swaixo uovoeiSeq KaxiSEiv,

67 Vgl. zum Text oben Anm. 63. Aper sieht dies anders: Für ihn spaltet sich die eloquentia in ver¬

schiedene nebeneinander stehende Bereiche, etwa in der Dichtung (dial. 10,4: ego vero omnem
eloquentiam omnesque aus partes sacras et venerabiles puto, nee solum coturnum vestrum aut
heroiei carminis sonum [¦¦¦]), zu denen auch die Rede zählt, die unter den nebeneinander
stehenden Bereichen den höchsten, d. h. wichtigsten Platz einnimmt, keinen ursprünglich(er)en
(vgl. dial. 10,5: cum natura tua in ipsam arcem eloquentiae ferat, errare mavis).

68 Vgl. R. Mayer, a. O. (wie Anm. 5) 18.

69 Quint. inst. 10,1,31: histona quoque alere oratorem quodam uberi ioeundoque sueopotest [...]
est enimproximapoetis et quodam modo Carmen solutum est [¦¦¦]¦



Sokrates und Curiatius Maternus 161

Die Hinwendung des Curiatius Maternus zur Dichtung wird also nachgerade
sokratisch mit der ursprünglichen Einheit von Dichtung und Rhetorik begründet.

Die auffallende Parallele in der Biographie des Tacitus, seine eigene
Hinwendung zur Historiographie, der der Dichtung am nächsten stehenden
Literaturform, lässt wenigstens die Vermutung zu, dass Tacitus im Dialogus de oratoribus

über das Verhältnis der verschiedenen literarischen Gattungen reflektiert
und sich so selbst einen bunten Reigen von Spielarten der eloquentia eröffnet70.

IV. TACITUS UND CICERO

Abschliessend seien noch einmal Cicero und die Auseinandersetzung des Tacitus

mit der Schrift De oratore angesprochen und erneut die Frage gestellt: Wie
geschieht diese, und welche Rolle spielen dabei die platonischen Texte?

Im Symposion halten die Teilnehmer Lobreden auf Eros; als die Reihe an
Sokrates kommt, ist er verzweifelt: Er sei der Ansicht gewesen, dass man in den
Reden auf Eros die Wahrheit sagen müsse; seine Vorredner hätten zwar schön
und vernünftig gesprochen, aber nicht die Wahrheit beschrieben. Er sagt: «Das

[sc: die Wahrheit zu sagen] war aber nicht, wie es scheint, die rechte Weise,
etwas gut zu loben; sie besteht vielmehr darin, der Sache möglichst Grossartiges
und Schönes beizulegen, ob es nun stimmt oder nicht. Und auch wenn es falsch
ist, spielt das keine Rolle.»71

Ähnliches wird im Dialogus von Marcus Aper, dem Verteidiger der
zeitgenössischen Redekunst, gesagt: Er habe zwar überzeugend gesprochen, aber seine

wahre Überzeugung sei das, was er gesagt habe, nicht: Er habe lediglich, wie
in einer rhetorischen Übung, die gegnerische Partei übernommen72. Ernsthafte
Einschätzungen folgen anschliessend, und zwar zunächst die des Vipstanus
Messalla. Seine Thesen über die Ursachen des Verfalls dürften sich in etwa mit denen
Quintilians, des jüngeren Zeitgenossen des Tacitus, decken. Auch er hatte sich mit
dem Verfall der Beredsamkeit befasst73. Seine Lösung, nämlich eine Rückkehr
zur alten Beredsamkeit, zeigt er in seiner Institutio oratoria auf: Dort gibt er eine

70 Anders T.J. Luce, a.O. (wie Anm. 11) 17 Anm. 20.

71 Plat. symp. 198d 7-e2: xö 8e äpa, cbg eoikev, o-ü xo-üxo f|v xö kö.XSx, Htaweiv öxioüv, äXXa xö cbg

LiEyioxa ävaxiÖEvai xcb TipäyLiaxi Kai coq KciMaaxa, ecxv xe fi oi)xcog E'xovxa ecxv xe litj ¦ ei 8e v|/e-ü8t|,

cxüSev ap' f|v Tipayua.
72 Tac. dial. 24,2: ac ne ipse quidem ita sentit, sed more veten et a nostris philosophis saepe celebrato

sumpsit sibi contra dicendi partes Dass dies nicht zwingend zu einer Rolle als advocatus diaboh
führen müsse, wie W Deuse, a.O. (wie Anm. 11) vermutet, sondern auch ein <Totschlageargu-
ment> sein könne, meint TJ. Luce, a.O. (wie Anm. 11) 18t

73 Vgl. seine verlorene Schrift De causis corruptae eloquentiae sowie CO. Brink, «Quintilian's De
causis corruptae eloquentiae and Tacitus' Dialogus de oratoribus», Classical Quarterly 39 (1989)
472-503, der eine grundsätzliche Gleichsetzung Messalla - Quintilian ablehnt, zumindest, was
die Lösungsansätze für eine <Wiederherstellung> der alten Beredsamkeit angeht, da Messalla

von einem «irretrievable decline» ausgehe (493).



162 Alfred Breitenbach

Anleitung, mit welchen Techniken auch in seiner Zeit das Ideal des oratorper-
fectus wieder erreicht werden kann74, will also durch Korrektur die frühere Höhe
der Beredsamkeit wieder herstellen. Curiatius Maternus lehnt diese Erklärung
ab und stellt seine eigene Analyse derjenigen Quintilians entgegen - eine neue,
bis dahin noch nicht gefundene Antwort auf den Niedergang der Rhetorik75.

Indem Tacitus gleich zu Beginn seines Dialogus ein Setting wählt, das das

platonische Symposion als Folie evoziert, setzt er sich bewusst von Cicero ab.

Er unterstreicht so seine Ablehnung des ciceronischen Rednerideals, das am
Beginn des 2. Jahrhunderts, in einer monarchischen Herrschaftsform, keinen
Sinn, keine Relevanz mehr hat. Vereinfacht gesagt: Unter bewusst markiertem
Bezug auf Ciceros De oratore greift Tacitus auf den, wie man gesagt hat,
poetischsten der Dialoge Piatons76 zurück und verdeutlicht so seine Konkurrenz
zu Cicero und gleichzeitig seinen Abschied von Ciceros Modell des Redners, ja
von der Rhetorik insgesamt, und seine Hinwendung zu einer anderen Aufgabe.

Und wenn Curiatius Maternus, die Hauptfigur des Dialogus de oratoribus,
der wie Sokrates der Rhetorik skeptisch gegenübersteht, eine Betätigung als

Redner prinzipiell ablehnt, unterstreicht Tacitus so die Abnabelung von Cicero
noch stärker77.

Tacitus' Dialogus de oratoribus ist ein Epochenwerk. Seine Analyse des
Verfalls der Redekunst weist auf den künftigen Historiker hin. Hier ist erstmals
die Entwicklung der Rhetorik in Bezug zum Wandel des politischen Systems
gesetzt78, den heute alle Lehrbücher zur antiken Rhetorik übernehmen, wenn
sie den Beginn der antiken Redekunst mit dem Wegfall der Adelsherrschaft in
Athen und das Ende der attischen Beredsamkeit mit der Eroberung Athens
durch die Makedonen begründen, wenn sie die Blüte der römischen
Beredsamkeit in der republikanisch-spätrepublikanischen Zeit und deren Ende mit
Beginn des Prinzipats anbrechen sehen.

74 Vgl. Quint. inst. 12,11,9: vereor tarnen, ne aut magna mmium videar exigere, qui eundem virum
bonum esse et dicendipentum velim [...] im Anschluss an Cato adfil. frg. 14 (80 Iordan):orator
est, Marcefili, vir bonus, dicendi peritus.

75 Zum zeitlichen Verhältnis zwischen dem Dialogus des Tacitus und der Schrift Vom Erhabenen,
in der ebenfalls (aus dem Munde eines Philosophen, e^t|xt|oe xiq xcbv cpAooöcpcov) ein Konnex
zwischen politischem System und Beredsamkeit hergestellt ist (44,1-5), der freilich gleich wieder

als abwegig zurückgewiesen wird (44,6-11), vgl. u. a. K. Heldmann, Antike Theorien über
Entwicklung und Verfall der Redekunst Zetemata 77) (München 1982) 255-286.

76 S. Matuschek, in: ders. (Hrsg.), Wo das philosophische Gesprach ganz in Dichtung übergeht.
Piatons Symposion und seine Wirkung in der Renaissance, Romantik und Moderne (Heidelberg
2002) 3 (Vorwort).

77 Vgl. auch J. Allison, a.O. (wie Anm. 15) 484 («Tacitus borrows from the Symposium to allude to
de Oratore as if Cicero himself were the reader and recipient of the message, but he also thereby
asserts his own mastery of rhetorical prose and the dialogue form. His own plan for rhetoric will
not require Cicero.») u. ö.

78 Vgl. K. Heldmann, a.O. (wie Anm. 75); G. Williams, Change and Decline. Roman Literature in
the Early Empire Sather Classical Lectures 45) (Berkeley 1978) 26-51.



Sokrates und Curiatius Maternus 163

Mit seinem Rückgriff auf das platonische Symposion hat sich Tacitus aber
auch als Künstler und Dramaturg gezeigt. Er tritt bewusst und selbstbewusst
in Konkurrenz zu Cicero und unterstreicht so seinen Anspruch auf bleibende
fama.

Korrespondenz:
Alfred Breitenbach
Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn
Franz Joseph Dölger-Institut
Oxfordstrasse 15

DE-53111 Bonn


	Sokrates und Curiatius Maternus : zur Bedeutung von Platons Symposion für den taciteischen Dialogus de oratoribus

