
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 67 (2010)

Heft: 3

Artikel: Der platonische Menexenos und der Panegyrikos des Isokrates

Autor: Eucken, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-170300

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-170300
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der platonische Menexenos und der Panegyrikos
des Isokrates

Von Christoph Eucken, Bern

Abstract: Ausgangspunkt der Betrachtung ist die These von C.W. Müller (Philo-
logus 135 [1991]; mit Ergänzungen in seinen Kleinen Schriften [1999]), mit neuen

Argumenten vertreten von E. Heitsch (Philologus 152 [2008]), dass Piatons
Menexenos eine Antwort auf den Panegyrikos des Isokrates sei und deshalb -
entgegen der noch weithin akzeptierten Auffassung - nicht nach dem Königsfrieden

von 387/6, sondern auf 380/79 datiert werden müsse. Piaton hat danach die
inhaltliche Belanglosigkeit des Panegyrikos, ohne zu Einzelnem Stellung zu
nehmen, durch ein generell übertreibendes Enkomion auf Athen blossgelegt; nicht
beachtet ist dabei seine präzise Auseinandersetzung vor allem mit dem Epitaphios
des Thukydides und dessen übrigem, als rhetorisch eingestuftem Geschichtswerk
sowie mit der Grabrede des Lysias, ebenso auch nicht die ähnlich prägnante Kritik
des Isokrates im Panegyrikos am Menexenos. Das agonale Verfahren ist bei beiden
Autoren überlegter und genauer und erschöpft sich nicht in pauschaler Abquali-
fizierung. Im Blick auf diese Bezüge wird die traditionell angenommene zeitliche
Abfolge der Athen-Bilder von Thukydides über Piaton zu Isokrates bestätigt und
in einem produktiven agonalen Zusammenhang erklärbar.

Das Verständnis des vielgedeuteten Menexenos hängt wesentlich auch davon ab,
wie man seine Konkurrenz oder Gegnerschaft bestimmt. Der dialogische
Eingang und der ironische Ton der nachfolgenden Rede lassen eine Distanzierung
zur Gattung der Epitaphien insgesamt und zu verwandten Werken erkennen.
Hier ist eine mehr oder weniger ins Einzelne gehende Auseinandersetzung
angekündigt und durchgeführt. Und je danach, wie man das anvisierte Objekt der
kritischen Stellungnahme identifiziert, kann auch der Gesamtcharakter der Schrift
anders gesehen werden. Eng verbunden ist damit auch die Frage der Datierung.

Bisher hat man in der Forschung die Abfassungszeit des Menexenos im
Allgemeinen nicht aus seinen komplex erscheinenden agonalen Beziehungen,
sondern aus seinen klaren historischen Angaben erschlossen. Dass die Grabrede
in ihrem Durchgang durch die athenische Geschichte als letztes Ereignis den
Königsfrieden von 387/6 behandelt (245 e), sah man als verlässlichen Anhaltspunkt

dafür, die Schrift in die nächste Folgezeit zu setzen, in der Auffassung,
dass <sie sich so selbst datieret. Nun kann man zwar in diesem Abschluss der

1 U. v. Wilamowitz-Moellendorff, Piaton II (Berlin21920) 127 mit Anm. 1; M. Pohlenz, Aus Piatos
Werdezeit (Berlin 1913) 305; E.R. Dodds, Piaton, Gorgias. A Revised Text with Introd. and Comm.

(Oxford 1959) 23-25; P. Friedländer, Piaton II (Berlin3 1964) 202; III (Berlin31975) 422; W.K.C.
Guthrie, A History ofGreek Philosophy IV (Cambridge 1975) 313; G.R. Ledger, Re-counting Plato.

Museum Helveticum 67 (2010) 131-145



132 Christoph Eucken

Erzählung den vom Autor angegebenen Anlass für seinen Epitaphios sehen, aber
die Entstehung dieses rein literarischen Werkes ist nicht einfach aus der in ihm
fingierten Situation abzuleiten.

So hat gegen diesen weitgehenden Konsens C.W. Müller den Menexenos als

direkte Antwort auf den 380 erschienenen Panegyrikos des Isokrates neu datiert
und gedeutet2. Die ausführlich begründete These hat zunächst auch Kritik3, dann
aber gewichtige Zustimmung im deutschsprachigen Raum erfahren4. E. Heitsch
ist ihr jüngst mit weiteren Argumenten zur Seite getreten5. Sie scheint einen
neuen Zugang zum schwer erschliessbaren Menexenos zu eröffnen. Er erhält mit
ihr eine aktuelle Veranlassung in dem <Medienereignis>, als das die Publikation
des Panegyrikos gesehen wird, ein prominentes Objekt für seine Ironisierung von
Epitaphien in einer Rede, in der die Epitaphientradition in Teilen aufgenommen
und zu einem Höhepunkt geführt ist, und schliesslich gewinnt er - verstanden
als blosse Parodie von rhetorischen Klischees - die nachhaltige Bedeutung eines
vernichtenden Urteils über ein Werk mit grösserem Anspruch. Ein entscheidendes

Wort des Philosophen über den konkurrierenden Redner scheint mit dieser

Datierung und Interpretation vernehmbar geworden zu sein6.

Die Vorstellung ist eindrücklich aus rhetorikabwertender Sicht. Dass sie Piaton

aber geteilt hat, wird bei näherer Betrachtung zweifelhaft. Der Panegyrikos
hat wichtige, nicht in der Epitaphientradition vorgegebene Inhalte, so das für die
antike literarische Kultur wegweisende Konzept einer von Athen ausgehenden
Logos-Bildung7, für die Politik den eigenen Vorschlag für die Durchführung eines

A ComputerAnalysis ofPlato's Style (Oxford 1989) 212;H.Thesleff, «Piatonic Chronology», Phro-
nesis 34 (1989) 16 Anm. 55; Ch. H. Kahn, Plato and the Socratic Dialogue (Cambridge 1996) 28 f.

2 C.W. Müller, «Piaton und der Panegyrikos des Isokrates. Überlegungen zum platonischen Mene¬

xenos», Philologus 135 (1991) 140-156, abgedr. mit Ergänzungen in: GW. M., Kleine Schriften zur
antiken Literatur und Geistesgeschichte (Stuttgart/Leipzig 1999) 440-462. - In einem vergleichbaren

Ansatz, aber ohne genauere Argumentation hatte bereits A.E.Taylor, Plato, The Man and
his Work (London31929) 42-44.517, den Menexenos als eine mit <Sympathie> vermischte Satire
des Panegyrikos verstanden und entsprechend auf 380/79 datiert. Den uneinheitlichen Eindruck
des Menexenos erklärte er aus der Anerkennung für den Panhellenismus des Isokrates und aus
der Parodie von dessen Parteilichkeit für Athen, seinem Hass gegen die Barbaren und seinem
lockeren Umgang mit der Geschichte.

3 St. Tsitsiridis, Piatons Menexenos. Text und Kommentar (Stuttgart/Leipzig 1998) 44-52, bringt für
die Beibehaltung der traditionellen Datierung triftige Argumente gegen Müllers These vor, geht
aber auf das Verhältnis von Menexenos und Panegyrikos nicht näher ein. In seinen Ergänzungen
von 1999 (s. oben Anm. 2,461f.) nimmt Müller Stellung zur Kritik von Tsitsiridis.

4 F. v. Kutschera, Piatons Philosophie I (Paderborn 2002) 213-215; M. Erler, Piaton, Grundriss der
Geschichte der Philosophie. Die Philosophie der Antike 2/2 (Basel 2007) 163 f.

5 E. Heitsch, «Zur Datierung des Menexenos», Philologus 152 (2008) 183-190.
6 Kutschera, a.O. (oben Anm. 4) 215: «Es ist das Verdienst von GW. Müller, dass er dem Werk

durch die Aufklärung seiner historischen Bezüge die Lebendigkeit zurückgegeben hat.»
7 Th. Geizer, «Klassizismus, Attizismus und Asianismus», in: Le classicisme ä Rome aux Ie" siecles

avant et apres /.-C,Entretiens sur l'antiquite classique 25 (Genf 1979) 19 f., 26 f., abgedr. in:Th.
G, Schöpferische Traditionen. Ausgewählte Schriften zur klassischen Philologie (Basel 2006)
262f.,267f.



Der platonische Menexenos und der Panegyrikos des Isokrates 133

die Griechen einigenden Krieges gegen Persien8; der Menexenos enthält - auch
in der Argumentation derer, die den neuen Ansatz vertreten - keine Stellungnahme

zu diesen oder anderen für das Werk spezifischen Ideen. Vorausgesetzt
ist danach, dass Piaton nicht zuletzt durch das Absehen von ihnen die inhaltliche

Belanglosigkeit der Rede hätte demonstrieren können9. Dagegen ist zu
fragen nicht nur, welche plausiblen Indizien in derart genereller Kritik gerade
für diesen Bezug vorhanden sind, sondern darüber hinaus auch, von welcher Art
der Agon ist, den Piaton hier führt. Kann eine Polemik, die so wenig genau ist,
überhaupt in ihrer Ausrichtung verstanden werden, und gibt es keine stärker auf
den Gegner eingehende, damit zugleich deutlichere und überzeugendere Form
der Auseinandersetzung? Mit ihr könnte sowohl ein anderer Gegner wie auch
eine Gesamtaussage, die mehr wäre als spöttische Übersteigerung hohler Wort-
macherei zusammen mit einer anderen Abfassungszeit wahrscheinlich werden.

Zunächst ist ein Argument zu besprechen, das die Datierung des Menexenos

mehrere Jahre nach dem Königsfrieden nicht direkt aus einem Bezug
zum Panegyrikos ableitet. Den Zeitabstand von 386 bis 380/79 folgert Müller
aus der Einschätzung, dass in Piatons Darstellung dieses Friedens (245 e) «ein
merkwürdig distanziertes Verhältnis» zu ihm (443) bzw. ein «vergleichsweise
positives Urteil» über ihn hervortrete (461, Anm. von 1999). Die Ironie richte
sich auf den «Grimm der attischen Patrioten» (444). Damit wird aber an dieser
Stelle der Sinn der Ironie gegen ihr Verständnis im übrigen Epainos bestimmt.
Im Ganzen sieht sie Müller (456-458) auf die Tendenz der Beschönigung
athenischer Politik gerichtet. Und entsprechend wäre die oberflächlich als <positiv>

präsentierte Beurteilung des Königsfriedens wie zuvor die von ihm entsprechend
interpretierten Darstellungen der Niederlage von 404 und des Bürgerkrieges als

ironische Lobrednerei zu verstehen, die das Schlimme erkennbar verharmlost
oder verdrängt, so hier die indirekt deutlich gemachte Beteiligung der Athener
an der Auslieferung der kleinasiatischen Griechen an den Grosskönig10. Dass
die Beschönigung hier im Widerspruch zur Gesamtauffassung des Menexenos
zum Nennwert genommen werden soll, erklärt sich aus dem Postulat, dass eine
«Gegenposition zur Sicht der Dinge wie im Panegyrikos» vorliegen müsse (461

Anm.), der ja eine Kritik am Königsfrieden enthält (4,115-117;120f.;175-182),
kann aber nicht eine vom Bezug auf diese Rede unabhängige Grundlage der
Datierung sein.

8 M. Weissenberger, «Isokrates und der Plan eines panhellenischen Perserkrieges», in: W Orth
(Hg.), Isokrates. NeueAnsätze zur Bewertung einespolitischen Schriftstellers (Trier 2003) 95-110.

9 Müller, a.O. (oben Anm. 2) 460, liest aus der Nichtberücksichtigung besonderer Inhalte im
Panegyrikos geradezu «das strenge Urteil Piatons», dass er «im Grunde nur eine Reproduktion
der alten Epitaphientopik seit Perikles» sei.

10 Ch.H. Kahn, «Plato's Funeral Oration: The Motive of the Menexenus», ClPh 58 (1963) 226 f.,

zeigt eine entsprechende Auffassung der Darstellung des korinthischen Krieges und des
Königsfriedens und bemerkt (227): «The irony thickens here and verges on sarcasm; even the words of
praise ring out like a reproach.»



134 Christoph Eucken

Somit sind genauer bestimmbare Hinweise auf konkurrierende Werke und
Autoren in den Blick zu nehmen. Der dialogische Eingang (234 al-236 d3) bietet
mit ihnen eine grundlegende Orientierung für die ganze Schrift.

Und nun steht am Beginn, worauf Müller (450f.) aufmerksam macht, eine

Anspielung auf Isokrates. Den von der Ratsversammlung kommenden Menexenos

fragt Sokrates, ob er meine, am Ende von <Bildung> und <Philosophie> zu sein,
so dass er nun gedenke, sich Grösserem zuzuwenden und Regierungsaufgaben zu
übernehmen (234 al-b2). noaSeuoK; und (piA,oooq>{a haben bei dem an Rhetorik
interessierten Menexenos natürlich keine sokratisch-platonische Bedeutung, die
Verbindung der Wörter ist im (Euvre Piatons überhaupt einmalig11 und spiegelt
die Terminologie des Isokrates für sein in der Sophistenrede um 390 entwickeltes
Bildungskonzept12. Ein spezifischer Hinweis auf den Panegyrikos ist hier nicht
zu sehen, auch wenn in ihm die Begriffe - in einem weiteren, weniger
schulprogrammatischen Sinne - ebenfalls vorkommen13. Es ist nur zu erwarten, dass noch
eine genauere Attacke auf Isokrates folgen wird.

Erst danach wird das Thema des Menexenos, die Grabrede, exponiert,
zunächst in einer gesamthaften Betrachtung des Genres (234 b4-235 d8). Es scheine

in vieler Hinsicht doch schön zu sein, beginnt Sokrates seine Rede, im Krieg
zu fallen, denn, wie immer einer gewesen sei, er erhalte eine prächtige Bestattung
und ein Lob von «weisen Männern, die nicht planlos loben, sondern seit langer
Zeit Reden vorbereitet haben» (otjk eliai 87taivoiJVT:cov, äXXa ek jtoXXou %povotj
Xöyovq 7tap£OK£ijaoii£vcüv). Es folgt eine spöttische Beschreibung von Vorgehen
und Wirken dieser Redner. In den zitierten Worten liegt für die Vertreter des

neuen Ansatzes ein wesentliches, wenn nicht das wichtigste Anzeichen dafür,
dass Piaton im Menexenos auf den Panegyrikos Bezug nimmt14. Im Proömium
dieser Rede sagt Isokrates (13/14): «Ich sehe nämlich andere in ihren Proömien
die Zuhörer beschwichtigen und sich entschuldigen, indem die einen sagen, dass

ihre Vorbereitung kürzlich erfolgt sei (ei; ÜTtoytHoi) yeyovev amoiq fi 7tapaoK£irr|),
andere, dass es schwierig sei, die Worte zu finden, die der Grösse der Taten
gleichkommen; ich aber fordere dazu auf, wenn ich nicht angemessen rede sowohl der
Sache wie meinem Ansehen und der Zeit, nicht nur der von uns mit der Rede
verbrachten15, sondern der gesamten meines bisherigen Lebens (wu %povotj, irn

|iovov wu 7tepl tov Xoyov rmvv SiaTpwpöevco^ äXXa Kai av\mavT;oq ox> ßeßicoKa),
dass man mit mir keine Nachsicht haben, sondern mich verlachen und verachten

11 Die wichtige Feststellung, die eben nur für 7iai8ei)ou;, nicht auch für 7iai8eia gilt, trifftTsitsiridis,
a.O. (oben Anm. 3) 132.

12 Isoc. 13,10.15.19 (TiaiSeDoig); 1.11.21 (tpi^ocotpia).
13 Isoc. 4,49.50.152.159 (TiaiSeDoig); 10.47 (<pAoao<pia).
14 Müller, a.O. (oben Anm. 2) 451 f.; Kutschera, a.O. (oben Anm. 4) 214, Anm. 268; Erler, a.O. (oben

Anm. 4) 164; Heitsch, a.O. (oben Anm. 5) 186.

15 Der einzige bei der Bezeichnung der eigenen Person im Proömium vorkommende Plural ver¬

weist wohl auf eine Beteiligung der Schüler an der Verfertigung der Rede; vgl. O. Schneider,
Isokrates, Ausgewählte Reden II (Leipzig31886) 11 f.; die gemeinsam verbrachte Zeit hat eine
eigene Qualität.



Der platonische Menexenos und der Panegyrikos des Isokrates 135

möge. Denn es gibt nichts, was ich in dieser Art zu erleiden nicht verdiene, wenn
ich, ohne mich auszuzeichnen, so grosse Versprechungen mache.»

Zwar gibt es keinen wörtlichen Anklang; die Formulierungen ek noXXo\>

Xpovou Xoyovq 7tap£CK£i>ac|jivcüv und wu %p6voi), \xr\ |iovov wu 7t£pl tov Xoyov

fiiiiv diaipiqQivioq o.XXä Kai ax>\ui6,\ioc, ox> ßfißlcoKa haben keine charakteristische

Ähnlichkeit miteinander. Müller und die ihm folgenden Forscher sehen
jedoch eine thematische Gemeinsamkeit und meinen, die lange Zeit der Ausarbeitung,

zu der sich Isokrates bekennt, um damit den hohen Anspruch seines Werkes
zu begründen, werde hier mit dem ironischen Lob auf die <weisen Männer> und
ihre ek jtoMiceu %p6voi) vorbereiteten Reden als Qualitätsgarantie entwertet. Nach
Heitsch geht es auch grundsätzlich um die wesentliche Verschiedenheit der für
die rivalisierenden Schulhäupter massgeblichen Methoden von Schriftlichkeit
und dialogischer Mündlichkeit.

Heitsch hat aber vor allem auf eine wörtliche Übereinstimmung im folgenden

Text hingewiesen und damit die Deutung Müllers anscheinend befestigt und
verschärft. Sokrates preist ironisch die verzaubernde Wirkung der Grabreden;
da wirft Menexenos ein, er spotte immer über die Rhetoren, jetzt aber werde es

der zum Reden Gewählte nicht einfach haben, da die Wahl <kürzlich> erfolgt sei

(ei; i)7toYiJO'u fi dipeaiq yeyovEv), so dass er vielleicht gezwungen sei, gleichsam
zu improvisieren. Dem entgegnet Sokrates, dass doch jeder vorbereitete Reden
(7tap£OK£-uaoijivoi Xoyoi) habe und es ausserdem nicht einmal schwer sei, vor
Athenern ein Lob der Athener zu improvisieren (234 c6-235 d6). Auffallend
ist die Übereinstimmung in dem seltenen Ausdruck ei; •ÜTtoyiJO'u (235 c7f.) bzw.
¦ÜTtoYinoi) (13). Sie ist schon früher festgestellt, aber ohne nähere Argumentation
daraus erklärt worden, dass Isokrates die Wendung <zitiert> oder übernimmt16.
Eben in diesem Verhältnis sieht Heitsch (188f.) nun die Möglichkeit, die
umgekehrte Reihenfolge der Schriften entscheidend zu begründen. Es spreche dafür
zum einen der Befund, dass Isokrates das Wort xmöyvioq sonst noch fünfmal
verwendet17, Piaton hingegen nur an dieser Stelle, und zudem die sich aus dem Bezug
ergebende Widerlegung des Rivalen, dessen Behauptungen «in raffiniertester
Weise als nichtig und abwegig qualifiziert» würden. Piaton mache ihm deutlich,
dass man die Leistung, die jener in langer Zeit erbracht habe, «bei der Banalität
des Themas» «mit geringstem Aufwand» erledigen könne. Die von Müller in
der vorangehenden Stelle gesehene allgemeine Abwertung langer Arbeitszeit
ist danach hier mit dem höhnischen Verweis fortgeführt, dass die Leistung des

Isokrates im Panegyrikos auch aus dem Stegreif zu erbringen möglich sei.

Es bleibe vorerst dahingestellt, ob eine angenommene Anspielung dieser Art
nicht eher in riskanter Weise anmassend als raffiniert wäre, schon deshalb, weil
der Menexenos entgegen seiner Präsentation letztlich ja auch nicht improvisierte

16 Vgl. F. Dümmler, Akademika (Giessen 1889) 25 Anm. 1; P. Wendland, «Die Tendenz des

platonischen Menexenus», Hermes 25 (1890) 178; Pohlenz, a.O. (oben Anm. 1) 308 Anm. 2;
E. Buchner, Der Panegyrikos des Isokrates (Wiesbaden 1958) 24.

17 Isoc. 18,29: vor den hier diskutierten Schriften (um 400); nach ihnen: 14,17; 9,81; ep. 6,2; 15,4.



136 Christoph Eucken

Rede, sondern ein wohlausgearbeitetes Schriftwerk ist. Bei näherer Prüfung der
Argumente ist von dem Kontext auszugehen, in dem Piaton den Gegenstand
seiner Kritik vorstellt. In ihm werden die Grabreden eingeführt (234 b4 ff), nicht
in ihrer Bedeutung als Lobreden über die Stadt, sondern in ihrer Funktion, die
Kriegsgefallenen zu ehren. Auch in der Folge, als der Aspekt der Polisverherrli-
chung zur Sprache kommt (235 a3 ff.), bleibt der Anlass der Totenfeier der
bestimmende Rahmen der Betrachtung, auch für die besondere Produktionsweise
der Epitaphien. Der Panegyrikos ist nicht für eine solche Gelegenheit geschrieben
und enthält nicht die dafür vorgesehenen Teile, wie die Ehrung der Gefallenen
und den Trost der Hinterbliebenen. Zwar ist in ihm ein bedeutendes Element der
Epitaphientradition mit dem für die ältere Zeit uneingeschränkten Lob Athens
aufgenommen, doch ist - verbunden mit einer auch die Stadt betreffenden Kritik
an der Gegenwart - der Gesamtzweck der Rede (3), zum Krieg gegen Persien
und zur Einigung der Griechen aufzurufen. So gehört der Panegyrikos letztlich
der symbuleutischen Gattung und nicht der epideiktischen der Epitaphien an;
sein Hauptthema liegt jenseits der auf das Epitaphiengenre konzentrierten
Darlegung und kann in ihr deshalb auch nicht implizit als <banal> abgefertigt sein.
Ein Bezug ist daher aus dem Zusammenhang nicht gegeben. Und vollends hat
die spöttische Bemerkung über die weisen Männer und ihre eK 7toA,A,o-u %povotj
vorbereiteten Reden nicht nur keine wörtliche, sondern auch keine thematische
Nähe zur Panegyrikos-Stelle. Die Wendung eK 7toA,A,o-u %povotj ist zwar für sich

genommen nicht eindeutig, doch legt sich hier in der Verbindung mit dem Perfekt
7tapeoKetjaoii£vcüv, das mehr den resultativen Zustand als die vollendete Handlung

anzeigt, die Bedeutung nahe: <seit langem fertig vorbereitet haben> und
nicht: <in langer Zeit vorbereitet haben>. Und diese Bedeutung wird im weiteren
Zusammenhang bestätigt. In der Feststellung des Sokrates, dass jeder Redner
doch <fertig vorbereitete Reden> habe und überdies das Improvisieren bei einer
solchen Aufgabe leicht sei, nimmt der Ausdruck Xoyoi 7tapeoKetjaoii£voi (235 dl
f.) die frühere Wendung auf18. Die als <fertig> bezeichneten Reden sind die der
<weisen Männer>, und sie geraten nun in eine kritischere Sicht. Es wird klar, dass

sie nicht für den besonderen Anlass geschrieben sind, für den sie abgefasst scheinen,

sondern auswechselbar auf Vorrat gehalten werden für eine Anforderung,
die auch aus dem Stegreif zu bewältigen wäre19. Damit ist ein wesentlicher Zug in
Aspasias Redenkomposition (236 a8-b6) vorgezeichnet. Vor dieselbe kurzfristig
zu lösende Aufgabe gestellt wie die anderen Redner (ei; vnojvov), improvisiert

18 Tsitsiridis a.O. (oben Anm. 3) 146, diskutiert beide Bedeutungsmöglichkeiten von ek koXXov

Xpövoi) und entscheidet - im Blick sowohl auf den von Piaton für langes Schreiben gebrauchten
eindeutigen Ausdruck ev (noWqi) xpövtp (Phdr. 227 d6 f.; 278 d9) wie eben aufgrund der
Zusammengehörigkeit von 234 c5 f. mit 235 dl f. - für <seit langem>.

19 Heitschs treffende Paraphrase, a.O. (Anm. 5) 189, von 235 dl f.: «Die haben doch alle ihre
ausgearbeiteten Reden auf Vorrat» bzw. «in der Schublade», widerspricht seiner Deutung von
234 c5 f. (186), wonach ebendiese Redner dieselben Reden - wie Isokrates den Panegyrikos -
nicht <aufVorrat>, sondern <in langer Zeit> erarbeitet haben.



Der platonische Menexenos und der Panegyrikos des Isokrates 137

sie und greift dabei auf die <Überbleibsel> derjenigen Grabrede zurück, die sie

vor langer Zeit für Perikles verfasst hat. Nicht lange Arbeit wird in ihrem
Vorgehen und im ganzen dialogischen Eingang des Menexenos verspottet, sondern
das Bereithalten und Nutzen von vorgefertigtem und austauschbarem Material.
Dabei erscheinen Mündlichkeit und Schriftlichkeit nicht in dem grundsätzlichen
Gegensatz von Bildungsmethoden, sondern als zwei rhetorische Verfahren, die
zusammen den schematischen Charakter des Genres demonstrieren20.

Wie aber ist dann die von Heitsch angeführte Übereinstimmung im
Ausdruck ei; i)7toYiJO'u (•ujioyuio'u) zu verstehen? Sie legt eine bewusste Bezugnahme

des einen Autors auf den anderen nahe, und das umso mehr, als sie sich
auch noch auf die Verbform yeyovev und nicht zuletzt auf das Thema der
Redevorbereitung (7tapaoKetjd^ec6ai) erstreckt. Aus der häufigeren und vorgängigen

Verwendung des Wortes i)7toymo<; bei Isokrates folgt nicht, dass Piaton
die besondere Verbindung mit ei; übernommen hat. Entscheidend sind
wiederum die beiden Kontexte. Nicht im Menexenos, wohl aber im Panegyrikos
liegt ein unzweifelhafter Hinweis auf wörtliche Übernahme, dessen Bedeutung
Heitsch nicht beachtet hat. Isokrates gebraucht den Ausdruck erklärtermassen
als den eines anderen Autors: toxk; iiev yap aXXovq ev itiiq 7tpooiinou; öpco

7tpo(paci^o|jivoiK; i)7tep tcqv \izXX6\xg>\ pT|8T|cec8ai Kai Xeyovxaq tovq \xev &>q ei;

{moyuiüu yeyovev avxolq r\ jtapaaKei)f|... (13). Die kennzeichnende Formulierung
aus dem Eingang des Menexenos ist mit ihrer entsprechenden Bedeutung als

dem <Proömium> einer vergleichbaren <Rede> zugehörig wiedergegeben. In der
Sprache agonaler Beziehungen, in denen in der Regel Namen nicht genannt
werden, ist das ein deutliches Zitat, wie das auch schon früh festgestellt worden
ist21. Zudem trifft die Behauptung, dass der Autor seine Rede als ei; i)7toyu{otj
entstanden entschuldigt, zwar nicht dem Buchstaben, aber der Sache nach auf
dieses Werk zu. Denn Piatons Verfahren, die eigene schriftlich ausgearbeitete
Rede als Improvisation Aspasias auszugeben, entspricht genau der mit dem
zitierten Ausdruck beschriebenen fragwürdigen Entschuldigung der von ihm
ironisierten Epitaphienredner. An dieser strukturellen Ähnlichkeit hat der po-

20 Ein Zusatzargument Müllers aus demselben Zusammenhang, a.O. (oben Anm. 2) 452 f., auf¬

genommen von Kutschera, a.O. (oben Anm. 4) 214 Anm. 268, lässt sich aus sprachlichen und
sachlichen Gründen nicht halten. Sokrates erklärt (235 b8-c5) die noch Tage lang nachwirkende
Verzauberung durch den vorgetragenen Epitaphios mit den Worten: oiSxcog ivax>Xo<; 6 Xöyoi; xe

Kai 6 9661701; Tiapa xo-5 Xeyovmt; evSikxcu ei; xa räxa. Müller bezieht zvcmXoc, allein auf Xöyot;,

übersetzt: «eine Rede einprägsam wie Flötenklang» und macht dies zu einer Anspielung auf
Isokrates, der Sohn eines Flötenfabrikanten war und als Flötenbohrer (ax>Xo%px>iir\t;) in der
Komödie apostrophiert wurde. Doch 'ivax>Xo<; heisst meist und an anderer Stelle bei Piaton (Leg.
678 c3) weniger konkret <in den Ohren klingend, noch frisch im Gedächtnis> (vgl. LSJ) und es

gehört hier grammatikalisch auch zu 9667705. Die in Sokrates' Ohren klingende Stimme kann
aber nicht die des Isokrates sein; er ist in der Szenerie der Totenfeier, ohne eine für sie bestimmte
Rede geschrieben zu haben und ohne überhaupt öffentlich aufzutreten (Isoc. ep. 8,7; or. 5,81;

12,9 f.), nicht vorstellbar.
21 Als <Zitat> begreifen Dümmler und Pohlenz, eher als Übernahme Wendland und Buchner die

Stelle, a.O. (oben Anm. 16).



138 Christoph Eucken

lemische Witz des Isokrates den Anhaltspunkt, das ganze Werk in ein kritisches
Licht zu rücken22.

Für das Verhältnis der beiden Schriften zueinander ist damit ein kaum
widerlegbares Zeugnis gegeben. Der explizit kenntlich gemachte wörtliche Rückgriff
auf den Redeeingang bei einem Konkurrenten, der in auffallender Weise nicht
nur mit der entsprechenden Stelle des Menexenos übereinstimmt, sondern auch
in der damit vorgebrachten Kritik an dessen ganzer Vorführung eine schlagende
polemische Funktion hat, lässt den Schluss zu, dass dieses Werk dem Panegyrikos
vorausgeht. Das Zeugnis steht, wie sich später erweisen wird, auch nicht allein.

Auf eine Stufe mit Piatons <Entschuldigung> stellt Isokrates diejenige des

Lysias (2,1), dass es unmöglich sei, die Worte der Grösse der Taten gleichzumachen.

Darüber hinaus hat der Zusammenhang des Proömiums einen thematischen

Bezug zur polemischen Gesamtaussage des Menexenos. Isokrates legt
mit der Ankündigung seines bereits von anderen behandelten panhellenischen
Hauptthemas (3) dar, dass es nicht so sehr darauf ankomme, Neues zu erfinden
oder zu sagen, als vielmehr das bereits Gefundene und Behandelte, wenn es

für die Allgemeinheit nützlich ist, in unübertrefflicher Weise auszuarbeiten und
rednerisch zu gestalten (4/9 f.). Dass dies nicht nur die symbuleutische, sondern
auch die Epitaphienthematik betrifft, erweisen die Zitate. Das Proömium enthält
somit eine Antwort auf den Angriff, den man im Menexenos gegen das Genre
der Epitaphien geführt sehen kann, sowie auch die Gegenkritik, dass der Verfasser

- wie sein rhetorischer Kollege - der Bewährung im Agon von vorneherein
ausgewichen sei.

Entsprechend ist der in Antithese anschliessende Aufruf des Isokrates zu
verstehen (14), ihn zu verlachen, wenn er nicht der Sache, seinem Ansehen und
der für die Rede aufgewandten Zeit sowie seinem Alter angemessen reden werde.
Das Bekenntnis langer Arbeit hat dabei nicht die Bedeutung eines methodischen
Grundsatzes, wie es die Vertreter der neuen Chronologie sehen. Es kommt darin
nicht eine Überzeugung des Isokrates zum Ausdruck, dass er einen Text
vollkommen machen könne, wenn er nur lange genug an ihm arbeite23, oder dass die
Entstehungsdauer eines Werkes für ihn ein generelles «Qualitätsmerkmal» sei24.

In seinem Bildungsprogramm ist <Sorgfalt> (eniiieXeia) - nicht Zeitaufwand -
eine Forderung, die für sich das Gelingen noch nicht garantiert. Sie gehört zu
einer <Erziehung> (naidevaiq), zu der auch noch <Begabung> (qvcnc,) und <Er-

22 Dieser wesentliche polemische Sinn des Zitats ist allgemein nicht gesehen worden, auch nicht
von mir in: C. E., Isokrates Seine Positionen in derAuseinandersetzung mit den zeitgenossischen
Philosophen (Berlin 1983) 150.162-165; insgesamt beurteile ich die Komplexität und die Bedeutung

des Menexenos für Isokrates aus näherer Beschäftigung jetzt anders.
23 Heitsch, a.O. (oben Anm. 5) 186; die Charakterisierung von Isokrates' Auffassung stützt sich -

nach seinem Hinweis (Anm. 18) - wesentlich auf eine Interpretation von Piatons Kritik an den
Schriftstellern im Phaidros (278 d8-e2); vgl. E. Heitsch, Piaton, Phaidros, Piaton, Werke III 4

(Göttingen21997) 217-225 (zu 278 b7-279 c8), bes. 217 f.

24 Müller, a.O. (oben Anm. 2) 452; Erler, a.O. (oben Anm. 4) 164.



Der platonische Menexenos und der Panegyrikos des Isokrates 139

fahrung> (eii7teip{a) hinzukommen müssen25. Und so stellt er hier den hohen
Anspruch für sein Werk, den er mit Verfertigungsdauer, Ruhm und Lebenserfahrung
zugleich begründet, nicht als schlechthin gültig hin, sondern fordert den Leser
zur unnachsichtigen Beurteilung auf. Damit verteidigt er zwar auch die langsame
Entstehung seiner Rede, gibt aber zugleich - angreifend - ein <Paradeigma>26
des Auftretens im Agon. In kritischem Gegensatz zu der beschwichtigendem
und entschuldigendem Art der anderen führt er vor, wie man den Wettkampf,
den er als die Voraussetzung seiner Rede bestimmt hat, mit dem Setzen eines
hohen Massstabs eröffnet. Es ist durchaus folgerichtig, dass er den im Proömium
erhobenen Anspruch im Epilog (187-189) endgültig relativiert. Er widerruft
ausdrücklich die dort geäusserte Zuversicht, der Grösse der Sache gerecht werden
zu können, und ermöglicht so die abschliessende Aufforderung an die Leser,
nunmehr in einen politischen und literarischen Agon zu seinem Werk und den
darin enthaltenen Vorschlägen einzutreten. Proömium und Epilog dienen zusammen

der Sinngebung des Werkes in einem umfassend verstandenen Agon, den
es im Einzelnen praktiziert und im Ganzen fördern soll. Unter diesem weiteren
Gesichtspunkt ist die eigene Leistung keine absolute Grösse.

Panegyrikos und Menexenos stehen in einem anderen zeitlichen Verhältnis
zueinander und in anderen Kontroversen als postuliert. Piaton verhöhnt nicht
die These, dass die Arbeitszeit den Wert schafft, die Isokrates auch nicht vertritt,
vielmehr hat er die schematische Produktionsweise der Epitaphienredner <auf
Vorrat> im Blick. Isokrates hingegen wendet sein Konzept vom Agon mit grossen,

die Allgemeinheit angehenden Themen gegen den kritisch distanzierten
Menexenos. Was als vernichtende Parodie der seinem Werk zugrundeliegenden
Gattung aufgefasst werden konnte, erscheint nun als unvollständiger Beitrag auf
dem Felde kulturbildender Auseinandersetzungen.

Auch verweist der Menexenos in seinem Eingang auf andere Werke, zunächst
auf den Epitaphios und den Lobpreis der Rhetorik im Helena-Enkomion des

Gorgias27 und besonders auf den Epitaphios des Lysias. Dieser ist der
Hauptadressat der Erörterung über die Verfertigung von Reden ei; 'imoyijo'u (235
c7-d6). Er war es, der die hier thematisierte kurzfristige Aufforderung der Polis
an den Redner als entlastenden Umstand für sich geltend gemacht hatte (2,1).
Das gewählte ei; i)7toyTJotj steht dabei für die von jenem verwendeten gewöhnlicheren

Ausdrücke ei; öAiycov fiiiepcov und ei; öAayotj.
Nachdem das erste Hauptstück des Eingangs (234 b4-235 d8) das Genre der

Epitaphien insgesamt behandelt hat, bereitet das zweite (235 el-236 d3) Piatons

25 Isoc. 13,14-18. - Auch tritt in dieser Programmschrift keine einseitig hohe Schätzung von Schrift¬
lichkeit hervor. So anerkennt Isokrates (14) die keiner rednerischen Schulung bedürftige Leistung

politischer Redner. In späteren Schriften (Brief an Dionys I, ep. 1,2 f.; Philippos 25-29)
wird er grundsätzliche Schwächen des geschriebenen Wortes erörtern.

26 Vgl. Isoc. 13,17 f.
27 Plat. Menex. 234 c6-235 a2; Gorg. D/K 82 B 6 Z.10 f. und B 11,10.14; vgl. J. Newiger, Rez. von

I. v. Loewenclau, D'er platonische Menexenos, Gnomon 36 (1964) 250.



140 Christoph Eucken

eigene Rede vor und gibt dabei zu erkennen, in welcher spezifischen Konkurrenz
sie steht. Das Spiel, in dem er seine Autorschaft verhüllt, ermöglicht es, die
Verbindung deutlich zu machen. Aspasia ist Lehrerin des Sokrates und des Perikles,
und so hat sie beide Grabreden verfasst, die berühmte des Staatsmanns und
diejenige, die ihr philosophischer Schüler anschliessend vortragen wird. Und die
Zusammengehörigkeit der beiden Reden wird dann mit dem szenischen Einfall
vor Augen geführt, dass Aspasia bei ihrem Improvisieren <Überbleibsel> aus der
früheren Verfertigung <zusammenleimt> (236 b3-6). Wenn man eine literarische
Auseinandersetzung im Menexenos sucht, so ist hier der massgebliche Fingerzeig.
Die grundlegende Bedeutung der Stelle für die Identifikation des Gegners, die
bei der Begründung der These des Panegyrikos-Bezugs ausser Betracht bleibt,
ist wiederholt hervorgehoben worden28.

Freilich bedarf es einer ergänzenden Präzisierung, in der die Figur der Aspasia

etwas zurücktritt. Die Rede des Perikles, 431/0 gehalten, lag schriftlich allein
in der Fassung des Thukydides vor. Dass Piaton auf dessen besondere Gestaltung
in dem vor nicht langer Zeit erschienenen Geschichtswerk eingeht, macht er am
Anfang seiner Grabrede (236 d4-e3) mit einem unverwechselbaren Motivzitat
aus dem Anfang der thukydideischen Rede (2,35) deutlich29.

Die weitere Grabrede ist durch einen Agon, der sich keineswegs in rhetorischer

Parodie erschöpft, wesentlich bestimmt. Zwar wird der Historiker - auch
mit seinem Geschichtswerk - als Lobredner Athens mit Lysias zusammengesehen

und herabgesetzt, aber seine Verherrlichung des perikleischen Athen ist
ernst zu nehmen und zurückzuweisen. Geht man von jenen Stellen aus, die für
den Bezug auf den Panegyrikos angeführt werden, so tritt das unterschiedliche
Verständnis von Piatons Auseinandersetzung sowohl in ihrem Gegenstand wie in
ihrer Art hervor. Nicht eine bloss rhetorische, inhaltlich vage oder bedeutungslose

«Drehung zuviel», wie gegenüber Isokrates angenommen30, ist zu erkennen,
sondern - in der formalen Parodie - eine genaue Kritik bestimmter Aussagen
und Auffassungen von Lysias und Thukydides, dabei auch eine Vertretung eige-

28 Vgl. N. Scholl, Der platonische Menexenos (Rom 1959) 99; I. v. Loewenclau, Der platonische
Menexenos (Stuttgart 1961) 34; Kahn, a.O. (oben Anm. 10) 220 f.; St. G. Salkever, «Socrates'

Aspasian Oration: The Play of Philosophy and Politics in Plato's Menexenus», The American
Political Science Review 87 (1993) 133; S. Collins/D. Stauffer, Plato's Menexenus and Pericles'
Funeral Oration. Empire and the Ends ofPolitics (Newburyport MA 1999) 3 f.; C. Long, «Dan-

cing Naked with Socrates: Pericles, Aspasia, and Socrates at Play with Politics, Rhetoric, and

Philosophy», Ancient Philosophy 23 (2003) 50. - E. Heitsch begreift in seinem neuesten Artikel
«Thukydides, Aspasia und Piatons Menexenos», Philologus 153 (2009) 229-236, die Gestalt der
Aspasia zwar als <Interpretationshilfe> (229) dafür, den Menexenos von der Perikles-Rede bei
Thukydides her zu verstehen, setzt aber die Gültigkeit der damit differierenden Müller'schen
These weiterhin voraus (232 Anm. 16); vgl. auch unten Anm. 37

29 Kahn, a.O. (oben Anm. 10) 222; G Eucken, «Thukydides und Antiphon im platonischen Mene¬

xenos», Göttinger Forum fürAltertumswissenschaft 11 (2008) 12.

30 Müller, a.O. (oben Anm. 2) 456; er belegt (456-458) das generell für das Verhältnis zum Panegy¬
rikos als massgebend angesehene Verfahren rhetorischer Übersteigerung mit den im Folgenden
besprochenen fünf Beispielen. Sie gehören insofern zu den tragenden Argumenten.



Der platonische Menexenos und der Panegyrikos des Isokrates 141

ner Positionen, gegebenenfalls mit entsprechend gezielten Entgegnungen des
Isokrates.

So soll Piatons Lob von Autochthonie und Urgeschichte der Athener (237 a6-
238 b6) eine Übersteigerung der Darstellung im Panegyrikos (23-33) sein, weil
Attika bei Isokrates als Wiege der menschlichen Kultur gefeiert, nunmehr zur
Wiege der Menschheit schlechthin werde. Doch gerade dieser Gradunterschied
rhetorisch unverbindlichen Rühmens besteht nicht. Denn für beide Autoren
hat das Land nur die ersten, nicht die Menschen überhaupt hervorgebracht31.
Und vor allem ist ein für das Bild der Stadt grundlegender Unterschied der
Betrachtungsweise nicht in den Blick gekommen. In Weiterführung des Lysias
(2,1720) stellt Piaton in der Abstammung der Athener den grossen verpflichtenden

Ursprung ihres Wesens und ihrer Geschichte dar32. Dabei vermittelt er - in
rhetorisch übersteigerter Form - eine für ihn doch auch wichtige Vorstellung. In
ihrem Kerngehalt kehrt sie im keineswegs parodistischen Mythos von Urathen
wieder33: Durch die Entstehung aus einem von den Göttern bevorzugten, hier
«gottgeliebt» (237 c7) genannten Land haben die Athener eine besondere Phy-
sis. Die Ironie des Menexenos lässt in der Persiflage von Rhetorik zugleich in
spielerischer Distanz ein Muster mit ernsterem Hintergrund deutlich werden.
Die erstaunlich breite Beweisführung (237 el-238 a5) hat angesichts ihrer
methodischen Ähnlichkeit mit der inhaltlich verwandten Rekonstruktion von
Urgeschichte bei Thukydides (1,2,1-20,1) wohl auch den Sinn, dessen evolutio-
nistisches Konzept zu überspielen34.

Isokrates hingegen relativiert als Erbe sophistischer Kulturentstehungstheorien
die Bedeutung von Abstammung und Ursprung und macht das Wirken der

Polis letztlich zum entscheidenden Faktor35. In der Verschiedenheit der Auffassung

setzt er sich betont von Piaton ab, indem er das bei jenem dominierende
Motiv des <Gottgeliebtem in anklingender Formulierung und neuer Deutung
nicht auf das Land der Athener, sondern auf ihr Verhalten anwendet36.

31 Plat.Menex. 237 d3-6: ev cöt) Tiaoa th äveSiooü Kai etp-üe Cfpö. 7iavxo8a7ia....£v xomtor|rmexepa....
E7evvr|aev avÖpamov... 238 a5 f.: xo-üxou 8e %ox> KapTioi) o-ük e<p66vr|aev, äXX' eveuiev Kai xoiq
aM,ou;. Diese <anderen> sind die nicht in Attika geborenen Menschen; ähnlich Isoc. 4,33 (von
den Athenern): xo-üq hnb tkxvxcov öiioW/oDuivcoi; Kai npönoxx; yevoiievoxx;.

32 Plat. Menex. 237 a6-c4; 238 b7; 238 e5-239 a6; 245 c6-d6.
33 Plat. Tim. 24 c5-d3; Cnti. 109 c6-d2; vgl. auch für die dem Menex. nähere Zeit: Rep. 435 e7 f.
34 Vgl. Eucken, a.O. (oben Anm. 29) 19f.
35 Isoc. 4,26-33; die Autochthonie wird als <Geschenk der zi>%t\> bezeichnet (26); Demeters Gaben

können schliesslich als rein menschliche Leistungen der Athener verstanden werden (32/33).
36 Plat. Menex. 237 c5-7: T| xcbpa 6eo<piW|i; 238 a5 f.: xovxod 8e xoü Kaprayü ovk etpÖövnaev,

aXX' evei|xev Kai xoiq aXXoii;. Hier agiert das Land; dagegen die Stadt in der entsprechenden
Beschenkung der ganzen Menschheit mit Getreide und Mysterien bei Isoc. 4,29: oi)xcogr| 716X15

r|u.cbv o-d uövov Öeotpi^äg äXXa Kai (piXavÖpcÖTicog eoxev, cooxe Küpia 7evouivr| xooo-üxcov äyaQSw

o\)K e<p66vr|ö£ xoiq aXXoii;, äXX' cbv e'Xaßev cbiaoi |xexe8cokev; die Ähnlichkeit der Stellen vermerken

bereits Pohlenz, a.O. (oben Anm. 1) 273 Anm. 2, und Buchner, a.O. (oben Anm. 16) 47



142 Christoph Eucken

Beim Thema der Verfassung steht der Annahme, dass das inhaltlich
bedeutungslose Lob wiederum einfach nur höher getrieben sei als bei Isokrates, die
schon länger diskutierte Tatsache gegenüber, dass Piaton in einzelnen Motiven
sowie in der Gesamtcharakteristik auffallend an Thukydides und sein für die
perikleische Zeit gezeichnetes Bild anknüpft37. In Auseinandersetzung mit ihm
entwirft er das Modell einer seit den Anfängen bis in die Gegenwart bestehenden

Demokratie mit Königen, die durch Anerkennung der äpeTti aller Bürger
letztlich eine <Aristokratie> ist. Auch hier bringt er auf dem Feld abgewerteter
Rhetorik eine zur Überwindung des Gegners bestimmte Position ins Spiel, eine
erste Form der Mischverfassungslehre, die er später weiter ausgestalten wird38.

Isokrates geht in seiner knappen Erörterung (39 f.) auf Verfassungsformen
überhaupt nicht ein. Er preist die erste Einrichtung von Verfassung und Gesetzen
durch die Athener, mit der sie die Griechen - durch Unterwerfung und Beispiel -
aus dem anarchisch-despotischen Urzustand herausgeführt hätten, und zeigt so
den grösseren, zur Überbietung tauglichen Aspekt panhellenischer Zivilisierung.

Das Motiv athenischer Hilfsbereitschaft findet sich vor Isokrates bereits
bei Thukydides und Lysias39. Mit seiner Verwendung scheint sich aber Piaton
weniger auf diese Autoren zu beziehen als auf die einem derartigen Massstab
zuwiderlaufende athenische Politik. So sagt er (244 el-3): «Und wenn nun einer
die Stadt zu Recht anklagen (Konryopfiaou) wollte, so dürfte er sie wohl allein mit
der Rede richtig anklagen (opQ&q av KarriyopoT), dass sie stets allzu mitleidig und
eine Dienerin des Unterlegenen (to-u tittovo^ 6epa7t{<;) sei.» In der doppeldeutigen

Redeweise Piatons ist eine weitere härtere Anklage dann auch mit diesen
Worten dadurch verbunden, dass sie als erkennbar fadenscheinige Erklärung für
die verurteilenswerte Kooperation der Athener mit dem mächtigen Grosskönig
dienen, den sie angeblich <gerettet> und <befreit> haben (245 a4-7; 246 al). Hier
gibt es eine - von Müller nicht vollständig beachtete - enge Berührung mit dem
Panegyrikos, die bestätigt, dass der Menexenos ihm vorausgeht. Piaton spricht
von der <Möglichkeit> einer Anklage; Isokrates stellt nunmehr fest (53), dass

«einige uns anklagen (Karnyopo-uoi), als ob wir nicht recht beraten seien, dass

37 Plat. Menex. 238 b7-239 a4; Thuc. 2,37,1; 65,9; dazu Loewenclau, a.O. (oben Anm. 28) 69-79;
Kahn, a.O. (oben Anm. 10) 222 f.; G Vlastos, Piatonic Studies (Princeton2 1981) 196-201; I.
Labriola, «Tucidide e Piatone sulla democrazia ateniese», Quad. dl storia 11 (1980) 207-229;
Eucken, a.O. (oben Anm. 29) 20-24. - Heitsch, a.O. (oben Anm. 28), nimmt jetzt - im Blick allein
auf die Ähnlichkeit der Verfassungsbilder bei Piaton und Perikles/Thukydides - eine überaus

enge Beziehung zwischen beiden Reden in ihrer Gesamtheit an. Die Figur der Aspasia sei von
Piaton als Zeichen gesetzt dafür, dass «beide Produkte denselben Geist atmen, das spätere nur
die Konsequenzen zieht aus dem älteren» (234). Damit ist die Auffassung, dass der Menexenos
im Wesentlichen auf den Panegyrikos ausgerichtet sei, nicht mehr vereinbar.

38 Plat. Leg. 693 d2-702 al; in diesem Sinne beurteilen die Menexenos-Stelle GR. Morrow, Plato's
Cretan City (Princeton 1960; 21993) 87-89; G.J.D. Aalders, Die Theorie der gemischten Verfassung
im Altertum (Amsterdam 1968) 31-34; K. Schöpsdau, Piatons Nomoi I-III (Göttingen 1994) 123;

Tsitsiridis, a.O. (oben Anm. 3) 71 f., 227
39 Thuc. 2,40,4 f.; Lys. 2,14.67-70.



Der platonische Menexenos und der Panegyrikos des Isokrates 143

wir gewohnt sind, den Schwächeren zu dienen (xovq äcöevecrcepoix; eiOloiieöa
6epa7teijeiv), wie wenn solche Reden nicht auf Seiten derer wären, die uns loben
wollen (coc7tep ox> \izxh tcqv enaivew ßouA,o|ievcov r\\iaq xovq Xoyovq oviac, tovq
toioijtoix;).» Er zitiert also die Stelle und kommentiert sie in einer Weise, die die
rhetorische Kompetenz des Verfassers, der in der Lobrede anklagt und dabei
unfreiwillig lobt, in Zweifel zieht40.

Die Niederlage von 404 und der anschliessende Bürgerkrieg werden im
Menexenos in sichtlich übertreibender Weise als athenische Leistungen gedeutet
(243 dl-244 b3); der Panegyrikos spricht nur knapp von den äusseren cruiaxpopal

der Stadt (119). Gleichwohl wird von Müller eine rhetorische Übertrumpfung
unter dem allgemeinen Gesichtspunkt konstruiert, dass Piaton in der Behandlung

von Schatten auf dem Bilde Athens diese hier vollständiger getilgt habe als

Isokrates in seiner Erörterung von Vorwürfen gegen die attische äpxn (4,100-
121). Übergangen sind dabei die wörtlichen Anklänge zu ähnlichen Deutungen
derselben Vorgänge bei Thukydides und Lysias. Die Rede, dass die Athener, von
den Feinden unbesiegt, im Zwist (öuxqwpd) untereinander nur sich selbst besiegt
hätten, gleicht der Erklärung der Niederlage aus inneren Zwisten (5iaq>opa{)
bei Thukydides (2,65,12) und charakterisiert sie in der Parodie als patriotische
Rhetorik41; und die Beteuerung, die Athener hätten den Bürgerkrieg aus
Unglück (5tJOTu%{a) und nicht aus Schlechtigkeit (KaK(a) angefangen (244 a7 f.),
führt die mit denselben Begriffen verfahrende Ehrenrettung des Lysias für das

Athen jener Zeit (2,65) in analoger Weise ad absurdum42. Die Kombination der
Anspielungen ist geeignet, die Einreihung des Historikers unter die Lobredner
plausibel erscheinen zu lassen.

Piatons Übertreibung des Topos, dass der Gegenstand für die Rede zu gross
sei, hat in der Verherrlichung tcov ev0d8e Keiiievcov äv8pcov und im Motiv der
nicht ausreichendem (Ikocv6<;) Zeit eine deutliche Vorlage bei Lysias43, nicht

40 Der leichte Anklang an Andokides (3,28: eye» |xev oüv ekewo 8e8oiKa uäXiaxa, d> Äönvaioi,
xo ei6iau.Evov KaKÖv, öxi xo-üq Kpeixxo-üg 91X01)5 ätpievxeg äei xo-üq tixxo-üq aipo-6u.e6a) hebt den
durch die Begriffe Kaxr|7opeiv, 6epa7ieiieiv und sbiaiveiv klar markierten Bezug zum Menexenos
nicht auf, sondern verbindet sich mit ihm zu einer allgemeineren Stellungnahme. So hat schon

Wendland, a.O. (oben Anm. 16) 178 f., 192, überzeugend dafür argumentiert, hier den Hinweis
auf den Menexenos anzuerkennen als ein entscheidendes Zeugnis für dessen Entstehung vor
dem Panegyrikos und damit für seine damals noch angezweifelte Echtheit; vgl. auch Pohlenz,
a.O. (oben Anm. 1) 307 f.

41 Eine Beziehung von Menex. 243 d4-7 zu Thuc. 2,65,12 haben bereits gesehen Loewenclau, a.O.

(oben Anm. 28) 96; K.J. Dover, in: A.W. Gomme/A. Andrewes/K.J. Dover, A Historical Commen-

tary on Thucydides IV (1970) 244; St. Usher, Greek Oratory. Tradition and Originality (Oxford
1999) 351 f.; Erler, a.O. (oben Anm. 4) 163 f. - Müller, a.O. (oben Anm. 2) 457, Anm. 74, stellt
gegenüber Thuc. 2,65,12 nur «eine deutliche Steigerung» bei Piaton fest, ohne eine Bezugnahme
in Betracht kommen zu lassen.

42 Vgl.M.M. Henderson, «Plato's Menexenus and the Distortion of History», Acta classica 18 (1975)
30 f.; Eucken, a.O. (oben Anm. 29) 34 f.

43 Plat. Menex. 246 a5-b2: Kai xa u.ev 8r| ep7a xaüxa xcbv ävSpcov xcbv ev6ä8e Keiuivcov noXXa u.ev

xa eipr|uiva Kai Ka^a, noXb 8' exi nXeim Kai KaMäco xa -ü7io?iei7i6|xeva • noXXal 7ap av r|uipai Kai



144 Christoph Eucken

aber bei Isokrates. Dieser wandelt ihn - sinnweisend für das ganze Werk - im
Epilog ab, indem er ihm eine nicht mehr epideiktische, sondern protreptische
Bedeutung gibt44.

Zu Lysias und insbesondere zu Thukydides sind weitere thematisch prägnante
Bezüge mit ernsthaften Stellungnahmen zur Geschichte Athens, zur äpern der

Gefallenen und zur Ordnung staatlichen Lebens zu erkennen45. Noch aber ist die
Frage offen, welche Bedeutung der einleitende Hinweis auf Isokrates hat. Eine
Fortführung scheint er nicht in der Grabrede zu finden, aber auf völlig schlüssige
Weise im dialogischen Nachspiel (249 dl-e7). In der Ankündigung des Sokrates,
weitere schöne, von Aspasia verfertigte Xoyoi rcoXmKoi mitteilen zu wollen (249
e3-5), kommt der Terminus des Isokrates für Rhetorik aus der eingangs mit
zwei anderen Leitbegriffen zitierten Sophistenrede (13,9;20;21) vor. Da Piaton
hier nur von Rhetorik spricht, ist die Vermutung abwegig, er weise auf eigene
Staatsschriften, etwa die Politeia, voraus46. Vielmehr ergibt sich die Schlusspointe,
dass künftige Reden des Isokrates auf der Linie von Aspasias Epitaphios liegen
werden. Die Publikation des thematisch verwandten Panegyrikos war wohl schon
Jahre vorher zu erwarten, worauf auch die Rechtfertigung der langen Arbeitszeit
im Proömium (14) hindeutet. So scheint es ein weiterer strategischer Sinn des
Menexenos zu sein, das im Entstehen begriffene Hauptwerk des Rivalen von
vorneherein zu diskreditieren.

Die Prüfung der These, dass der Menexenos eine <Antwort> auf den
Panegyrikos sei, zeigt das umgekehrte zeitliche und agonale Verhältnis der beiden
Schriften zueinander. Verschiedene Hinweise und Zeugnisse stimmen zusam-

vükxeq ox>x iKavai 7£vowxo xcb xa Ticivxa uiAAovxi Tiepaivew. Lys. 2,54: Ka6' EKaoxov u.ev o-üv o-ü

pciSiov xa -ütk) koXXow KivS-üve-üÖevxa ¦ütp' evöq pnÖfjvai, o-dSe xa ev cmavxi xcb xpövco 7ipax6£vxa
ev Lila TlLiEpa 8r|?ico6fjvai. xiq 7ap av f| Xöyot; f| xpövoQ f| pfjxcop iKavög 7EVOIX0 u.r|vüaai xr|v xcbv

ev6cx8e keilievcov ävSpcov äpExrjv;
44 Isoc. 4,187-189; das Eingeständnis unzulänglicher Behandlung gilt an dieser Stelle dem Projekt

des Perserkrieges, nicht wie Müller, a.O. (oben Anm. 2) 457, sagt, der Rühmung der Stadt, bei
der die Erklärung, die grössten und vielbesprochenen Taten auszuwählen (2766), den Anspruch
auf Erfassung des Wichtigen enthält.

45 Zu Thukydides u.a.: Menex. 240 a4-6 und Thuc. 1,23,5 f. (Aitiologie); Menex. 241 b6-c3 und Thuc.
2,41,1 (Die Polis Athen als Erzieherin Griechenlands); Menex. 242 a2-6 und Thuc. 2,63,1; 64,3-5
(Grund des hellenischen Krieges); Menex. 242 e4 f.; 243 bl f. und Thuc. 1,1-2 (Penodisierung
bzw. Einheit der innergriechischen Kriege); Menex. 247 a2-b7 und Thuc. 2,45,1 (Wettstreit der
Lebenden mit den Toten); Menex. 248 a6-bl und Thuc. 2,42,4 (Vorstellung vom <Vertrauen in
sich selbst>); Menex. 236 d4-el;239 a2-4;249 c6-8 und Thuc. 2,35.39,4;46 (Bedeutung des Nomos);
zu Lysias u.a.: Menex. 242 a2-6 und Lys. 2,48 (Begründung der innergriechischen Kriege); vgl.
Eucken, a.O. (oben Anm. 29) 24-46.

46 Dümmler, a.O. (oben Anm. 16) 25 f.;Tsitsiridis, a.O. (oben Anm. 3) 418. Der Ausdruck Xöyoi
7ioA,ixiKoi erscheint im ganzen (Euvre Piatons überhaupt nur noch einmal, Phdr. 278 c3 und wohl
auch dort als Zitat aus Isokrates. Denn in der kritischen Aufzählung derer, die das Wort schreibend

gebrauchen, passt die Charakterisierung (c3 f.): 00x15 ^v 710A.IXIK015 A.67015 voliodq övouä^cov

oi)77pciLiLiaxa £7pav|/£v spezifisch zu dessen in jener Zeit verfasstem Fürstenspiegel An Nikokles,
welcher die erklärte Aufgabe hat, volio6exew xaiQ Liovapxiaig (2,8) und als Musterbeispiel für
eine Bildung mit Xöyoi tio^ixikoi figuriert (51).



Der platonische Menexenos und der Panegyrikos des Isokrates 145

men: Piaton nimmt im Einzelnen Stellung zu Lysias und Thukydides, Isokrates zu
Piaton mit expliziten <Zitaten>. Die aus anderen Gründen akzeptierte herkömmliche

Datierung des Menexenos auf oder bald nach 386 wird somit bestätigt. Auch
erscheint der Charakter der Auseinandersetzung und des Werks komplexer als

mit der Annahme einer bloss formalen Verhöhnung des Gegners. Piaton führt
in der Parodie rhetorischen Stils einen distanzierten Agon um das Bild Athens
mit der Vertretung eigener Positionen. Ihm entgegnet der Panegyrikos mit dem
Programm offener agonaler Bewährung.

Korrespondenz:
Christoph Eucken
Junkerngasse 61

3011 Bern
Christoph. eucken@kps.unibe.ch


	Der platonische Menexenos und der Panegyrikos des Isokrates

