Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 67 (2010)

Heft: 2

Artikel: Les cyniques dans I'Antiquité, des intellectuels marginaux?
Autor: Goulet-Cazeé, Marie-Odile

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-109708

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-109708
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Les cyniques dans I’Antiquité,
des intellectuels marginaux?

Far Marie-Odile Goulet-Cazé, CNRS, Villejuif

Abstract: Cette €tude se veut une présentation synthétique de la philosophie cy-
nique, mais envisagée sous un certain angle: dans quelle mesure est-il Iégitime de
considérer Diogene, Crates et leurs disciples comme des intellectuels dignes de ce
nom, alors méme que leur comportement social en faisait des marginaux? Bien
décidés a etre intellectuels «autrement», les cyniques dérangeaient leurs contem-
porains par leur impertinence et leur impudence, rejetaient la nendelo tradition-
nelle et revendiquaient une philosophie qui se voulait a la fois un existentialisme
et un matérialisme. Ces «falsificateurs de la monnaie» pratiquaient une écriture
décalée qui empruntait aux genres traditionnels tout en imprimant sa marque
propre sur leurs ouvrages. Aussi ne s’étonnera-t-on pas que ces intellectuels pour
le moins originaux aient interpellé profondément notre culture occidentale.

Le point d’interrogation qui accompagne le titre de cette €tude peut 1égitime-
ment intriguer. Il signifie que appartenance des cyniques a la catégorie des
intellectuels ne va pas de soi. Deés Antiquité en effet il y eut des gens pour rayer
le cynisme de la carte des écoles philosophiques! et réduire le mouvement & un
mode de vie?, cela pour deux raisons, I'une clairement formulée, a savoir qu’'a
la différence des autres écoles philosophiques il n’avait pas de 8oypare?, I'autre
secrétement présente dans les esprits, a savoir que le cynisme de ce «Socrate devenu
fou» qu’était Diogeéne, pour reprendre 1’expression prétée a Platon?, inquiétait les

1  Hippobote, dans son traité Sur les écoles de pensée (Tlepl vipéoeav), dit qu’il v en a neuf;il ne
retient ni la cynique, ni 1’éliaque, ni la dialectique (Diogéne Lagrce [dorénavant D.1.] [ 19).

2 D.L.fait allusion & ce probléme 2 la fin de son livre sur le cynisme (VI 103), en prenant pour sa
part clairement position: «Voila pour la biographie de chacun des cyniques. Nous allons main-
tenant v ajouter les doctrines qui leur sont communes, car nous estimons que la philosophie
cynique est elle aussi une école de pensée et pas seulement, comme le prétendent certains, une
fagon de vivre.» Sur cette question de la reconnaissance du cynisme comme écale philosophique
& part entiére, voir Marie-Odile Goulet-Cazé (dorénavant G.-C.), «Le cymisme est-il une phi-
losophie?», in: M. Dixsaut (édit.), Contre Plator 1: Le platonisme dévoild, coll. dIradition de la
pensée classique» (Paris 1993) 273-313,

3 La définition de oipesic que fournit D.L. en I 20, lorsqu’il veut expliquer pourquoi I’école
pyvrrhonienne tant6t est considérée comme une école de pensée, tant&t ne est pas, est vraisem-
blablement empruntée & 'ouvrage d’Hippobote cité alanote 1: «Nous appelons école de pensée
celle qui, & ce qui apparait,suit ou semble suivre un certain principe fondé en raison. Dans cette
optique 1l serait raisonnable que nous appelions école de pensée la sceptique. En revanche, si
nous concevions qu'une école de pensée (implique) une inclination vers des dogmes cohérents,
I’école pyirhonienne ne saurait plus étre appelée école de pensée, car elle n’a point de dogmes.»
Pour un passage parallele, voir Sextus, Pyrrh. hyp. 1 16-17

4 EnDL.VI 34,

Museum Helveticum 67 (2010) 100-113



Les cyniques dans PAntiquité 101

autres philosophes. Les cyniques cependant étaient des intellectuels a part entiere,
qui délibérément «falsifiérent la monnaie»®, dans la mesure ol ils ne répondaient
pas aux attendus que recouvre le concept d’intellectuel et ot ils déciderent d’étre
intellectuels autrement: le philosophe cynique se veut uniquement moraliste; il
n’est plus celui qui sait, mais celui qui réussit a trouver la méthode pour vivre
bien;il n’est plus celui qui fait des discours, mais celui qui témoigne par ses actes;
il n’est plus celui qui écrit des traités théoriques, mais celui qui joue au fou pour
dire la vérité. Avec les cyniques apparait une sorte d’intellectuels d’'un genre
nouveau: contestataires, provocateurs, marginaux par volonté et marginalisés
de fait par une société incapable de supporter une déconstruction aussi viclente
des valeurs qui la fondent.

Quand on veut appréhender le cynisme, on se heurte a plusieurs obstacles qu’il
est important de rappeler:

1. L'état de la documentation insatisfaisant & un double titre: en raison des aléas
de la transmission, puisque rien ou presque ne subsiste de la littérature cynique et
que nous connaissons ces philosophes surtout par des anecdotes et des dits dont
I'historicité est impossible a vérifier; en raison également de la partialité manifeste
des principales sources®.

2. Lestextes cyniques de contenu doctrinal devaient étre rares’, et ce par suite de la
volonté délibérée de nos philosophes, car le cynisme se voulait opposé aux théories,
aux systemes et aux dogmatismes de tous ordres.

3. L'extension chronologique du mouvement et le risque d’amalgames: né dans
la Grece du IV® s. av. J.-C. autour de Diogene de Sinope, le cynisme perdura au
moins jusqu’au V* s. apres J.-C. Durant neuf siecles, méme sila fidélité aux principes
fondateurs reste intacte, il va de soi que cette philosophie connut des évolutions et
que des différences notables séparent le cynisme des premieres générations et «les
cynismes» de I'Empire Romain® Pour éviter des confusions, nous nous limitons au
cynisme le plus ancien, celui des premicres générations: Diogene, Crates, Métrocles,
Hipparchia, Ménippe.

5  Diogéne a «falsifié la monnaie» au propre et au figuré (D.L. VI 20.56). Voir G.-C,, «Les Cyniques
et la falsification de la monnaie», Avant-propos a Léonce Paquet, Les Cyriques grecs. Fragments
et témoignages, coll. «Classiques de la philosophie» (Paris 1992) 5-29,

6  Alors qu'Epictéte, Dissertationes VII et IX idéalise le cynisme, Lucien dans ses Dialogues en
donne volontiers une présentation satirique et les Péres de ’Eglise, choqués par 'impudeur de
Diogene et de ses disciples, noircissent souvent le tableau.

7 Méme lorsque certains textes doctrinaux nous sont parvenus, il faut les aborder en procédant au
préalable & une critique rigoureuse des sources, car ils peuvent étre teintés de stoicisme, Voir par
exemple G.-C., L'ascése cynigue. Un commentaire de Diogéne Lagrce VI 70-71, coll. «Histoire
des doctrines de PAntiquité classique» 10, (Paris 1986} ou encore ead., «Un syllogisme stoicien
sur la loi dans la doxographie de Diogéne le Cynique. A propos de Diogéne Lagrce VI 72»,
Rheinisches Musenm 125 (1982) 214-240.

8 Vo G.-C, «Le cymsme a époque impériale», in W. Haase (éd.), Aufstieg und Niedergang der
rémischen Welt [dorénavant A.N.R.W.] 11 364 (Berhin/New York 1990) 2720-2833.



102 Marie-Odile Goulet-Cazé

Deux dates peuvent servir de reperes chronologiques pour 'apparition du cy-
nisme: 399, mort de Socrate, dont le proto-cynique Antisthene fut le disciple;
323, mort de Diogene et mort d’Alexandre’, le méme jour selon la 1égende. Le
contexte historique et socio-€conomique tout en contrastes n'explique pas tout,
mais force est d’admettre que se trouvaient alors réunies des conditions favo-
rables a ’émergence d’un mouvement comme le cynisme: ’écart entre riches et
pauvres se creusant de plus en plus, a c6té d’une civilisation brillante, avide de
luxe, apparait un monde de déshérités ou se cOtoient citoyens pauvres, esclaves,
exilés ou encore victimes des pirates; la diversité sociale est frappante: riches/
pauvres; citoyens/esclaves; Athéniens/étrangers. Ce monde est dominé par TOym,
la Fortune, qui menace au quotidien'”: elle peut du jour au lendemain faire du
citoyen pris par les pirates un esclave vendu au marché — c¢’est ce qui arriva a
Diogene!! —; elle peut encore faire qu'une cité entiére soit rasée, comme ce fut
le cas de Thebes, la cité de Crates!? détruite par Alexandre, d’oll un sentiment
tres fort de précarité que vient accentuer encore le déclin de la néAig grecque et
I’émergence du cosmopolitisme: 'épopée d’Alexandre jusqu’a I'Indus produit
une sorte d’éclatement des limites du connu et fragilise de fait ce cadre rassurant
de la =diig qui fournissait une identité claire aux citoyens. Quant au contexte
intellectuel, il est a ’évidence particulierement brillant. Antisthéne avait eu suc-
cessivement pour maitres Gorgias et Socrate. Les sophistes, qui prétendaient
pouvoir enseigner la vertu et qui croyaient au progrés humain, avaient instauré
un relativisme moral qui pouvait présenter des dangers, mais qui séduisait les
jeunes gens soucieux de réussite politique et d’efficacité. Parallelement Socrate
qui, parce qu’il savait qu’il ne savait rien, passait sa vie a essayer de définir les
vertus et la vertu, tout en vivant profondément une expérience existentielle de
la philosophie, avait opéré une véritable révolution dans le paysage intellectuel;
ses disciples,notamment Antisthéne et Platon, allaient, chacun dans sa direction
propre, développer I’héritage du maitre. Pour comprendre comment les pre-
miers cyniques, a la suite d’Antisthéne, ont pu €tre des intellectuels marginaux,
il convient d’abord d’analyser les modalités de leur rupture avec la sociéte.

9  Cf.DL.VI79: «Démétnos [de Magnésie] (= fr. 19 Mejer) dans ses Homonyntes dit que sont
morts le méme jour Alexandre a Babylone et Diogéne a Corinthe.» Cette coincidence a été en
général pergue avec scepticisme. Alexandre est mort le 13 juin 323,

10 Les hommes de ’époque hellénistique se plaignent de ce que la Fortune se joue d’eux: nailel
(Anth. Pal 1X 49), yehix (Philémon, fr. 110 Kock). Les philosophes la combattent en s’en mo-
quant. Ainsi Diogéne: «Quand Diogéne tombait de nouveau dans les malheurs, 1l disait: “Vrai-
ment tu fais bien, Fortune, de te dresser devant moi virilement”; dans de telles circonstances, il
¢’éloignait méme en fredonnant» (Stobée, Anth. IV 44.71:t. V, p. 976,3-6 Hense). Au mépris le
philosophe joint une sorte d’audace, faite de joie de vaincre et d’impudence: «Diogéne disait
quil croyait voir la Fortune s’élancer sur lui et dire: “Ce chien enragé, je ne puis atteindre de
mes traits” [Hiade © 299]» (Stobée, Anth. 11 §21;t. 11, p. 157,7-9 Wachsmuth). Voir aussi Julien,
Or IX 18201 B,

11 Cf. DL VI 29;voir G.-C,, «Le hivre VI de Diogéne Laérce: analyse de sa structure et réflexions
méthodologiques» A.N.R.W. II 36, 6 (Berlin/New York 1992) 38804048, notamment 40004025,

12 CfDL.VI93



Les cyniques dans PAntiquité 103

A lasuite d’'une expérience de faux-monnayeur dont lui-méme ou son pere, a ce
qu’on raconte, aurait été responsable & Sinope'?, Diogéne avait adopté comme
slogan «falsifier la monnaie» (napayapdrtety 10 vouioua), jouant ainsi sur la
double valeur du mot vouiope qui désigne aussi bien la monnaie que la coutume.
Par le biais de cette métaphore, il voulait manifester sa volonté de contrefaire
les valeurs véhiculées par la société de son temps afin de leur en substituer de
nouvelles et de revenir a ['état de nature dont Prométhée, avec I'invention du
feu, avait signifié la disparition™.

Diogene se met donc a dénoncer le fait que ses contemporains soient sou-
mis a tous les interdits qui relevent de 'arbitraire social et soient incités par
la société a sacrifier a des valeurs tout a fait illusoires, telles que la richesse,
la gloire, la puissance, la victoire olympique, la réussite intellectuelle ou les
plaisirs de la table, qui font de ’homme un esclave asservi par des valeurs
imposées de I'extérieur’. Le philosophe, mu par une lucidité exacerbée, se
bat sur tous les fronts afin de mieux débusquer les picges et les hypocrisies
de l'opinion (36&a)' qui parvient & séduire et tromper ses victimes, en leur
faisant miroiter la réussite sociale pour mieux les tenir en laisse et dérober
leur liberté. 8’il se lance dans cette «falsification» généralisée des valeurs,
c’est parce qu’il constate que les hommes ne sont pas heureux, que les riches
qui ont tout, en réalit€ ne sont pas plus heureux que les pauvres qui n'ont
rien?’, qu’Alexandre court aprés les conquétest®, Crésus apres son or, I'es-
clave apres 'affranchissement, 'athleéte apres la victoire et tout un chacun
apres de vaines chimeres. Or Diogene croit que le bonheur est possible, a
condition que I'on parvienne a secouer les chaines de ’esclavage, a cesser de
déployer une activité fébrile pour satisfaire aux exigences de la vie civilisée!?,

13 Cf DL.VI23-24.

14 Cf Dion Chrysostome, O VI 25:«S1 le mythe dit que Zeus chétie Prométhée pour avoir trouvé
le feu et en avoir fait don aux hommes, ¢’est selon Diogéne parce que ce don fut pour les hommes
le commencement et le point de départ de la mollesse et du luxe.» Voir aussi Plutarque, A guarne
an ignis utifior 2,956 B.

15 C’est ainsi que le goiit des richesses transtorme les hommes en véritables «hydropiques» qui,
«bien quils soient pleins d’argent, en désirent encore davantage» (Stobée, Anth. 111 1045, t. 111,
p.419,8-12 Hense).

16  Cf Ps.-Diogeéne, Epist. VII Hicetae: «Ion fils est libéré de "'opinion 4 laquelle tous sont asservis,
Grecs et Barbares»; Lucien, finag. 17; Théon, Prog. V.

17 Du Roi de Perse Diogéne trace ce triste portrait: «Il se trouve étre le plus malheureux de tous
les hommes; en dépit de tout son or, il craint la pauvreté; il craint aussi les maladies, incapable
quil est de g’abstenir de ce quiles cause;il est frappé de terreur 4 'idée de la mort et il croit que
tous complotent contre lui, jusqu’a ses enfants et ses fréres» (Dion Chrysostome, Or. VI 35).

18 Diogene déclare Alexandre «esclave de la renommée» (Dion Chrysostome, Oz IV 60),

19 D’oli son combat contre les névouinutiles, ces efforts auxquels ’homme civilisé consent pour
obtenir la victoire sportive, le savoir, la gloire, la richesse, le pouveoir ou simplement pour se
conformer aux devoirs sociaux, et auxquels Diogéne oppose les ndvou utiles, c’est-a-dire les
efforts quimpose la vie katé @Oawy, par exemple boire de ’eau ou manger frugalement (of. D.L.
VI 71).



104 Marie-Odile Goulet-Cazé

a réaliser en soi 'autarcie et I’apathie, conditions nécessaires a ’exercice de
la liberté.

Le contestataire subversif dans ses rapports a la société s’emploie a pousser
I'anticonformisme a I’extréme, afin de mieux résister au dressage a la vertu qu'im-
pose la morale sociale. D’oll cet accoutrement? si caractéristique: le tpifowv, ce
petit manteau qui est son unique vétement hiver comme été%, le baton, 4 la fois
baton du voyageur, baton du mendiant et sceptre royal*, la besace qui contient
tout ce qu’il faut pour vivre au jour le jour®, a quoi viennent s’ajouter la barbe
longue, les cheveux longs et les pieds nus.

Anticonformisme €galement dans le comportement social. Diogéne a décidé
de supprimer en lui la honte que 'oppression sociale veut lui inculquer. Il refuse
en effet que la société contraigne ses membres & avoir honte de leur gioig, de leur
nature, et a respecter les conformismes ambiants. C’est pourquoi il se lance dans
un travail de sape systématique, de déconstruction sociale, au nom de la liberté
de I’individu: Diogéne supprime «la pantomime», pour reprendre une expression
d’un de ses admirateurs du siécle des Lumieres, le Neveu de Rameau de Diderot.
C’est ainsi qu’il se comporte comme un parasite, mendiant sa nourriture?, qu’il
couche dans une jarre ou au coin des carrefours, que volontairement indécent
il accomplit en public des actes que 'homme ordinaire accomplit en son privé,
mangeant, urinant ou se masturbant sur la place publique”, tandis que Crates et
Hipparchia s’unissent aux yeux de tous’. Au plan des principes, il conteste les
devoirs sociaux qui poussent les gens a participer aux activités politiques, a se
marier et a avoir des enfants®®, Provocation certes, mais il faut aussi du courage
pour faire table rase de toutes les conventions, pour ne rien sacrifier & la 668w et
oser toutes les impudeurs et toutes les impudences au nom du retour a la nature,
au nom de la liberté individuelle et du souci de 'abrdpreia, ¢’est-a-dire de la
capacité a se suffire a soi-méme?’.

20 Voir G.-C., L'ascése cynigue, 38412,

21  Vorr G.-C., «Le cynisme a I’époque impériale», A.N.R.W. 11 36 4 (Berhn/NewYork 1990) 2720—
2833, notamment 2738-2746.

22 Cf.D.L.VI22.Le tpifov des cyniques, grossier et mince, est pli€ en deux;il sert de couverture la
nuit et de manteau hiver comme été. Le 1pifev (pallim chez les Latins) deviendra le symbole
du philosophe et 1l sera également adopté par les ascétes chrétiens.

23 Le baton est désigné par les termes suivants: faxtpov (baculin ou baculus en latin), forcmpia,
Ebhov, paPdoc, okinmy, orfimtpoy.

24 La besace: anpu (titre d’un poeme de Cratés), O0hoxog, Quidicioy.

25 Cf.D.L.VI46.49.56. Le sage cynique s'autorise 4 demander 'auméne, car il considere que tout
ce qui appartient a autrui lui appartient { Antisthéne en D.L. VI 11). Lorsqu’il mendie, il ne fait
donc rien d’autre que réclamer ce qui lul appartient (Ps.-Cratés, Epist. 11 Discipulis).

26 Cf.VI46.69.

27 CLVI9L

28 CLVI29,

29 Diogene donne du (vrai) riche la définition suivante: «celui qui se suffit & lui-méme» (Gromo-
logium Vaticanum 743, n° 180, p. 74 Sternbach).



Les cyniques dans PAntiquité 105

Dans une telle perspective, on comprend pourquoi les cyniques en vinrent a
revendiquer I'appellation de «chien» (xbwv) dont on les a affublés soit & cause du
gymnase de Cynosarges oll enseignait Antisthéne®, soit a cause d'une moquerie
qui les assimilait a des chiens, le comportement de cet animal se caractérisant
a la fois par sa franchise — il aboie contre ceux dont il se méfie et il remue la
queue devant ceux qu’il aime —, par sa simplicité: il se préoccupe de satisfaire
uniquement ses besoins naturels et nécessaires et il n’est pas prisonnier de fausses
valeurs comme la pudeur, enfin par son aptitude a monter la garde et a «xaboyer»
haut et fort®.

Dans leur assaut contre la citadelle sociale, les cyniques ne pouvaient pas
ne pas se heurter au pouvoir politique. Cependant, s’ils étaient contestataires, ce
n’étaient point des révoltés ni des agitateurs politiques®, mais des philosophes, et
leur rébellion €tait d’ordre intellectuel. Il ne faut pas confondre un Diogene et
un Spartacus. Plutét que de prendre les armes contre le Prince et d’appeler a la
lutte armée, le cynique dit la vérité au Prince. C’est ainsi que fait prisonnier apres
Chéronée et conduit a Philippe qui lui demanda qui il était, Diogene répondit:
«L’espion de ton insatiable avidité»**. Eberlué, Philippe le laissa partir. De méme
a Perdiccas, ce général macédonien qui suivit Alexandre dans ses campagnes et
qui avait menacé Diogene de le faire tuer 8’il ne se rendait pas aupres de lui, le
philosophe rétorqua: «Le bel exploit! Un scarabée ou une tarentule pourrait en
faire autant»*. Et 'on rappellera le céleébre «Ote-toi de mon soleil» lancé par le
philosophe a un Alexandre abasourdi d’entendre cette réponse dans la bouche
de Diogéne qu’il avait invité a Iui demander ce qu’il voulait®, Les &crits des cy-
niques eux non plus n’invitent pas a la révolution politique, mais a une révolution
morale, que ’on songe & un écrit théorique comme la République de Diogéne®

30 Cf D.L.VI13. Sur ce gymnase et ses rapports au cynisme, voir M.-F. Billot, « Antisthéne et le
Cynosarges dans ’Athénes des V¢ et [V® sigcles»,in M.-O. Goulet-Cazé et R. Goulet, Le eynisine
ancien et ses prolongements, Actes du colloque international du CNRS, Paris, 22-25 juillet 1991
(Paris 1993) 69-116.

31 Lesfragmentssur ’appellation «chien» réservée & Diogéne sont rassemblés par G. Giannantoni,
Socratis et Socraticorum Religuiae 11 (Rome 1990) 292-301 (=section V B 143-151) et commen-
tés au tome IV, Nofa 47 p. 491497,

32 Ily avait méme chez les cyniques un refus de 'engagement politique (cf. D.L. VI 29),

33 DUL.VI43,

34 Voir également 'anecdote faisant intervenir Cratéros, lul aussi général d’Alexandre: «Comme
Cratéros lui demandait de venir le voir, il dit: “A vrai dire j’aime mieux lécher le sel & Athénes
que jouir de la somptueuse table de Cratéros™s» (D.L. VI 57).

35 D.L.VI 38. Voir aussi VI 68: «A Alexandre qui se tenait prés de lui et disait: “N’as-tu pas peur
de moi?”, Diogéne répondit: “Qu’es-tu donc? Un bien ou un mal?” “Un bien”, fit Alexandre.
“QOui done”, reprit Diogéne, “craint le bien?”.»

36 Nous connaissons cet ouvrage griice au De Stoicis de Philodéme édité par T. Dorandi, Crorache
Ercolanesi 12 (1992) 91-133, et a quelques passages d’Athénée, Deiprosophistai IV,159 Cet de
Diogene Lagrce VI 72-73 (la République n'est pas mentionnée ici, mais il est fort probable que
le passage provient de cet ouvrage).



106 Marie-Odile Goulet-Cazé

ou encore a un écrit poétique comme le poeme Besace de Cratés”. Ces textes
proposaient des formes idéales de gouvernement et n’étaient point des invites
a renverser les pouvoirs en place. C’est ainsi que la République diogénienne,
qui fit tellement scandale parce que son auteur invitait a laisser tomber tous les
tabous, ne prévovait pas de place pour les armes®® et que les osselets devaient
y avoir cours 1€gal a la place de 1a monnaie®. Cet écrit théorique a souvent été
interprété a tort comme une pure provocation du point de vue de la morale. En
réalité on n’a pas compris que son auteur, cohérent avec lui-méme, ne faisait
qu’aller jusqu’au bout de sa théorie, en admettant la nature et toute la nature, ce
qui impliquait union libre,communauté des femmes et des enfants, méme véte-
ment et méme activités pour les femmes et pour les hommes, inceste et méme
nécrophagie. Aux yeux de [iogene, deés I'instant ou ces actes sont naturels, ils
n’ont pas a €tre condamnés sur le plan théorique, car le beau par nature est d’un
autre ordre que le beau par convention®.

C’est comme si les cyniques avaient dépassé la prise de conscience politique
pour aboutir a une réflexion plus générale sur la nature humaine et sur le moyen
de trouver la clef du bonheur. Ils avaient compris que ce n’est pas le fait d’étre
citoyen qui peut conférer a un individu une quelconque valeur, puisque c’est la
Fortune et non les qualités morales qui font d’un tel un citoyen et de tel autre
un esclave. Aussi rejetaient-ils le concept traditionnel de citoyen appartenant a
une ndiig précise et se déclaraient-ils citoyens du monde®, le cynique se sentant
chez lui partout, des 'instant ou il €tait capable de vivre, ou qu’il allat, en accord
avec les lois de la nature. En conséquence, ’homme auquel s’adressent Diogene
et Cratés n’est plus le citoyen de la Gréce classique, doté d’une identité sociale
bien définie; ¢’est un individu a la fois singulier et cosmopolite a qui ils proposent
de vivre en accord avec les lois de la nature. Dés lors la déconstruction sociale
atteint son paroxysme puisque le patriotisme cesse d’€tre une valeur” et qu’'a
la loi fondatrice de la cité se substitue la loi qui régle univers, autrement dit la
loi naturelle®.

37 Ce poéme est cité par D.L. VI 85 (= Suppl Hell. 351).

38 Philodéme, De Stoicis, ch. 6, col. XVI,1, p. 102 Dorandi.

39  Ibidem et Athénée, Deiprosophistai 1V,159 C.

40  Cf Philodéme, De Stoicis, ch. 7, col. XX, 17-22. Sur la Républigiie de Diogéne et sa réception dans
le stoicisme, voir G.-C., Les Kynika du stoicisme, coll. «Hermes-Einzelschriften» 89 (Stuttgart 2003).

41 Cf. DL VI 63: «Comme on lui demandait d’ot 1l était, Diagéne répondit: “Je suis citoyen du
monde”» et 72: «La seule forme correcte de république est celle quirégit I'univers.» Cf. aussi VI
38 (= TrGF 88 F 4 Snell): «Diogene avait coutume de dire que les malédictions de la tragédie
g’étaient abattues sur lui, qu'en tout cas il était “Sans cité, sans maison, privé de patrie, mendiant,
vagabond, vivant au jour le jour”.»

42 Cf.D.L. VI 93: «Cratés avait pour patrie la mauvaise réputation et la pauvreté, dont la Fortune
ne peut s’emparer, et il se disait concitoyen de Diogéne que les attaques de I’'envie ne peuvent
atteindre.»

43 Cf. D.L. VI 38: «Il affirmait opposer & la Fortune la hardiesse, a la loi la nature, & la passion la
raison, et 71: «Diogeéne n’accordait point du tout la méme valeur aux prescriptions de lalom qu'a
celles de la nature, disant qu’il menait précisément le méme genre de vie qu'Héraclés, en mettant



Les cyniques dans PAntiquité 107

Dans un tel contexte, les relations du cynique avec autrui ne pouvaient tre
ni simples ni faciles. Vu son individualisme forcené on pourrait I'imaginer misan-
thrope, mais ce serait une erreur d’interprétation. Il se voulait en fait médecin des
ames dans un monde de malades®. C’est pourquoi, quand il proférait ses aboie-
ments toniques pour stigmatiser la déraison sociale, il avait besoin d’un public,
de ces gens qui se pressent sur la place, aux carrefours ou a I’entrée des stades a
'occasion des Jeux®. Aussi le cynisme est-il un mouvement intellectuel nécessai-
rement urbain. Quant a la pédagogie qu’il pratique, elle se fonde sur ’exemple, car
nos moralistes sont convaincus que la philosophie se montre plus qu’elle ne s’en-
seigne et que la vertu se vit plus qu’elle ne se définit*. [1s manient avec brio trois
armes dont ils surent démontrer I'efficacité: d’abord la provocation qui consiste
a choquer pour mieux frapper; ce n’est pas une fin en soi, mais elle oblige 'autre
aréagir,a remettre en cause sa facon de voir les choses et a abandonner sa honte
mal placée”. «Diogeéne disait qu’il imitait les maitres de choeur. Ceux-ci en effet
donnent le ton un ton plus haut afin que les autres trouvent le ton juste»*®. Ensuite,
le franc-parler (la fameuse rappnole cynique)®, qui amene le cynique & mordre,
a invectiver, a dire crument a tout un chacun ses quatre vérités. L’homme a la
lanterne, proche en cela des prophetes de PAncien Testament, secoue, dérange,
devient celui par qui le scandale arrive. Il parcourt les rues en s’écriant «Hola des
hommes!», mais si quelques naifs ont le malheur de s’attrouper, il les frappe de
son baton en s’écriant: «J’ai appelé des hommes, pas des ordures»™. La troisieéme
arme, peut-étre la plus caractéristique, est le rire sous ses différentes formes, un
rire sarcastique qui déconcerte,qui laisse 'autre tout penaud, tout désar¢onné, un
rire qui dissimule aussi un fond de désespoir, mais qui se révele la meilleure arme
contre I'esprit de s€rieux que Diogene détestait tant. Diogeéne joue au fou pour

la liberté au-dessus de tout.» Voir G.-C., «La contestation de la loi dans le cynisme ancien», in
M. Aouad (édit.), Les doctrines de la loi dans la philosophie de langue arabe et leurs contextes
grecs ef musuimans (Actes du colloque international, Villejuif, 12-13 juin 2007) = Mélanges de
P Université Saint-Joseph 61 (2008) 405433,

44 Cf D.L.VI 36; Dion Chrysostome, Or 1X 2.

45  Cf D.L.VI1274548.5761; Gromologium Vaticantim 743, n° 1986, p. 79 Sternbach; Dion Chryso-
stome, Or VIII 6.10; IX 1.14. C’est comme si, tout en étant indifférent au regard d’autrui, le
cynique trouvait dans le regard réprobateur de 'autre la preuve que sa falsification de la monnaie
a bien atteint le but visé.

46 Cf D.L.VI 11: Pour Antisthéne, «la vertu reléve des actes, elle n’a besoin ni de longs discours ni
de connaissancesy; ibid. 48: « A Hégésias qui le priait de lui préter un de ses ouvrages, Diogéne
répondit: “Pauvre sot que tu es, Hégésias! Les figues séches, tu n’en prends pas des peintes, mais
des vraies, alors que, pour ’ascese, tu négliges la vraie et tu te précipites sur celle qu'on trouve
dans les livres”.»

47 Cf. D.L.VI36: «Quelqu’un désirait philosopher avec lui, Diogéne lui donna un saperde (L.e un
poisson salé du Pont-Euxin) et lui demanda de le suivre. L’autre, pris de honte, jeta le saperde
et s’éloigna.»

48 CEDL.VI35

49 Cf D.L. V1 69: «Comme on demandait & Diogéne: “Qu’est-ce qu’il v a de plus beau chez les
hommes?”, celui-ci répondit: “Le franc-parler”.»

50 D.L.VI32.CfVI4l: «Ayant allumé une lanterne en plein jour,1l dit: “Je cherche un homme”.»



108 Marie-Odile Goulet-Cazé

mieux dire la vérité. Le résultat €tait prévisible: les contemporains ne se sentaient
pas tres a 'aise quand ils le voyaient approcher. Certains essayaient d’échapper a
ses regards, espérant ainsi esquiver I'attaque™, tandis que d’autres se moquaient™
ou encore préferaient répondre par le dénigrement, car il n’est jamais facile de
supporter I'insulte, surtout quand elle vise juste.

A lasuite de ce bref apercu des rapports délibérément conflictuels que le cynique
entretenait avec la société et les autres, je voudrais essayer d’expliquer en quoi ce
dernier a inauguré une fagon d’étre intellectuel autrement. Son comportement
face aux intellectuels de son temps est déja le signe de sa prise de distance. Un
exemple significatif: celui de Platon. Pour Diogéne un philosophe digne de ce
nom se doit de déranger, d’'inquiéter, sinon il n’est pas efficace; d’ou la réplique
cinglante que s’attira le malheureux Platon: «De quelle utilité est pour nous un
homme qui, bien que pratiquant la philosophie depuis longtemps déja, se trouve
n’avoir dérangé personne?»> Le ton est donné, et le jeu de mots suit: ’école
de Platon (Siatpifin) est qualifiée de «perte de temps» (xatatpin)’; Diogene
prend plaisir aussi a fustiger I'orgueil du méme Platon®, a se moquer de lui sous

.

prétexte que c’est un intarissable bavard®, a relever des incohérences dans sa

conduite®, a ridiculiser sa définition de I’homme comme «animal bipeéde sans
plumes»”® ainsi que sa théorie des Idées™ et finalement a parodier sa Républigue.
Quant & I’école d’Euclide a Mégare (oy0An), clle se voit traitée de bile noire
(xoAn)®L Les orateurs ne sont pas mieux traités, eux qu’il surnommait «<hommes
trois fois hommes», ¢’est-a-dire dans son esprit «trois fois malheureux»®; I'ora-
teur Anaximene se voit moqué pour son obésité® et Démosthéne qualifié de
«démagogue des Athéniens»*,

51 Cf.DL.VI6l

52 Cf.DL.VI3S.

53 (f.le «Socrate devenu fou» de Platon (VI 54) ou encore "anecdote sur I'Tdée de table et I'Idée
de cyathe on les deux philosophes s’opposent vigoureusement (VI 53).

5 Thémistius, De anima, dans Stobée, Anthk. 111 13,68; t. 111, p. 468,6-8 Hense.

55 CfL.DL.VI24,

56 Cf. D.L.IIT 39: «Ayant vu au cours d’une procession un cheval au port hautain, Diogéne dit a
Platon: “Le cheval en train de se pavaner, on croirait que c’est toi!”, cela parce que Platon ne
cessalt de faire 1’éloge du cheval»; voir aussi VI 26.

57 Cf.DL.VI 26

58 Cf.DL.VI2526.58.

59 Cf. DL. VI 40: «Diogene pluma un coq et 'amena a 1’école de Platon. “Voila, dit-il, I’homme
de Platon!”. D’oil ’'ajout que fit Platon 4 sa définition: “et qui a des ongles plats™ (cf. Pseudo-
Platon, Definitiones 415 a).

60 Cf. D.L. VI 53: Alors que Platon discourt sur I'Idée de table et I'Idée de cyathe, Diogéne voit
une table et un cyathe bien réels.

61 D.L.VI24 (=T 7 Déring).

62 DL.VI47

03 DL.VI5T

o1 DL.VI34



Les cyniques dans PAntiquité 109

Mais ces relations délicates avec les autres intellectuels dissimulent un conflit
beaucoup plus profond, né du rapport des cyniques avec la mondelo, avec la
culture et le savoir. Ils refusent «la voie longue» qu’empruntent traditionnelle-
ment les autres €coles philosophiques. Cette voie longue, fondée sur I’étude li-
vresque, ’acquisition des connaissances, la spéculation théorique,a pour objectif
d’assurer une habileté d’ordre intellectuel et la possession d’un savoir. Or ce que
les cyniques entendent proposer est exactement l'inverse: «un raccourci vers la
vertu», pour reprendre la formule qu’utilisa a leur propos le stoicien du 11 s. av.
I.-C. Apollodore de Sé€leucie®. Des disciplines comme la logique, la musique, la
géométrie, la physique ou la métaphysique sont considérées comme inutiles®,
car elles détournent I'’homme de soi-méme et ne ['aident pas a diriger correcte-
ment sa vie. Le raccourci préconisé par les cyniques fait 'impasse sur le savoir et
préfere s’appuyer sur des actes: ¢’est la voie de ’ascese pratiquée au jour le jour.
Chez les cyniques la morale recouvre tous les aspects de la philosophie, tandis
que la philosophie devient accessible a tous et que la notion d’élite intellectuelle
se retrouve privée de sens.

Mais pourquoi un refus aussi radical du savoir, alors que Diogene et Crates
n’étaient ni frustes ni ignares? En fait ils étaient méme tres cultivés, comme en
témoigne leur excellente connaissance d’Homeére et des tragiques qu’ils citent
a tout bout de champ et parviennent a parodier sans difficulté®. Force est de
conclure qu’apres avoir assimilé la culture de leur temps, ils I’'ont dépassée dans
une vive réaction d’opposition et de négation, pratiquant de la sorte, une fois
de plus, une forme de falsification. Ce refus du savoir se manifeste dans leur
pédagogie qui s’attache a revaloriser le corporel. Diogeéne, par sa seule présence
corporelle et par les actes qu’il pose, témoigne de sa philosophie sans se perdre
dans de longues discussions et de longs raisonnements abstraits. Le cynisme se
veut un existentialisme. C’est ainsi que le corps et le geste, s’introduisant dans
la sphere intellectuelle, prennent valeur d’arguments et qu’en marchant Dio-
gene donne la meilleure réponse possible a celui qui prétend que le mouvement
n’existe pas®. Le cynisme est aussi un matérialisme qui heurte de front I'idéalisme
platonicien: chez les cyniques le réel se trouve réhabilité dans sa facticité et sa
présence incontestable est soulignée. Diogene ne voit pas I'Idée de table ou de
cyathe, mais la table et le cyathe réels, ce qui fait dire a Platon: «C’est normal! Tu
as des yeux qui te permettent de voir un cyathe ou une table; mais 'intelligence

65 D.L.VII 121; voir aussi VI 104,

66 Cf DL.VI103-104.

67  Ainsi par exemple pour Homere: D.L, VI 52,53.55.57.66.67103; Philon, Quod omnuis probus 122,
et pour BEuripide: D.L. VI 36 53; Ps.-Diogéne, Epist. XXXIV Olympiadi, p. 50 Miiseler.

68 D.L.VI 39 De méme en VI 38: «A qui lui avait démontré, sous la forme d’un syllogisme, qu’il
avait des cornes, Diogéne, aprés avoir touché son front, dit: “Eh bien moi, je ne les vois pas™»
(cf. 'argument dit du «cornu», attribué par D.L. en 11 108 au Mégarique Eubulide et en VII 187
& Chrysippe: «Ce que tu n’as pas perdu, tu le possédes; or tu n’as pas perdu de cornes; donc tu
as des cornes»).



110 Marie-Odile Goulet-Cazé

qui permet de percevoir I'ldée de table ou I'ldée de cyathe, tu ne ’as point»®.
Autre nouveauté, et de taille: c’est avec les cyniques que la volonté fait son entrée
dans la morale™. Diogene propose en effet une méthode spécifique et originale,
I'ascese, directement fondée sur ce que nous appelons la volonté.

Avec ’ascese nous touchons au noyau dur de la philosophie cynique. Pour
suivre la voie de 'ascese, il faut étre pauvre, car «la pauvreté», comme 'affirmait
Diogene, «est une aide instinctive pour la philosophie. En effet, ce dont cette
derniere cherche a persuader par des discours, la pauvreté y contraint par des
actes»’!, Cette ascese consiste en un entrainement physique a finalité morale: on
entraine son corps afin d’entrainer sa volonté, de maniere a ce que le corps ne
constitue jamais une entrave aux décisions morales de la personne §’il advient
que celle-ci se heurte a des situations d’adversité. Congue comme une méthode
préventive, 'ascese rend 'homme capable de ne plus craindre les maux a ve-
nir et lui donne la force d’affronter ceux qui se présentent. 8i 'on recherche
quotidiennement les efforts (mdvor en grec) exigés par la vie selon la nature,
par exemple si l'on se contente de boire de ’eau, de manger frugalement, de
coucher sur la dure,de supporter le froid des saisons, autrement dit si 'on arrive
a dompter son corps par une vie de frugalité, on acquiert alors la force d’ame
qui permet de rester apathique face a des épreuves comme Dexil, la pauvreté
ou la mauvaise réputation, et par conséquent d’étre libre, indépendant et donc
heureux. Significative cette réponse que fit Diogeéne a qui lui demandait quel
profit il retirait de la philosophie: « A défaut d’autre chose, au moins celui d’étre
prét a toute éventualité»’,

Mais la falsification cynique ne se limita pas a la philosophie; elle s’attaqua
€galement a I’écriture. Il est I€gitime tout d’abord de s’étonner que les cyniques
écrivent alors méme qu'ils rejettent la moidela,, mais ils ont compris que I’écri-
ture, et notamment ’écriture parodique, est une arme dontil serait stupide de se
priver. IYou les listes d’ouvrages transmises par Diogene Laérce sous les noms
de Diogene, Crates ou Ménippe. A vrai dire les cyniques n’hésitérent pas a em-
prunter le cadre des genres traditionnels: dialogue, lettre, tragédie, poeme, mais

69 D.L.VI 33

70  Antisthéne avait introduit une faille dans I'intellectualisme de type socratique qui raméne la
vertu a la connaissance et I’acte mauvais 4 une erreur de jugement. Cette faille, c’est I'ayic,
cette force que les cyniques prétaient & Héraclés et & Socrate. Antisthéne déclarait en effet: «La
vertu suffit au bonheur; elle n’a besoin de rien de plus si ce n'est de la force socratique» (D.L.
V1 11), ce qui signifie que st la vertu-connaissance de Socrate suffit théoriquement 2 assurer le
bonheur de ’homme, la force & 1a fois phvsique et spirituelle propre au Socrate vivant et agissant
est nécessaire pour permettre 2 la vertu-connaissance d’étre efficace et d’assurer le bonheur.
Lavolonté, non pas le concept clairement défini de volonté, mais plutét la réalité diffuse sous-
jacente & un tel concept fait son apparition dans la sphére morale avec Antisthéne (voir G.-C.,
Lascése eynigue, 141-150).

71 Stobée, Anth. TV 32,11:t.V, p. 182,17-20 Hense. Cf. 'anecdote de 'enfant qui boit dans ses mains
et celle de enfant quu recueille ses lentilles dans le creux de son morceau de pain, en D.L.
VI 37

72 D.L.VI 63



Les cyniques dans PAntiquité 111

ils marquerent ceux-ci de leur empreinte propre, pratiquant la subversion au
sein méme de ’écriture, a tel point que Démétrius’, dans son Ilepl Epunveleg,
n’hésite pas & parler & propos des poésies de Crates, du xvvirdg tpdnog’™, ¢’est-a-
dire d’un tour d’écriture propre aux cyniques, a la fois plein de drblerie dans le sens
apparent et de véhémence dans |'intention cachée. Une des principales composantes
de ce style est le omovdoyéholov, un mélange de rire et de sérieux qui traduit au
niveau de I'écriture toute 'ambiguité du cynisme, profondément sérieux sous
ses allures bouffonnes™. Une autre, souvent étroitement liée a la précédente
d’ailleurs, est la parodie.

Les quelques passages des poésies de Cratés qui nous sont parvenus per-
mettent de deviner en quoi consistait la marque propre de I'écriture cynique.
Crates s'illustra dans le genre des maiyvia, ces «poésies 1égeres» dont plusieurs
échantillons sont conservés’s, par exemple I[Inpo. (Besace)”, oul le pogte imite
Homere™, ou encore une €légie dans laquelle il parodie Solon: 'Hymne aux
Muses de Piérie, que 'empereur Julien cite & deux reprises dans ses Discours™.
Pour mesurer 'originalité du poete cynique, il convient d’évaluer ’écart qui
sépare ’expression originale et celle, décalée, que Crates lui a substituce. A titre
d’exemple, comparons le poeme de Solon et 'Hymne aux Muses de Piérie. Les
deux poemes commencent par deux vers d’introduction tout a fait identiques:
«Filles illustres de Mnémosyne et de Zeus Olympien, | Muses de Piérie, écoutez
ma pric¢re.» Mais alors que Solon poursuit de la sorte: «Donnez-moi le bonheur
quivient des dieux bienheureux, et que de la part de tous les hommes j’obtienne
toujours une bonne renommeée», on lit chez Crates: « Donnez constamment a
mon ventre sa pature, a ce ventre qui toujours m’assure une vie frugale, exempte
d’esclavage.» La référence aux dicux a disparu; 1'éloge de la §6&a dryefn, la bonne
renommeée, également; a leur place une évocation du ventre maitrisé,qui ne rend
pas 'homme esclave, et de la pature (en grec x0ptog, littéralement le fourrage,
la paille des animaux). Le changement de registre est évident: noble chez Solon,
volontairement trivial chez Cratés. Mais la structure poétique reste la méme et
la parodie joue a plein pour les auditeurs, qui connaissent par ceeur la poésie de

73 Lidentité de ce Démétrius est controversée: Démétrius de Phalére (ca. 360 — ca. 280 av. 1.-C.)?
Démétrius de Syrie, maitre de thétorique & Athénes et professeur du jeune Cicéron au tournant
des I1¢ et I** 5. av. J-C.? On a également proposé de voir derriére ce nom Denys d’Halicarnasse
ou le rhéteur Tibérios. Voir 'introduction de Pierre Chiron 4 son édition du traité (Paris 1993)
p. XIIT, X V-XVIII et XXXIX-XL.

74 Démétrius, De eloc. 170 et 239,

75 De Monime, disciple de Diogéne, D.L. dit en VI 83: «Il écrivit des poésies 1égéres auxquelles
se mélait subrepticement le sérieux.» Par ailleurs Ménippe de Gadara est qualifié par Strabon
(XVI229) de anovdoyéiotos.

76 Cf notamment DL, VI 85-87

77 D.L.VIS5 (= Suppl. Hell. 351).

78  Odyssée XIX 172-173 et Hliade 11 462.

79  Julien, OrIX17;199 C-200B et VII 9,213 A - 214 A,



112 Marie-Odile Goulet-Cazé

Solon. De la rupture nait I'étonnement et par suite I'interrogation®. De méme au
vers de I'Odyssée dont s’inspire Cratés: Kprtn tig yul fott uEow Evi olvom noviw,
«[.a Crete est une terre au milieu d’'une mer vineuse», correspond dans Besace:
I pn tig mhALg éotl pécw Eve oivomt thpw, «Besace est une cité, au milien d’une
fumée vineuse.» A la mer est substituée la fumée de 'orgueil, un des grands
adversaires que combattent les cyniques®™. Le lecteur immédiatement saisissait
le décalage. Avec les cyniques un vent de folie souffla également sur le langage
et écriture.

Mais les cyniques innoverent, créant de nouveaux genres littéraires qui
devaient par la suite connaitre une grande fortune: la satire, dont Ménippe de
Gadara® passe pour avoir inauguré le genre dans la mesure o il introduisit
dans le dialogue le prosimetre, la fameuse diatribe, que 1’on rattache au nom
de Bion de Borysthéne®, et la chrie, ce genre inventé soit par Diogeéne®, soit
par Métrocles®, qui était le lieu idéal pour que jaillissent I’humour et la saillie
percutante.

Les prises de position morales des cyniques, tout autant que 1'usage qu’ils firent
de I'’écriture, entrainerent leur marginalisation, voire leur exclusion. Cependant,
bien que marginalisés et bien que marginaux, les cyniques exerceérent une in-
fluence décisive sur le monde intellectuel de 'Antiquité a nos jours, ce qui est
tout de méme paradoxal pour une philosophie sans doctrines a transmettre et a
commenter. A vrai dire le message €tait fort: face a tous les conformismes, face a
toutes les scléroses imposées par la vie sociale, Diogéne invite I'individu a affir-
mer sa liberté souveraine: liberté de I'intelligence face aux dogmatismes de tous
ordres, liberté de I’esprit face a I’oppression politique qui ne peut contraindre que
les corps, tension de la volonté face aux menaces de la Fortune, rire libérateur
face a I'esprit de sérieux. Avec Diogene toutes les pauvres illusions humaines
tombent et I'individu est contraint a la douloureuse expérience de la lucidité.
[Vintellectuel devient 'empécheur de tourner en rond qui pointe du doigt toutes
nos lachetés et toute I’hypocrisie sociale.

80  Sur ce pogme de Cratés, voir Olimar Flores Junior, «Cratés, la fourm et ’escarbot: les cyniques
et 'exemple animal», Philosophic Antique 5 (2005) 135-171.

81 Cf. pour Diogéne: D.L. VI 6; Llien, Var Hist., IX 34; Ps-Diogéne, Ep. XXI Amynandro; pour
Crates: D.L. 11 118; VI 86; Plutarque, De laude ipsius 17,546 A-B; Marc- Auréle VI 13. Le cynique
Momme disait que «Tout ce que "’homme a congu n’est qu’orgueil» (& ce que rapporte Ménandre
dans L écuyer que cite D.L. VI 83). Par ailleurs Téles, dans sa Diatribe 11 (Ilepi abrapkeiag), p. 14,4
Hense, p. 140 Fuentes Gonzalez, qualifie Diogéne et Crates d’@tvgot.

82 Vor G.-C, notice «Ménippe de Gadara» M 129, DPhA IV (2005) 467475, notamment 471472,

83 Cf.DL.II77=T 8 A Kindstrand: «comme le dit Bion dans ses diatribes» Sur Bion considéré
comme inventeur de la diatribe, voir I.F. Kindstrand, Bion of Borysthenes. A Collection of the
Fragments with Introduction and Conunentary (Uppsala 1976) 97-99;248-249; PP. Fuentes Gon-
zalez, Les diatribes de Télés, coll. «Histaire des doctrines de Antiquité classiques 23 (Paris 1998)
44-78.

84 Cf.D.L. VI 80:alafin de la hste des écrits de Diogéne due a Sotion sont signalées des Chries.

85 Cf.D.L. VI 33, qui cite un passage des Chries de Métroclés.



Les cyniques dans PAntiquité 113

Diogéne a €t€ entendu. Toutes les €poques ont fait référence a celui qui exi-
geait que I'individu mit en accord ses actes avec ses paroles®™: il y eut des cyniques
chrétiens, comme Pérégrinus Proteus (I1°s.) ou Maxime Héron d’Alexandrie
(IVes.)™;au Moyen-Age et 4 la Renaissance les auteurs paiens et chrétiens cité-
rent abondamment '’homme a la lanterne®; le Montaigne des Essais fut séduit
par son impitoyable lucidité sur ’homme et les institutions humaines, par son
individualisme, son rejet du dogmatisme et son cosmopolitisme. Quant a la phi-
losophie des Lumieres, elle subit la fascination de ’homme a la lanterne, aussi
bien en Allemagne avec Wieland® qu’en France avec D’Alembert™, Voltaire™
ou Diderot qui aimait ceux qu’il appelait les «enthousiastes de vertu»*, Puis Fr.
Nietzsche®, E. Cioran™ et, ces dernieres années encore, H. Niehues-Probsting®
ou P. Sloterdijk®, sensibles & I’étonnante vigueur du message cynique, continue-
rent a en rappeler avec force la teneur toujours actuelle.

Correspondance:

Marie-Odile Goulet-Cazé,

UPR 76 du CNRS, 7, rue Guy Mdquet
F-94801 Villejuif Cedex,
mogoulet@vijf.cnrs.fr

86 Cf VI 64: «Quand on préche la morale sans la mettre en pratique, on ne différe en rien d’une
cithare», disait-il. «Celle-ci en effet n’entend ni ne percoit.»

87  Vorr G-C,, art. «Kymismus», Reallexikon fitr Antike und Christenfiin XXI1I (Stuttgart 2008) col.
631-687 notamment col. 677-682; eadem, notice «Maxime Héron d’Alexandries, M 70, DPRA 1V
(2005) 348-363; eaden «Qui était le philosophe cynique anonyme attaqué par Julien dans son D is-
cours X, Hermes 136 (2008) 97-119; ead., notice «Pérégrinus Proteus», sous presse dans DPhiA V.,

88 Cf S. Matton, «Cynicism and Christianity from the Middle Ages to the Renaissance», in R.B.
Branham et M.-O. Goulet-Cazé (édit.), The Cynics. The Cynic Movement in Antiquity and its
Legacy (Berkeley 1996) 240-264.

89 En 1770, CM. Wieland publie un ouvrage intitulé Sekrates mainomenos oder die Dialoge des
Dicgenes von Sinope.

90 Dans son Essaisur la Société des gens de Lettres et des Grands paru en 1759, D’Alembert s’ex-
primait ainsi: «Chaque sigcle, et le ndtre surtout, auraient besoin d’un Diogéne; mais la difficulté
est de trouver des hommes qui aient le courage de I’étre, et des hommes qui alent le courage de
le souffrir»

91 Voltaire annonce par ailleurs le cynisme au sens moderne du terme avec son gofit de la provo-
cation et de la satire mordante.

92 Voir les articles «Cynique» et «Diogéne» de |'Encyclopédie. C'est dans Le Neveu de Rameau
que le cynisme trouve son expression maderne la plus brillante: M of ressemble & Diogéne tandis
que L, le Neveu, préfigure le cynique au sens moderne du terme.

93 Cf Humain trop humain, 1 275: le cynique «circule, comme tout nu, dehors dans le souffle du
vent, et ¢ endureit jusqu’a perdre le sentiments, tandis que ’épicurien marche «dans les sentiers
a l’abri du vent, bien protégés, & demi obscurs».

94 Voir par exemple E. Cioran, Des larmes et des saints [1937], trad. fr. (Paris 1986) 78, et Précis de
décomposition (Paris 1949) 75.94-96,

95 H. Niehues-Pribsting, Der Kyrismus des Diogenes und der Begriff des Zynismius (Miinchen
1979).

96 En 1983, 4 Prankfurt am Main, P Sloterdyk a publié Kritik der zynischern Vernunft, traduit en
frangais sous le titre Critique de la raison cynique, par H. Hildenbrand (Paris 1987).



	Les cyniques dans l’Antiquité, des intellectuels marginaux?

