
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 67 (2010)

Heft: 1

Artikel: Die Binnenerzählung des Thelyphron in den Metamorphosen des
Apuleius : ein Reflex des ursprünglichen Endes des griechischen
Eselsromans

Autor: Gärtner, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-109704

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-109704
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Binnenerzählung des Thelyphron in den Metamorphosen
des Apuleius – Ein Reflex des ursprünglichen Endes

des griechischen Eselsromans

Von Thomas Gärtner,Köln

Abstract:In the present paper the story told byThelyphron at Byrrena’s banquet
and rendered in the second book of Apuleius’ Metamorphoses is analyzed; the
only element which from the point of narrative coherence might be considered
superfluous, viz. the ejection of the narrator Thelyphron from the rich lady’s
house, can be read as an intertextual allusion to the end of the Greek ass novel.

Bevor Lucius in den Metamorphosen des Apuleius durch thessalische Hexenkunst

in einen Esel verwandelt wird, hört er diverse Binnenerzählungen von
anderen Opfern thessalischer Hexenkunst. Eine dieser Binnenerzählungen ist
die Geschichte des Thelyphron II 21–30)1, welcher Lucius bei einem Gastmahl
seiner mütterlichenTante Byrrena begegnet undvon letzterer nur mühsam dazu
gebracht werden kann, von seinem eigenen Unglück zu berichten II 20).

Thelyphron stammt aus Milet und gelangte bei einerAuslandsreise zu den
Olympischen Spielen nachThessalien. Da seine Reisekasse erschöpft war,
benötigte er dringend eine Verdienstmöglichkeit. In Larissa sucht ein alter Mann
nach einem Freiwilligen, der für eine verhältnismässig hohe Belohnung bereit
ist, eine Nacht lang einen Toten zu bewachen. Thelyphron erklärt sich hierzu
bereit, obwohl er von Passanten vor den thessalischen Hexen gewarnt wird.
Er wird in die Gemächer derWitwe geführt und tritt seine nächtliche Aufgabe
an. Natürlich schläft er dabei – trotz seiner prahlerischen Verweise auf seine
Wachsamkeit – ein, findet aber den Toten am nächsten Morgen, nachdem er
wieder aufgewacht ist, wider Erwarten unbeschadet vor und kassiert stolz seine
Belohnung.

Bei der noch an demselben Tag stattfindenden Bestattung kommt es zu
einem Zwischenfall. Ein Verwandter des Toten beschuldigt dessen Witwe des
Ehebruchs und Gattenmords und lässt eine Totenbeschwörung durchführen,
um diese Vorwürfe zu beweisen. Der Leichnam wird kurzfristig wieder belebt
und bestätigt die Vorwürfe.

In dieser Nekyomantie lässt sich eine signifikante Parallele zu einer
Totenbeschwörungsszene der lateinischen Dichtung erkennen: Im vierten Buch der
Thebais des Statius beschwört der Seher Tiresias die Seele von Oedipus’ Vater
Laius herauf IV 604ff.). Auch hier handelt es sich um ein Mordopfer, das auf
die postmortale Befragung ähnlich unwillig reagiert wie bei Apuleius: In beiden

Fällen wird der Schutz der Unterwelt solcherWiederbelebung vorgezogen,

1 Hierzu vgl.den Forschungsbericht von Schlam/Finkelpearl, Lustrum 42 2000) 151–154, ferner
die «Appendice III» p.417–422) im Groninger Kommentar 2001) zu Apul.met. II.

Museum Helveticum 67 2010) 35–42



36 Thomas Gärtner

in beiden Fällen muss der Priester besondere Mittel anwenden, um den Toten
überhaupt zum Sprechen zu bringen:Bei Statius verspricht er ihm eine schnelle
Zurücksendung in die Totenwelt IV 622 ff.), bei Apuleius droht er mit weiteren
Qualen II 29).

Der wichtigste Faktor jedoch,denTiresias zur Beruhigung des Laius heranzieht,

nämlich dass sein Sohn und Mörder Oedipus bereits für seine Tat büssen
muss IV 612ff.o iam satis ulte cruentum | Exitium), wird beiApuleius motivisch
umgekehrt: Die Gattin des Ermordeten büsst eben noch nicht für ihre Schuld,
sondern sie widerspricht den Vorwürfen ihres Ehemanns in unverschämter
Weise und findet mit dieser Verteidigung auch bei einigen Anwesenden Glauben,

während andere sie für eine Mörderin halten. Auf diese Weise wandelt
sich die im Rahmen einer Bestattungsszene durchgeführte magische
Totenbeschwörung zu einer Gerichtsszene mit den Teilnehmern des Begräbnisses als
Laienrichtern.

In diesem gerichtlichen Kontext muss der heraufbeschworene Tote
groteskerweise seine Glaubwürdigkeit als Zeuge für seine eigene Ermordung
herausstellen. Zu diesem Zweck erzählt er eine Begebenheit, die ausschliesslich
er wissen kann: Er berichtet von der letzten Nacht, als er das Versagen seines
Bewachers beobachten konnte, der von Hexen überlistet wurde und schliesslich
einschlief. Als die Hexen ihn – den Toten – dann verstümmeln wollten, kam es
zu einem fatalen Missverständnis: Der Tote wurde bei seinem Namen zu einer
Türluke gerufen,aber auf den magischen Zuruf reagierte der eingeschlafene
Bewacher,der zufällig den gleichen Namen wie der Tote trägt.So bewegte sich der
Bewacher anstatt des Toten zu derTürluke und wurde von den Hexen an Ohren
und Nase verstümmelt,welche Körperteile von den Hexen durch Wachs ersetzt
wurden. Beim Erzählen dieser Begebenheit weist der Tote auf den anwesenden
Thelyphron, der voller Schrecken an seine Nase und seine Ohren greift und zur
allgemeinen Belustigung feststellen muss, dass diese tatsächlich nur mehr aus
Wachs bestehen.

Literarisch interessant ist an dieser Szene vor allem die Technik, wie ein
neugieriger Beobachter der Nekromantie, nämlich Thelyphron, plötzlich zum
Betroffenen der Prophezeiung wird. Diese Technik hat eine Parallele in den
Aithiopika Heliodors VI 15), wo Kalasiris und Charikleia ebenfalls an einer
ihnen eigentlich fremden Nekyomantie teilnehmen und dann von dem
prophezeienden Toten plötzlich als heimliche Zeugen erwähnt werden und eigene
Prophezeiungen erhalten.

BeiApuleius endetdie Thelyphron-Erzählung mit der Erkenntnis des
Sprechers, dass er Nase und Ohren verloren hat. Obwohl der weissagende Tote mit
dieser Begebenheit nur seine Glaubwürdigkeit als Zeuge erhärten wollte und
danach wahrscheinlich ein Plädoyer gegen seine Mörderin begonnen habenwird,
ist der verstümmelte ErzählerThelyphron begreiflichermassen am Fortgang dieser

Gerichtsszene nicht im mindesten interessiert.



Die BinnenerzählungdesThelyphron in den Metamorphosen desApuleius 37

Was soll Lucius, die Hauptfigur der Metamorphosen des Apuleius, zu dessen
Ergötzung diese Geschichte angeblich bestimmt ist2, nun mit dieser Erzählung
anfangen? Bei einem ersten Besuch hatte Byrrena bereits versucht, Lucius vor
den magischen Künsten seiner Gastgeberin zu warnen, und ihm deshalb u.a. eine
bildliche Darstellung des Actaeon vorgeführt, der seine Neugier mit demVerlust
seiner Gestalt büssen muss II 4). Es liegt nahe, der Thelyphron-Geschichte, die
sich an eine neugierige Frage des Lucius über das thessalische Hexenwesen
anschliesst II 20), eine ähnliche warnende Tendenz zuzuschreiben: Thelyphron ist
wie Luciusein argloser, aus einer völlig anderenRegionstammender Grieche,der
sichvon der Gefährlichkeit thessalischer Hexenpraxis keinBild machen kannund
sich daher in argloserWeise neugierig verhält.

In dieser Hinsicht – als ein warnendes Exempel – tritt die Thelyphron-
Geschichte passendneben die den Auftakt der Metamorphosen bildende Erzählung
von Aristomenes und Sokrates I 5–19). Mit der Episode vom Tod des Sokrates

hat die Begebenheit um Thelyphron insbesondere die strukturelle
Gemeinsamkeit3, dass der nächtliche Hexenzauber in diesem Fall die Ermordung des
Sokrates, dessen Wunde nur durch einen Schwamm verstopft wird und sich am
nächsten Tag unversehens öffnet) scheinbar mit dem Tagesanbruch vorüber ist,
sich aber dann doch noch als real erweist4.

2 P. Steinmetz, Untersuchungen zur römischen Literatur des zweiten Jahrhunderts nach Christi
Geburt Wiesbaden1982) 264 spricht von «einerArt Büttenrede»

3 Man könnte auch von einerantithetischenSymmetrie sprechen, insofern Aristomenes die nächt¬
liche Misshandlung des Sokrates durchdieHexen bewusstmiterlebt, aber bei Tageslicht zunächst

für ungeschehen hält,Thelyphron dagegen seineeigene nächtliche Misshandlungnicht bewusst
miterlebt, sondern erst nachträglich am folgenden Tag realisiert.Bemerkenswert ist ferner die
Gemeinsamkeit des frühmorgendlichen Hereinbrechens einer Person in das Zimmer des
Türwächters bzw. derWitwe mit ihren Zeugen), dasAristomenes bzw.Thelyphroneigentlich ineine
höchst unangenehme Situationbringt, sich dann aberdadurch, dass der nächtliche Hexenzauber
scheinbar erfolglos geblieben ist, doch zunächst zum Guten wendet.

4 H.G. Ingenkamp, «Thelyphron. Zu Apuleius, Metamorphosen II 20ff.» RhM 115 1972) 337–342
nimmt an, dass sich aus dem Zusammentreffen des Namens Thelyphron und der Tatsache,dass

die Verstümmelung des Gesichts tatsächlich als Bestrafung von Ehebrechern üblich war,aus der
Erzählung der Verdacht ergeben soll, dass Thelyphrons Hexengeschichte unwahr ist und dieser in
Wirklichkeitetwas aufdem Kerbholzhat. Damitwird aber die warnende Tendenz der Geschichte
und insbesondere dieAnalogie zurAristomenes-Erzählung deren Glaubwürdigkeit javon Lucius
im Gegensatz zueinem anderenReisenden günstig beurteilt wird) ausser acht gelassen. Maeve C.

O’Brien, «Thelyphron the“weak-minded”or What’s in a name?» in:M.Zimmerman/R.T. Van der
Paardt eds), Metamorphic reflections. Essays presented toB. Hijmans at his 75th birthday Leuven
2004) 161–173 betrachtet Thelyphron aus derPerspektiveder platonischen Sophistenkritik,stellt
aber andererseitsauchzu Recht heraus 164 f.):«Thelyphron isan explicit warning to Lucius about
the dangers of engaging in this way of life.» Carine Ferradou,«Le banquet de Byrrhène dans les

„Métamorphoses“ d’Apulée II 19–31)» Pallas 61 2003) 349–359 arbeitet die Spannung heraus,
die sich zwischen dem «schmückenden» Charakter einer ornamenthaften Gelageerzählung und
dem schauerlichen Inhalt derThelyphron-Erzählung ergibt.



38 Thomas Gärtner

Die Erzählung desThelyphron ist in der Forschung auch unter quellenanalytischem

Gesichtspunkt betrachtet worden5. Ein Vorhandensein heterogener
Elemente man betrachte nur die fast groteske Kombination von Nekyomantie
und Gerichtsszene im äusseren Rahmeneines Begräbnisses) ist nicht zu leugnen.
Dennoch ist das Ganze der Erzählung auch von beeindruckender Homogenität:

Die drohende Konsequenz körperlicher Schändung wird dem Thelyphron
bereits am Anfang von thessalischen Passanten vorgehalten, diese Voraussage
bewahrheitet sich, und die Geschichte endet mit der Bewusstwerdung dieser
Schändung6. Die Offenbarung des vom Ich-Erzähler Thelyphron verschlafenen
und somit auch dem Leser verborgen gebliebenen) tatsächlichen nächtlichen

Geschehens7 erfolgt scheinbar zufällig und doch perfekt motiviert in einer Ne-kyomantie-

Szene, in welcher der prophezeiende Tote zum Gerichtsredner
mutiert,der seine Glaubwürdigkeit erhärten muss.

Allerdings sitzt ein anderes Element weitaus weniger fest im Ganzen der
Thelyphron-Erzählung, welches in obiger Paraphrase ausgespart wurde: Nachdem

Thelyphron seine nächtliche Aufgabe scheinbar zur Zufriedenheit aller
erfüllt und seinen Lohn erhalten hat, unterläuft ihm ein peinlicher Fauxpas: Im
Stolz auf die vollbrachte Leistung erbietet er sich vollmundig der Witwe, ihr in
vergleichbaren Fällen jederzeit wieder zu Diensten sein zu wollen. Dabei entgeht
ihm das üble Omen, das mit dieserÄusserung verbunden ist,welche weitere
Todesfälle im familiären Kreis der Witwe voraussetzt. Daraufhin wird Thelyphron
von den Angehörigen der Dame misshandelt und auf die Strasse geworfen, wo
er Gelegenheit hat, über seine unbedachte Äusserung nachzudenken II 26f.).

Doch in dieser Situation begegnet dem Thelyphron bereits der Leichenzug.
Insofern die Verwandten der Witwe den Thelyphron – vor seinem Fauxpas – in
Anbetracht der scheinbar gelungenen Nachtwache geradezu in den Familienkreis

aufnehmen wollten, wäre es erzähltechnisch ein Leichtes gewesen, auf den
peinlichen Fauxpas einfach zu verzichten und Thelyphron nach der «Verbrüderung

» mit den Angehörigen einfach an der Begräbnisfeierlichkeit teilnehmen
zu lassen.

Diese einfachere Gestaltung der Erzählung hätte vor allem den Vorzug
gehabt, dass der«Sturz» des vermeintlich erfolgreichenTotenwächters Thelyphron
nicht durch eine peinliche, aber letztlich doch belanglose Episode antizipiert
worden wäre. Oder anders ausgedrückt: Die Fallhöhe des aufschneiderischen
VersagersThelyphron hätte sich beträchtlich erhöht, wenner bei der Bestattung
und der sich hierbei ergebenden Nekromantie nicht als heimlicher Teilnehmer,
sondern als ein honorables Quasi-Mitglied der Familie beteiligt wäre.

5 Kritischgegen dieAnalyse von B.E.Perry,welche dieThelyphron-Erzählung in Einzelerzählun¬
gen zerlegt,äussert sich vor allem C.M. Mayrhofer, «On two stories inApuleius» Antichthon 9
1975)68–80, besonders 75ff.

6 P. Murgatroyd,«Thelyphron’s story Apul. Met. 2.21–30)» Mnem. 57 2004) 493–497 hebt eher
die ironischen und unerwarteten Wendungen der Geschichte hervor.

7 Zur Erzähltechnik vgl. Mayrhofer wie Anm. 5) 77.



Die BinnenerzählungdesThelyphron in den Metamorphosen desApuleius 39

Wenn also ein Glied herauslösbar ist aus der Erzählung Thelyphrons, so
handelt es sich um seinen peinlichen Fauxpas und den anschliessenden
Hinauswurf aus dem Haus der Witwe8. Bei diesem erzähltechnisch überschüssig
wirkenden Element handelt es sich indes um einen bislang nicht erkannten,
quellentechnisch durchaus bedeutsamen Reflex auf das griechische Vorbild der
Metamorphosen desApuleius,welches uns nur indirekt durch den abbreviierten
Onos des Pseudo-Lukian fassbar ist.

Apuleius hat bekanntlich durch sein ganz dem Isis-Kult geweihtes Schlussbuch

den viel einfacheren Schluss des griechischen Originals ersetzt: Dort
begab sich Lukios nach seiner Rückverwandlung zu menschlicher Gestalt voller
Zuversicht zu derjenigen Dame, deren Gelüste er als Esel für Geld erfolgreich
befriedigt hatte Onos 51). Lukios hofft, bei dieser in menschlicher Gestalt um
so besser anzukommen.Doch nach einem hoffnungsvollen Gastmahl endet der
Abend in einem Desaster: Die Dame erkennt, dass der wieder vermenschlichte
Lukios nicht mehr über die körperlichen Vorzüge der Eselsgestalt verfügt, und
lässt ihn enttäuscht von ihren Dienern auf die Strasse werfen, wo er nun Gelegenheit

hat, «mitder Erde zuschlafen» wie es nicht ohne Zynismusheisst Onos 56).
Es lässt sich nun zeigen, dass diese für Lukios peinliche Begebenheit bis in

Details die Struktur derjenigen Szene beeinflusst, inwelcher der Hinauswurf des
Thelyphron aus dem Haus derWitwe geschildert wird.

Zunächst ist die formale Gemeinsamkeit einer Ich-Erzählung hervorzuheben:

In beiden Fällen berichtet der persönlich Betroffene, wie er nach einem
peinlichen Missgeschick auf der Strasse landet und dort Gelegenheit hat, über
seine Fehlhandlung nachzudenken.

Besonders signifikant in Hinsicht auf eine direkte Abhängigkeit ist aber
die Struktur dieser Fehlhandlung: Lukios glaubte, er könne seine erfolgreiche
Potenzleistung als Esel ohne weiteres als Mensch wiederholen. Dieser Glaube
bestimmt ihn zu seinem abendlichen Besuch bei seiner früheren Verehrerin.
Genauso glaubt Thelyphron,er könne eine Leistung,wie er sie mit der erfolgreichen
Bewachung des Toten erfüllt hat, jederzeit wiederholen. Daher spricht er in recht
vollmundiger Weise ein «Jederzeit zu Diensten!» aus II 26 quotiens operam
nostram desiderabis, fidenter impera). Dies ist gewissermassen das verbale
Pendant zu dem abendlichen Besuch des Lukios bei seiner früheren Verehrerin. In
beiden Fällen scheitert die Hauptfigur, weil sie in hybrishafter Weise annimmt,
eine frühere Glanzleistung wiederholen zu können9.

Ferner wird die Leistung in beiden Fällen a) zu nächtlicher Stunde
vollbracht und b) durch Geld bezahlt,welches natürlich nicht der vereselte Lukios,
sondern nur seineTierpfleger annehmen können Onos 52).Vor seinem «Dien-

8 Dass es auch nicht möglich ist,die EpisodemitB.E.Perry alseinantizipiertesSubstitut derjeni¬
gen Szene, in welcher Thelyphron seineVerstümmelung realisiert,zu verstehen, zeigt Mayrhofer
wie Anm. 5) 79. Es handelt sich einfach nur um eine Taktlosigkeit, die sich im Fortgang der

Geschichte nicht weiter auswirkt.
9 Mayrhofer wie Anm. 5) 78 charakterisiert Thelyphron «as a tactless and over-confident man»



40 Thomas Gärtner

stantritt» wird Lukios bzw. Thelyphron jeweils in ein Zimmer geführt, in dem
die Dame ihn bereits erwartet.

Darüber hinaus haben sich aber auch in beiden Fällen bereits hinsichtlich
der Erbringung der ersten Leistung gewisse Zweifel ergeben, ob Lukios bzw.
Thelyphron tatsächlich so erfolgreich war, wie er meint: Der Esel Lukios hat
beim Geschlechtsverkehr mit der Dame zu spüren bekommen, dass er sie
eigentlich– trotz eselmässig guterVoraussetzungen – nichtvollständig befriedigen
kann Onos 51 .pe. d. ....ß.. .pe.s... .t. µ.. .a. p..sde.. <t.> p... t.. t..
...a.... .d.... te .a. t.....).Ebenso durfteaber auch der Leser bzw.Zuhörer
der Thelyphron-Geschichte leisen Zweifel empfinden, ob Thelyphron tatsächlich
so erfolgreich war, wie er später selbst anzunehmen geneigt ist, als er aufwacht
und denToten unbeschadet findet.Denn zuvor ist Thelyphron von einem
thessalischen Passanten gewarnt worden,dass die Hexen gern in Tiergestalt auftreten
und den Wächter in Schlaf versetzen II 22). Tatsächlich hat Thelyphron ein
Wiesel im Raum entdeckt, kurz bevor er einschlief II 25).

Insofern lässt sich über die Entlohnung der Potenzleistung des vereselten
Lukios ebenso wie über diejenige der Nachtwache des Thelyphron mit gleichem
Recht sagen: praemium non industriae,sed debilitationis consecutus II 30). Übrigens

bekundet sich die unangebrachte Hybris in übereinstimmenderWeise durch
einen Vergleich mit einem mythischen Prototypon: Lukios schmeichelt sich, er
sei nicht weniger potent als der Stier der Pasiphae 51 .p...t... ......µe...

..d.. e... .a.... t.. t.. .as.f... µ.....), während Thelyphron sich als
perspicaciorem ipso Lynceo vel Argo II 23) bezeichnet.

In beiden Fällen ergibt sich also der Eindruck, dass das erzählende Ich von
seinem erstmaligen Erfolg allzu überzeugt ist und aus dieser irrigen Überzeugung

heraus das Vertrauen fasst, dieselbe Leistung mühelos ein zweites Mal
erbringen zu können.Von dieser irrigen Überzeugung wird es jeweils durch seinen
Hinauswurf gründlich kuriert. Dabei gibt die Form der Ich-Erzählung dem Leser
unmittelbaren Einblick in das übersteigerte Selbstvertrauen der handelnden
Person und deren Empfindungen angesichts des finalen Scheiterns.

Strukturell übereinstimmend ist aber nicht nur das Zustandekommen der
Fehlhandlung, sondern auch ihre Abstrafung. Lukios wird ebenso wie Thelyphron

nicht persönlich von der Dame an die Luft gesetzt, sondern von ihren
Dienern; bei Thelyphron handelt es sich um ihre männlichen Verwandten. In
beiden Fällen ist der Herausgeworfene offenbar unbekleidet: Dies ergibt sich
bei Lukios automatisch, da er ja zu dem Zeitpunkt herausgeworfen wird, als er
sich gerade zur Verrichtung anschickt. Thelyphron muss dagegen verschiedene
Misshandlungen seitens derVerwandten der Witwe erdulden, vor allem werden
aber seine Kleider zerrissen II 26 vestem discindere).

Und schliesslich entfernt sich in beiden Fällen der solchermassen auf die
Strasse Geworfene nicht unmittelbar – wie es in unbekleidetem Zustand und
zu nächtlicher Stunde naheläge –, sondern er verharrt in seiner misslichen Lage
auf der Strasse: Lukios «schläft nackt mit der nackten Erde» wie es bei Pseudo-



Die BinnenerzählungdesThelyphron in den Metamorphosen desApuleius 41

Lukian heisst Onos 56 ..µ...… t.. ..µ... pe...aß.. ta.t. s..e...e.d..),
worin primär ein zynischer Ausdruck seines erotischen Scheiterns, sekundär
dann aber auch, wie Hans Bernsdorff gezeigt hat10, ein Rekurs auf die Topik
des amator exclu­sus zu sehen ist, der nachts vor dem Haus seiner Angebeteten
auf der nackten Erde liegt. Diese Topik findet im unerotischen Zusammenhang
der Thelyphron-Erzählung ein abgeblasstes, aber doch noch erkennbares Echo,
insofern sich Thelyphron nach seinem Hinauswurf «auf der nächstgelegenen
Strasse erholt» II 27 in proxima platea refovens animum) und dabei Gelegenheit
erhält, über die Torheit seines Fauxpas nachzudenken.

Allerdings unterscheidet sich die besprochene Szene der Thelyphron-Erzählung

– trotz aller hervorgehobener struktureller Gemeinsamkeiten – von ihrer
mutmasslichen Vorlage, der Schlusssequenz des griechischen Eselsromans, vor
allem durch ihren völlig unerotischen Charakter.Die für dieWitwe durchgeführte

Totenwache scheint auf den ersten Blick rein gar nichts mit der erotischen
Dienstleistung des Lukios zu tun zu haben. Andererseits ist der Gegensatz
zwischen Witwe und Ehebrecherin zumindest in der Gattung ‹Roman› nicht
kontradiktorisch, wie nichtnur die Novelle von der Witwe von Ephesos bei Petron zeigt,
und speziell die Witwe der Thelyphron-Episode hat sich ja, zumindest wenn die
Beschuldigung ihres Ehemannszutrifft, tatsächlich auch des Ehebruchs schuldig
gemacht. Insofern liegen die erotischen Lukios-Szenen vielleicht doch nicht so
fern, wie es zunächst erscheint11.

Überdies ist aber auffälligerweise in die Bewachungsszene der Thelyphron-
Episode ein intertextueller Fingerzeig auf eine mögliche erotische Alternativgestaltung

eingeschoben:Thelyphron bittet, als er seinen ‹Dienst› antritt, nicht
nur um eine Laterne und Öl, sondern auch um Wein; darauf wird er von der
Witwe getadelt, dass er nicht zu einer comisatio hierhergekommen sei, sondern
sich der allgemeinen Trauer des Hauses anpassen solle II 24). Insofern aber
gerade in beiden erotischen Szenen zwischen Lukios sowohl in Eselsgestalt als
auch als Mensch, Onos 51 und 56) und seiner Verehrerin den eigentlichen
Geschlechtsakten jeweils ein Gelage mitWein vorausgeht, liegt der Gedanke nahe,
dass der entsprechendeTadel in der Thelyphron-Erzählung auf dieverschiedene
Qualität von deren punktuellem Vorbild, nämlich der Szenen zwischen Lukios
und seinerVerehrerin,hinweist, also dass Apuleius sehr bewusst und gezielt auf
die Schlussszene seines griechischen Vorgängers anspielt.

Welche Absicht verfolgt nun Apuleius, wenn er der Binnenerzählung des
Thelyphron,die doch im Ganzen der Metamorphosen an relativ untergeordneter
Stelle steht, eine solche Imitation der in seiner geänderten Schlusspartie nicht

10 Lukios als exclusus amator zu [Luc.] asin. 56), Mnem. 50 1997) 35–44.
11 S.A.Frangoulidis, «Mutilationas emasculation inApuleius’ tale of Thelyphron Met.2,21–30)»

in: P. Defosse ed.), Hommages à Carl Deroux 2. Prose et linguistique, médecine Brüssel 2002)
164–172,hier 168f.,sieht sogar in der unbedachtenÄusserung des Thelyphron, quotiens operam
nostram desiderabis, fidenter impera, eine Anspielung auf Thelyphron «as thewidow’s would-be
lover» eine Deutung,die jedoch fürdieReaktion ihrerVerwandtenoffenbar keine Rolle spielt.



42 Thomas Gärtner: Die Binnenerzählung des Thelyphron

mehr berücksichtigten) Finalsequenz seines griechischen Vorbilds einverleibt?
Sicherwollte er in einer auch für den Lesernachvollziehbaren Form auf das Vorbild

seines Romans reflektieren und auf subtileWeise bekunden, dass ihm diese
Art der humorvollen Decouvrierung übersteigerten Selbstbewusstseins durch
die Schilderung eines Hinauswurfs in der Form der Ich-Erzählung) nicht fremd
ist, auch wenn er seinen eigenen Werkschluss mit dem Isis-Buch ganz anders
gestaltet hat. Zu diesem Zweck verwendete er die Nebenfigur des Thelyphron,
der als ein weiteres Opfer thessalischer Hexenmagie in gewisser Weise ja auch,
wie oben gezeigt, hinsichtlich Neugier und Unerfahrenheit ein Alter ego der
Hauptperson Lucius bildet12.

Die blosse Tatsache, dass Apuleius den Schlussakkord seines griechischen
Vorläuferseiner solchenAnspielung für wert befundenhat, macht übrigens
vielleicht schon eine Möglichkeit fraglich, die man neuerdings mehrfach ventiliert
hat13, um der interpretatorischen Schwierigkeiten von Apuleius’ Schlussbuch
Herr zu werden: dass nämlich das wirkliche Ende von Apuleius’ Roman durch
Textausfall verloren sei, dass Lucius’ Mysten-Dasein nur ein episodischer, von
Apuleius hinzugesetzter Einschub sei, dass Lucius am Ende wieder der Isis
abgeschworen und sich seiner alten Liebhaberin wie im griechischen Original)
wieder zugekehrt habe. Denn wozu hätte, so muss man dagegenhaltend fragen,
Apuleius diesen Schlussakkord seines griechischenVorbilds bereits in einer
Binnenerzählung im II. Buch berücksichtigen sollen, wenn er diese Partie auch am
Ende seines eigenen Werks noch ins Lateinische übertragen hätte?

Korrespondenz:
Thomas Gärtner
Institut für Altertumskunde
Klassische Philologie
Universität zu Köln
DE-50923 Köln
th-gaertner@gmx.de

12 DieParallelität zwischen Thelyphron und Lucius thematisiert L.Watson, «Lucius eiulans.Apu¬
leius Metamorphoses 3.1» LCM 14 1989) 122f., die jedoch insbesondere die Entsprechung
zwischen Thelyphron als Opfer der Schadenfreude beim Gastmahl und Lucius als Opfer der
Schadenfreude beim unmittelbar anschliessenden Risus-Fest hervorhebt.

13 D. van Mal-Maeder, Lector, intende: laetaberis. The enigma of the last book ofApuleius’ Meta¬
morphoses, Groningen Colloquia on the Novel 8 1997)87–118; inengem Anschlusshieran jetzt
N.Holzberg in der neuesten Auflage von Der antike Roman Darmstadt ³2006) 110f.


	Die Binnenerzählung des Thelyphron in den Metamorphosen des Apuleius : ein Reflex des ursprünglichen Endes des griechischen Eselsromans

