
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 67 (2010)

Heft: 1

Artikel: L’attribution de pensées comme argument dans la Seconde Philippique
de Cicéron

Autor: Rey, Raphaël

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-109702

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-109702
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L’attribution de pensées comme argument dans
la Seconde Philippique de Cicéron

Par Raphaël Rey, Munich

Abstract: Cet article commence par exposer certaines spécificités de
l’attribution de pensées par rapport au discours rapporté, puis il examine plusieurs
témoignages antiques décrivant des procédés similaires. Arrive ensuite l’analyse

d’une sélection de passages tirés de la Seconde Philippique où une part
de l’argumentation repose sur des pensées attribuées en particulier l’exorde
ainsi que les paragraphes 29 et 36). Le commentaire portera essentiellement sur
trois points: les moyens formels mis en oeuvre pour rapporter des pensées, les
différents types d’arguments invoqués afin de rendre celles-ci vraisemblables et
les effets produits ou visés sur les divers destinataires. Il ressort de cet examen
qu’un des objectifs principaux de Cicéron est de rallier les anciens partisans de
César en tentant de les convaincre de renoncer au parti d’Antoine, notamment
en attribuant à ce dernier des pensées scandaleuses qui font de lui un traître
envers le dictateur.

Dans lesmoisqui suivent la mort de César,Antoine tente de se faire reconnaître
comme son successeur et de renforcer son pouvoir, mais il va rencontrer
plusieurs adversaires décidés,dont notamment Cicéron.Lors de la séance du Sénat
du 2 septembre 44, l’orateur prononce la Première Philippique où il reproche
à Antoine d’exercer un pouvoir individuel en s’appuyant sur la force. Réponse
virulente le 19 septembre devant cette même assemblée:Antoine considère
Cicéron comme son ennemi. Ce dernier est absent, mais réplique en rédigeant la
Seconde Philippique où il attaque à son tour Antoine sur le mode de l’invective.

Le but de cet article est d’examiner un procédé que Cicéron utilise à
plusieurs reprises dans ce discours: l’attribution de pensées. Celui-ci se rapproche
du discours rapporté par le fait que l’un comme l’autre créent une structure à
deux niveaux avec un discours de l’énonciateur qui englobe la pensée ou le
discours qui est rapporté. Cette parenté a été observée depuis longtemps comme
en témoigne, par exemple, la définition que R. Kühner a donnée du discours
indirect, où il considère conjointement pensée et discours rapportés:

«Sie die Worte oder Gedanken einer Person) werden auf dieVorstellung des
Redenden Erzählenden)bezogen und voneinem im Hauptsatze stehendenVerb der
Wahrnehmung oderMitteilung verbum sentiendi oder dicendi),abhängig gemacht,
so dass das Ausgesagte aus dem Geiste des Subjektes eines solchen Verbs, als in
dessen Geiste gedacht, angeführt wird1.»

1 Kühner R.),Ausführliche Grammatik der lateinischen Sprache II, 2, Hannover 1914),p. 532.

Museum Helveticum 67 2010) 18–28



L’attribution de pensées comme argument dans la Seconde Philippique de Cicéron 19

En effet, dans des expressions comme «tu as dit que tout irait bien» et «tu as

pensé que tout irait bien» on entend bien deux voix différentes: celle qui
s’exprime présentement et celle, reproduite par la première, qui a dit ou pensé que
tout irait bien. Pour qualifier la forme de tels énoncés, on peut recourir à la
notion de «style indirect» qui recouvre aussi bien les pensées que les paroles
rapportées. Ainsi J. Bayet, dans un article consacré au style indirect libre,
observe que «le rôle du verbe sentiendi ou declarandi devient très secondaire en
latin devant un passage au style indirect2.» Pour l’analyse du procédé formel, la
distinction entre paroles et pensées rapportées est en effet de peu d’importance.

Le concept plus récent de «métareprésentation» est lui aussi pertinent pour
décrire les deux types d’énoncés. Voici comment F. Récanati débute son
ouvrage Oratio Obliqua, Oratio Recta:

«Utterancesand thoughts have contents: they represent actual or imaginary) state
ofaffairs.Those states ofaffairs consist of entities having propertiesandstanding in
relation to other entities.Among the entitieswhich can be linguistically or mentally
represented in this manner are linguistic and mental representation themselves.
This is the phenomenon known as metarepresentation3.»

Pensées et paroles sont toutes deux des représentations qui peuvent avoir pour
contenu d’autres pensées ou paroles, ce qui constitue le principe de la
métareprésentation.

Ces différents concepts qui considèrent conjointement pensées et paroles
rapportées témoignent de l’existence d’une parenté étroite entre les deux. Loin
de la nier, mon propos est plutôt de montrer en quoi, dans la perspective de
l’élaboration d’arguments, ces deux procédés présentent des divergences qu’il
est utile de reconnaître.

En effet, quand on rapporte des pensées,on ne se réfère pas à un acte d’énonciation

dont on aurait pu être témoin comme c’est le cas avec du discours quelle
que soit la forme sous laquelle on le rapporte ensuite).La nature de la pensée est
beaucoup plus volatile. Contrairement au discours, il n’est jamais possible d’avoir
une connaissance immédiate de la penséed’autrui; pour s’en faire une représentation,

il faut passer par des témoignages ou d’autres indices4.Etant donné le caractère

invérifiable des pensées attribuées,undéveloppement argumentatif nepourra
au mieux que montrer leur vraisemblance.Rapporter des pensées ressemble donc

2 Bayet J.), «Le style indirect libre en latin» dans Revue de Philologie, Paris 1931),p. 329.

3 Récanati F.), Oratio Obliqua,OratioRecta:anEssay onMetarepresentation, Cambridge 2000),
p. xi.

4 Cf. en particulier Perelman C.) et Olbrechts-Tyteca L.), Traité de l’argumentation, Bruxelles
2008), pp.405sq. Dans ce passage consacré à l’intention de la personne utilisée pour interpréter

ses actes, les auteurs reconnaissent la même difficulté:«L’intention d’autrui n’étant pas connue
directement, on ne peut la présumer que par ce que l’onsait de la personne dans ce qu’elle a de
durable. Parfois l’intention est révélée grâce à des actes répétés et concordants, mais il est des
cas où seule l’idée que l’ona de l’agent permet de la déterminer.»



20 Raphaël Rey

en quelque sorte à rapporter des propos mais qui n’auraient pas été énoncés;
encore, verrons-nous,que cette affirmation est à nuancer.

Dans un contexte de blâme, tel que l’est la Seconde Philippique,ce procédé
se révèle une stratégie d’argumentation particulièrement efficace: il permet
de décrédibiliser l’adversaire en lui attribuant des pensées scandaleuses. Nous
constaterons également que ce même moyen peut être utilisé pour se justifier
sous la forme d’un argument d’autorité.

Dans une première partie, je vais examiner quel écho a rencontré le fait
d’attribuer des pensées dans les traités de rhétorique antique; puis, je me
pencherai sur une sélection de trois passages tirés de la Seconde Philippique avec
pour but de montrer quelles ressources Cicéron tire de ce procédé et les effets
visés sur les destinataires potentiels. Sur la base des exemples analysés, la
dernière partie tentera de définir certaines constantes mais laissera surtout constater

une grande diversité que cet article n’a pas pour ambition de couvrir dans
son intégralité. Ce sera aussi l’occasion de revenir sur la question de l’analogie
avec le discours rapporté et des limites de cette analogie.

«Attribuer des pensées»: quelques témoignages des ouvrages
de rhétorique antiques

Des cinq parties de l’enseignement de la rhétorique, l’attribution d’opinions à
autrui pour en tirer des arguments relève plutôt du domaine de l’élocution dont
le rôle est de trouver une mise en mots adéquate pour les idées et les arguments
provenant du processus d’invention: elocutio est idoneorum verborum et
sententiarum ad inventionem adcommodatio Rhet. Her. 1,3). On peut en effet
développer un argument presque semblable que l’on recoure à ce moyen ou non.
Voici un exemple: tu nec solvendo eras nec te ullo modo nisi eversa re publica
fore incolumen putabas Cic. Phil. 2,4). En remplaçant simplement le putabas
par un «poteras» on garderait une argumentation proche tout en supprimant
l’attribution de pensée5.

Chez les auteurs antiques, on ne trouve pas, à ma connaissance, de description

d’un procédé qui recouvre exactement celui d’attribution de pensées ou
d’opinions à autrui. Néanmoins plusieurs passages décrivent des phénomènes
proches et méritent donc que l’on s’y arrête. Commençons par la sermocinatio
telle qu’elle est présentée dans la Rhétorique à Herennius: sermocinatio est cum
alicui personae sermo adtribuitur et is exponitur cum ratione dignitatis 4,65).
Ce qui est attribué ici, ce ne sont pas des pensées mais des paroles. L’orateur
devient ainsi une sorte d’imitateur qui reproduit les propos des autres. Cicéron
appelle ce procédé communicatio: communicatio, quae est quasi cum iis ipsis,

5 A comparer avec Cic. Phil. 2,36: quae res egestati et aeri alieno tuo praeter mortem Caesaris
potuisset?



L’attribution de pensées comme argument dans la Seconde Philippique de Cicéron 21

apud quos dicas, deliberatio de orat. 3,204). Concernant l’attribution de
pensées, il faut aller chercher chez Quintilien lorsque celui-ci définit la prosopopée
dans les termes suivants: fictiones personarum, quae p..s.p.p...a. dicuntur:
[…] adversariorum cogitationes uelut secum loquentium protrahimus Quint.
inst. 9,2,29sq.). Toutefois, même s’il est bien question de cogitationes, ces pensées

sont présentées comme une imitation du dialogue intérieur velut secum
loquentium.

Cequi ressort de ces descriptions, c’estque l’attributionpureet simpled’une
pensée ou d’une opinion n’est pas considérée comme un trait remarquable du
discours si elle ne s’accompagne pas d’une part de mise en scène sous la forme
d’un dialogue simulé ou d’un monologue.

Si on se tourne du côté de l’invention, on trouve quelques éléments
intéressants, en particulier dans les passages concernant les causes conjecturales,
c’est-à-dire les causes où il s’agit de montrer si un tel a accompli telle action.
Dans ce contexte, une des stratégies pour entraîner la conviction est de parler
des motifs qui auraient poussé voire retenu) la personne en cause à agir ainsi.
Chez Cicéron, ces motifs causae) sont divisés en deux catégories, ceux découlant

des passions et ceux qui sont prémédités: causa tribuitur in inpulsionem et
in ratiocinationem inv. 2,17). Laissons de côté ce qui concerne les passions et
penchons-nous sur ce que Cicéron appelle ratiocinatio: cum […] ratiocinatione
aliquem commisisse quid dicet, quid commodi sit secutus aut quid incommodi
fugerit, demonstrabit inv. 2,20). L’orateur énonce donc les avantages recherchés
ou les dommages évités grâce à l’action imputée,de manière à ce que ces motifs
paraissent suffisamment forts pour avoir incité à la commettre: et id augebit,
quam maxime poterit,ut […] idonea quam maxime causa ad peccandum hortata
videatur ibid.). Cicéron précise encore qu’il importe peu que ces motifs se
fondent sur la réalité. Il suffit de montrer que l’accusé a bien raisonné ainsi: et hoc
eum magno opere considerare oportebit, non quid in veritate modo, verum etiam
vehementius, quid in opinione eius, quem arguet, fuerit inv. 2,21). Nous voilà au
coeur du sujet: l’attaque contre ce qu’a pensé l’adversaire.

Toutefois ceci ne concerne que les causes conjecturales ou du moins ce
qui peut s’y apparenter. L’exemple déjà cité ci-dessus entre relativement
facilement dans ce moule, où la question en suspens est de savoir si Antoine a

en effet, comme il l’affirme, cédé l’augurat à Cicéron: tu nec solvendo eras nec
te ullo modo nisi eversa re publica fore incolumen putabas Phil. 2,4). Avec cet
argument, Cicéron montre qu’à ce moment-là, Antoine n’avait aucun intérêt à
rechercher l’augurat et donc qu’il n’a en aucun cas fait de faveur.

Par contre, dans le passage suivant, malgré la présence de ducebas, on a
affaire à un type d’argumentation très différent:

Quaestor es factus; deinde continuo sine senatus consulto, sine sorte, sine lege ad
Caesarem cucurristi. Id enim unum in terris egestatis, aeris alieni,nequitiae, perditis
uitae rationibus, perfugium esse ducebas Phil. 2,50).



22 Raphaël Rey

Cicéron ne cherche pas ici à prouver si Antoine avait le droit ou non de
rejoindre César, mais il récupère l’épisode pour montrer une fois de plus la
déchéance du personnage: Antoine ne se soucie pas des lois et se sert des charges
publiques pour défendre ses propres intérêts et non ceux de la république.Ainsi,

le schéma du De inventione décrit ci-dessus est en quelque sorte inversé: le
fait sert à démontrer les dispositions d’esprit et non les dispositions d’un tel à
prouver qu’il a bien commis telle action. En contexte de blâme, une des stratégies

est justement d’accumuler les descriptions d’actions scandaleuses afin de
convaincre de la dépravation fondamentale de leur auteur.

Il apparaît donc que le procédé consistant à attribuer des pensées à l’adversaire

pour en tirer des arguments est une ressource connue par les théoriciens
antiques, et utilisée comme le montrent les exemples cités, mais peu théorisée
pour elle-même.

L’exorde: les intentions d’Antoine en s’attaquant à Cicéron

Pour répondre au discours qu’Antoine a prononcé contre lui, Cicéron, au début
de sa Seconde Philippique, tente de jeter le discrédit sur l’ensemble des propos
de son ennemi en les faisant passer comme étant de mauvaise foi. Quand on
accuse quelqu’un de mauvaise foi, on lui attribue des pensées différentes de ce
que dit effectivement son discours; et pour en apporter la preuve, le meilleur
moyen est de démontrer que le discours de l’adversaire dans ses intentions
affichées est contradictoire avec lui-même ou alors avec les actes de son auteur.

Comme Cicéron n’a pas accès aux pensées d’Antoine, il doit s’en tenir au
vraisemblable pour soutenir son argumentation. Il commence par un constat:
les ennemis de la république sont devenus ses ennemis personnels: quonam
meo fato […] fieri dicam, ut nemo his annis viginti rei publicae fuerit hostis, qui
non bellum eodem tempore mihi quoque indixerit Phil. 2,1).

Étant donné tous ses ennemis l’ont très chèrement payé, l’orateur s’étonne:
te miror,Antoni,quorum facta imitere,eorum exitus non perhorrescere ibid.).En
effet, Antoine, contrairement aux autres, s’en est pris à Cicéron de son propre
chef alors que lui-même ne lui avait causé aucun tort. Pour expliquer cette
audace, l’orateur prétend ensuite qu’Antoine voulait par là montrer qu’il était du
côté des ennemis de la république: ultro me maledictis lacessisti tuamque a me
alienationem commendationem tibi ad impios civis fore putavisti ibid.). Le
raisonnement implicite serait le suivant: si on admet le constat de départ les ennemis

de la république deviennent les adversaires de Cicéron), on peut en déduire
qu’attaquer Cicéron revient à attaquer la république et donc à s’afficher comme
l’allié de ceux qui veulent bouleverser l’état. Si on suit ce raisonnement, le
discours d’Antoine avait donc pour objectif non pas de dire la vérité à propos de
Cicéron, mais de permettre à son auteur de se positionner politiquement et de
s’attacher les gens d’un certain parti. Ainsi, l’ensemble du contenu du discours



L’attribution de pensées comme argument dans la Seconde Philippique de Cicéron 23

du consul se trouve discrédité. Naturellement, il s’agit là de la logique de Cicéron.

On peut supposer qu’en réalité,si Antoine s’attaque à lui, c’est pour porter
atteinte à son image et diminuer son crédit.

Comme on peut le voir, la pensée que l’orateur attribue à son ennemi avec
putavisti est coulée dans le moule de ses propres conceptions. En effet, même si

Antoine s’en prenait à Cicéron pour s’attirer les faveurs des ennemis de celuici,

il est peu crédible qu’il les considère lui-même comme des impii cives. Cette
catégorie appartient au point de vue de Cicéron qui établit une identité entre
ses ennemis et ceux de la république, mais il fait comme si cette prémisse était
unanimement admise, y compris par son adversaire, ce qui lui permet d’attribuer

cette pensée si scandaleuse selon laquelle Antoine estimerait lui-même
chercher à s’associer à des impies.

Jusqu’ici, Cicéron s’adressait directement au consul. Pour expliquer les motifs

qui ont incité ce dernier à s’attaquer à lui, il s’appuie sur une argumentation

succincte avec une part importante d’implicite. Cela se comprend dans la
mesure où ce n’est pas Antoine qu’il s’agit de convaincre qu’il a pensé ceci ou
cela, mais les sénateurs et par extension tous ceux qui prendront connaissance
de ce discours) qui, tout comme Cicéron, n’ont pas accès directement à son
esprit. L’orateur change donc de destinataire et s’adresse à eux pour justifier
son opinion sur les motifs d’Antoine. Dans ce but, il émet plusieurs autres
hypothèses qu’il balaie les unes après les autres. Il commence par se demander si

lui-même est l’objet de mépris, mais il n’a rien fait qu’un Antoine pourrait lui
reprocher. Autre hypothèse: le but aurait été de le rabaisser auprès du sénat;
impossible, car cette assemblée a reconnu Cicéron comme le sauveur de la
république.Alors il s’agit juste d’une provocation à un duel oratoire, mais ce n’est
pas crédible non plus, tant la cause de Cicéron est supérieure. Suite à cela, il ne
reste plus qu’une possibilité qu’il formule dans des termes un peu différents que
lorsqu’il s’adressait directement à Antoine: non existimavit sui similibus probari
posse se esse hostem patriae, nisi mihi esset inimicus Phil. 2,2). Antoine n’aurait
pas eu d’autre possibilité que de se déclarer l’ennemi de Cicéron pour prouver
qu’il appartenait, lui aussi, aux ennemis de la patrie.

Comme on peut le constater, l’orateur prend bien soin de justifier la pensée
qu’il attribue à Antoine. Il utilise ici le procédé qu’il appelle enumeratio dans
son De inventione: Enumeratio est, in qua pluribus rebus expositis et ceteris
infirmatis una reliqua necessario confirmatur inv. 1,45). Il consiste à exclure toutes
les possibilités et une fois qu’il n’en reste plus qu’une, celle-ci est forcément
vraie. Ce moyen permet de contourner la difficulté causée par l’absence d’accès

direct à la pensée des autres et de déduire via un tel raisonnement ce que
quelqu’un a en tête.



24 Raphaël Rey

L’assassinat de César: un voeu partagé par tous les citoyens respectables

Dans les paragraphes 25 à 36, Cicéron se défend contre l’accusation d’avoir pris
part à l’assassinat de César. Niant le fait, il affirme qu’au contraire cela aurait
été pour lui une grande gloire que d’y avoir participé.Dans une lettre adressée à
Cassius, il donne son opinion sur les raisons qui amènent Antoine à lancer cette
accusation: il veut exciter contre lui les vétérans de César: nullam […] aliam ob
causam me auctorem fuisse Caesaris interficiendi criminatur, nisi ut in me veterani

incitentur fam. 12,2,1).
A partir du paragraphe 29, l’orateur contre-attaque. A travers une

argumentation du type tu quoque6, il montre qu’Antoine serait tout aussi coupable,
si l’assassinat du dictateur constituait un crime. En effet, celui-ci a tiré de
nombreux avantages de la mort de César et il s’en est même certainement réjoui, ce
qui reviendrait au même que de l’avoir voulue.

Un des buts de Cicéron dans ce passage est de présenter la mise à mort de
César comme une action vertueuse et pour ce faire, à la fin du paragraphe 29,

il affirme que l’ensemble des citoyens respectables ont partagé le souhait et le
désir de le voir mourir:

Ecquis est igitur, exceptis eis qui illum regnare gaudebant, qui illud fieri noluerit
aut factum improbarit. Omnes ergo in culpa; etenim omnes boni, quantum in ipsis
fuit, Caesarem occiderunt:aliis consilium, aliis animus, aliis occasio defuit,voluntas
nemini.

En effet, vu que César régnait regnare), pour recouvrer la liberté, il fallait le
tuer. Ne pas vouloir sa mort reviendrait à se ranger dans la catégorie des impii,
ennemis de la république. Par conséquent, Cicéron attribue ce meurtre à
l’ensemble des citoyens honorables Caesarem occiderunt). Un contre-argument
d’Antoine serait justement que si tant de personnes approuvaient l’assassinat
de César, comment expliquer le fait qu’ils n’ont été que quelques-uns à le
commettre? Pour répondre à cette objection, Cicéron explique que tous n’ont pas
pu y participer dans les faits parce que les conditions ne le permettaient pas
aliis consilium, aliis animus, aliis occasio defuit). Cet acte, pour la plupart, se

résume donc à la volonté de le commettre. Avec voluntas, il y a bien une forme
de pensée qui est attribuée, même si son introduction se distingue de la structure

simple et courante que nous avons rencontrée aux paragraphes 1 et 2 avec
un verbe introduisant une infinitive. Nous avons ici un nom qui explique de
quelle manière a été commis l’assassinat, mais sans pour autant en retirer la
responsabilité.

6 A ce propos, voir par exemple Van Eemeren F.) etGrootendorst R.), La nouvelle dialectique,
Paris 1996), pp.127–129.



L’attribution de pensées comme argument dans la Seconde Philippique de Cicéron 25

Cicéron cherche bien sûr à poser une équivalence entre acte et pensée
afin d’éviter que les conjurés ne paraissent isolés dans leur complot mais, au
contraire, avoir l’ensemble des gens de bien derrière eux.

«Toi aussi tu t’es réjoui de sa mort»

Au paragraphe 36, nous arrivons au terme de cette argumentation, où Cicéron
cherche à montrer que si lui-même a voulu la mort de César, Antoine, quant à
lui,s’en est réjoui, ce qui reviendrait au même par rapport à la culpabilité.Après
avoir énuméré les avantages qu’Antoine a retirés de la mort du dictateur, Cicéron

achève ainsi cette partie de son discours:

Etenimquae res egestati et aeri alieno tuo praeter mortem Caesaris subvenire potuisset?

Nescio quid conturbatus esse videris: num quid subtimes ne ad te hoc crimen
pertinere videatur? Libero te metu:nemo credet umquam;non est tuum de re publica
bene mereri;habet istius pulcherrimi facti clarissimos viros res publica auctores; ego
te tantum gaudere dico, fecisse non arguo.

Voici l’argumentation: Antoine avait tant de dettes que son seul espoir était
la mort de César. En effet pour certains de ses excès, il avait dû rendre des
comptes au dictateur mais,une fois celui-ci mort, il a pu se livrer à tous les abus
notamment en falsifiant des décrets7. Cela nous rapproche du paragraphe 4, où
Cicéron affirme que ce n’est que via une révolution qu’Antoine pourrait rétablir
sa situation8. Tirer profit des bouleversements de l’État n’est donc pas un fait
inconnu chez lui.

Avant de prétendre qu’Antoine s’est réjoui de la disparition du dictateur,
Cicéron se livre à une mise en scène: il décrit le consul comme saisi de trouble et
lui demande pourquoi il a peur de passer comme un des auteurs de l’assassinat.
Pourappuyer l’attributiondecette peur,nous avonsaffaireàunprocédé différent
de ce que nous avons vu jusqu’ici. L’orateur ne se fonde pas sur l’examen des
intérêts de la personne en cause ou un autre type de raisonnement, mais sur un
symptôme physique, ici involontaire9.

Assurément, le discours est fictif et l’Antoine qui se montre troublé en
entendant les insinuations de Cicéron n’est évidemmentpas le véritableAntoine
mais un personnage forgé.Toutefois, ce personnage se doit d’être vraisemblable,
et ceci jusque dans les attitudes qui lui sont attribuées. Afin de convaincre, il

7 Antoine a dû rendre des comptes,notamment quand il s’est approprié la demeure de Pompée,
mais le fait n’est mentionné que plus tard au paragraphe 71.

8 Cf. supra.
9 Cf. Rhet. Her. 2,8 qui conseille de tirer des arguments de l’attitude de l’accusé au moment où

on s’approche de lui: Accusator dicet,si poterit, adversarium, cum ad eum ventum sit, erubuisse,
expalluisse, titubasse, inconstanter locutum esse, concidisse, pollicitum esse aliquid; quae signa
conscientiae sint.



26 Raphaël Rey

faut que l’orateur parvienne à donner l’illusion que l’Antoine de son discours et
celui, bien réel, qui menace la république sont les mêmes personnes.

Cet artifice permet de laisser entendre plusieurs choses: tout d’abord, si
Antoine craint de se faire accuser du meurtre de César en raison de tous les
avantages qu’il en a retirés, cela montre que même lui reconnaît l’ampleur de
ces avantages, et, d’autre part,qu’il ne fait pas partie de cescitoyens respectables
qui partageaient le souhait de cette mort et qui,comme Cicéron,ne s’en cachent
pas. C’est également une occasion de plus pour représenter le consul sous
un jour ridicule: timoré, incapable de contrôler les expressions de son corps
et surtout incapable d’évaluer la situation, puisque personne, selon l’orateur,
ne pourrait prêter foi à cette accusation. En effet, plein de condescendance,
Cicéron rassure ensuite son adversaire en restreignant son accusation, celui-ci
s’en est seulement réjoui: ego te tantum gaudere dico, fecisse non arguo. Malgré
les avantages qu’il en a retirés, il n’est pas pensable qu’Antoine, vu ce qu’il est,
ait pris part à l’assassinat: non est tuum de re publica bene mereri. S’il n’y a pas
participé, il s’est donc seulement réjoui une fois l’action accomplie, ce qui suffit
à faire de lui un traître envers César.

En effet, comme nous l’avons vu plus haut,Antoine aurait attaqué Cicéron
pour s’attirer les faveurs des impies, c’est-à-dire des ennemis de la république
dont font partie les anciens partisans de César.S’il s’avère que le consul s’est bel
et bien réjoui de la mort de leur héros, ces derniers risquent fort d’abandonner
sa cause et celui-ci se retrouverait alors isolé, sans ressource pour réaliser ses

projets. Par cette peur qu’il manifeste,Antoine se trahit donc auprès des deux
camps.

Quelques remarques finales

Ces quelques exemples suffisent à montrer que Cicéron recourt fréquemment
à l’attribution de pensées. Même s’il se sert de ce procédé dans le but de se

justifier au paragraphe 29 où il construit un argument d’autorité tuer César était
également le voeu de tous les citoyens respectables), l’usage principal de cette
arme reste l’attaque. Dans l’exorde et toute la partie concernant l’assassinat de
César, prouver qu’Antoine a bel et bien pensé de la manière qu’il le prétend
devient même l’enjeu principal et constitue le centre de l’argumentation. En
effet, dans la lutte d’influence pour le pouvoir qui se poursuit après l’assassinat
du dictateur, ruiner l’image d’un ennemi peut d’un côté porter atteinte à la
confiance de ses partisans et de l’autre renforcer la détermination de ses
ennemis. En attribuant à un adversaire des pensées scandaleuses que lui-même
démentirait, on prétend par là dénoncer sa mauvaise foi et révéler sa nature
dépravée et donc justifier le fait qu’on s’attaque à lui). Une argumentation se
fondant sur cette stratégie comporte cependant, nous l’avons vu, une faiblesse:
elle est invérifiable, étant donné que personne n’a directement accès à l’esprit
d’autrui. Pas étonnant donc que Cicéron, chaque fois qu’il use de ce moyen,



L’attribution de pensées comme argument dans la Seconde Philippique de Cicéron 27

s’assure également de donner nombre d’arguments afin de rendre crédibles les
pensées qu’il attribue à Antoine.

Ces arguments peuvent être de deux sortes: soit ils se fondent plutôt sur
un raisonnement tel que celui par énumération que nous avons observé dans
le prologue, soit ils se basent sur des témoignages volontaires ou non) comme
au paragraphe 36 où Cicéron pousse ce procédé à ses limites lorsqu’il met en
scène un Antoine saisi de peur à l’idée de se faire accuser d’avoir participé
à l’assassinat de César. Naturellement ces deux catégories ne s’excluent pas
mutuellement dans la mesure où l’interprétation d’un témoignage s’appuie en
général sur une forme de raisonnement aussi sommaire soit-elle. L’avantage du
recours à des témoignages extérieurs et en particulier de la personne à laquelle
on attribue une pensée, c’est de se décharger d’une partie de la responsabilité.

Pour attribuer une pensée à autrui,de nombreux procédés formels existent.
A travers les passages examinés dans cet article, nous avons plutôt vu des cas

explicites avec des verbes introducteurs tels que putavisti, existimavit ou encore
ducebas paragraphes 1, 2 et 50) suivis d’une proposition infinitive, mais, au
paragraphe 29, il s’agissait d’un nom: voluntas. D’autres structures sont aussi
envisageables comme la proposition finale,dont la fonction est justement d’énoncer
des intentions, à savoir un type de pensée. Voici un exemple: ut te Catamitum,
necopinato cum te ostendisses, praeter spem mulier adspiceret, idcirco urbem
terrore nocturno, Italiam multorum dierum metu perturbasti Phil. 2,77). La venue
d’Antoine à Rome sème la terreur10. Il cause tout ce trouble dans le simple but
de faire une surprise à son épouse. Dans ce passage, on constate aussi que le
recours au terme insultant de Catamitum un autre nom de Ganymède) mêle
l’intention attribuée à Antoine ainsi que le jugement de Cicéron sur elle. Nous
avions déjà rencontré ce phénomène dans l’exorde lorsque l’orateur prétend
que le but de son ennemi en s’attaquant à lui était de se rendre favorables les
citoyens impies.

Il existe également de nombreuses situations où la pensée attribuée est
implicite.Envoici un exemple: iterAlexandriam contra senatus auctoritatem,contra
rem publicam, contra religiones; sed habebat ducem Gabinium, quicum quidvis
rectissime facere posset Phil. 2,48). Cicéron reproche à Antoine d’être allé à
Alexandrie contre l’avis du sénat et sans tenir compte des avertissements
religieux qui s’opposaient à cette expédition11. Ce fait démontre bien sûr le mépris
d’Antoine pour les institutions politiques ainsi que pour la religion. En outre,
le passage suggère la pensée qui l’a décidé à partir: avoir Gabinius comme chef
serait la garantie d’agir avec la plus grande justesse quelle que soit l’entreprise.
Cicéron s’exprime ici évidemment avec ironie, il ne pourrait pas admettre un

10 LaSeconde Philippiquen’est pas explicite sur les causes de cette terreur, mais on a pu craindre
que César ait envoyé Antoine pour organiser une purge de ses ennemis; voir à ce propos le
commentaire de Ramsey J. T.), Cicero: Philippics I–II, Cambridge 2003), pp.272–273.

11 Il s’agit de l’expédition de Gabinius en Egypte afin de rétablir le roi Ptolémée Aulète dans son
pouvoir.



28 Raphaël Rey: L’attribution depensées

tel point de vue; la perspective décrite n’est donc pas la sienne, mais plutôt celle
qu’il attribue à Antoine.

Concernant les procédés formels qui servent à attribuer des pensées,
certains,nous l’avons vu,présentent des parallèles avec ceux utiliséspour rapporter
du discours.Ainsi l’usage de verbes introducteurs suivis de complétives permet
aussi de construire du discours rapporté indirect. Simuler le discours intérieur
de quelqu’un ressemble à une forme de discours rapporté direct. D’autres structures,

par contre, ne trouvent pas d’équivalent, c’est le cas, par exemple, de la
proposition finale servant à exprimer des intentions.

En effet, l’analogie avec le discours rapporté rencontre ses limites. A côté
des différences relevant du domaine formel, il y a un autre obstacle: tout ce

qu’on peut rapporter de la vie de l’esprit d’autrui n’est pas assimilable à du
discours intérieur dont la seule particularité serait de n’avoir pas été énoncé.
Quand Cicéron prétend au paragraphe 36 qu’Antoine s’est réjoui de la mort de
César, il n’attribue pas seulement une pensée mais également un sentiment. Il
en va de même quand le consul manifeste physiquement sa peur dans les lignes
qui précèdent. La frontière entre attribution de sentiments et attribution de
pensées n’est assurément pas très nette, mais il ne fait pas de doute que plus on
entre dans la sphère des sentiments, moins le rapprochement avec du discours
rapporté ne sera pertinent comme outil d’interprétation. Dans le cas contraire,
considérer une pensée attribuée comme une forme de discours second et
reconnaître sa parenté formelle avec le discours de l’énonciateur principal qui
la rapporte, permet d’examiner l’énoncé comme composé de deux niveaux de
discours laissant entendre plusieurs voix, dont il devient particulièrement
intéressant d’analyser les rapports et la manière dont elles se superposent.

Ces quelques pages n’ont évidemment pas permis une étude systématique
de l’ensemble des passages où, dans la Seconde Philippique, Cicéron recourt à
l’attribution de pensée. Les exemples cités auront cependant permis de constater

l’importance que l’orateur attache à ce procédé en en faisant parfois le
centre de son argumentation, ainsi que les divers jeux auxquels il se livre en
laissant entendre sa propre voix et ses propres représentations dans les pensées
qu’il attribue.

Correspondance:
Raphaël Rey
Bayerische Akademie der Wissenschaften
Thesaurus Linguae Latinae
Alfons-Goppel-Str. 11

D-80539 München
rey.rapha@gmail.com


	L’attribution de pensées comme argument dans la Seconde Philippique de Cicéron

