
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 66 (2009)

Heft: 4

Artikel: Interpretieren nur ungebildete Symposiasten Gedichte? : zum
Verhältnis von Dialektik und Hermeneutik in Platons Protagoras

Autor: Schlick, Andreas Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-98989

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-98989
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Interpretieren nur ungebildete Symposiasten Gedichte?
Zum Verhältnis von Dialektik und Hermeneutik

in Piatons Protagoras
Von Andreas Josef Schlick, Berlin

Abstract: At the end of his interpretation of Simonides' poem in Plato's
Protagoras Socrates declares that it is vain to try to understand the writings
of others: No one can come to absolute knowledge about what those writers
intended to say. That is why in his opinion one should refrain from interpreting
poems. It is to be shown that Socrates' harsh criticism of hermeneutics is due
to the circumstances of the dialogue and should not be generalized. Socrates'

sophisticated use of hermeneutic methods is rather to be taken as a sign of
Plato's deep interest in the problems of hermeneutics.

a) Die Einordnung des Simonides-Gedichtes in den Dialog

Einheit und Thema von Piatons Protagoras sind in der Forschung umstritten.
Man sah Letzteres vor allem in der Diskreditierung der Sophistik und der
Hervorhebung des Gesprächs als der überlegenen Form des Philosophierens1.
Die Einordnung der berühmten Interpretation des Gedichtes von Simonides
durch Sokrates scheint problematisch. Man sah bisweilen hierin lediglich
ein lustiges Zwischenspiel, das dem Leser Gelegenheit gibt, sich von den

Anstrengungen der bisherigen, schwierigen Argumentationen des Sokrates zu
erholen, das aber letztlich irrelevant ist2.

Gundert sah den Zweck der Interpretation darin, dass sich aus ihr die
Ansichten Piatons zur Tugend erschliessen lassen3. Im Folgenden wird sich

aus der Analyse von Piatons Verhältnis zur Hermeneutik ergeben, dass die
Einbindung des Gedichtes in den Dialog weit darüber hinausgeht, da im
Dialog nicht nur der Wert sophistischen Dozierens als Lehrmethode in Frage
gestellt wird, sondern auch der Wert schriftlicher Texte. Es geht also um die

richtige Methode des Lehrens im allgemeinen. Dies bedeutet aber nicht, dass

1 So z B H Borntz, Platonische Studien (Berlin 21875) 243f, ähnlich P Friedlander, Platon II
(Berhn 1957) 31

2 So A E Taylor, Plato The man and his work (London 61949) 251
3 H Gundert, «Die Simonides Interpretation in Piatons Protagoras», in EPMHNEIA (Festschrift O

Regenbogen) (Heidelberg 1952) 89ff Zu den platonischen Ansichten, die Sokrates in das Gedicht
des Simonides hineininterpretiert, vgl auch Th A Szlezâk, Platon und die Schrifthchkeit der

Philosophie (Berlin/NewYork 1985) 165 und D Frede, «The impossibility of perfection Socrates'
criticism of Simonides' poem in the Protagoras», The review of metaphysics 39 (1986) 746

Museum Helveticum 66 (2009) 193-214



194 Andreas Josef Schlick

Platon die Beschäftigung mit Geschriebenem und hermeneutischen Methoden
rundweg ablehnte Es soll vielmehr gezeigt werden, dass Sokrates' kritische
Anmerkungen zur Kunst der Interpretation der Situation im Dialog geschuldet
sind und nicht verallgemeinert werden sollten

Zu Beginn des Protagoras trifft Sokrates, als er von seinem Gesprach
mit Protagoras kommt, zufällig einen Freund, der ihn bittet, ihm von diesem
Gesprach zu berichten Dieser Anfang hat nicht nur semen literarischen Reiz,
indem der Prolog des Stuckes chronologisch sein Ende ist, sondern er enthalt
auch wichtige Informationen Irgendwann im Gesprach mit Protagoras wird
Sokrates drohen zu gehen, da sich Protagoras nicht auf die von ihm geforderte
Gesprächsweise einlassen will Er begründet dies damit, dass er noch etwas
vorhabe und sich verspate, falls Protagoras weiterhin seme Reden m die Lange
dehne und ihm nicht kurze, klare Antworten gebe Das Vorspiel erweist diese

Aussage als Versuch, Protagoras zu kurzen Antworten zu zwingen, und zeigt
Sokrates' Unnachgiebigkeit m Fragen der Kommunikation In Wirklichkeit
hat Sokrates Zeit Er hat genügend Zeit, um seinem Freund, den er zufällig
trifft, vom Treffen mit Protagoras zu berichten4 Weiterhin wird von Sokrates
scherzhaft die Frage nach der Autorität von Dichtern gestellt, indem er semen
Freund fragt, ob er denn den Homer nicht lobe, welcher sagt, am reizvollsten
sei die Jugend, wenn der Bart zu spnessen beginnt (Prot 309b) Somit verweist
schon das Vorgespräch auf die beiden Themen des Dialoges, nämlich wie und
von wem man lernen soll

Sokrates beginnt seme Erzählung mit dem Bericht über das Gesprach mit
dem jungen Hippokrates, mit dem zusammen er zu Protagoras geht Dieses
Gesprach fungiert gleichsam als zweiter Prolog Auch hier wird Wichtiges gesagt
Sokrates nämlich warnt Hippokrates vor den Sophisten, welche wie Kaufleute
fur Geld ihre Ware, nämlich Erkenntnisse, direkt m der Seele der Kaufer abfüllen
(Prot 313e) Doch sind sie erst einmal dort hineingelangt, dann ist es schwer,
Heilung zu finden fur den Fall, dass es sich um ungesunde Kenntnisse handelt
Dies gilt aber nicht nur fur Sophisten und ihre langen Reden, sondern auch fur
schriftliche Texte Nicht nur bei den Sophisten bedarf es eines Arztes fur die
Seele (rcepi TTjv\jn)%Tjv cm IccTpiKOç m, Prot 313e2), sondern auch fur schriftliche
Texte Diese Parallelität von Reden und Schriftlichem wird deutlich nach der
langen Rede des Protagoras, m welcher er anhand des Mythos über Epimetheus
und Prometheus die Lehrbarkeit der Tugend nachzuweisen versucht Am Ende
dieser Rede (Prot 329a) vergleicht Sokrates die Redner mit Buchern Beide
wissen auf Fragen immer nur dasselbe zu antworten und sind nicht m der Lage,
Rede und Antwort zu stehen5

Es zeigt sich im Verlauf des folgenden Gesprächs, dass Protagoras m der
Tat nicht fähig ist, Rede und Antwort zu stehen, sondern sich immer wieder

4 Hierzu auch Th A Szlezak, a O (oben Anm 3) 177f
5 Ebd I60f



Interpretieren nur ungebildete Symposiasten Gedichte9 195

in Widersprüche verstrickt. Schliesslich möchte er wieder zu seiner gewohnten
Form des Dozierens zurückkehren. Sokrates jedoch besteht auf seiner Form des

Gesprächs und droht sogar damit zu gehen (Prot. 335c), falls Protagoras seiner
Forderung nicht nachkommt. Die Art der Kommunikation ist also für Sokrates
keine beiläufige Frage, sondern entscheidet über die Möglichkeit, miteinander
sinnvoll zu kommunizieren.

Inhaltlich hingegen scheint es keine grossen Differenzen zwischen Sokrates
und Protagoras zu geben. Immer wieder wurde in der Literatur die mehr als

auffällige Nähe von Ansichten, die Protagoras im gleichnamigen Dialog vertritt,
zu bekannten Philosophemen Piatons festgestellt6. Eine der auffälligsten
ist die von Protagoras geäusserte Ansicht, der Mensch habe aufgrund seiner
Verwandtschaft zu Gott als einziges Lebewesen zum Glauben an die Götter
gefunden (ôià ttiv toû 0eoû çroyyévetav Çqicov gövov ôeoùç évogiaev, Prot.
322a4). Während die Verwandtschaft mit den Göttern in Piatons Philosophie
eine grosse Rolle spielt, da das höchste Ziel des Menschen darin besteht, Gott
ähnlich zu werden, ist von Protagoras überliefert, dass er einen Agnostizismus
vertrat und sich eines Urteils über die Existenz der Götter enthielt7.

Was hätte Piaton damit gewonnen, Sokrates einen Antagonisten
gegenüberzustellen, der in seinen Positionen gar nicht so weit von ihm selbst entfernt
ist? Ist das nicht dramaturgisch unklug, da doch das Drama vom Konflikt lebt?
Der Konflikt ist wohl eher auf einer anderen Ebene zu suchen. Sokrates' Kritik
an langen Reden wurde schon erwähnt. Später wird er bemerken, dass man
sich in seinen Erkenntnissen unsicher fühlt, weswegen man jemanden sucht,
mit dem man diese im Gespräch sicher macht (Prot. 348d). Im Gespräch also

muss man sich beweisen, zeigen, dass die eigenen Erkenntnisse wirklich etwas
wert sind und der Prüfung eines anderen standhalten. Die Kunst, ein Gespräch
zu führen, ist die Dialektik.

b) Die Dialektik

Eine der wichtigsten Methoden der Dialektik ist die Dihärese, welche im
Philebos als die göttliche Methode beschrieben wird (Phil. 16c-17a). Es ist die
Kunst, Begriffe zu untergliedern und das Viele im Einen zu sehen. Sie wird aber

6 Schon Bonitz, a O (oben Anm 1) 242 hielt es fur problematisch, aufgrund der Aussagen im
«Protagoras» Rückschlüsse auf den historischen Protagoras zu ziehen In neuerer Zeit sprach
sich B Manuwald, «Piaton oder Protagoras9», in C Mueller Goldingen/K Sier (Hrsg ),AHNAIKA
(Festschrift fur CW Muller) (Stuttgart/Leipzig 1996) 103-131 dagegen aus, im Protagoras des

platonischen Dialoges lediglich jemanden zu sehen, der platonisches Gedankengut repetiert Es
kann hier nicht naher auf diese Fragen eingegangen werden Es ist aber unbestreitbar, dass auf
inhaltlicher Ebene die Differenzen des platonischen Protagoras und des platonischen Sokrates
nicht allzu gross sind

7 Vgl DK Diels/Kranz, Fragmente der Vorsokratiker //(Zurich ê1952)) 80B4



196 Andreas Josef Schlick

auch von vielen missbraucht, um den Gesprächspartner in der Diskussion zu
verwirren {Phil. 15e). Im Phaidros wird diese Kunst, den anderen hinters Licht
zu führen, genauer dargestellt: Man kann ein und dieselbe Sache einmal so und
einmal anders erscheinen lassen (Phaidr. 261d), wenn man Ähnlichkeiten und
Unähnlichkeiten genau durchschaut {Phaidr. 264a5), wobei man in kleinen
Schritten unbemerkt von Unterschied zu Unterschied fortschreitet, bis man am
Ende zu einem widersprüchlichen Ergebnis gelangt ist {Phaidr. 273d2). Wer die
Wahrheit kennt und weiss, wie und wodurch sich die Dinge unterscheiden, kann
diese Vorgehensweise bei anderen leicht aufdecken und sie selbst in Perfektion
anwenden. Dies ist die Kunst des Dialektikers. Der Dialektiker aber wendet
diese Methode nicht an, um im Gespräch mit anderen zu glänzen, sondern um
den Göttern Gefälliges zu reden {Phaidr. 273e7). Der Sophist hingegen möchte
in erster Linie im Streitgespräch siegen. Protagoras gibt auf die Aufforderung
des Sokrates hin, nicht lange Reden zu halten, sondern ein Gespräch zu führen,
ganz offen zu, er hätte in Streitgesprächen nicht so oft den Sieg davon getragen,
wenn er sich den Wünschen des Gegners angepasst hätte {Prot. 335a4-8).

Die Dihärese ist aber nicht nur für das Gespräch, sondern auch bei der
Kunst, eine Rede zu halten, notwendig {Phaidr. 273el). Am Anfang einer guten
Rede muss eine Begriffsbestimmung gegeben werden {Phaidr. 263d). Dafür
ist es notwendig zu bestimmen, ob die Sache etwas Einfaches oder Vielfältiges
ist {Phaidr. 270dl). Diese Fähigkeit hält nun die Dialektik bereit {Phaidr.
269b7). Somit ist die Kunst, ein Gespräch zu führen, grösser und wichtiger als

die, Reden zu halten {Phaidr. 277a). Ein Gesprächspartner ist dann geeignet,
wenn er Offenheit, guten Willen und Wissen besitzt {Gorg. 487al-3). Vor allem
den guten Willen kann man Protagoras nicht zugestehen. Die Philonikie, das

Verlangen, im Gespräch der Überlegene zu sein, welche er Sokrates immer
wieder vorwirft, ist in Wahrheit das, was ihn selbst immer wieder daran hindert,
ein konstruktives Gespräch zu führen8.

Noch viele weitere Unterschiede zwischen Dialektiker und Sophisten werden

im Protagoras deutlich. Das Verhältnis des Lehrers zum Schüler könnte
nicht gegensätzlicher sein: Durchweg behandelt Protagoras Sokrates von
oben herab. Er lobt ihn dafür, dass er so schöne Fragen stellt {Prot. 318d). Der
Lehrer doziert und der Schüler stellt Fragen. Sokrates hingegen, der in allen
Dialogen der Überlegene ist, also der eigentliche Lehrer, stellt immer Fragen.
Er doziert nicht, gibt keine Antworten, sondern bringt durch geschicktes Fragen
seine Schüler dazu, selbst und für sich die Dinge zu erkennen, ganz im Sinne
der Anamnesis-Lehre, nach welcher jede Erkenntnis Wiedererinnerung ist,
die vom einzelnen selbst geleistet werden muss. Der Lehrer leistet lediglich
Hilfestellung beim eigenen Entdecken der Dinge. Anders als der Sophist ist
der Dialektiker als Lehrer keine Autorität, die ihre Erkenntnisse im Schüler
wie in einem Gefäss einfach abfüllt. Während zudem der Sophist ein Gespräch

8 K Gmsci, Protreptik und Paranese bei Piaton (Diss 1955)125



Interpretieren nur ungebildete Symposiasten Gedichte9 197

abbrechen kann, wo es ihm beliebt9, führt ein Dialektiker ein Gespräch solange
fort, bis es an sein Ende gelangt ist: Er braucht Ausdauer und Kraft10.

Die Kunst des Dialektikers und Philosophen besteht insgesamt darin zu
zeigen, wieweit Dinge miteinander ähnlich und unähnlich sind, wie stark sie

zusammenhängen. Seine Kunst ist es, die Struktur der Dinge aufzudecken und
Begriffe klar und deutlich zu definieren. Immer wieder scheitert Protagoras im
Dialog genau daran. Er lässt sich immer wieder in Widersprüche verstricken,
weil er selbst nicht so genau weiss, was er mit einem Begriff meint und leichte
Verschiebungen von Ähnlichem zu Ähnlichem nicht erkennt. Wenn Protagoras
an einer Stelle bemerkt, dass doch alles allem irgendwie ähnlich sei (Prot. 331e),
dann ist das Ausdruck seiner Verzweiflung und Unfähigkeit.

Als exemplarisch hierfür kann die Stelle Prot. 332a-333b angeführt werden.

Es wird dort zunächst festgestellt, dass der Unverstand (àtppoawn) der
Weisheit entgegengesetzt ist. Des weiteren gesteht Protagoras dem Sokrates zu,
dass es für jede Sache nur ein Gegenteil gibt. Danach gelingt es Sokrates durch
geschicktes Jonglieren mit den Bedeutungsvarianten dieser beiden Begriffe
und des Begriffes der Besonnenheit (atotppoawn), indem er, wie im Phaidros
beschrieben, unbemerkt die Bedeutungen der Begriffe verschiebt, Protagoras
zu der Aussage zu bringen, dass das unverständige Handeln dem verständigen
(ato(ppovtoç) entgegengesetzt ist. Das eine wird aber durch die Unverständigkeit
unverständig, das andere durch die Verständigkeit (atotppoawn) verständig.
Diese beiden sind also Gegenteile. Es wurde aber schon gesagt, dass die

Unverständigkeit der Weisheit (aotpicc) entgegengesetzt ist. Einer der beiden
Sätze muss also falsch sein: Entweder kann eine Sache mehrere Gegenteile
haben, das Gegenteil der Unverständigkeit wären also sowohl die Weisheit
wie auch die Besonnenheit, oder Weisheit und aoxppoaüvTi wären dasselbe, also
für zwei weitere Teile der Tugenden hätte Sokrates, entgegen der Behauptung
des Protagoras, erwiesen, dass sie nicht gänzlich unterschiedlich, sondern sogar
identisch sind11.

Wie auch schon bei der vorhergehenden Argumentation zeigt sich, dass

Protagoras schlicht Probleme damit hat, Begriffe genau zu definieren und
gegeneinander abzugrenzen.DieseUnbedarftheitimUmgangmitBegriffenzieht
sich durch den ganzen Dialog12. All diese argumentativen Kniffe des Sokrates
sind dazu bestimmt, die Unzulänglichkeiten des Protagoras aufzuzeigen13. Dass

9 Fnedlander, a O (obenAnm 1)3
10 Ein Beispiel hierfür findet sich im Protagoras in der Szene, als Sokrates und Hippokrates an

Kallias' Haus ankommen, aber erst an die Tur klopfen wollen, nachdem sie ihr auf dem Weg
begonnenes Gesprach zu Ende gebracht haben (Prot 314c)

11 Ausfuhrlicher hierzu M C Stokes, Plato's Socratic conversations (London 1986) 227
12 Vgl B Manuwald,Pfafo« Protagoras, Ubersetzung und Kommentar (Gottingen 1999) 208 Das

Beispiel von der Unbedarftheit im Umgang mit den Begriffen rrpcopetcrGcu. und KotaxÇeiv wirkt
sich zwar nicht auf die Argumentation aus, zeigt aber, wie Protagoras selbst Bedeutungsnuancen
verschiebt bzw gar nicht beachtet

13 Stokes,aO (obenAnm 11)303



198 Andreas Josef Schlick

die Argumentationen selbst unzureichend sind, wird deutlich gekennzeichnet:
Die erste bleibt unvollständig, die zweite endet in einer Aporie.

c) Die Synonymik des Prodikos von Keos

Im Zusammenhang der Methodendiskussion ist es notwendig, einige Worte
über Prodikos von Keos zu verlieren. Er war ein Sophist, der vor allem für seine

Synonymik bekannt war, bei Piaton sogar ausschliesslich im Zusammenhang mit
dieser vorkommt14. Er wird von Sokrates als ein gänzlich weiser und göttlicher
Mann bezeichnet (Prot. 315e8). Nun gebührt die Bezeichnung göttlich bei Piaton
nur demwahren Philosophen. Prodikos ist als Sophist sicherlich nicht ein solcher15

und wird in der Tat ironisch dargestellt. Er übertreibt es mit seiner Synonymik,
bringt sie im falschen Moment an und wirkt im ganzen recht lächerlich. Dennoch
ist etwas an diesem Mann, das nähere Betrachtung verdient.

Es wäre verfehlt, in ihm eine ausschliesslich lächerliche Figur zur Belustigung
der Leser zu sehen16. Er galt als Schüler des Protagoras, seine Synonymik wird
im Dialog als die göttliche Weisheit des Prodikos bezeichnet (Prot. 341a). Diese
Weisheit hat starke Ähnlichkeit mit der im Philebos als göttliche Methode
beschriebenen Dihärese, dem Grundwerkzeug des Dialektikers. Auf den ersten
Blick scheint es etwas anderes zu sein, zwei Wörter, die man gewöhnlich für
Synonyme hält, als etwas Verschiedenes bezeichnend herauszuarbeiten und ein
Wort, das eine Sache zu bezeichnen scheint, als mehrdeutig zu erweisen. Doch
zeigt es sich, dass diese beiden Methoden nicht allzu verschieden sind: Zwei
scheinbar synonyme Wörter müssen doch etwas Gemeinsames haben, ansonsten
Hessen sie sich nicht für Synonyme halten. Diese Gemeinsamkeiten Hessen sich
in einem Oberbegriff ausdrücken, auch wenn die Sprache einen solchen nicht
bereithält. Von diesem gedachten Oberbegriff sind dann die beiden scheinbaren
Synonyme Dihäresen, ebenso wie bei der Dihärese ein Begriff existiert, der
scheinbar ein Eines ausdrückt, weil es für die unterschiedlichen Bedeutungen,
die er hat, keine Begriffe gibt. In beiden Fällen geht es darum, die Einheit in der
Vielheit und die Vielheit in der Einheit zu erkennen17. Bei seiner Interpretation

14 Manuwald,a O (oben Anm 12) 291
15 Ebd 138
16 So G Fröhlich, «Überlegungen zur Argumentationsstruktur in Piatons Protagoras», Classica et

Mediaevalia 55 (2004) 60

17 In solcher Weise ist auch die Losung fur ein ahnhches Problem im vierten Buch der Anstotek
sehen Metaphysik zu suchen Wahrend Aristoteles in den Kategorien «synonym» als Gemeinsam
keitvon Namen und Definition bestimmt {Cat la6-8), spricht er an besagter Metaphysik Stelle

von «synonym» bei unterschiedhchen Worten, welche dieselbe Definition besitzen {Metaph
1006bl 6—18) Wahrend also bei Piaton die Losung dann hegt, dass «synonym», wie in den

Kategonen des Aristoteles, auch die Einheit von Namen und Definition meinen kann, so dass eine
scheinbare Synonymik durch Dihärese aufgelost werden kann, verwendet Aristoteles in der
Metaphysik «synonym» im Sinne der prodikeischen Synonymik



Interpretieren nur ungebildete Symposiasten Gedichte9 199

des Simonides-Gedichtes macht Sokrates an einer Stelle darauf aufmerksam,
dass man die Methode des Prodikos anwenden müsse (Prot. 341a), um dann
eine klassische Dihärese durchzuführen.

Es gibt den Bericht, dass Prodikos in Athen dazu verurteilt wurde, den

Schierlingsbecher zu trinken, weil er die Jugend verderbe18. Selbst wenn dieser
Bericht aus späterer Zeit vermutlich nur Erfindung ist, so zeigt er doch, dass man
in der Antike eine starke Verbindung zwischen Prodikos und dem sokratisch-
platonischen Kreis sah. Damon, ein bedeutender Musiktheoretiker - im Phi-
lebos wird die Dihärese am Beispiel der Musiktheorie erläutert -, wurde als
ein Schüler des Prodikos angesehen19. Der Schüler Damons Drakon wiederum
gilt als der Musiklehrer Piatons20. Auch hier zeigen sich Verbindungslinien.
Überhaupt äussert sich Sokrates bei aller Komik auch in anderen Dialogen doch
immer positiv über Prodikos. Er sei der beste unter den Sophisten, Wörter zu
unterscheiden (ôicupeîv, Lach. 197d). Im Phaidros berichtet Sokrates, Prodikos
habe ihm einmal gesagt, er alleine habe herausgefunden, welcher Sätze es

bedarf: Solcher, die weder zu lang noch zu kurz sind, sondern im richtigen
Mass (Phaidr. 267b5). Im Protagoras ist es Sokrates, der auf diesen Umstand
hinweist. Des weiteren wird von Aristoteles berichtet, Prodikos habe die Lust
in verschiedene Arten unterteilt21. Eine solche Unterteilung nimmt Piaton im
Philebos vor, wo Sokrates immer wieder die Wichtigkeit der dihäretischen
Kunst betont.

Im Protagoras geht Sokrates nicht ausführlich auf diese Technik ein,
vielmehr kommt es Prodikos zu, an wichtigen Stellen seine Kunst zu demonstrieren.
Wenn dies auch in parodistischer Weise geschieht, so enthalten seine
Demonstrationen doch Platonisches22 und machen auf die Wichtigkeit dieser
Methode für den Dialog aufmerksam: Protagoras scheitert vor allem auch, weil
er diese Methode nicht beherrscht. Wenn Sokrates im Kratylos (Krat. 384b)
berichtet, er habe leider nicht den 50-Drachmen-, sondern nur den 1-Drachmen-
Kurs von Prodikos über die Richtigkeit der Namen gehört und man müsse sich

nun selbst daran machen herauszufinden, wie es sich damit verhält, so mag
das dafür stehen, dass Piaton sich durchaus in der Tradition von Prodikos sah

und wichtige Impulse von ihm bekam, jedoch das von diesem Übernommene
weiterentwickelte und modifizierte.

Auch in die Methodendiskussion schaltet sich Prodikos mit einem lustigen,
weil übertriebenen Beispiel seiner Kunst ein. Dennoch liefert er Wichtiges für
den Dialog (Prot. 337a/b): Man soll beide Kontrahenten gemeinsam, nicht aber
gleich anhören. Dies muss später bei der Interpretation des Simonides-Gedichtes
berücksichtigt werden. Auch sollen die Kontrahenten sich widersprechen,

18 DK 84AI
19 E Heitsch, «Argumentation und Psychagogic», Philologus 138 (1994) 219 Anm 3

20 A Lesky, Geschichte der griechischen Literatur (München 31993) 349
21 DK 84AI 9

22 R B Rutherford, The art ofPlato (London 1995) 134



200 Andreas Josef Schlick

nicht aber streiten, denn auch Freunde widersprechen sich, es streiten aber
nur Feinde miteinander. Hier eine Reminiszenz an Piatons Satz, dass nur
Freunde miteinander philosophieren können, da Wohlwollen und Offenheit zu
jeder Diskussion gehören. Mit ihrer Diskussion werden dann Protagoras und
Sokrates ihre Zuhörer erfreuen (eutppcuveaOcu), nicht aber werden sie ihnen
Lust verschaffen (rjôeaOcu), denn Freude entsteht aus geistigen, Lust aber aus
körperlichen Genüssen. Diese Unterteilung findet sich auch anderswo bei
Piaton23, wenn sie auch nicht ständig beibehalten wird. Alle Unterteilungen, die
Prodikos bringt, sind für den Dialog von grosser Wichtigkeit.

d) Ein Widerspruch im Gedicht des Simonides

Nach der grossen Gesprächskrise, als das Gespräch zu scheitern droht, einigt
man sich darauf, dass Protagoras nun Sokrates befragen soll. Er verlegt das

Gespräch auf die Interpretation eines Gedichtes des Simonides, in welchem
es um die Tugend geht. Gedichtinterpretationen waren bei den Sophisten ein
beliebtes Übungsstück. Einer der wichtigsten Bereiche der Erziehung eines
Mannes, so Protagoras (Prot. 338e/339a), sei es, darüber urteilen zu können,
ob ein Stück Dichtung richtig oder nicht richtig gedichtet sei, es erklären,
analysieren und Rechenschaft darüber abgeben zu können. Zunächst bezieht er
sich jedoch nur auf das Formale. Er glaubt, einen Widerspruch in einem Gedicht
des Simonides aufgedeckt zu haben, den Sokrates zu klären versucht.

Simonides, der um 500 v.Chr. lebte, war der erste, der auf Bestellung und
gegen Bezahlung dichtete24, was ihm den Ruf des Habgierigen einbrachte25. Die
Dichtung des Simonides wurde bei seinen Zeitgenossen als Betrug angesehen26.
Eine Ansicht, die sicherlich eine Förderung dadurch erfuhr, dass die Dichtung
sich erstmals in den Dienst des Geldes stellte. Aus diesen und anderen Gründen
gilt Simonides als ein Wegbereiter der Sophistik.

Das Gedicht ist gegen den Spruch des Pittakos gerichtet, der zu den Sieben

Weisen gezählt wurde. Dieser legte, als er hörte, dass Periander durch die
Herrschaft schlecht wurde, die seine nieder mit der Bemerkung, schwer sei

es, gut zu sein. Zu Beginn seines Gedichtes stellt Simonides selbst fest, es sei

schwer, ein wahrhaft guter Mann zu sein (ccvôp' àyccôov jièv c/Âc/.Oécoç yevéaOcu

%aXen6v). Kurz darauf aber kritisiert er den Spruch des Pittakos, nach welchem
es schwer sei, ein guter Mensch zu sein (%a\aibv eaO^ov eggevcu). Hier will
Protagoras einen Widerspruch entdeckt haben. Zuerst sage Simonides, es sei
schwer, ein guter Mensch zu sein, und dann kritisiere er den Pittakos eben für

23 Beispielsweise Tim 80b5f
24 M Detienne, «Simonide de Céos ou la sécularisation de la poésie», REG 57 (1964) 407, H

Frankel, Dichtung und Philosophie des frühen Griechentums (München 21962) 346
25 G Christ,Simonidesstudien (Freiburg 1941) 62

26 Detienne, a O (oben Anm 24) 408



Interpretieren nur ungebildete Symposiasten Gedichte9 201

diese Aussage, als habe er vergessen, was er kurz zuvor selbst behauptet habe

(Prot. 339c). Denn nun kommt es nach Simonides nur den Göttern zu, gut zu
sein (0eoç av jiovoç toût' e%ot yepaç).

Dies entspricht platonischem Gedankengut. Im Symposion heisst es, dass

die Götter allein gut sind (Symp. 202d) und dass sie allein weise sind, weswegen
sie nicht philosophieren (Symp. 204a). Am ehesten sind nach Simonides die
gut, welche die Götter lieben (erci rt^eiaTOV ôe kcu apnyroi elatv oûç av oi
0eoi (pt^coatv, Prot. 345c). Im Philebos (Phil. 40b) heisst es, die Erwartungen
der Guten gehen meistens in Erfüllung, da sie den Göttern lieb sind. Die
Erwartungen derjenigen, die schlecht sind, jedoch nicht. Der Hintergrund dieser
umstrittenen Aussage dürfte sein, dass nach Piaton keiner wissentlich Unrecht
begeht. Der Gute ist also der Wissende. Der Gute ist derjenige, der den Göttern
lieb ist, und da er wissend ist, wird er seine Erwartungen eher an das anpassen,
was in der Zukunft geschieht, als der Unwissende, also gehen die Erwartungen
derer, die den Göttern lieb sind, eher in Erfüllung als die Erwartungen derer,
die unwissend sind und den Göttern unlieb. Auch mit anderen Gedanken, die er
im Gedicht äussert, steht Simonides Piaton nahe.

Viele moderne Interpreten haben sich imAnschluss an Sokrates selbst daran
gemacht, diesen Widerspruch aufzulösen27. Immer noch am überzeugendsten ist
die Erklärung von Wilamowitz28, nach welchem der Widerspruch als Stilmittel
Absicht ist. Simonides stellt zunächst den Spruch des Pittakos als eigene
Meinung vor, sprachlich leicht abgewandelt, aber inhaltlich identisch. Er identifiziert
sich also mit diesem Spruch. Wenn er später den Pittakos für diese Aussage
tadelt, so wird seine Kritik dadurch abgeschwächt, dass er sich zuvor mit
diesem Spruch einverstanden erklärte. Es bedarf eines weisen Mannes, um zu
erkennen, dass es schwer ist, gut zu sein. Wer die Sache aber genauer betrachtet,

muss erkennen, dass es nicht nur schwer, sondern sogar unmöglich ist.
H. Fränkel hat diese Auffassung untermauert29, indem er nachwies, dass Simonides

damit einem archaischen Kompositionsprinzip folgt, in welchem etwas
schon Ausgesprochenes wiederholt wird, wobei es so vorgestellt wird, als würde
etwas Neues gesagt werden.

Protagoras fragt Sokrates, ob er das Gedicht kenne, und Sokrates antwortet,
dass er es sogar gut kenne (Prot. 339b). Er fragt ihn, ob er denn finde, dass es

schön und richtig gedichtet sei. Auch dies bejaht Sokrates. Ob es auch schön

27 SozB H Parry, «An interpretation of Simonides 4», Transactions and proceedings oftheAme-
rican philological association 96 (1965) 297-320, E Schutrumpf, «Simomdes an Skopas (542
PMG)», WuJbb 13 (1987) 11-23 und G W Most, «Simonides' Ode to Skopas in Contexts», in
I J F de Jong/JP Sullivan (Hrsg Modern critical theory and classical literature (Leiden/New
York/Koln 1994) 127-152

28 U v Wüamowitz Moellendorff, Sappho und Simomdes (Berlin 1913) 165 In neuerer Zeit wurde
dieser Ansatz von G Cem, «II canto di Simomde nel Protagora di Piatone», in G Casertano
(Hrsg ),IlProtagora di Piatone, struttura e problematiche II (Napoli2004) 477 stark gemacht

29 H Frankel, Wege und Formen fruhgriechischen Denkens (München 21960) 72f



202 Andreas Josef Schlick

sei, wenn sich der Dichter widerspreche. Dies verneint Sokrates. An dieser
Stelle hätte Protagoras einen Sieg errungen, wenn Sokrates versuchte, den
vermeintlichen Widerspruch im Gedicht des Simonides richtig aufzulösen.
Formal handelt es sich ja um einen Widerspruch, aber um einen aus ästhetischen
Gründen beabsichtigten. Wie soll man das argumentativ vermitteln? Protagoras
könnte auf dem logischen Widerspruch beharren und er müsste Sokrates nicht
zugestehen, einen Fehler in der Auslegung begangen zu haben. Das ganze
Vorgehen des Protagoras an dieser Stelle zielt darauf ab, endlich einmal den
Sokrates in einen Widerspruch zu verstricken. Sokrates hat zugegeben, dass

es nicht schön ist, wenn sich der Dichter widerspricht, hat aber behauptet, das
Gedicht des Simonides sei gut gedichtet. Protagoras darf sich einem Sieg nahe
wähnen. Doch wenn Sokrates in seiner Erzählung berichtet, er habe sich nach
der Argumentation des Protagoras gefühlt, als hätte er einen harten Schlag von
einem Faustkämpfer abbekommen (Prot. 339e), so ist dies ein Beispiel seiner
berühmten Ironie. Im Phaidros wird versichert, der Dialektiker erkennt, wenn
ihn ein Eristiker in Widersprüche verstricken will. So erkennt er auch hier sofort
das Problem und sieht die Verteidigung im Angriff: Simonides widerspreche
sich gar nicht.

e) Die Interpretation des Sokrates

An der Gedichtinterpretation des Sokrates werden zwei Dinge deutlich: Zum
ersten tauchen alle Grundpfeiler einer jeden Hermeneutik auf. In Fragen der
Methodik ist die Interpretation des Sokrates viel zu ausgefeilt, als dass es sich
hierbei nur um Zufall handeln könnte. Dass Piaton sich der einzelnen Elemente
dieser Hermeneutik bewusst war, und sie nicht nur zufällig in einem belanglos
belustigenden Zwischenspiel auftauchen, ist mehr als wahrscheinlich. Man
muss ein Instrument beherrschen, um es so virtuos falsch spielen zu können.
Zum zweiten haben fast alle von Sokrates angewendeten interpretatorischen
Mittel ihre Entsprechung in der Dialektik30.

Gleich zu Beginn seiner Interpretation wendet Sokrates die Dihärese an.
Sokrates erzählt, er habe Prodikos um Hilfe gebeten, um Zeit zu gewinnen.
Jedoch ist festzustellen, dass er sofort, ohne Zeit zu verlieren, selbst die Methode
des Prodikos anwendet, mit welcher dieser Begriffe unterscheidet (ôicupeîç,
340b). Sokrates' Hinweis auf die Kunst des Prodikos betont noch einmal die
Wichtigkeit dieser Methode, die schon im ganzen Dialog von Bedeutung war.
Unter Anwendung dieser Methode macht Sokrates einen Unterschied zwischen
yevsaOcu (werden) und egjievcu (sein). Der Unterschied, den Sokrates macht,
ist nicht haltbar, seine vorgelegte Interpretation falsch. Vielmehr scheint es,

30 Schon Gundert, a O (oben Anm 3) 72ff sah, dass hier Dialektik am Werk ist, doch ohne dies

genauer zu analysieren und weiterreichende Schlussfolgerungen daraus zu ziehen



Interpretieren nur ungebildete Symposiasten Gedichte9 203

als zwinge Sokrates in das Gedicht die in Piatons Philosophie wichtige
Unterscheidung von Werden und Sein31.

Die nächste Interpretation ist ebenso falsch wie die vorangegangene und
auch sie beginnt mit einem Verweis auf die göttliche Methode des Prodikos.
So falsch diese Methode auch im Folgenden angewendet wird, wird hier
wieder ihre Wichtigkeit unterstrichen. Sie sei eine alte Methode, beginnend bei
Simonides oder sogar noch älter (Prot. 341a). Bei Piaton steht Alter fast immer
für etwas Wichtiges und Wertvolles, auch im Philebos wird die Dihärese als alte
Methode ausgewiesen (Phil. 16c). Protagoras sei zwar in vielem erfahren, doch
im Gegensatz zu ihm, so Sokrates, sei er kein Schüler des Prodikos gewesen.
Man denke an die Unfähigkeit des Protagoras im vorausgegangenen Gespräch,
Wortbedeutungen auseinanderzuhalten. Hierfür kritisiert ihn Sokrates an
dieser Stelle. Sokrates meint nun, Simonides hätte vielleicht als Keer %a\aiôq
im Sinne von <schlimm> verstanden und den Pittakos, welcher von Lesbos kam,
missverstanden, da dieser %a\aiôq im Sinne von <schwer> gebrauchte. Er tadelte
also den Pittakos, weil er dachte, dieser sagte, es sei etwas Schlimmes, gut zu
sein. Prodikos, in Begeisterung über den Erfolg seiner Methode, stimmt diesem
Ansatz gerne zu (Prot. 341c)32.

Und wie schon im Gespräch mit Protagoras stiftet Sokrates auch bei seiner
Interpretation Verwirrung, indem er unbemerkt Wortbedeutungen verschiebt,
um seine Sicht der Dinge zu pressen. So hat das Wort ccAri0coç bei Piaton
attributive Funktion, wie es auch bei Simonides verwendet wird: ein wahrhaft
guter Mann. Doch in seiner Paraphrase verwendet Sokrates nicht ccAri0coç,

sondern a/oiöeia, welches sowohl attributiv als auch adverbial verwendet
werden kann. In seiner Auslegung, es ist wahrhaft schwer, gut zu werden,
verwendet Sokrates schliesslich cbç ccAri0coç, welches adverbial gebraucht wird.
Durch diese leichten Verschiebungen kann Sokrates ccAri0coç, welches man
attributiv gebraucht verstehen muss, in adverbieller Funktion zu %aXen6v
ziehen (Prot. 343d/e). Ähnlich verfährt Sokrates beim Aufzeigen der Identität
von Besonnenheit und Weisheit33. Sokrates täuscht also seinen Gegner, indem
er von Ähnlichem zu Ähnlichem fortschreitet, so wie er es im Phaidros für den
Dialektiker beschreibt. Der Dialektiker ist hierfür besonders geeignet, da er als

Experte für Wortdefinitionen auch kleinste Bedeutungsnuancen unterscheiden
kann, die anderen entgehen. Dieses Mittel wendet er bei seiner Interpretation
noch mehrere Male an. So versteht er <xgj|%avoç, bei Simonides passiv gebraucht,
in seiner aktiven Bedeutung, wodurch es ihm gelingt, diese Stelle so auszulegen,
als ginge es in ihr um den Akt des Wissens. Den Wissenden kann ein Unglück

31 Th A Szlezâk,Platon lesen (Stuttgart/Bad Cannstatt 1993) 54

32 Auch diese Stelle zeigt die Identität oder zumindest Nahe der platonischen Dihärese zur prodi
keischen Synonymik Hier werden Bedeutungen desselben Wortes unterschieden wie bei einer
klassischen Dihärese, dennoch wird dies im Dialog der prodikeischen Methode zugeschrieben

33 Ausfuhrlicher hierzu V Onga, «Socrate interpréta Simonide La nlettura platonica del carme a

Scopas», Lexis 17 (1999) 233ff



204 Andreas Josef Schlick

heimsuchen, indem er sein Wissen verliert, nicht den Unwissenden, da er immer
im Unglück ist (Prot. 344c). Und um diese Interpretation zu stützen, versteht
er eù TipccTTeiv nicht, wie bei Simonides gebraucht, im Sinne von <gut ergehen>,
sondern fälschlicherweise in der Bedeutung von <gut handeln> (Prot. 345a).

Immer wieder interpretiert Sokrates fälschlicherweise platonisches
Gedankengut in Stellen des Gedichtes hinein wie die Unterscheidung von
Werden und Sein und die Wissensethik. Obgleich sich im Gedicht einiges
an platonischem Gedankengut findet, übersieht er dieses entweder oder er
vermutet es an Stellen im Gedicht, an denen es nicht vorhanden ist. Auch
Protagoras interpretiert das Gedicht von seiner eigenen Warte aus. Nach der
ersten Interpretation des Sokrates folgt der erste Einwand des Protagoras:
Sokrates habe den Fehler des Simonides verschlimmbessert (Prot. 340e). Es
wäre doch sehr dumm von Simonides zu behaupten, es sei leicht, die Tugend zu
besitzen. Dies sei doch nach allgemeiner Auffassung das Schwerste überhaupt.
Protagoras bringt kein ernsthaftes Argument, er bezieht sich lediglich auf die
opinio communis, um seine eigene Meinung zu untermauern. Wie falsch dieser
Ansatz ist, zeigt gerade das vorangegangene Beispiel. Für Hesiod, welcher
an Autorität mit Homer konkurrierte und bei den Griechen einiges über
Simonides stand, war es möglich zu behaupten, was Protagoras für unmöglich
erklärt. Auch Sokrates' Unterscheidung von xakznôç kritisiert Protagoras: Er
wisse, dass Simonides das Wort im Sinne von <schwer> gebrauche. Im Gegensatz
zu Sokrates, der seine Sichtweise begründet in das Gedicht hineininterpretiert,
wodurch klar wird, dass er bewusst die Parodie einer methodisch fundierten
Hermeneutik vorbringt, geht Protagoras einfach davon aus, dass seine eigenen
Ansichten ihre Entsprechung im Gedicht des Simonides haben. Ebenso wie
schon im vorausgegangenen Gespräch ist er aber nicht in der Lage, dies zu
begründen.

Für Sokrates' Parodie einer methodisch fundierten Hermeneutik gibt
es noch zahlreiche kleinere Belege: Er konstruiert ein Hyperbaton an einer
Stelle, an der sich keines findet (Prot. 343e), und übersieht zielgenau ein echtes

Hyperbaton (Prot. 345e). Und auch eine kleine Partikel wie gsv ist ihm längere
Ausführungen wert (Prot. 343d).

Selbst das von Gadamer anhand von Heideggers hermeneutischem
Zirkel dargelegte Phänomen des Vorverstehens eines Textes34 zeigt sich an
der Interpretation des Sokrates. Demnach ist es nicht möglich, einen Text
unvoreingenommen zu lesen und erst nach der ganzen Lektüre zu interpretieren,
vielmehr findet Interpretation schon beim ersten Satz des Gelesenen statt und
formt ein Bild beim Leser von dem, was wohl noch kommt und worauf der Text
hinauswill. Bei der weiteren Lektüre wird sich dann zeigen, ob dieses Vorurteil
richtig oder falsch war. Ein guter Interpret wird offen sein für Stellen imText, die
sich mit seiner bisherigen Auslegung nicht vertragen, und sein Urteil revidieren.

34 HG Gadamer, Wahrheit und Methode (Tubingen 61990) 270ff



Interpretieren nur ungebildete Symposiasten Gedichte9 205

So interpretiert Sokrates xakznôç im Sinne von <schlimm> {Prot. 341b),korrigiert
sich dann aber und sagt, Simonides könne dies nicht so gemeint haben, da er ja
im Folgenden sage, nur den Göttern komme das Gut-Sein zu. In seiner dritten
Interpretation zielt Sokrates darauf ab zu zeigen, dass es nach Simonides ganz
unmöglich ist, dauerhaft gut zu sein, doch erst gegen Ende seiner Interpretation
findet er endgültig Bestätigung für seine Auffassung, als er zu der Stelle gelangt,
an der Simonides von sich sagt, er wolle nicht suchen, was es nicht geben könne,
den tadellosen Mann {Prot. 345c). Wenn auch Sokrates sein Spiel mit Protagoras
treibt und zu jeder Zeit seine Interpretationen im Griff hat, d.h. seine Fehlgriffe
im Griff hat, absichtlich falsch interpretiert und sich nicht aufgrund falscher
Vorurteile im Nachhinein zu korrigieren braucht, so tritt dieses Phänomen des
Vorverständnisses doch so deutlich zu Tage, dass es durchaus wahrscheinlich ist,
dass Piaton sich dieses Problems bewusst war.

Im ganzen tauchen alle Grundpfeiler einer jeden Hermeneutik in der
Interpretation des Sokrates auf. Er berücksichtigt die Biographie des Autors,
seine Intention (ôtàvoicc)35 und die Motivation, aus welcher heraus das Gedicht
angeblich geschrieben wurde, nämlich den Pittakos zu korrigieren {Prot. 345c).
Hierher gehört auch das Berücksichtigen sprachlicher Probleme,welche sich aus
dem Herkunftsort des Autors ergeben36. Weiterhin versucht Sokrates, Simonides
zu verstehen, konstruktiv und nicht destruktiv mit seinem Text umzugehen.
Dies setzt freilich voraus, dass der Autor seinen Text selbst überblickt und alles
im Text beabsichtigt ist. Eine Hermeneutik, welche diese Voraussetzung nicht
solange akzeptiert, wie sie nicht eindeutig unzutreffend ist, gibt den Text der
Willkür des Interpreten preis, der alles mit einer Unfähigkeit des Autor erklären
kann, so wie es Protagoras mit dem Auffinden eines Widerspruchs vormacht.

Sokrates sagt Prodikos, er solle Simonides gegen den Angriff des Protagoras
helfen. Im Phaidros {Phaidr. 275e) heisst es, einer der Nachteile der Schrift sei

der, dass die Schrift den Angriffen anderer ausgesetzt sei, wobei der Vater des

Geschriebenen nicht zu Hilfe eilen könne. Diese Rolle des Vaters gilt es für
Simonides zu übernehmen.

35 Zu Sokrates' Betonung der Intention des Autors vgl K Eden, «Hermeneutics and the Ancient
Rhetorical Tradition», in B D Schüdgen (Hrsg The Rhetoric Canon (Wayne State University
Press 1997) 131 Sie betont auch mit Recht, dass Sokrates immer wieder versucht, seine Thesen
mit Textstellen zu untermauern

36 Der Dialektiker muss die Seele seines Gesprächspartners kennen (Phaidr 273e) Zwar findet
zwischen Autor und Interpret kern Gesprach statt, ebenso wemg wie zwischen Rhetor und
Zuhörern, gleichwohl handelt es sich um Kommunikation, und derjenige, der den Autor besser

kennt, wird besser in der Lage sein, die interpretatorischen Frerraume, die die Sprache notwendi

gerweise immer eröffnet und die zu Missverstandnissen fuhren können,richtig auszufüllen Aus
dieser Kenntnis des Autors heraus ergibt sich auch das Erkennen der Intention eines Werkes
Zwar bezieht sich die Stelle im Phaidros in erster Linie auf die Rhetorik, aus dem Kontext wird
aber klar, dass dies deswegen der Fall ist, weil auch in der Rhetorik dialektische Fähigkeiten
gefragt sind



206 Andreas Josef Schlick

Als Sokrates seine Unterscheidung der Bedeutungen von %aXaiôq
korrigiert, enttarnt er seinen Vorschlag als Spiel, jedoch nicht als seines, sondern
als das des Prodikos, als wäre der Vorschlag von diesem gekommen. Dieser
habe Protagoras lediglich auf die Probe stellen wollen, um zu sehen, ob dieser
seinem Logos zu Hilfe kommen könne. Er konnte natürlich nicht. Sokrates
ist derjenige, der am Text seine eigene Interpretation berichtigt (Prot. 341e).
Simonides behaupte im Gedicht, das Gut-Sein käme nur den Göttern zu. Hätte
er verstanden, dass Pittakos sagt, es sei etwas Schlimmes, gut zu sein, wäre es
doch unerhört, wenn er dann behauptete, nur die Götter seien gut. Die Stelle
zeigt, dass ebenso wie im philosophischen Gespräch auch im Gespräch über
Dichtung der Dialektiker seinen Gesprächspartner auf die Probe stellen kann,
um zu sehen, ob er seine These verteidigen kann37.

Sokrates erhält für die Interpretation des Simonides-Gedichtes grosses
Lob von Hippias. Doch gleichzeitig macht dieser das Angebot, eine eigene
Interpretation des Gedichtes darzubieten (Prot. 347a/b). Dem Sophisten
scheint nichts an einer richtigen Interpretation zu liegen. Er ist wohl durchaus
der Meinung, dass es mehrere richtige Interpretationen geben kann, welche alle
gleichermassen Lob verdienen. Er erinnert sich nicht an die Unterscheidung
des Prodikos, man solle Kontrahenten gemeinsam, aber nicht unterschiedslos
anhören. Doch Sokrates liegt nichts an einer weiteren Behandlung dieses oder
eines anderen Gedichtes. Er würde sich lieber wieder einem Gespräch über
das zuvor Erörterte zuwenden. Er meint nämlich, das Sprechen (Ôia^éyea0ai)
über Gedichte sei mit Symposien vergleichbar: Ungebildete Symposiasten seien
nicht in der Lage, mit ihrer eigenen Stimme zu sprechen, d.h. sie vermöchten
nicht, sich mit ihren eigenen Gedanken zu unterhalten. Sie wendeten viel Geld
für Musik und Tänzer auf, sich gleichsam über fremde Stimmen unterhaltend.
Gute, erzogene Symposiasten seien im Gegensatz dazu in der Lage, sich an
ihren eigenen Gedanken und Gesprächen zu erfreuen. Ebenso seien doch bei
diesem Gespräch nahezu ausschliesslich gebildete Männer anwesend, welche
nicht fremder Stimmen bedürften, um sich zu unterhalten. Man solle doch
nun die Dichter sein lassen. Man könne ja die Dichter, so Sokrates, nicht mehr
fragen, wie sie es denn gemeint hätten (Prot. 347e). Der eine lege einen Dichter
so aus, der andere anders, wobei es unmöglich sei, die Wahrheit zu ermitteln. Da
sei es doch besser, die guten Symposiasten nachzuahmen und die Dichter sein

zu lassen. Man widmet sich also wieder dem dialogischen Gespräch. Protagoras
ist in seinem Versuch, ein solches abzuwenden, gescheitert.

37 Zu klassischen ßor|0£ia Situationen in einem Gesprach vgl Szlezâk, a O (oben Anm 31) 76ff



Interpretieren nur ungebildete Symposiasten Gedichte9

f) Dichtung und Erziehung

207

Im Phaidros wird die Schrift kritisiert, weil sie nicht in der Lage ist, Fragen
des Lesers zu beantworten und auf die speziellen Bedürfnisse des einzelnen
Lesers einzugehen. Sie ist auch nicht fähig, darauf Rücksicht zu nehmen, welche
Emotionen bei welchem Leser auszulösen sind und bei welchem zu meiden. Sie
kann nicht entscheiden, zu wem sie sprechen soll und zu wem nicht (Phaidr.
275e). Sie ist daher dem mündlichen Diskurs untergeordnet. Jedoch handelt
es sich bei Piatons Dialogen, zumindest in gewisser Weise und bis zu einem
gewissen Grad, selbst um Dichtung. Handelt es sich also bei den Interpreten
Piatons im allgemeinen und bei den Interpreten des Protagoras ausschliesslich

um ungebildete Symposiasten?
Wilamowitz schrieb: «Der Philologe muss sich darein finden, dass der Mann

(sc. Piaton), dessen Werke zu erläutern mit seine schönste Aufgabe ist, sein
Handwerk in allen Teilen als ein leeres Spiel verachtet hat38». Es spricht einiges
gegen die Richtigkeit dieser Auffassung. Beschäftigung mit der Schrift ist ein
Spiel, niemals aber ein leeres.

Im Phaidros sagt Sokrates {Phaidr. 235c), er habe gewisse Dinge von Sappho,
Anakreon und anderen Schriftstellern gehört, sei aber selbst unverständig, er sei

lediglich wie ein Gefäss mit all diesen Dingen abgefüllt worden. Gleiche Gefahr,
da eine gleiche Wirkungsweise besteht, droht von Reden der Sophisten und der
Schrift. In der Politeia gibt es eine deutliche Zensur für bestimmte Schriften. Wie
sollten es nicht die Philosophenkönige, die Dialektiker sein, die dafür sorgen,
dass die Seelen im Staat nicht mit Schädlichem angefüllt werden39? Sokrates'
Staunen und seine Bewunderung nach der Rede des Protagoras verdeutlichen
die Wirkung von Rede und Schriftlichem, sie können solche Bewunderung
hervorrufen, dass man sie ungeprüft aufnimmt. Im Phaidros {Phaidr. 235a)
ist Sokrates so entzückt von der schriftlich fixierten Rede des Lysias, dass er
(ironisch) bemerkt, er habe vom Inhalt der Rede gar nichts mitbekommen, da

er von ihrer Form so begeistert gewesen sei. Rede und Schrift können trotz
schwachen Inhalts Begeisterung und Sympathie erwecken für eine Sache, die
eventuell einer genauen Prüfung nicht standhalten würde. Zudem vermittelt
die Schrift dem, der viel gelesen hat, das Gefühl, vielwissend zu sein, obwohl er
noch unwissend ist {Phaidr. 275b). Die Schrift kann eben nicht nachprüfen, ob
der Leser auch wirklich verstanden hat, es bleibt aber ein grosser Unterschied
zwischen Nachplappern und Verstehen. Wer etwas wirklich verstanden hat,

38 Wüamowitz Moellendorff, a O (oben Anm 28) 167 Ebenso in neuerer Zeit Eden, a O (oben
Anm 35) 132, die in der Interpretation lediglich eine Kritik der sophistischen Tradition der

Interpretation sieht
39 In der Politeia erweist sich der Phüosoph, ein ausgebüdeter Dialektiker, als derjenige, der zu

unterscheiden weiss, welche Dichtung gut ist Vgl K Gaiser, Piatone come scrittore filosofico
(Napoh 1984) 116



208 Andreas Josef Schlick

wird es auch jederzeit argumentativ verteidigen können, nur diese Ansichten
sind Wissen, alles andere lediglich Meinung40

Somit ist Wissensvermittlung durch die Schrift grundsätzlich problematisch,
sie kann lediglich eine Meinung bilden Wie also der Umgang mit einem Sophisten
gefährlich ist fur eine unbeholfene Seele, da die Lehrmhalte, wenn einmal
gehört, m der Seele sind, ebenso ist auch die Lektüre eines schädlichen Buches
eine Gefahr, da seme Inhalte, wenn sie einmal gelesen wurden, unauslöschlich m
der Seele sind Das Gesprach mit Protagoras und die Simonides-Interpretation
gehören zusammen, beide bergen dieselben Gefahren, beide bedürfen der
Prüfung eines Dialektikers, m beiden Fallen wendet der Dialektiker seme
Methode an, um den Inhalt zu verstehen und deutlich zu machen und um ihn
auf seme Richtigkeit hm anhand semes eigenen Wissens zu prüfen Es zeigt
sich auch hier, wie m vielen anderen Dialogen Piatons, dass die eigentlichen
philosophischen Inhalte, die Piaton zur Sprache bringen wollte, mit Hilfe der
Dramaturgie vermittelt werden Protagoras weiss nicht Bescheid über die
Tugend und wie sie gelehrt wird, da er kein Dialektiker ist, eben deshalb gelingt
es ihm auch nicht, die Interpretation des Sokrates argumentativ fundiert, wenn
auch nicht zu widerlegen, so doch zumindest als problematisch aufzuweisen Er
ist weder methodisch m der Lage, seme Ansichten zu verteidigen, noch hat er
die richtigen Ansichten über die Einheit der Tugend, ebenso wenig gelingt es
ihm beim Simonides-Gedicht, methodisch richtig über das Gedicht zu sprechen,
noch hat er das Wissen, den Inhalt des Gedichtes zu beurteilen

Sokrates lehrt nicht, sondern stellt Fragen Weder das Dozieren noch
ein Kampfgesprach scheinen ihm zur Wissenserlangung oder -Vermittlung
geeignet Seme Methode, Fragen zu stellen, dient nicht allem dazu, den Schein
der Unwissenheit zu wahren Dahinter steht auch ein pädagogisch didaktischer
Zweck, der eng mit Piatons Anamnesis-Lehre zusammenhangt Wissen ist die
Wiedererinnerung an die Ideen, welche die Seele vor ihrer Geburt m einen
Korper geschaut hat Lernen heisst Wiedererinnern Die Leistung des Ermnerns
muss aber vom Lernenden selbst erbracht werden Hinter dieser Anschauung
steht wohl die Erfahrung, dass man etwas, das man selbst herausgefunden hat,
wirklich durchschaut und verstanden hat, wahrend passives Aufnehmen oft zu
Nachbeterei, selten zu wirklichem Verständnis fuhrt Mit geschicktem Fragen
bringt Sokrates die Menschen dazu, die Dinge selbst fur sich zu entdecken, m
den Worten Piatons hilft er ihnen, den Prozess des Ermnerns einzuleiten

Der Zweck, den Dichtung erfüllen kann,wirdvon Protagorasm einer Passage

dargelegt (Prot 326a), m welcher er Auszuge aus dem Erziehungsprogramm
der Pohteia repetiert Dichtung enthalt Zurechtweisungen und Erlauterungen
fur die Jungen, die sie lesen Sie enthalt Lob und Preis von früheren guten
Mannern, damit die Jungen sie bewundern, nachahmen und sich anstrengen, zu
ebensolchen Mannern zu werden In der Pohteia soll überhaupt nur Dichtung

40 Vgl Szlezak, a O (oben Anm 31) 73



Interpretieren nur ungebildete Symposiasten Gedichte9 209

zugelassen werden, die treffliche Männer preist (Rep. 607a). J. Holzhausen
sieht in den Ausführungen des Protagoras Äusserungen der Sophistik, die die

Dichtung in ihr Erziehungsprogramm mit aufnehmen wollte41. Doch Dichtung
zur Erziehung war sicher schon vor den Sophisten in Griechenland üblich42.

Piaton hingegen, so Holzhausen, hätte in seinen Schriften das philosophische
Fundament für die Kritik eines solchen Konzeptes gelegt43. Im Symposion aber
wird durch Diotima gerade der Dichtung die Fähigkeit, Tugend zu erzeugen,
zugesprochen (Symp. 209a). Im Phaidros sagt Sokrates, die Dichtkunst sei eine
Begeisterung und ein Wahnsinn, der eine zarte und geweihte Seele einnimmt,
damit sie in den Werken der Dichtkunst, indem sie die Taten der Alten
ausschmückt, die Nachkommen erzieht (Phaidr: 245a)44. Das Auswendiglernen von
Dichtung empfiehlt der Athener in den Gesetzen (Leg. 811e).

Kann Dichtung etwa doch erziehen? In einem gewissen Sinn. Es ist die
Frage, welche Weise der Erziehung und vor allem welche Art von Dichtung
gemeint ist. Sie kann nicht wirklich Wissen vermitteln, sie kann aber durch
Gewöhnung und Psychagogie eine Seele positiv beeinflussen. Sie kann
Meinung bilden und stark machen, so dass z.B. jemand weniger leicht der
Lust unterliegt. Diese Gewöhnung wird nicht dieselbe Stärke haben wie
die Erkenntnis. Wer weiss, dass etwas schlecht ist, wird dieses nicht tun. Wer
lediglich an bestimmte Verhaltensweisen gewöhnt ist, wird immer der Gefahr
ausgesetzt sein, seine Prinzipien für kurzfristige Verlockungen aufzugeben. Es
ist schwer, philosophische Inhalte über die Schrift zu vermitteln, hingegen lässt
sich ein philosophischer Charakter klar dramaturgisch beschreiben. Hierfür
ist die Figur des Sokrates, welche zum Prototypen des Philosophen wurde, ein
beeindruckendes Zeugnis. Aber weil die Dichtung unkritisch erzieht und zur
Nachahmung verleitet, muss geprüft werden, welche Dichtung gut ist. Dies ist
Aufgabe des Dialektikers. Im Vorgespräch mit Hippokrates warnt Sokrates

vor den Reden der Sophisten, wenn sie nicht durch einen Seelenarzt geprüft
werden (Prot. 313e). Dieser Seelenarzt ist der Dialektiker, und was für Reden
gilt, gilt auch für die Schrift. Jedoch ist ein Agon wie im Protagoras nicht der
richtige Rahmen für eine solche Prüfung von etwas Schriftlichem.

Bei Piaton ist Tugend nie reines Wissen. Zwar entsteht Tugend allein
durch Wissen, es gibt aber charakterliche Vorbedingungen, welche dem
Wissenserwerb förderlich oder hinderlich sein können. In der Politeia wird
deutlich, dass nicht alle gleichermassen zur Erlangung von Wissen geeignet
sind. Hier kann Dichtung einen Charakter positiv beeinflussen und formen und

41 J Holzhausen, Paideia oder Paidiâ, Aristoteles und Aristophanes zur Wirkung der gr Tragödie
(Stuttgart 2000) 34f

42 Vgl Manuwald,aO (obenAnm 12)218
43 Holzhausen,aO (obenAnm 41) 52

44 rpvrri Sè âxo Movacbv Ko.tOKûr/f| te Kai pavia, Xaßovaa âxaXi]v Kai äßatov \|/u%f|v, eyeipovoa Kai
eKßaKxebowa Kara te cbSàç Kai Kara ttiv äWaiv jiovpcriv, pvpia tôv naXai&v epya Koapobcra
toÙç âjivjayvopévovç JiaiSeuei



210 Andreas Josef Schlick

damit charakterliche Vorbedingungen zum Wissenserwerb schaffen. Sie kann
zur Philosophie hinführen, sie aber nicht ersetzen; sie ist Überredung (rceiöco),

nicht aber Lehre/Unterricht (SiScc%ti)45. Als Überredungskunst sind Dichtung
und Schrift lediglich ein Spiel, aber dennoch ein sehr ernstes Spiel, da sie einiges
an Gutem wie auch an Schlechtem bewirken können. Es wäre seltsam, wenn
die Beschäftigung mit solch einem ernsten Spiel von jemandem, der selbst
Dichtung verfasste46, rundweg abgelehnt worden wäre.

Die Unterscheidung zwischen gebildeten und ungebildeten Symposiasten
hat durchaus ihren Sinn. Die Gebildeten sind die, welche im Gespräch ihr Wissen
erlangen, die Dialektiker, die Philosophenkönige in Piatons Idealstaat. Für
die anderen Stände in seinem Staat ist die psychagogische Kraft der Dichtung
ausreichend. Sie werden durch Musik und Dichtung erzogen, nicht jeder ist zum
Dialektiker geeignet. Tugend ist lehrbar, aber nur bis zu einem gewissen Grad,
da manche mehr, manche weniger begabt sind, wie Protagoras sagt (Prot. 327a).
Somit ist die Dichtung, wie Protagoras weiterhin bemerkt, ein bedeutender Teil
der Erziehung, zumindest für die Massen. Es ist aber Sache des Dialektikers zu
beurteilen, welche Dichtung gefährlich ist und welche ungefährlich. Er verfügt
über die methodischen Mittel und das Wissen, um Dichtung beurteilen zu können.
Mit denselben Mitteln, mit denen er einen Gesprächspartner einer Prüfung
unterzieht, prüft er auch einen Text. Die Interpretation des Sokrates demonstriert,
was im Phaidros ausgesprochen wird (Phaidr. 278c): Bei allen Arten von Texten,
gleich ob Rede, Dichtung oder Gesetzestext, erweist sich, dass nur der Philosoph,
also derjenige, der über das Geschriebene hinauszugehen weiss, wirklich erzogen
und gebildet ist. Die Möglichkeiten liegen im Lesenden und nicht im Lesen.

g) Dialektik und Hermeneutik

Wenn nun tatsächlich der Dialektiker über das Rüstzeug für eine gute
Interpretation verfügt, wenn der Dialektiker der ideale Interpret ist, warum zeigt
Sokrates nicht, was er kann, warum legt er keine hervorragende Interpretation
vor und zeigt den Sophisten, was ihnen fehlt? Protagoras hat ganz recht daran
getan, in einer Situation, in der er in die Enge getrieben wurde, in der er eine
schlechte Figur abgibt, das Gespräch auf das Feld der Interpretation zu führen.
Wenn es dem Dialektiker auch unmöglich ist, seinen Gesprächspartner in allen
Fällen von seinen Vorurteilen zu befreien und mit ihm nach der Wahrheit zu
suchen, so kann er doch die Falschheit des gegnerischen Standpunktes aufweisen,
solange der Gegner sich auf eine Prämisse einlässt. Gilt es als ausgemacht, dass

eine wahre Position widerspruchsfrei sein muss, so kann der Dialektiker seinen

45 Gaiser, a O (oben Anm 39) 91

46 Selbst wenn man Piatons Dialoge nicht als Dichtung verstanden wissen mochte, so wissen wir,
dass er auch Gedichte verfasste



Interpretieren nur ungebildete Symposiasten Gedichte9 211

Gegner in Widersprüche verstricken und die Mängel von dessen Position
aufzeigen. Anders verhält es sich bei der Interpretation. Sie ist das ideale Feld
für Selbstdarsteller, Eitelkeiten und absurde Thesen, kurz für Sophisten. Man
ist sicher vor einer absoluten Widerlegung und kann beruhigt alles behaupten.
Jeglicher Widerspruch lässt sich auf den Autor des Textes schieben. Vielleicht
ist es eben das, was Piaton zum Ausdruck bringen wollte, indem er Protagoras
ausgerechnet einen Widerspruch im Gedicht des Simonides aufweisen lässt.
Diese These zu falsifizieren ist schlicht unmöglich. Es bleibt nur, mit nicht
weniger absurden Thesen den Widerspruch wegzuinterpretieren. Gewiss wird
man auch auf einer äusseren Ebene von einer Interpretation verlangen, dass

sie in sich schlüssig ist. Mehrere Thesen zu einem Text dürfen einander nicht
widersprechen. Doch spielt sich die primäre Ebene der Argumentation bei
einem Text innerhalb des Textes ab. Man versucht, eine These mit Belegen
aus dem Text zu stützen. Auf dieser Ebene lassen sich Widersprüche mit dem
Verweis auf Ironie, Metaphern oder auch beabsichtigte wie unbeabsichtigte
Widersprüche von Seiten des Autors auflösen. Es ist unmöglich, den Interpreten
auf dieser innertextlichen Ebene zu widerlegen. Dennoch zeigt sich Sokrates
auch hier überlegen. Während Protagoras im Dialog nicht einmal in der Lage
ist, seine eigenen Thesen zu verteidigen, ist Sokrates in der Lage, sich aus einer
scheinbar ausweglosen Lage zu befreien und Protagoras mit seinen absurden
Interpretationen zu übertölpeln47.

Da es nicht möglich ist, einen Interpreten auf der innertextlichen Ebene
endgültig zu widerlegen, kann Dichtung nicht erziehen. Sie kann nicht
von Vorurteilen befreien, sie kann sich nicht wehren, sondern gibt nahezu

jeder Interpretation nach. Im Gespräch über Seiendes gilt es zunächst,
den anderen von falschen Ansichten zu befreien, um dann schrittweise die
Argumentationsebene zu erhöhen. Bei einer Interpretation ist es weit schwerer,
den anderen von der Falschheit seiner Ansichten zu überzeugen. Im Gespräch
konnte Sokrates Protagoras als einen schlechten Lehrer für Hippokrates
erweisen, bei einer Interpretation bleibt die Gefahr, dass sich Protagoras
einen guten Stand verschafft und einen bleibenden Eindruck bei dem jungen
Hippokrates hinterlässt. Sokrates bleibt nichts anderes übrig, als sich auf die
Eristik des Protagoras einzulassen und eine Interpretation zu liefern, die
allein von der Philonikie geprägt ist48. Er wendet dieselbe Methode an, an
welcher sich auch Protagoras im Dialog versucht; indem er seinen Gegner
schwindelig redet, ohne Unterbrechung doziert, gibt er seinem Gegner keine
Möglichkeit einzuhaken. Am Ende wechselt er sofort das Thema und meidet
eine Diskussion49. Es gibt zwar Ansätze zu einer Diskussion über den Text

47 Auch im Ion erweist sich Sokrates als der überlegene Hermeneut Vgl M L Desclos, «Socrate,
poète et rhapsode, Quelques remarques sur l'Ion», m Réflexions contemporaines sur l'antiquité
classique Journées Henri Joly 1993 (Grenoble 1996) 140

48 Gaiser, aO (obenAnm 8)127
49 Auch in der Interpretation des Sokrates wurde hin und wieder sophistische Spielerei gesehen



212 Andreas Josef Schlick

vor Sokrates' dritter Interpretation; auch hier zeigt er sich überlegen. Aber
gerade da erweist sich, wie wenig er ausrichten kann. Protagoras behauptet
einfach, er wisse, dass der Dichter an dieser Stelle etwas so oder so meinte.
Wie sollte man dies endgültig widerlegen? Gerade weil bei der Interpretation
das Prinzip des Selbstwiderspruchs aufgehoben ist, bedarf es umso mehr
einer Wohlgesonnenheit, eines Willens zur richtigen Interpretation, der von
Protagoras nicht zu erwarten ist.

Protagoras sagt zwar, man müsse erkennen, was der Dichter sagen will, doch
zeigt sein Verhalten, dass er mehr an Profilierung im Agon als an der Intention
des Dichters interessiert ist. Das Gegenkonzept verkörpert Sokrates, der sich

zum Stiefvater des Gedichtes macht, da sein echter Vater nicht anwesend ist.
Im Phaidros erklärt Sokrates am Ende seiner ersten Rede (Phaidr. 241e),
seinem Mythos möge nun widerfahren, was ihm zukommt50. Was soll diesem

Mythos schon widerfahren, er hat ihn doch nur Phaidros erzählt? In dieser
Redewendung kann man durchaus eine Anspielung auf die Leserschaft sehen.
Piaton war sich bewusst: Sobald etwas Schriftliches an die Öffentlichkeit
gelangt, ist es der Willkür ungeübter Interpreten ausgesetzt, die eher sich selbst
als das Werk im Sinn haben.

Es ist richtig, dass es Sokrates bei seiner Interpretation in erster Linie
darum geht, Protagoras schlecht aussehen zu lassen, da er sich auf dessen

agonale Haltung einlässt51. Daraus zu schlussfolgern, Piaton wollte mit
dieser Interpretation die Wertlosigkeit von Interpretationen zum Ausdruck
bringen, ist ganz verfehlt52. Ebenso die Meinung, Piaton liege nichts an einer
wahrheitsgetreuen Interpretation53.

Das Gedicht des Simonides ist nicht in dem Sinne,wie Protagoras behauptet,
für die Diskussion über die Lehrbarkeit der Tugend relevant, nämlich durch
seine Aussagen über die Tugend; es ist aber relevant für den Dialog, und zwar
insofern, als die Frage nach den Sophisten als Tugendlehrern eng verbunden

(z B Fnedlander, a O (oben Anm 1) 20), doch betont ja Piaton selbst immer wieder, dass

dialektische Methode zum Teü - vor allem die Diharese - im Prinzip sophistische Methode ist
Der Unterschied hegt allein dann, dass der Dialektiker sie nchtig anwendet, da er sie mit dem
Wissen um die Wahrheit und in Hinsicht auf die Wahrheit anwendet In der Metaphysik schreibt
Aristoteles, dass sowohl die Sophisten als auch die Dialektiker formal den Phüosophen gleichen
(oiyap öic/Aktu-coI kcxI GO^iGicd to otiô pèv tutoSnovica G/riOC- im <pikoGO<pa,Metaph 1004bl7)
Die Sophisten unterscheiden sich allerdings hinsichtlich ihrer Wahl der Lebensführung (ttjç Sè

lob ßtot) if| jipocapécret, Metaph 1004b25) Wie sich aus der Metaphysik Stelle und Aristoteles'
Abhandlung über die Dialektik, derTopik, schhessen lasst, geht es dem Sophisten im Gegensatz
zum Dialektiker lediglich darum, weise zu erscheinen Formal sind sie nicht zu unterscheiden
Wahrend aber fur Platon Dialektik Phüosophie ist, unterscheidet Aristoteles auch zwischen
diesen beiden Die Dialektik hat es nur mit Meinungen zu tun, die Phüosophie mit Wahrheit

50 Kcd obicû &tj ô pt)0oç oit na.ayeiv jipocnjKet cnjico, iot)io Jietcreica
51 O Balaban, Plato and Protagoras, Truth and relativism in ancient greek philosophy (Lanham/

Boulder/New York/Oxford 1999) 233
52 Ebd 240 Ebenso Cem, a O (oben Anm 28) 490 und Fröhlich, a O (oben Anm 16)79
53 Christ, a O (oben Anm 25) 54



Interpretieren nur ungebildete Symposiasten Gedichte9 213

ist mit der Frage nach der Dichtung als Lehrerin der Tugend. Der Dialektiker
muss in der Lage sein, sich mit beiden auseinanderzusetzen. Wenn Sokrates
behauptet, nur niedrige Symposiasten würden sich beim Gelage mit fremden
Stimmen unterhaltender Gebildete hingegen würde mit seiner eigenen Stimme
sprechen, so soll das Bild nur verdeutlichen, dass mündliches Gespräch über
der Auseinandersetzung mit der Schrift steht. Sokrates sagt zwar, gebildete und

erzogene Männer (jrejrcuôeujiivoi), wie sie hier anwesend sind, enthielten sich
der Dichterinterpretation (Prot. 347d/e), jedoch ist das pure Ironie gegenüber
den Sophisten, die für eine solche Aufgabe gerade nicht ausreichend gebildet
und erzogen sind. Sokrates hingegen hat seine Hermeneutik in Perfektion
angewandt. Nur eben falsch.

Ist die Auseinandersetzung mit der Schrift auch nur ein Spiel, wie im
Phaidros gesagt wird, so ist es doch ein notwendiges und für den Dialektiker
ehrbares. Im Phaidros heisst es, während andere sich bei Symposien vergnügen,
spielt der Dialektiker mit der Schrift (Phaidr: 276d), wobei auch die Rezeption
miteingeschlossen ist, da er für andere schreibt, die seiner Spur folgen, also
andere Dialektiker. Er muss daher die Wirkung seiner Schrift kennen, wofür
hermeneutische Fähigkeiten vonnöten sind. Das vernichtende Urteil über die
Auseinandersetzung mit der Schrift amEnde der Simonides-Interpretation sollte
nicht über den wahren Wert, den Piaton der Schrift beimass, hinwegtäuschen.

Der Dialog erweist einmal mehr, dass die Dialektik bei allem zugegen sein

muss. Sie ist die universelle Methode, die für Piaton in keinem geistigen Bereich
ausgeblendet werden darf. Aicupeaiç und avvccycoyfi sind Grundmethoden der
Dialektik. Im Phaidros sagt Sokrates, wer diese beiden Methoden beherrsche,
den nenne er Dialektiker, die Methoden seien überhaupt notwendig, um Reden
undDenken zu können (Phaidr. 266b). Sie stehen für etwas Elementares,welches
das ganze Reden und Denken bestimmt, nämlich die Ausdifferenzierung von
Einheit und Vielheit anhand von Unterschieden und Ähnlichkeiten. Sie sind für
jede Erkenntnis notwendig,da Erkenntnis nur über Denken undSprache möglich
ist. So ist es denn nicht verwunderlich, dass sie eben auch für die Interpretation
notwendig sind und sich auch hierbei der Dialektiker als überlegen erweist. Das
Medium des Interpreten ist Sprache. Geschriebenes wird vom Dialektiker auf
die gleiche Weise einer Prüfung unterzogen, wie es mit mündlich geäusserten
Thesen geschieht54. Wenn die Dialektik die richtige Methode ist, die Ideen zu
erkennen, und ebenfalls die richtige Methode ist, deren Abbilder zu erkennen,
wenn man sich mit der Welt des Werdens und Vergehens beschäftigt, dann ist es

naheliegend, dass sie auch die richtige Methode ist, um sich mit dem Abbild des

Abbildes, nämlich der Dichtung, auseinanderzusetzen.

54 In seiner Poetik stellt Aristoteles fest, dass man einen scheinbaren Widerspruch bei einem Dich
ter auf dieselbe Weise zu untersuchen hat wie bei einer dialektischen Prüfung (to S ' rmevcxvncDÇ

eipripévG obxco ctkojieîv cocmep oi âv rotç Lr/on; etay^oi, 146lbl6) Hierzu auch Eden, a O (oben
Anm 35) 135



214 Andreas J Schlick Interpretieren nur ungebildete Symposiasten Gedichte9

Literaturverzeichnis

Balaban, O, Plato and Protagoras, Truth and relativism m ancientgreek philosophy (Lanham/Boulder/
New York/Oxford 1999)

Bonitz, H Platonische Studien (Berhn 21875)

Burnet, I Platonis opera I-V (Oxford 1900-1907)
Cera, G, «Il canto di Simonide nel Protagora di Piatone», in G Casertano (Hrsg Il Protagora di

Piatone, struttura e problematiche II (Napoh 2004) 474^195

Christ, G ,Simonidesstudien (Freiburg 1941)

Detienne, M «Simonide de Ceos ou la secularisation de la poesie», REG 57 (1964) 405—419

Eden,K «Hermeneutics and the Ancient Rhetorical Tradition», in B D Schildgen (Hrsg The Rhetoric

Canon (Wayne State University Press 1997) 127-150

Frankel, H Wege und Formen fruhgriechischen Denkens (München 21960)

Ders Dichtung und Philosophie des frühen Griechentums (München 21962)

Frede, D «The impossibility of perfection Socrates' criticism of Simomdes'poemin the Protagoras»,
The review of metaphysics 39 (1986) 729-753

Friedlander, P, Platon II (Berhn 1957)
Fröhlich, G «Überlegungen zur Argumentationsstruktur in Piatons Protagoras», Classica et Medi-

aevaha 55 (2004) 49-84
Gadamer, H G Wahrheit und Methode (Tubingen 61990)

Gaiser, K Protreptik und Paranese bei Piaton (Diss 1955)
Ders ,Piatone come scrittore filosofico (Napoh 1984)
Gundert, H «Die Simonides Interpretation m Piatons Protagoras», m EPMHNEIA (Festschrift

O Regenbogen) (Heidelberg 1952) 71-93
Heitsch, E «Argumentation und Psychagogie», Phüologus 138 (1994) 219-234
Holzhausen, J ,Paideia oder Paidia, Aristoteles und Aristophanes zur Wirkung der griechischen Tra¬

gödie (Stuttgart 2000)
Kranz,W (Hrsg), Die Fragmente der Vorsokratiker II, gr u dt von H Diels (Berhn 61952)

Lesky, A Geschichte der griechischen Literatur (München 31993)

Manuwald, B ,«Piaton oder Protagoras9»,in C Mueller Goldingen/K Sier (Hrsg ),AHNAIKA,Fest¬
schrift fur C W Muller (Stuttgart/Leipzig 1996) 103-131

Ders ,Piaton Protagoras, Ubersetzung und Kommentar (Gottingen 1999)

Most, G W, «Simonides' Ode to Skopas in Contexts»,in I JF de Jong/JP Sullivan (Hrsg ),Modern
critical theory and classical literature (Leiden/NewYork/Koln) 1994

Onga, V, «Socrate interpréta Simonide Larilettura platonica del carme a Scopas», Lexis 17 (1999)
225-246

Parry, H «An interpretation of Simonides 4», Transactions and proceedings of the American
philological association 96 (1965) 297-320

Rutherford, R B The art ofPlato (London 1995)
Schutrumpf, E «Simonides an Skopas (542 PMG)», WuJbb 13 (1987) 11-23
Stokes, M C, Plato's Socratic conversations (London 1986)
Szlezak,Th A Platon und die Schrifthchkeit der Philosophie (Berhn/NewYork 1985)
Ders ,Platon lesen (Stuttgart Bad Cannstatt 1993)

Taylor, A E Plato The man and his work (London 61949)
Wilamowitz Moellendorff, U v,Sappho undSimomdes (Berhn 1913)

Korrespondenz:
Andreas Schlick
Gryphiusstr. 14,
DE-10245 Berlin
schlick-andreas@t-onlme.de


	Interpretieren nur ungebildete Symposiasten Gedichte? : zum Verhältnis von Dialektik und Hermeneutik in Platons Protagoras

